
Zeitschrift: Publikationen der Schweizerischen Musikforschenden Gesellschaft.
Serie 2 = Publications de la Société Suisse de Musicologie. Série 2

Herausgeber: Schweizerische Musikforschende Gesellschaft

Band: 48 (2007)

Artikel: "Eine sonderbahre Anmuth". Grazie und Anmut in der Musik für
Tasteninstrumente

Autor: Bötticher, Jörg-Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858725

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858725
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jörg-Andreas Bötticher (Basel)

«Eine sonderbahre Anmuth».
Grazie und Anmut in der Musik für
Tasteninstrumente

«Grazie ist nicht lernbar».1 Wer damit nicht beschenkt worden ist,
versucht sich durch die «löbliche Verstellungskunst»2 Elemente der Grazie
zu eigen zu machen. Wenn die Grazie bewusst eingesetzt wird, scheint sie

jedoch augenblicklich zu verschwinden. Dennoch findet man in der Zeit
des 16.-18. Jahrhunderts auffallend viele Aussagen zu Grazie und Anmut.
Eine Beobachtung von Jean-Claude Zehnder zur «sonderbahren
Anmuth» aufgreifend soll der Frage nachgegangen werden, wie die Begriffe
Anmut und Grazie speziell in der Musik für Tasteninstrumente von
1550-1800 verwendet wurden.3 Nach einem einführenden Teil (I) zur
Ästhetik der Anmut und ihren verschiedenen Benennungen und Ausprägungen

werden Aussagen zur Anmut in der Musik chronologisch dargestellt

und verglichen (II). Anhand einer Zusammenstellung von Werken,
die das Wort graâeusement oder gra^ioso im Titel tragen, wird ein Bild des

Graziösen in der Musik des 18. Jahrhunderts skizziert. Teil III bietet eine
Ubersicht über die vielfältigen Zusammenhänge zwischen Grazie und
Musik und fragt nach ihrer praktischen Implikation für das Spiel auf
Tasteninstrumenten.

* Ich danke folgenden Bibliotheken und Verlagen für die freundlich gewährten Publi¬

kationsrechte: Bayerische Staatsbibliothek München, Musikabteilung; Bibliothèque
National, Paris; Fitzwilliam Museum, Cambridge; Minkoff-Editions, Genf;
Staatsbibliothek zu Berlin, Preussischer Kulturbesitz, Musikabteilung; Universitätsbibliothek
Basel; Universität Heidelberg, Bibliothek des Musikwissenschaftlichen Seminars;
Universitäts- und Landesbibliothek Sachsen-Anhalt in Halle (Saale); Editions Jean-Marc

Fuzeau, Courlay (France), Collection de facsimiles dirigée par M. Jean Saint-Arroman.

1 CASTIGLIONE, Cortegiano, I, 25: «[...] benché e' sia quasi in proverbio che la grazia non
s'impari».

2 QUANTZ, Versuch, Kap. 17, Abs. 7.

3 ZEHNDER, Délicatesse, S. 116.



278 Jörg-Andreas Botticher

I. Ästhetik der Grazie und der Anmut

Eine (graziöse Pirouette> einer Eiskunstläuferin, (anmutige Figuren> in einem
Ballett, eine angenehme und sanft einlullende Stimmung in einem Andantegra-
gioso - dies sind Relikte einer Kunst und Wahrnehmungsart, die in
deutschsprachigen Längern heute scheinbar kaum mehr eine Rolle spielt. Nahezu
unbemerkt sei die Anmut als oberstes Schönheitsideal der bürgerlichen
Kunstepoche verschwunden.4 Dennoch hat sich in uns ein Gefühl erhalten,

genau zu wissen, was Anmut, Reiz oder Charme sei. In Ländern, in denen
das lateinische Wort gratia Eingang in die Sprache gefunden hat, ist die
Situation wieder anders. So ist in Frankreich, Italien und England grâce/ gravai
grace heute noch in der dreifachen Bedeutung als Anmut, Dank {grace à toi)

und Gnade {la grace de dieu) sprachlich präsent.5 Hundertfach geht das Wort
gragie einem Italiener täglich von den Lippen, und am Kiosk findet man ein

Lifestylemagazin mit dem Titel Gragia. Wer denkt dabei noch an die drei
Grazien?

Die drei Grazien

Die drei Chariten (griech. charis, lat. gratia), Aglaia, Thalia und Euphro-
syne verkörperten in der Antike das Stilideal der Charis in seiner
dreifachen Ausprägung als charieis (lieblich, angenehm), charlgethai (sich
freundlich zeigen), chârin eidénai (Dank abstatten). Sie erfüllen die Rolle
«dienender, schmückender, musizierender und tanzender Begleiterinnen
der Liebesgöttin».6 In ihren dreifachen, aufeinander bezogenen Bewegungen

(geben - empfangen - erwidern) sieht schon Seneca eine Verkörperung

der liberalitas (Freigebigkeit). Im Rückgriff auf antike Vorstellungen
werden sie noch in Zedlers Universallexikon (1738) als die Göttinnen der

«Annehmlichkeiten, Wohlthaten und Danckbarkeit» bezeichnet.7

Bezüglich der Bedeutungsgeschichte der Grazie und der Anmut seit

der Neuzeit sei verwiesen auf die jüngsten Monographien und auf die

entsprechenden Artikel in den einschlägigen historischen und modernen
Wörterbüchern.8 Die dort aufgezeigte Bedeutungsvielfalt ist unendlich
reizvoll und gleichzeitig enorm verwirrend. So werden beispielsweise im

4 KLEINER, Die verschwundene Anmut, S. 14.

5 Siehe dazu auch Kleiner, Anmut, S. 196.

6 PaulY, Lexikon, Bd. 1, Sp. 1136.

7 ZEDLER, Lexikon Bd. 11, S. 325 f.
8 KLEINER, Die verschwundene Anmut-, MERTENS, Grasejen-, KNAB, Anmut. Zu Anmut allge¬

mein siehe auch HWRI, Sp. 610-632 und KLEINER, Anmut.



«Eine sonderbahre Anmuth» 279

Thresor de la Fangue Française von Nicot (1606) 80 Bedeutungsvarianten von
grâce genannt, jeweils mit ihrem lateinischen Äquivalent.9 Im Dictionnaire de

l'Académie française (1. Edition 1694) sind es immerhin noch sieben.10 Im
Folgenden soll versucht werden, in knapper Form die verschiedenen
Konnotationen und Ausprägungen der Grazie zu benennen, um danach
die musikalischen Aussagen besser einordnen zu können.

1. Gratia, grazie, grâce, grace, Grazie

a) Grazie als Schönheit
Die Grazie des göttlichen Gesichtes ist für Marsilio Ficino (1433-1499),
den Begründer der Platonischen Akademie von Florenz, das Urbild der
Schönheit schlechthin.11 Dieser göttliche Liebreiz teilt sich den Engeln,
der menschlichen Seele und schliesslich den Körpern mit.12

Im Vocabolario della Crusca (1612) wird gratfa definiert als Schönheit eines
Seienden und als Anmut einer Handlung, die mit Liebenswürdigkeit
einen anderen zur Liebe reisse.13 Gratfoso erscheint nicht als ein separater
Eintrag, wird aber als Gegenteil zu rustico erwähnt.14 Leggiadria (Anmut)
wird erklärt als ein Licht, welches glänzt in der Angemessenheit der

Dinge, die gut zusammengesetzt und gut aufgeteilt sind; ohne dieses Mass
der leggiadria ist das Gute nicht auch das Schöne, und die Schönheit nicht
auch die Liebenswürdigkeit.15

9 NlCOT, Thresor, S. 318.
10 DAF 1694, S. 531: «a) s. f. Faveur, bon office qu'on fait à quelqu'un sans y estre obligé.

b) Grace, signifie plus estroitement l'aide & le secours que Dieu donne aux hommes pour
faire leur salut, c) Grace, signifie encore, Agrément, ce qui plaist. d) Il signifie encore, Ce

qui est conforme à la bienseance, à la raison, e) Les Anciens comptoient parmi leurs Divi-
nitez, trois Déesses qu'ils nommoient, Les trois Graces, & qu'ils donnoient pour compagnes
à Venus, f) Grace, ou Graces, au pluriel signifie, Remerciment. g) Grace, signifie aussi, Le
pardon que le Prince accorde de son authorité souveraine a un criminel qui a mérité la mort».

11 «Vultus illius divini gratiam pulchritudinem dicimus». FlCINO, Liebe, S. 144 (Oratio
quinta, 4). Vgl. dazu auch Eco, Schönheit, S. 212-217.

12 HWRI, Sp. 617.
13 «GRAZIA: Bellezza di che che sia, e awenentezza [= gentile, di maniera graziosa]

d'operare, che alletta [= incitare con piacevolezza], e rapisce altrui ad amore.
Lat. venustas Per amore, e benevolenza del superiore inverso lo 'nferiore, favore. Lat.

gratia, favor. Per concessione di cosa richiesta a superiori, o gran personaggi. Per lo

ringraziare, per segno di gratitudine del benificio, o favor ricevuto. Lat. gratia». Ich
danke Jesper B. Christensen für diesen Hinweis.

14 «Per contrario di bello, e di grazioso, imperfetto».
15 «Non è altro leggiadria, che una, cotai quasi luce, che risplende dalla convenevolezza

delle cose, che sono ben composte, e ben divisate l'una con l'altra, e tutte insieme,

senza la quai misura, eziandio il bene non è bello, e la bellezza non è piacevole. Lat.

venustas, elegantia».



280 Jörg-Andreas Bötticher

b) Grazie als Verhaltenskonzept
Im Ubro del Cortegiano (1528), dem zentralen Handbuch eines Weltmannes
der Renaissance, skizziert Baldassarre Castiglione eine höfische
Verhaltenskunst, die zwischen stoischem Ideal und Piatonismus steht und
entscheidend von Grazie geprägt ist. Das Wort gracia erscheint in diesem
Buch mehr als hundert Mal. Gratia als Gottesgabe ist nicht erlernbar, als

nicht affektierte Verstellungskunst dagegen schon.16 Castiglione bildet
dafür ein neues Wort, die s-prematura. Aus dieser Kunst, die nicht als Kunst
erscheint, entstehe die gratia. Man solle in allen Dingen eine gewisse spreggntura,

Nachlässig- oder Sorglosigkeit üben, die alle Kunst versteckt und alles, was

getan oder gesagt wird, mühelos und nahezu unbewusst erscheinen lässt.17

c) Grazie als Gnade
Zu Beginn des 16. Jahrhunderts wird die gragia immer noch in der
doppelten Bedeutung als Gnade Gottes und als Kennzeichen der Schönheit
gesehen. Die Entwicklung eines anthropozentrischen Weltbildes begünstigt

den Gedanken, dass der Mensch Elemente der Grazie bewusst zur
Gestaltung des eigenen Lebens einsetzen kann.18 Dennoch bleibt bis ins
18. Jahrhundert hinein die Vorstellung lebendig, dass das menschliche
Leben unverfügbar ist und der Gnade bedarf. In Frankreich wird um
1700 die Unerklärbarkeit der Gnade im religiösen Bereich auf diejenige
im ästhetischen Bereich übertragen (vgl. das je-ne-sais-quoi). Dies führt zu
einer Naivität im Sinne einer wiederzugewinnenden zweiten Natur.19

16 Siehe Anm. 1. BERGER, Absence versucht in seiner literatur- und sozialgeschichtlichen
Studie zu zeigen, dass dizgratga schwindet, sobald spreogatura zum Einsatz kommt.

17 CASTIGLIONE, Cortegiano, I, 26: «e, per dir forse una nova parola, usar in ogni cosa una
certa sprezzatura, che nasconda Parte e dimostri cio che si fa e dice venir fatto senza
fatica e quasi senza pensarvi. Da questo credo io che derivi assai la grazia; perché delle

cose rare e ben fatte ognun sa la difficultà, onde in esse la facilita genera grandissima
maraviglia; e per lo contrario il sforzare e, come si dice, tirar per i capegli dà somma
disgrazia e fa estimar poco ogni cosa, per grande ch'ella si sia».

18 So z.B. bei PICO DELLA MlRANDOLA, De dignitate (1496), S. 10. Darin lässt er Gott
zum Menschen sprechen: «Du bist durch keinerlei unüberwindliche Schranken

gehemmt, sondern du sollst nach deinem eigenen freien Willen, in dessen Hand ich
dein Geschick gelegt habe, sogar jene Natur dir selbst vorherbestimmen». Für eine

ausführlichere Darstellung der Zusammenhänge zwischen Gratia und Grazie sei

verwiesen auf den Artikel Gnade in der Theologischen Realenzyklopädie, Band XIII,
Berlin/New York 1984, S. 459-511 sowie auf den Artikel Gnade in RGG, Sp. 1022-1038.

19 HWR I, Sp. 622 f. Damit wurde die Grazie «zu einer kulturphilosophische[n] Heils¬

kategorie, mit der das 18. Jh. den christlichen Zentralbegriff göttlicher Gnade
säkularisierte»: Kleiner, Anmut, S. 203.



«Eine sonderbahre Anmuth» 281

d) Grazie als Gunst
Grazie ist eine Gunst, die man jemanden schenkt, bzw. durch sein Verhalten
erwirbt. Diese Art der Anmut «erstrebt Gefälligkeit bzw. bewirkt Gunst».20

e) Grazie als natürliche Begabung
f) Grazie als Reiz der ungezwungenen Natürlichkeit in allen Dingen
g) Äussere Grazie

Grazia als freie, entspannte Schönheit der Körperhaltung eines Menschen
gegenüber beispielsweise der erzwungenen aufrechten Haltung eines

Reiters. Ein einziger Schritt, eine einzige anmutige und anstrengungslose
(«grazioso e non sforzato») Körperbewegung eines Tänzers zeigt sofort
seine Geschicklichkeit.21

h) Innere Grazie
Die innere Schönheit unter Berufung auf Venus und ihre Grazien.22

i) Vollendete Grazie

Ubereinstimmung von innerer und äusserer Grazie als Moment der
Freiheit.23

j) Grazie als je-ne-sais-quoi
Die Grazie drückt eine geheime Proportion oder ein besonderes Gefühl aus;
beides entzieht sich jeglicher Beschreibung und ist nicht regelfähig.24 Dies

entspricht dem clespejo, der «edlen freien Unbefangenheit», der 127.
Maxime von Graciäns Handorakel}5

2. Anmut bis ca. 1750

Das Wort Anmut ist nur im Deutschen gebräuchlich. Von mittelhochdeutsch

anemout («der an etwas gesetzte Sinn») wurde Anmut zunächst im
Sinne von <Verlangen, Lust, Vergnügen> verwendet. Luther kennt das

20 HWRI, Sp. 610.

21 CaSTIGLIONE, Cortegiano, I, 28.
22 HWR, I, Sp. 625.

23 HWRI, Sp. 629.

24 «Un non so che» wohl zuerst bei A. Firenzuola (HWR I, Sp. 618), ab ca. 1640 als «je

ne sais quoi» vermehrt auch substantiviert gebraucht. Vgl. ULLRICH, Kunst, S. 9-30.
25 [Balthasar Graciân], Orâculo manual,y arte deprudencia, Huesca, Juan Nogués, 1647. 1684

erschien eine französische Ausgabe durch Amelot de la Houssaie, 1687 eine auf der

frz. Ubersetzung beruhende deutsche L'homme de cour oderB. Graciäns Vollkommener Staatsund

Weltweise, Leipzig, 1687. Hier zitiert nach der Ausgabe GRACIÄN, Weltklugheit,

S. 91 f. Interessanterweise übersetzt De la Houssaie das span. Wort despejo mit je ne sais

quoi (L'homme de cour de Baltasar Gracian, traduit par le sieur Amelot de La Houssaie. — Nouvelle

edition corrigée <& augmentée. - A Paris: chez Damien Beugnie, dans la Grande Salle du
Palais, au Pilier des Consultations, au Lion d'or, S. 163).



282 Jörg-Andreas Bötticher

Wort offenbar noch nicht.26 Über das schon im 15. Jahrhundert bezeugte
Adjektiv anmutig (<Verlangen, Lust erweckend>) erfolgt im 17. Jahrhundert
ein Bedeutungswandel zur heute üblichen Bedeutung <gefällig, liebrei-
zend> als Attribute der Schönheit.27 Grimm (1852) führt aus:

Aus der Vorstellung begierlicher lust gieng aber später die heute allein geltende einer
anziehenden, reizenden lust hervor, und schon STIELER [1691] legt anmut aus

amabilitas, venustas-, anmut ist uns nicht mehr das begehrende, sondern das begier anregende
und befriedigende, die grazie: anmut des lebens.2i

In Zedlers Universallexikon (1742) ist der Begriff Anmut noch nicht separat
verzeichnet, aber über das Lehnwort grâce erklärt, das ab ca. 1700 in
Deutschland vermehrt verwendet wird:

Grace, heißt nicht nur die Anmuth, gute Art und Geschicklichkeit, sondern auch die

Gunst, Gnade und Wohlgewogenheit. Also sagt man im ersten Verstände, z.E. von
einem, der keine gute Gaben zu predigen hat: Es ist keine Grace bey ihm, es lässt sich

ihm nicht wohl zuhören.29

Ausserdem haben «die Werke alter Künstler ihre besondere Grace und
Annehmlichkeit».30 Zedlers Erklärung des Wortes Eden <Wollust, Vergnügen

und Anmutigkeit> zeigt, wie offen der Begriff der Anmut noch ist.31

3. Grazie und Anmut ab 1750

Gegen die Mitte des 18. Jahrhunderts setzt in Mitteleuropa eine Neufassung

bzw. Umdeutung des Anmutsbegriffs ein. Nach Grimm bestimmt
eine «symbolische lebendige Verkörperung des Anmutsbegriffs» den
«Geist» dieser Epoche.32 Festzumachen ist dies zunächst an drei
verschiedenartigen Entwürfen: Hogarths Analysis of Beauty (1753), Winckelmann
Von der Gratie in den Werken der Kunst (1759) und Wielands Musarion oder die

Philosophie der Graben (1768). Hogarth beschreibt in seiner Theorie der
Schönheit Anmut neben der geraden und der gebogenen als eine dritte
Linie (figura serpentinata), die sich von der Schönheitslinie ableitet und ihr
die Qualität der grace hinzufügt.33 Daneben bestimmen Winckelmann

26 DWB, Artikel Anmut, Bd. 1, Sp. 409 f.
27 Duden, S. 37.

28 DWB, Artikel Anmut, Bd. 1, Sp. 409 f.

29 ZEDLER, Lexikon, Bd. 11, S. 256.

30 Zedler, Lexikon, Bd. 11, S. 617.

31 Zedler, Lexikon, Bd. 8, S. 122.

32 DWB, Artikel Grazie, Bd. 8, Sp. 2245.
33 Vgl. Ullrich, Kunst, S. 31-54.



(Eine sonderbahre Anmuth» 283

(und später auch Goethe) ein Ideal der Grazie, welches zwischen
Ausdruck und Bildung liegt.34

Hilfreich für das Verständnis der Anmut in der Musik scheint die

doppelte Struktur der Grazie bei Winckelmann: Er unterscheidet
zwischen einer gefälligen und einer hohen Grazie. Diese ist himmlisch und
erhaben, jene ein flüchtiger, sinnlicher Reiz, der sich in der ornamentalen
Anmut zeigt.35 Wieland hingegen setzt auf ein Konzept der naiven
Anmut. Diesen Ansatz kann man auch bei Diderot sehen, der im Artikel goût
in der Enzyklopädie fragt: «Ainsi les graces ne s'acquierent point; pour en
avoir, il faut être naïf. Mais comment peut-on travailler à être naïf?»

Ausführlich beschäftigt sich auch Johann Georg Sulzer in seiner
Allgemeinen Theorie der schönen Künste mit dem Thema unter den Stichworten An-
muthigkeit und Rez'% (1792-1794). Beide ordnet er primär den schönen
Künsten zu. Dass das Frontispiz des ersten Bandes seiner Allgemeinen
Theorie der schönen Künste ein Bild der drei Grazien zeigt, bestätigt,
welche Bedeutung den Grazien als Inbegriff der Schönheit in den Künsten

beigemessen wurde. Er unterscheidet drei Grade der Anmut: (1) die

«gemeine, untadelhafte Schönheit», (2) «diese mit Reiz verbunden», (3) «oder
endlich Hoheit und Grösse». Seiner Meinung nach seien «alle Arten
ästhetischer Gegenstände des Reizes fähig». Durch einen «merklichen Grade der
Annehmlichkeit» werden wir «in solche Gegenstände gleichsam verliebt».
Worin das Reizende beispielsweise in den «süssen Gesängen eines Grauns
bestehe», müsse ein Künstler selbst herausfinden. Abschliessend empfiehlt er
für die Kunstausbildung modern gesagt eine ganzheitliche Sinnesschulung:
«Sing und horche; lies und empfinde; sieh und fühle - und denn sing, und
lies, und siehe wieder, und mache dir ein tägliches Geschaffte daraus:
dadurch wirst du dich mit den Grazien deiner Kunst bekannt machen».36

4. Anmut und Würde

Schillers Schrift Über Anmut und Würde (1793) ist der letzte und umfangreichste

Beitrag zu diesem Thema. Als «willkürliche Bewegung einer
schönen Seele» ist die Anmut eine vollendete Ubereinstimmung von
innerer und äusserer Bewegung. Anmut ist nun nicht mehr durch Gott
oder die Natur gegeben, sondern ist eine Schönheit, die «von dem Sub-

jecte selbst hervorgebracht wird». Sie «ist die Schönheit der Gestalt unter
dem Einfluß der Freiheit».37

34 Knab, Anmut, S. 187-197.
35 KNAB, Anmut, S. 158-162.
36 SULZER, Allgemeine Theorie Yd, S. 88-90.
37 Schiller, Anmut, S. 446.



284 Jörg-Andreas Bötticher

Abbildung 1: D. Chodowiecki, Allegorie der Schönen Künste, Frontispiz zu J. G. Sulzer,
Allgemeine Theorie der Schönen Künste, Leipzig, Band 1, 1771



«Eine sonderbahre Anmuth» 285

5. Heinrich Kleist

Heinricht Kleist geht 1810 noch einen Schritt weiter und zeigt in seinem
Aufsatz Über das Marionettentheater, wie die Reflexion die Anmut zerstört.
Die alte Idee der sprematura, die in der Vorstellung einer bewusst naiven
Anmut wieder auflebte, wird von ihm ad absurdum geführt. Nur dort, wo
«entweder gar keins, oder ein unendliches Bewusstsein ist», sei Anmut zu
finden. Mit diesem Diktum setzt er einen Schlussstrich unter dieses
Thema.38

II. Grazie und Anmut in musikalischen Quellen

1. 16. und 17. Jahrhundert

a) Franchinus Gafurius
Ein symbolisch reich befrachteter Holzschnitt aus dem Musiktraktat von
Franchinus Gafurius, Practica Musicae (Mailand, 1496) möge in unser Thema

einführen: Apollo als Gott der Harmonie bewegt - wie im Spruchband

zu lesen ist - mit seiner Geisteskraft die Musen in jeder Hinsicht.
Ihm zur Rechten stehen die drei Grazien, zur Linken ein Blumenstrauss
als Zeichen für die blühenden Kräfte der Musikd9

38 Heinrich von Kleist, Über das Marionettentheater, erschienen 12.-15. Dezember 1810 in
den berliner Abendblättern-, «Wir sehen, daß in dem Maße, als, in der organischen Welt,
die Reflexion dunkler und schwächer wird, die Grazie darin immer strahlender und
herrschender hervortritt. - Doch so, wie sich der Durchschnitt zweier Linien, auf
der einen Seite eines Punkts, nach dem Durchgang durch das Unendliche, plötzlich
wieder auf der andern Seite einfindet, oder das Bild des Hohlspiegels, nachdem es sich

in das Unendliche entfernt hat, plötzlich wieder dicht vor uns tritt: so findet sich auch,

wenn die Erkenntnis gleichsam durch ein Unendliches gegangen ist, die Grazie wieder

ein; so, daß sie, zu gleicher Zeit, in demjenigen menschlichen Körperbau am reinsten

erscheint, der entweder gar keins, oder ein unendliches Bewußtsein hat, d. h., in dem

Gliedermann, oder in dem Gott». Siehe dazu auch Knab, Anmut, S. 28 f.

39 Zur Deutung dieses Bildes siehe MERTENS, Grasten, S. 97 ff.



286 Jörg-Andreas Bötticher

PRACTICA MVSCß FRANCHINI GAFORI LA.VDENSIS.

Abbildung 2: F. Gafurius, Apollo mit Grazien und Musen, Practica musicae, Mailand, 1496, [S. 4]



«Eine sonderbahre Anmuth» 287

b) Marsilio Ficino
Marsilio Ficino schlägt in seinem Kommentar zu Piatons Gastmahl zwei
Brücken von den Grazien zur Musik. Zum einen spricht er von den drei
Seelenvermögen Geist, Gesicht und Gehör, mit denen der Mensch die
Schönheit erkennen kann.

Dieser Liebreiz [gratia] der Tugend, der Gestalt oder der Stimme, welcher die Seele

durch Verstand, Gesicht und Gehör zu sich ruft und hinzieht, wird mit Recht Schönheit

genannt. Dies sind die drei Chariten, welche Orpheus also besingt: <Lichtglanz
(Aglaia), Jugendblüte (Thalia) und überschäumender Frohsinn (Euphrosyne)>. <Licht-

glanz> nennt er den Liebreiz [gratiam] und die Schönheit der Seele, welche in der
Klarheit und Reinheit des Wissens und des Charakters zutage tritt.>
<Jugendblüte>, eigentlich grünendes <Blühen> nennt er die Anmut [suavitatem] von
Gestalt und Farbe, weil diese hauptsächlich in der grünenden Jugend blüht. Mit
<Frohsinn> meint er jene echte, erspriessliche und dauernde Freude, welche die Musik
verleiht.40

Zum andern vergleicht er die Intervalle Terz, Quinte und Oktave mit
den drei Grazien und definiert so die Dreiklangsharmonik als hörbare
Schönheit.41

c) Baldassarre Castiglione
Castiglione erwähnt im Cortegiano auch einen Sänger als Beispiel von
gragia: Dessen delikate, leicht angebrachte Verzierungen zeigen sofort,
dass er noch zu viel mehr fähig wäre.42 Castigliones Konzept der spresçça-

tura wurde später unter Verwendung des selben Begriffs insbesondere von
Caccini und Bonini aufgegriffen und als Essenz des neuen florentinischen
Stils gesehen.43 In einem weiter gefassten Sinn kann jede affektmodifizierte

Tempogestaltung als Folge der sprepgatura verstanden werden.

d) Tomas de Sancta Maria
In seinem umfangreichen Ubro llamado arte de tarierfantasia, Valladolid 1565,
werden die Grundlagen für die neuzeitliche Technik des Spiels von
Tasteninstrumenten gelegt: Die Position des Spielers, Hand- und Fingerhaltung,
Fingersätze sowie Verzierungstechniken werden ausführlich erklärt. Dazu

werden alle diese Punkte mit hohen ästhetischen Idealen verknüpft

40 FlCtNO, Uebe, S. 134-135 (Oratio quinta, II, 2).
41 Marsilio Ficino, De Rationibus Musicae, in Opera <& quae hactenus extitere, <& quae in lucem nunc

primumprodiere omnia, Basel, Heinrich Petri, 1561. «Vocis tertie lenis [...] harmonia [...].

Precipue vero tertia, quinta, octava ceteris gratiores tris nobis Gratias referunt»: Zit.
nach MERTENS, Grapen, S. 290.

42 Castiglione, Cortegiano, I, 28.

43 SZWEYKOWSKJ, Spresgatura, S. 161 f.



288 Jörg-Andreas Bötticher

wie gran ser, graàa, hermosura, lustre und espiritu. Im Folgenden seien die

Aussagen bezüglich der gracia zusammengefasst.44
Sancta Maria umreisst die ästhetischen Vorstellungen des Tastenspiels

und stellt danach acht Punkte auf, womit die Musik geschmückt werden
soll. Schon hier wird gracia mehrdeutig verwendet: sie ist zwar noch ein
ganzheitliches ästhetisches Ideal, aber nicht mehr die gottgegebene Schönheit,

sondern eine mittels verschiedener Regeln durch den Komponisten
bzw. Spieler erreichbare Qualität.45

Damit jegliche Musik jene gracia und jenes Wesen trägt, die ihr gebühren, ist es

notwendig, dass man sie mit aller erforderlichen Meisterschaft spielt. Dies hebt ihren
Wert um viele Karat und gibt ihr neues Sein und gracia-, und wenn es daran fehlt, dann
wird alles, was man spielen möchte, so gut es auch sei, weder gracia noch Glanz haben,
wie aufs klarste zu sehen ist an dem Unterschied, der sich bei demselben Werk zeigt,
wenn es von einem vollkommenen und sorgfältigen Spieler oder von einem
unvollkommenen und groben gespielt wird».46 Interessant ist, welches Gewicht Sancta Maria
damit auf die pronuntiatio legt. Diese Maxime findet sich ja auch noch 200 Jahre später,
z. B. bei Quantz (executio animae compositionis) und Leopold Mozart («An der guten
Ausführung ist alles gelegen»).47

Im Weiteren erscheint der Begriff der gracia im Libro I im Zusammenhang
mit

- der Handhaltung (f. 37)

- den Ornamenten (f. 39, f. 48v):

- Redobles und Quiebros, bei denen Ganz- und Halbton verbunden
sind, «causan tanta gracia y melodia».

- Quiebros auf vier Viertelnoten abwärts oder aufwärts haben mehr
graäa, wenn sie auf offbeats angebracht werden (f. 50).

- Zwei Quiebros nacheinander macht man «por gracia y galania»
(f. 51).

- Quiebros auf Viertelnoten, die auf punktierte Noten folgen geben
mehr graäa (f. 51v).

- Durch Redobles und Quiebro, die manchmal mit beiden Händen ge¬

macht werden, erhält die Musik mehr gratta und contentamiento (f. 51v).

44 Dabei stütze ich mich auf das Faksimile der Ausgabe von 1565 und Eta Harich
Schneiders 21962 erschienene auszugsweise Übersetzung. Der Begriff gracia bleibt be-

wusst unübersetzt.
45 So kann z. B. auch eine Stimmführung graciosa sein, wie er in Ubro II, 52, f. 12 lv

schreibt. Ich danke Markus Schwenkreis für diesen Hinweis.
46 SANCTA Maria, Libro I, f. 36v, übersetzt nach HaRICH-SCHNEIDER, Anmut und Kunst,

S. 19.

47 MOZART, Violinschule, Kap. XII, §1.



«Eine sonderbahre Anmuth» 289

- dem Fingersatz (f. 44): Terzen seien rechts mit 1 + 3 zu spielen, um
der höheren Note noch Ornamente beifügen zu können «por ra-
zon de dar grazia».

e) Vincenzo Galilei
Galilei schreibt 1581 über die drei Organisten Claudio Merulo, Giuseppe
Guami und Luzzasco Luzzaschi, sie seien von der Natur nicht nur mit
den schönsten Gaben ausgestattet gewesen, mit einer grossen Einsicht
(giudisjo) und einer glücklichen Erinnerung, sondern auch mit einer «fiera
e insieme leggiadra disposizione di mani».48 Eine anmutige Gestalt der
blande und der Handhaltung ermöglicht bzw. begünstigt offenbar auch
ein anmutiges Spiel - ein Argument, welches von Diruta näher ausgeführt

wird.

f) Girolamo Diruta
Diruta verwendet in seinem Traktat II Transilvano (Venedig, 1593 und
1609) viele verschiedene Begriffe rund um die gratia, um die notwendige
Spielhaltung eines Organisten zu beschreiben: gratioso, leggiadro, leggiadria,

vaghe^ga, polite^ga, und das Gegenstück zur leggiadria, die gravitât
Im Vorwort vergleicht Diruta einen Orgelspieler und sein Instrument

mit dem menschlichen Körper, die Orgelbälge mit den Lungen, die Pfeifen

mit dem Rachen (gold), die Tasten mit den Zähne und den Spieler mit
der Zunge (lingua). Mit anmutigen Bewegungen der Hand soll er sie (die

lingua) süss (soavemente) klingen lassen, und gleichsam in einer süssen Art
sprechen.50 Nach einer Erklärung der Notennamen, der Tastatur und der
Modi kommt er sofort auf die Spielart zu sprechen: «Regola per sonar
Organi regolatamente con gravita e leggiadria». Den Körper und den

Kopf solle man «dritto e gratioso» (geradeaus und anmutig), die Finger
gekrümmt halten. Transilvano, sein Schüler stellt die berechtigte Frage,
welchen Vorteil diese anmutige Körperhaltung und die Krümmung der

Finger für die Harmonie bringe. Diruta antwortet, dass sie der Harmonie
nichts wegnehme. Aber aus ihr entstehe die gravità und leggiadria, und darauf

beruhe es auch, dass Claudio Merulo gleichzeitig so «leggiadrio e

gratioso» sei. Des weiteren schildert Diruta, was passiere, wenn man ohne die

nötige gravità spiele. Das Spiel, insbesondere auf einem Cembalo solle ausser-

48 GALILEI, Dialogo, S. 175; s. a. Donati, Disposizione di mani, S. 19.

49 Bei DELLA CASA, Galateo, Kap. 28, werden die Begriffe grazia und leggiadria im Zu¬

sammenhang mit der perfekten Kleidung erklärt: «una cotale dolcezza, la quale si

chiama (si come io credo) grazia e leggiadria».
50 DlRUTA, IlTransilvano, Vorwort [II] «[...] che con leggiadri movimenti délia mano lo fà

soavemente sonare, & quasi con dolci maniéré parlare».



290 Jörg-Andreas Bötticher

dem mit «leggiadri accenti» geschmückt werden. Wer mit «politezza e leg-

giadria» spielen wolle, solle die Werke von Claudio Merulo studieren.51

Dirutas Ansatz lässt sich vereinfacht so zusammenfassen: leggiadria und
gravità werden als zu dieser Zeit bekannte Idealbilder der Schönheit der

Bewegung nicht weiter erklärt und direkt auf die Körperhaltung
bezogen.52 Eine entsprechende Körperhaltung ist Voraussetzung dafür, dass

leggiadria und gravità auch im Spiel wahrgenommen werden können. An-
mütige Akzente (Verzierungen) sind Hinzufügungen bzw. notwendige
Attribute des anmutigen Spiels. Durch das Studium von Kompositionen
und mittels der Erarbeitung der dafür benötigten Fingerfertigkeit kann
die Anmut im Spiel ebenfalls erreicht werden.

g) Exkurs: gracia im Gesang in Italien um 1600

Die Vorworte von Caccini sind eine wahre Fundgrube für die
Veränderung der Ästhetik und Aufführungspraxis um 1600.53 Er möchte in
seinen Kompositionen eine Spur «jener vollkommenen gracia» hinterlassen,

die er in seinem Gemüt erklingen hört. Ausserdem könnten auch
andere auf diese Weise Vollkommenheit erlangen. Er will eine Musik
einführen, in welcher man «gleichsam mit der Harmonie sprechen» kann
(«quasi che in harmonia favellare»), indem man in ihr eine gewisse nobile

spreggatura des Gesangs anwendet. Dabei solle man sich nicht einem
geordneten Taktmass unterwerfen, sondern verkürze oftmals den Wert der
Noten um die Hälfte je nach dem Sinn der Worte.54 70 Jahre nach Cas-

tigliones erster Begriffsbildung spreggatura scheint Caccini dieses Wort
schon fast selbstverständlich, wenn auch immer noch vorsichtig zu
verwenden. In der Formulierung una certa spreggatura könnte man ein direktes
Zitat aus II Cortegiano vermuten. Öfter als spreggatura, erscheint in Caccinis
Vorworten jedoch das Wort gragia. Er habe sich bemüht, dass diese seine

Stücke vor allem gragia hätten. Manche sagen, die Stimme mit gragia

erklingen zu lassen («mettere la voce con grazia»), bedeute, sie direkt auf
dem richtigen Ton anzusetzen und zu crescendieren. Die Variation (u. a.

der verschiedenen Formen eines messa di voce) sei in dieser Kunst sehr

notwendig. Sie bestimme zum grossen Teil die gragia des Gesangs und sei

geeignet, den Affekt des Gemüts zu bewegen. Aus den Schriften (d. h. aus

seinem Vorwort) könne man auch jene so notwendige gragia lernen

(«quella grazia più necessaria»). Man könne mit grösserer oder geringerer

51 DlRUTA, II Transilvano, f. 4v-6.
52 Schon bei CASTIGLIONE, Cortegano, I, 34, finden sich mehrere Aussagen zur gravità,

einmal auch im Zusammenhang «elegantia e gravità».
53 Zitiert und zusammengefasst nach der deutschen Ubersetzung von SCHMITZ, Caccini.

54 Zu Spreggatura siehe auch LEOPOLD, Spreggatura und BERGER, Absence, S. 9-25.



«Eine sonderbahre Anmuth» 291

Anmut ein Stück anstimmen. Durch seine Verzierungsbeispiele zeige er,
wie man mit mehr oder weniger Anmut singen könne. Man beobachte,
«wie viel mehr gracia die ersten vier Achtel der zweiten Silbe des Wortes
languire haben, die von dem zweiten Achtel mit dem Punkt zurückgehalten

werden, als die letzten vier gleichen». Bei Caccini werden also eine
raffinierte Einzeltondynamik, Verzierungen und rhythmische Verschiebungen

als «effetti di quella grazia» beschrieben. Grazie erscheint als Ideal

zusammen mit forpa und spirito. Letztlich geht es - unter Rückgriff auf die
antike Rhetorik - darum, mit Hilfe des affetto, dessen Vielfalt und der

sprevgatura die Seelen der Hörer zu bewegen und vor allem zu erfreuen.
Ottavio Durante schreibt im Nachwort zu seinen Arie devote, dass man

aus diesen seinen Arien leicht die «maniera di cantare con gratia»
verstehen könne.55 Gratia wird auch gefordert beim Adagio-Gesang, in
dem man mit einer «battuta larga» singe und die Stimme mit Anmut
trage («porgendo la voce con gratia»). Während des Singens solle man
keine Gesten machen, weder mit dem Gesicht noch mit dem Körper.
Falls man doch einige Gesten machen wolle, dann nur «con gratia» und
dem Wortsinn entsprechend, ohne dabei ins Ausserste zu gehen. Seine

aufführungspraktischen Hinweise scheinen durchaus eigenständig,
obwohl er am Schluss auf die Schriften Caccinis verweist.

h) Vincenzo Giustiniani
Auch Vincenzo Giustiniani, einer der nobile dilettanti in Rom zur Zeit
Caccinis widmet in seinem wohl für den Druck bestimmten, aber nur als

Manuskript überlieferten Discorso sopra la Musica (ca. 1628), der gracia einen

längeren Abschnitt. Eine wertvolle und für den Hörer angenehme
Komposition muss unter anderem auch eine ungewöhnliche gragia haben. Jede
menschliche Anstrengung ist allerdings vergeblich, wenn ihr nicht gracia
beigefügt wird, welche ein Geschenk Gottes ist. Gleichzeitig stellt er aber
diese Gottesgabe in die menschliche Verantwortung indem er zusammenfasse

Mit gragia zu singen oder zu spielen sei nichts anderes, als Stil und
Regeln genau zu beobachten, dass der Vortrag nicht unangenehm oder

ungeschickt werde. Giulio Caccini dient ihm als Beispiel eines Sängers,
der trotz schlechter Stimme mit grazia singen konnte. Grazie im ästhetischen

Sinn ist für ihn durch die Natur bestimmt, während sie im technischen

Sinn ein Resultat stundenlangen Ubens und die Konsequenz einer

guten Technik ist.56

55 Durante, Arie, S. 31.

56 Zusammengefasst nach der engl. Ausgabe BOTTRIGARl/GlUSTINIANI, S. 72-74. Vgl.
dazu auch SZWEYKOWSKI, Spre^atura, S. 163.



292 Jörg-Andreas Bötticher

i) Weitere aufführungspraktische Hinweise um 1600

Diese Untersuchung ist erst ein Anfang. Weitere Zeugnisse lassen sich hie
und da gut versteckt in manchen Vorworten und Traktaten finden. So

meint beispielsweise Jacopo Peri (1600), Lieblichkeit und Anmut können
nicht geschrieben werden; und wenn man sie schreibt, können sie nicht
durch die Schrift gelernt werden.57 Dies entspricht späteren Aussagen zur
Freiheit im Tempo (Adagio-Stellen, Tempo Rubato). Agostino Agazzari
(1606) empfiehlt dem Organisten beim Generalbass «alle volte con gratia
gli pedali in contrabasso» zu spielen. Auf der Laute solle man im
Ensemble «con qualche gratiosa sbordonata» spielen.58

j) Michael Praetorius
In Syntagma Musicum II und III (1619) verwendet Michael Praetorius auffallend

häufig das Wort anmütig, sehr oft auch kombiniert mit anderen

Eigenschaftsworten wie <schön, anmütig, lieblich / frisch und anmütig /
ordentlich, künstlich, anmütig/artig, sehnlich und anmütig/anmütig
und angenehm/nicht unanmütig>. An mehreren Stellen benutzt Praetorius

auch den lateinischen Terminus gratia mente, einmal in dieser Form:
«anmütig (gratia mente)».59 Leider liefert er uns nirgends eine Erklärung
dieser Begriffe, sondern setzt sie als bekannte ästhetische Forderungen
voraus. Möglicherweise ist Praetorius der erste deutsche Musikschriftsteller,

der das lateinische Wort gratia bzw. das italienische gra^oso oder con

gracia verdeutscht.60 In der folgenden Aussage wird die Vielfalt der prae-
torianischen Konnotationen der Anmut deutlich:

f...] weil man denn mit sonderbahrer Lust und Liebe zu höret | wenn ein hurtiger
Organist die geistlichen Latin- und Teutsche Psalmen und Lieder auff der Orgel schön

| anmuetig und lieblich | dadurch das Hertz gleichsamb vor Freuwden in sich mit
besonderer Andacht und aufmerckung Jauchzet und Iubilieret, und zu folgender
Predigt ermuntert und angetrieben wird | tractirt und herfür bringt [...].H

Hurtig, schön, anmütig und lieblich kann als Spielanweisung verstanden
werden, die auch konkret umgesetzt wird. Ein solches Spiel erwecke eine

57 PERI, Euridice, Vorwort [s.p.]: «Vaghezze e leggiadrie che non si possono scrivere, e

scrivendole non si imparano degli scritti».
58 Agazzari, Lettera, S. 68 f.
59 Praetorius, Syntagma, III, S. 175.

60 Bereits im Vorwort des MELODEYEN GESANGBUCH (Hamburg, 1604) findet sich in
der Beschreibung der verschiedenen Arten des Choralspiels mit der Orgel das Wort
anmütig: «[...] es auch ja sehr anmütig ist | lieblich klinget | und einem Christlichen
hertzen sanfft thut | auch zur andacht des Worts nicht wenig mit hilfft [...]».

61 Praetorius, Syntagma, II, 7v.



«Eine sonderbahre Anmuth» 293

«sonderbare Lust und Liebe», zuzuhören. Es führe das Herz zu Andacht
und Aufmerksamkeit und bereite es auf die folgende Predigt vor. In dieser

Aussage schwingen ältere Vorstellungen der Wirkungen der Musik mit,
welche u. a. durch Johannes Tinctoris beispielhaft festgehalten wurden.62

Anmütig wird aber nicht nur als Qualität einer Spielbewegung
verstanden. Wie für Sancta Maria kann auch für Praetorius eine musikalische
Struktur wie eine Fuga «ordentlich, künstlich und anmuthig» sein;63

ebenso eine musikalische Form, wie eine Sinfonie «im Anfang des Concerts

und Gesangs».64 Ein nur von einer Theorbe begleitetes <Concert-
stück> für Tenor, Sopran oder Alt kann «sehr anmütig anzuhören» sein,

wenn es mit einer lieblichen Stimme auf eine «schöne Art und Manier»

gesungen wird.65 Schliesslich sei «in allen Dingen die Varietas anmüthig
und angenehm».66 Im praetorianischen Sinn lässt sich Anmut demnach
im Spiel, in der Form, in der Wirkung und in der Vielfalt finden.

k) Marin Mersenne
Um sich an ein schönes toucher zu gewöhnen und insbesondere um
«bonne grace & le beau maintien» zu erreichen, solle man von Anfang an
einen ausgezeichneten Meister für den Unterricht wählen, meint
Marin Mersenne (1636). Das gelte auch für alle anderen Arten von
Instrumenten, die um so mehr grâce hätten, je sorgfältiger («plus délicatement»)
und mit mehr «netteté & d'adresse» sie gespielt seien. Darauf folgt ein

Katalog der verschiedenen Aspekte eines ausgezeichneten Orgelspiels
(gesangliche Kontrapunkttechnik, Beherrschung der cadences, Schnelligkeit
und Leichtigkeit der Hand, Verzierungskunst). Aber diejenigen, die dazu
auch noch mit einem «beau mouvement & d'une bonne grâce» spielen
und richtig im Takt seien, seien die vollkommensten Organisten,
insbesondere wenn sie gleichermassen die chromatischen wie die diatonischen
Schritte beherrschten.67

1) Denis, Nivers und Saint-Lambert: bonne grâce als gute Körperhaltung
Der Cembalobauer und Amateurcembalist Jean Denis schreibt 1650 über
die gute Spielart auf Spinett und Orgel, es sei schön, eine Person zu
sehen, die gut und «de bonne grace» spiele und die eine gut positionierte
Hand habe. Leider wird die bonne grâce nicht weiter erklärt, ausser mit dem

62 Vgl. SCHMID, Tinctoris.

63 Praetorius, Syntagma, III, S. 24.

64 Praetorius, Syntagma, III, S. 189.

65 Praetorius, Syntagma, III, S. 193.

66 Praetorius, Syntagma, III, S. 170.

67 MERSENNE, Harmonie universelle, VI. Buch, S. 392.



294 Jörg-Andreas Bötticher

einschränkenden Hinweis auf gezwungene und verkrampfte
Bewegungen: «[...] mais il faut bien prendre garde de ne pas toucher de force

ny de contrainte: car qui que ce soit qui est contraint ou forcé en ses

mains, ou en son corps, ne touchera jamais bien [...]».68

Guillaume-Gabriel Nivers und Michel de Saint-Lambert erwähnen die

bonnegrâce ebenfalls im Zusammenhang mit der angenehmen Handhaltung.

Nivers 1665:69

Pour toucher agréablement, il faut le faire facilement, pour toucher facilement, il faut
le faire commodément; et pour cet effet disposer les doigts sur le Clavier de bonne

grace, avec convenance et égalité en courbant un peu les doigts principalement les plus
longs pour les rendre égaux aux plus petits.

Saint-Lambert 1702:70

[La bonne grâce] consiste à tenir ses mains droite sur le Clavier; c'est-à-dire, ne

pendant ny dedans ny dehors. Les doigts courbez et tous rangez au même niveau, pris
sur la longeur du pouce Ne levant point les doigts trop haut en jouant, et

n'appuyant point aussi trop fort sur les touches.

Auch für M. Corrette (1749) ist die bonne grâce eine Richtschnur für die

Körperhaltung am Cembalo: «Mais il faut pour la bonne grace que les

coudes soyent a côté du corps d'une maniéré aisée».71

m) Exkurs: Tanz und Gestik als primäre Schulungsfelder der Grazie
In den Tanzschulen der Barockzeit wird der Tanz als gesundheitsfördernde

Tätigkeit gesehen, die nach seriösen Studien eine ausgezeichnete Erholung

verschaffe, den Körper stärke, die Körperhaltung anmutiger mache
und ihm eine Qualität gebe, die sich für einen Gentleman schicke.72 Tanzen

verschaffe den Vorteilen, die wir von der Natur erhalten haben, eine

Grazie, indem sie alle Körperbewegungen reguliere und den Körper in
seinen richtigen Positionen stärke. Wenn es auch nicht alle Defekte, mit
denen wir geboren sind, auslösche, so würden sie doch dadurch
abgeschwächt oder versteckt.73 Ludwig XIV galt als Paradebeispiel eines mit

68 Denis, Traité, S. 39.

69 Nivers, Um d'orgue, S. 3.

70 Saint-Lambert, Principes, S. 42.

71 CORRETTE, Amusemens, S. A.
72 PLAYFORD, Dancing master, Vorwort: «To be excellent for Recreation after more

serious Studies, making the Body more active and strong, graceful in Deportment,
and a Quality very much beseeming a Gentleman».

73 RAMEAU, Dancing-master, S. XX: «Dancing gives a Grace to the Advantages we receive from



«Eine sonderbahre Anmuth» 295

allen natürlichen Gaben gesegneten Menschen. Weil er von Jugend an
alle Arten von Übungen hebte, hatte er schliesslich «all the Graces added

to those natural Gifts which could be acquired».74 Ebenso wie der Tanz
wurde für Schauspieler, Redner und Musiker auch die Pflege und der Einsatz

der Gestik als selbstverständlich betrachtet. Bei allen Bewegungen galt
die Grazie und der gute Geschmack als Richtschnur. Die entsprechenden
Traktate sind deshalb eine weitere Fundgrube für die barocke
Vorstellung der körperlich-sichtbaren Grazie.75

2. England: grace und graces

a) Thomas Mace

A grace und graces sind verschiedene Ornamente im Spiel auf der Laute.
Mace erklärt sie unter dem Titel «Curiosities and Niceties, in reference to
the Adorning of your Play» (1676).76 Wenn die Fundamente sicher gelegt
seien und das Gebäude «well Rear'd» könne der Spieler fortschreiten «to
the Beautifying, and Painting of your Fabrick». Ausserdem benennt
Mace noch drei andere Arten von grace, die qualitativ über den normalen

graces (Verzierungen) stehen: das dynamische variable Spiel, die längere
oder kürzere Pause und willkürliche Veränderungen im Tempo. Ausser
ihm habe noch niemand das dynamische Spiel als grace bezeichnet, d. h.

«to play some part of the Lesson Loud, and some part Soft; which gives
much more Grace and Lustre to Play, than any other Grace, whatsoever.
Therefore I commend It, as a Principal, and Chief-Ornamental-Grace (in
its Proper Place)». Auch die Pause falle nicht unter die Kategorie der

graces, jedoch gebe es sehr viel grace, wenn man die Pausen wie eine cessation

Nature, by regulating all the Motions of the Body, and strenghtens it in its just Positions;
and if it doth not quite efface the Defects we are born with, it softens or conceals them».

74 RAMEAU, Dandng-master, S. XXI.
75 Siehe dazu u. a. BARNETT, Gesture-, LeGLER-KUBIK, Gestik, S. 43-63; Knab, Anmut,

S. 278-283. Noch um 1900 sind entsprechende Vorstellungen zu finden, z.B. im
Leitfaden für den Tan%- <& Körperbildungs-Unterricht mit Anleitungen über den gesellschaftlichen Verkehr,
bearbeitet von J. R. Bosshardt-Strübi, Zürich, Juchli & Beck, 1897, S. 85: «Grazie ist
das Ideal reiner, höchster Schönheit der Bewegungen, die Anmut und Holdseligkeit,
die sich in der Menschengestalt offenbart. Grazie ist eine Schönheit, die nicht von der

Natur gegeben, sondern von der Person selbst hervorgebracht wird». [Ohne Seite:]
«Um eine graziöse Haltung zu erlangen, soll das Gleichgewicht des Körpers bei
aufrechter Stellung hauptsächlich im Rückgrat und über den Hüften liegen. Die Brust soll

vorgedrängt werden, der Kopf mit Leichtigkeit rückwärts gehalten sein. Die Füsse sollen

in möglichst geschlossener Stellung bleiben, rechter oder linker Fuss etwas vorgestellt,
die Fusspitzen nach aussen. Die Arme werden in geschmeidigem Fall mit wenig
bemerkbaren Ellenbogen, leicht gebogenem Handgelenk und Fingern gehalten».

76 Mace, Monument, S. 102 ff.



296 Jörg-Andreas Bötticher

oder ein Stille-Stehen manchmal länger oder manchmal kürzer, «according

to the Nature, or Requiring of the Humour of the Musick»
gestalte.77 Am Ende des Kapitels, in welchem Mace die rhythmisch exakte

Bewegung, «the True Time-keeping» erklärt und als methodische Hilfe
auch auf das Pendel hinweist, folgt ein sehr interessanter und nicht leicht
zu verstehender Text über die rhythmische Freiheit, die man anstreben
solle, wenn man ein Meister sein möchte. Das Ziel sei, zu unserem eigenen

Vergnügen selbst alle Arten der Zeit kontrollieren (wörtlich:
«command») zu können:78

We then take Liberty, (and very often, for Humour, and good Adornment-sake, in
certain Places) to Break Time; sometimes Faster, and sometimes Slower, as we
perceive, the Nature of the Thing Requires, which often adds, much Grace, and

Luster, to the Performance.

b) Roger North
Fast wortwörtlich tönt es auch ca. 20 Jahre später bei Roger North. Es ist
anzunehmen, dass ihm Thomas Mace's Äusserungen bekannt gewesen
waren. Seine Hinweise gehen aber mehr in Richtung des (gebundenen)
Tempo Rubatos. Diese Praxis hatte North wohl um 1690 durch italienische

Musiker (u. a. Tosi und Matteis) in England kennengelernt:79

And there is no greater grace than breaking the time [...] and still holding it
punctually upon the main, to conserve the grand beat or measure. For this sprinkling of
discord or error is like damask [...] or any unaccountable variegation of colours that
renders a thing agreeable; and yet we discern not the distinction of parts, but only a

pretty sparkling. [...] And a plain sound not thus set off is like a dull plain colour, or
as a bad copy of a good picture, that wants the spirit and life which a sparkling touch
gives it. Thus a life and warmth in the colouring is well resembled to graces in music,
that are not the body but the soul that enlivens it, or as the animal spirits that cannot be

seen or felt, but yet make that grand difference between a living and a dead corpse.

Hier begegnet uns noch einmal ein anderes Verständnis von grace, bzw.

graces als Verzierungen in der Musik: sie werden verglichen mit dem
Leben und der Wärme in der Farbgebung eines Bildes und gleichen nicht
dem Körper sondern der belebenden Seele. Die (äusseren) Verzierungen
und andere Formen der wie das Tempo Rubato sind also ein Spiegel
des inneren Seelenzustandes und beleben die Aufführung.

Graces im Sinne der Freiheit in der Tempogestaltung können auch als

Fortsetzung der Caccinischen Idee der j-prematura gesehen werden.

77 MACE, Monument, S. 109 f.
78 MACE, Monument, S. 81.

79 North, Music, S. 27-28.



iEine sonderbahre Anmuth» 297

c) William Trans'ur
Für William Trans'ur haben gut platzierte und perfekt ausgeführte graces

«Shake, Turn, or Humour of the Voice or Instrument») eine überwältigende

Wirkung: solch eine grace «is so ornamental to Musick, that it fills
the Heart with the Spirit of Harmony; so that nothing is required after it».80

d) Charles Avison
Charles Avison bezeichnet im Vorwort zu seinen ebenfalls 1736 in London

erschienenen Six Sonatas for the Harpsichord with Accompanyments for two

Violins and Violoncello eine leichte und anmütige Art die Tasten loszulassen
als die hauptsächliche Eleganz im Cembalospiel. In dieser bisher wenig
beachteten Anweisung empfiehlt er eine Legato-Spielweise, bei der die

Passagen durch «some spirited Touch of the Finger» verbunden werden.
Diese sei besser geeignet, als Staccato oder das unveränderliche Betonen
der Noten mittels des Handgelenks. Ansonsten entstehe eine völlige
Klangleere zwischen den Tönen. Wenn man die Taste halte, bis die
nächste gespielt wird, berühren sich die Klänge und produzierten einen
Effekt des «sprinkling Thrill and pleasing of the Notes», der so eigentümlich

für das Cembalo sei. Das bewusste Wegnehmen der Taste erfordere

jedoch gleichviel Aufmerksamkeit wie der Anschlag derselben. Seine

Ausführungen gipfeln in den Worten: «So an easy and graceful Manner of
quitting the Keys, is the chief Elegance in managing the Harpsichord».81
Ahnlich wie Daniel Vetter (s. u. S. 296 ff.) verbindet Avison die Anmut
hier also mit einer besonderen, sehr differenzierten Anschlagsart, die sich
aber speziell mit der Gestaltung des Tonendes beschäftigt.

3. Deutschland nach 1700: Anmut berührt die Seele und vermischt
sich mit grâce

a) Muffat und Krieger
Im deutschen Sprachgebiet tritt um 1700 das Wort Anmut in Musikquellen

vermehrt auf.
So spricht Georg Muffat von der «sonderliche[n] Lieblichkeit, Frische,

und Anmütigkeit» der Lullianischen Verzierungskunst. Dabei gebraucht
er in dem mehrsprachigen Vorwort allerdings nicht gratia als Äquivalent
der Anmütigkeit sondern elegantia (lat.), beltà (ital.) und beauté (frz.).82

Der Zittauer Organist und Musikdirektor Johann Krieger gibt seiner
1699 in Nürnberg erschienenen Sammlung von «Ricercarien, Praeludien,

80 Trans'ur, Melody, S. 20.

81 Ich danke Jean-Claude Zehnder für den Hinweis auf diese Quelle.
82 Muffat, Ylorilegium secundum, Vorrede, Kapitel V, Venustas. Von der perlichen Manier.



298 Jörg-Andreas Bötticher

Fugen, einer Ciacona und einer auf das Pedal gerichteten Toccata» gar
den Titel Anmuthige Ciavierübung. Als Musiklehrer am Zittauer Gymnasium
stand Krieger in regem Kontakt mit seinem Rektor, dem Poeten
Christian Weise, der in einigen Schriften die Frage der Anmut behandelt.83

Auffallend ist, dass Krieger in dieser Sammlung mit Ausnahme der
Ciacona lauter ernsthafte Stücke vereint hat und keine Tanzsätze, über
die er sich abfällig äussert. Die Vignetten der Titelbuchstaben zeigen die

Perspektive, in welcher Krieger seine Ciavierübung verstanden wissen
möchte. A zeigt ein flammendes Herz, darin Christus am Kreuz. C zeigt
ein Spinnennetz mit einem darunter hängenden Kreuz. Nach alter Tradition

wurde die Spinne als ein Symbol für die teuflischen Mächte gesehen.
Hier sei eine spekulative Deutung versucht. Könnte vielleicht die Anmut
dieser <Gemüthsergötzung> im Verständnis Kriegers darin bestehen, von
der göttlichen Liebe entflammt und mittels der Musik den Zusammenhängen

zwischen Christus und dem Teufel nachzuspüren?
Anmutig ist hier jedenfalls noch kein Äquivalent zu graäeusement,

sondern muss weiter gefasst werden. Am ehesten kann der Zusammenhang
mit einem Gedanken Schillers erklärt werden:84

Die Anmut nämlich zeugt von einem ruhigen, in sich harmonischen Gemüt und von
einem empfindenden Herzen. Ebenso beweist auch die Anmut schon für sich allein
eine Empfänglichkeit des Gefühlvermögens und eine Ubereinstimmung der Empfindungen.

b) Daniel Vetter
Das Vorwort zur Musicalische[n] Kirch- und Hauß-Ergötßichkeit (Leipzig, 1709)
des Leipziger Nikolaiorganisten Daniel Vetter (1657/8-1721) ist eine

Fundgrube für die Bedeutungsnuancen der Begriffe grâce, anmutig und
Anmut um 1700:83

Es ist gewiß was artiges in der Natur | wenn an etzlichen Orten der hingefallene Thon
| mit einem anmuthigen Wiederschall zurückgeschicket wird. Und das ist es | was wir
unter dem Nahmen eines Echo vorzustellen pflegen. Es wird mir vergönnet seyn |

daß ich in diesem Kunststücke der Natur ein Bild der Danckbarkeit suche.

Diese kurze an seine Gönner gerichtete Passage erscheint wie eine

Umschreibung des Grazienbildes und zudem wie eine Verbindung von Natur
und Kunst als den beiden Polen in der Grazie-Diskussion. Die Dynamik
der Grazien ist ein Schenken, Empfangen und Weitergeben in anmutigen

83 Ich danke Thomas Schmid (Ziefen) für diesen Hinweis.
84 Schiller, Anmut, S. 480.
85 Alle Zitate in diesem Abschnitt stammen von Daniel Vetter (1709).



«Eine sonderbahre Anmuth» 299

Bewegungen und damit ein Ausdruck der Dankbarkeit. Wie Vetter im
Vorwort an den Leser ausführt, geht es ihm in diesen vierstimmigen,
leicht figurierten Choralsätzen mit jeweils einem Variationssatz im style

luthé um eine «geistliche Ergötzlichkeit» und «innerliche Vergnügung des

Gemüths». Durch eine «anmuthige Art» soll «die Empfindung des

menschlichen Hertzens weit mächtiger gemacht | und diejenige heilige
affecten | so mit ihnen nothwendig verknüpfet seyn müssen | mit einer
grösseren Zärtligkeit moviret werden». Durch eine «angenehme Weise
und Variation» möchte er «mehrere grace bey den Liebhabern excitieren».
Auch wenn noch unklar bleibt, worin genau die anmutige Art besteht
und ob «die grace excitieren» meint, die Gunst der Liebhaber
hervorzurufen bzw. deren Anmut zu entflammen, ist das Ziel klar formuliert:
Die Qualität der Musik bzw. der Interpretation soll sich im Idealfall
direkt auf den empfindsamen Hörer auswirken und ihn im Sinne der
Rhetorik <moviren>. Ahnlich wie Johann Kuhnau86 erklärt Vetter
weitläufig die Wirkungen der Musik, die bei der «geistlichen Harmonie» noch
verstärkt seien: «Wer bey der Anmuth derselben indifferent und
unbeweglich bleibet | muß wohl eine verkehrte | daß ich nicht mehr

sage | eine unmenschliche Empfindung haben.» Eine solche Anmut
provoziert eine emotionale Bewegung, wie der «liebliche Strahl der Sonne» die
Säule des Memnon erweicht. Am Schluss des Vorwortes folgen konkrete
aufführungspraktische Hinweise zum Spiel der Variationen. Die «gebrochene

Art» (ausgeschriebene und auszuhaltende Arpeggi im style luthé) führe

gewiß eine sonderbahre Anmuth bey sich | wenn sie rechtschaffen und also tractiret
wird | daß die Hände beständig auff dem Ciavier liegen bleiben | sonderlich aber |

wann in der rechten Hand mit dem kleinen Finger der Choral geführet | und man
sich des Daumens fleißig bedienet | insgemein aber dieses Merckmahl behält | daß alles

douce geschleiffet werden soll.

Wenn mit dem kleinen Finger der Choral geführt wird, kann dies nur durch
Versetzen passieren, woraus sofort eine relativ deutliche Artikulation
resultiert. Gleichzeitig sollen - gemäss der sehr genauen Notation - die arpeg-
gierten Akkordtöne aber übergehalten werden und die Hände auf dem Ciavier

beständig liegen bleiben. Dazu soll alles «douce geschleiffet werden».
Alles zusammen ergibt ein klangvolles, résonantes Spiel mit weichen

Anschlagsmomenten. Wie Zehnder gezeigt hat,87 wurde diese aus Frankreich
kommende Spielart in Deutschland um 1700 als der neuen Mode entspre-

86 KUHNAU, Historien, Vorwort.
87 Vgl. dazu ZEHNDER, Délicatesse, S. 116 f., der die Spielart des <Schleiffens> ausführlich

bespricht.



300 Jörg-Andreas Bötticher

chend empfunden. Im differenzierten Nebeneinander verschiedener, delikater

Anschlagsarten wird die <sonderbahre> (=besondere) Anmut hörbar.

V 7f>
^

Wf-
Va-rtOst-:

fwjf '

PlfL,

£hr

» <4-

- > t

H-frr^gr:
r-t

-——

1 -cp II 1 1

r
F*—: -für, *.T

(1 + —^ - &S'r * 1

— —FJ

ni 0 7

* 71' »V ' ' * t A/LA—SL~ H' F r 'r 1 r r

H- d- n—b—rr- -; 1- q T H T 1 V ~
i -a- f

Notenbeispiel 1: D. Vetter, Erschienen ist der herrlich Tag, aus: Musicalische Kirch- undHauß-
Ergöt^lichkeit, Leipzig, 1709, S. 34.

c) Johann Mattheson
Mattheson vergleicht 1713 die Tonart F-Dur mit «einem hübschen
Menschen, dem alles was er thut, es sey so gering es immer wolle, perfect gut
anstehet, und der, wie die Frantzosen reden, bonne grace hat».88

d) Georg Friedrich Kauffmann
Seine Harmonische Seelenlust musikalischer Gönner und Freunde, das ist: Kurt^e, jedoch
nach besondern Genie und guter Grace elaborirte Fraeludia [...] (Leipzig, 1733-36)
zeigt, dass die bonne grâce als Lehnwort bereits selbstverständlichen
Eingang in die Sprache gefunden hat.

e) Johann Sebastian Bach
Weder Musikwerke noch Schriftstücke von J. S. Bach tragen den Titel
oder die Bezeichnung <anmutig> oder graqjoso. Allerdings gibt es in der
Hirtenarie des Weihnachtsoratorium BWV 248/2 eine Textstelle, die das

Wort Anmut verwendet. Bach ruft durch den Tenor den Hirten zu:
«Frohe Hirten eilt, das holde Kinde zu sehen. Sucht die Anmut, die
Anmut zu gewinnen». Für Bachs theologisches Verständnis ist es

selbstverständlich, dass das «holde Kind» voller göttlicher Anmut ist. Die Hirten
können Herz und Sinne an dieser gratia/charis laben und dadurch - im
Sinne der Gnade - Anteil an der Anmut gewinnen.

88 MATTHESON, Orchester, S. 241.



:Eine sonderbahre Anmuth» 301

f) Anmut und die Nationalstile
Wieder einen anderen Akzent in der ästhetischen Auffassung der Anmut
in der Musik liefern die Diskussion der Nationalstile und die Frage nach
dem rechten Geschmack. So beschreibt der deutsche Lautenist Ernst
Gottlieb Baron 1727 das Land der Italiener als «anmuthig, derowegen
sich die meisten mehr auf sinnliche als vernünfftige Dinge befleissigen».
Frankreich ist für ihn dagegen «galant und complaisant».89 Dagegen
spricht Scheibe 1745 in einem Essay über den französischen Stil, dass man
die «Schönheit und Anmut der französischen Musik» durch Telemann
«mit nicht geringem Vergnügen empfunden» habe.90

Charles Burney hatte 1772 offenbar teilweise ähnliche Erfahrungen
gemacht und sie in folgendes humorvolles Bonmot gebracht: «Die Italiener
sind das einzige Volk auf Erden, das mit Anmut tändeln kann, und die
Deutschen die einzigen, die selbst durch Arbeit Vergnügen erwecken».91

4. Imgrâce, bonne grâce und les grâces

Fast gleichzeitig wie in England (siehe oben II.2) ist auch in Frankreich
um 1680 ein neuer Wortgebrauch festzustellen: Neben der grâce als

Geschenk Gottes bzw. natürliche Begabung werden les grâces als Verzierungen

äussere Kennzeichen der Grazie / Schönheit eines Menschen oder
eines Kunstwerkes (Komposition) gesehen. So schreibt Perrine 1680, er
habe seinen Lautenstücken «nouvelles graces» beigefügt, «pour les rendre
plus digne de cet honneur de le couronner de nouveaux brillans».92 Und von
Chambonnières ist überliefert, dass sein Cembalospiel nicht nur reich
verziert war, sondern dass er immer «nouvelles grâces» gefunden habe.93

Jean Flenri D'Anglebert widmete seine Pièces de clavecin (Paris 1689) der 23-jäh-

rigen Marie-Anne de Blois, Prinzessin von Conty, einer legitimierten
Tochter Louis XIV. Für sie habe er fast alle diese Stücke geschrieben:94

Je vous présente un recüeil de mes pièces de Clavecin. Il n'i eut jamais un hommage
plus légitimement deu. Je les ay presque toutes composées pour Votre Altesse Serenis-

89 BARON, Untersuchung, Cap. V, Von dem rechten Gusto cru spielen, S. 127 und 175.

90 Scheibe, CritischerMusicus, S. 146f.
91 BURNEY, Tagebuch, S. 478. Dem Ubersetzer, Christoph Daniel Ebeling, scheint diese

Beurteilung der eigenen Nation allerdings gar nicht behagt zu haben; in einer Anmerkung

wirft er Burney vor, Nationalvorurteilen nachzuhängen und nur ein mit «Anmut

getändelte[s]» Wortspiel gesucht zu haben.
92 PERRINE, Livre, Vorrede, Widmung an Monsieur Le Tellier.
93 Le Gallois, Lettre, S. 70.

94 D'ANGLEBERT, Pièces de Clavecin, Paris, 1689: Widmungsvorrede, [s. p.].



302 Jörg-Andreas Bötticher

sime. Et je puis dire qu'elles vous doivent leurs principales beautez. Les graces naturelles

qui accompagnent tout ce que vous faites se répandoient dans votre maniéré de

joiier des votre plus tendre enfance; Et lors j'avois eu l'honneur de vous montrer
quelques unes de ces pièces, vous mêliez des traits dans l'exécution qui me donnoient
de nouvelles Idées, et qui m'ont fait produire ce que l'on trouvera ici de plus agreable.

Bemerkenswert in dieser Widmung ist die Reflexion über die natürliche grâce,

die alles Tun der jungen Prinzessin begleite. Aus ihrer Spielweise habe

D'Anglebert neue Ideen gewonnen, die ihren Niederschlag in dieser seiner

Sammlung gefunden hätten. Da diese Bemerkungen und die Stücke offenbar
zurückgehen auf einen längere Unterrichtsphase und D'Anglebert die

Entwicklung Marie-Annes mitverfolgen konnte, lässt sich folgern: Die
Anmut eines noch nahezu unbewussten, heranwachsenden Mädchens wird
hier zu einem Ideal, dem auch die reflektierte Spielweise zu folgen hat. Als
einzige aber vermutlich wesentliche Hilfestellung fügt D'Anglebert seiner
minutiös mit Verzierungszeichen versehenen Sammlung eine Tabelle von
agréments bei. Gemäss dem Untertitel sei dies die «maniéré de les joüer».

Schon 1687 erörterte Fénélon in einem pädagogischen Traktat, L'Education

des filles (Paris, 1687) welcher Unterschied zwischen der grâce extérieure

und der grâce Interieure bestehe.95 Die äussere Anmut kann durch die
agréments ausgedrückt werden, ohne dass sie affektiert wirken soll. Dieser
Zusammenhang zwischen innerer Haltung und äusserer grâce wird auch in
einer Maxime von La Rochefaucauld thematisiert: «La bonne grâce est au

corps ce que le bon sens est à l'ésprit».96
Die äusserlich hinzutretenden Agréments sind im Sozialen die «Grundlagen

der Gunsterlangung», die auf «unaffektiertem, durch Charme
ausgezeichnetem Verhalten» beruhen;97 als Verzierungen sind sie ein Hilfsmittel,

welches Spiel graziös und angenehm macht. Im Dictionaire de l'Académie

française (Paris, 1694) wird in diesem Sinn gracieux als «Agreable, qui a beaucoup

de grace & d'agrément» definiert.98 Deutsche Ubersetzer um 1700

geben Agrément übrigens direkt als Anmut wieder.99 Auch Francesco

Gasparini (1708) versteht die Grazie in diesem Sinne, wenn er über das

Generalbassspiel spricht, welches mit Mordenten geschmückt werden
solle: Ein geschickt angebrachter Mordente in einem Akkord beleidige
nicht das Ohr, sondern gebe «una certa grazia».100

95 Knab, Anmut, S. 72.

96 Knab, Anmut, S. 72.

97 HWR I, Sp. 623.

98 DAF, S. 532.

99 HWR I, Sp. 623.

100 Gasparini, LArmonico, S. 91.



«Eine sonderbahre Anmuth» 303

(JOeSené G/ixirt&shœc y^tonarcu i lzù

Abbildung 3: F. S. Geminiani, Titelblatt der Sonate [...] op. I (London, 1739): «Die Chariten

verdanken dieses Pfand [diese Sonaten] einem Wahrsager [Phoebus-Apollo]»



304 Jörg-Andreas Bötticher

5. 1680-1750: gracieusement/gratioso als modisches Attribut und als

Vortragsbezeichnung oder als Ausdruck eines noch unbestimmten
neuen Gefühls

Während in Werken Frobergers schon um 1657 die Bezeichungen (fort)
lentement, avec discretion auftreten, erscheinen in der Cembalo- und Orgelmusik

(vorwiegend französischer Provenienz) ab ca. 1676 vermehrt detaillierte

Vortragsbezeichnungen, z.B. in den Vorworten von Lebègue
(1676), Raison (1688), Boyvin (1700) oder direkt über den Werken. Diese
fein nuancierten Angaben zum mouvementproprem sind je nach Kontext zu
deuten als Anweisungen zum Tempo, zur rhythmischen Gestaltung (Ine-

galität), zur Artikulation, zur Dynamik und zum generellen Charakter.102

Es ist davon auszugehen, dass die meisten dieser Begriffe im Bewusstseins-
horizont der damaligen Musiker präsent waren, werden die Adverbien
doch ohne weitere Erklärungen verwendet. Auch graâeux/graâeusement tritt
in diesem Zusammenhang wie selbstverständlich auf.

Das Wort gracieux scheint im 17. Jahrhundert gemäss den Remarques sur
la langue française (1647) von Claude de Vaugelas zunächst «kein gutes Wort»

gewesen zu sein, welche Bedeutung man ihm auch gegeben habe. Die
gebräuchlichste Bedeutung sei doux, liebenswürdig, höflich. Und tatsächlich

werde dieses Wort normalerweise nach doux gesetzt (doux et graâeux,
courtois et graâeux), weil graâeux in dieser Gesellschaft leichter akzeptiert
würde. Erst nach und nach wird die «bezaubernde Wirkung der grâce auf
der Grundlage einer Kunst, die ihre Absichtlichkeit verhüllt»,
wiederentdeckt.103 In der ersten Ausgabe (1690) definiert Furetière graâeux
noch als «bildlich gesprochen vom Stil, vom Pinselstrich», wohingegen in
der Ausgabe von 1702 graâeux bereits zum Modewort avanciert ist.
Graâeux bezeichnet etwas, was voll von agrément, honnêteté, douceur und âvilité
sei. Es meine nicht nur höflich, rechtschaffen, zuvorkommend, sondern
auch agréable, de bonne grâce. Es sei vielleicht übermässig in Gebrauch. Fleut-

zutage gebe es kein häufiger benutztes Wort in der Tagessprache und
unter den höflichsten Leuten als dieses.104

101 Lebègue, Pièces d'orgue, Vorwort.
102 Kurz nach 1700 tauchen folgende Bezeichnungen als Charakter- bzw. Spielanwei¬

sungen auf: Agréablement, coulamment, doucement, fierement, gayement, graâeux, graâeusement, gravement,

hardiment, légèrement, lentement, majesteusement, marqué, modérément, modestement, naïvement,

nettement, proprement, rondement, sans lenteur, soutenu, tendrement, vif, vite. Vgl. allg. dazu SAINT-

ARROMAN, Linterpretation.
103 HWR, S. 622.

104 FURETIERE, Dictionaire. Eine ähnliche Definition findet sich im DAF 1694: «Gracieux,

[gracijeuse. adj. Agreable, qui a beaucoup de grace & d'agrément. Il signifie aussi,

Doux, civil, honneste».



«Eine sonderbahre Anmuth» 305

Brossard verweist 1705 für gracieux auf die italienischen «Termini» soave

und gratioso, welche er definiert als «Gratioso. Veut dire, d'une maniéré
agréable, gracieuse, capable de faire plaisir. Gracieux. V. soave et gratioso.
Soave & soavemente. Adverbe Italien, veut dire, d'une maniéré agréable,
douce, gracieuse etc.»105

Einen Hinweis zum Verständnis des Phänomens, dass ab 1700 vereinzelt

und gegen die Jahrhundertmitte vermehrt gratioso-Stücken auftreten,
kann der Artikel Grazie aus Grimms Wörterbuch geben: «anfangs häufig
in der Verbindung unbeschreibliche grazie, in der sich das noch schwer
bestimmbare des als neuartig empfundenen Reizes [...] ausdrückt». Grazie
wurde gebraucht «[...] fast ausschliesslich für den reiz leichter, ungezwungener,

freier, gefälliger bewegung, als ausdruck eines neuartigen und ganz
spezifischen schönheitsempfindes, das sich von dem statisch heroisch
bestimmten Schönheitsideal des barock deutlich abhebt».

Auch wenn die Brüder Grimm trotz ihres scharfen Sprachbewusst-
seins hier nicht ganz frei sind von einem negativistischen Barockbild,
wird doch eine wesentliche Sache deutlich: eine «sonderbahre Anmuth»,
ein «je ne sais quoi», ein kaum zu sagendes Gefühl drückt sich aus, mit
welchem sich Künstler des 18. Jahrhunderts gegen Altere und deren
Kunstverständnis absetzen.

In der Musik für Tasteninstrumente konnte die Bezeichnung gracieusement

erst ab 1710 nachgewiesen werden,106 und zwar in einigen Orgelstücken
von Louis-Nicolas Clerambault. Gleich fünfmal verlangt er diese

Spielanweisung.107

Zu den bis anhin für die Satztypen Duo, Trio, Récit gebräuchlichen
unterschiedlichen mouvements kommt das Graziöse wie eine Steigerung
noch dazu. Es ist auf die schnelle wie auch auf die langsamere, süssere Seite

hin offen. Dies wird daraus ersichtlich, dass graäeusement zum einen mit
doucement und zum anderen mit gayement sowie mit verschiedenen Taktarten
kombiniert wird.

105 Brossard, Dictionain, S. 31.

106 Für die Ensemblemusik sind frühere Erwähnungen greifbar: Marin Marais, Pièces de

viole, Second Livre, Paris, 1701, Nr. 132: La Gracieuse. François Couperin, Quatre Versets

d'un Motet, Paris, 1703, Symphonie: Vivement & Gratieusement, daneben auch lentement,

doux-, Sept Versets du Motet, Paris, 1704. Neben tendrement, légèrement, loure% und lentement

findet man auch gratieusement. M. Marais, 4'"" livre, Paris, 1717: Suite in D, Rondeau le

Gracieux; Suite in A, Air gracieux. F. Couperin, Pièces de violes avec la basse chiffrée, Paris,
1728: Gavotte, Gracieusement sans lenteur.

107 CLERAMBAULT, Livre 1, Suite du premier ton.



306 Jörg-Andreas Bötticher

Sat% Spielanmisung Taktart

Duo gayement, et

gratieusement

3

Trio (Cromorne/Tierce) gratieusement 2

Récit de Cromorne et de

Cornet séparé en Dialogue
doucement, et

gracieusement

3

Trio gracieusement 3

Récit de Nazard gayement et

gracieusement

12/8

Tabelle 1: Gracieusement\oz\ L.-N. Clerambault (1710)

6

Du a-

Gtiyctrni, et

jrtftNùeMent.

êA Fftf bf: if,-a T,iz.

-.1 f tf
$>3 C _L 1

>1 î « î

Notenbeispiel 2: L.-N. Clerambault, Duo, aus: Premier livre d'orgue, Paris, 1710, S. 6.

Notenbeispiel 3: L.-N. Clerambault, Récits de Cromorne et de Cornet séparé en

Dialogue, aus: Premier livre d'orgue, Paris, 1710, S. 12.



«Eine sonderbahre Anmuth» 307

Auffallend häufig verwendet auch François Couperin die Bezeichnung
graâeusement in seinen ersten beiden Cembalobüchern (Pièces de clavecin, Paris
I 1713, II 1716/17, III 1722, IV 1730).108

Um, ordre Titel Bezeichnung Form/Satzjtyp Taktart

i,i La Milordine Gracieusement, et
légèrement

Gigue 12/8

i,i La Fleurie ou La
tendre Nanette

Gracieusement 6/8

1,3 Les Laurentines Gracieusement 6/4
1,4 La Pateline Gracieusement 3/8
1,5 La Tendre Fanchon Gracieusement Rondeau 6/8
1,5 La Flore Gracieusement 6/8
1,5 La Villers Gracieusement 3/8
1,5 Les Agréments Gracieusement, sans lenteur 2

1,5 Les Ondes Gracieusement, sans lenteur Rondeau 6/8
11,6 Le Gazoüillement Gracieusement et coulé Rondeau 3/8
11,7 La Ménetou Gracieusement, sans lenteur Rondeau 2

11,9 Le Peti-deüil, ou les

trois Veuves
Gracieusement 3/8

II, 11 La Zénobie D'une legéreté gracieuse et
liée

12/8

III, 16 L'Aimable Thérèse Gracieusement 6/8
IV, 20 La Princesse Marie Gracieusement sans lenteur 2

IV, 20 La Sezile Gracieusement Pièce croisée

sur le grand
Clavier

3/8

Tabelle 2: Graâeusement m Cembalowerken F. Couperins

Von 16 Stücken haben drei die Taktbezeichnung 2; 13 Sätze sind im 3/8,
6/8, 6/4 oder 12/8-Takt geschrieben. Besonders interessant sind die viermal

vorkommenden Warnungen sans lenteur sowie die Kombinationen mit
anderen Spielanweisungen wie coulé, légèrement und liée.

Weitere graâeusement-Stücke anderer französischer Komponisten seien

tabellarisch aufgelistet.109

108 Vgl. dazu DREYFUS, Observations, S. 191-194.
109 Weitere Belege für graâeusement oder gratioso zu spielende Stücke (vor allem in En¬

semblewerken) bei SainT-Arroman, Uinterpretation, S. 176 ff.



308 Jörg-Andreas Bötticher

Komponist Sammlung Ort
Datum

Werk Bezeichnung Taktart

J.-F. Dandrieu Pièces de

Clavecin I
Paris

1724

La Musète gracieusement 6/8

Premiere Fanfare gracieusement
sans lenteur

6/4

L'Enjouée gracieusement 3/8

Les Zephirs
(Menuet)

gracieusement 3

Le Timpanon gracieusement
et lié

3/4

L'Agréable gracieusement 2

J.-Ph. Rameau Pièces de

clavecin
Paris
1728

L'enharmonique gratieusement/
hardiment

2

J. F. Dandrieu Pièces de

clavecin III
Paris
1734

La Gracieuse

(Chaconne)
- 3

L.-Cl. Daquin Premier livre
de clavecin

Paris
1735

La Guittare gracieusement 6/8
La Mélodieuse gracieusement 2

J.B. de

Boismortier
Quatre Suites
de Pièces de

Clavecin

Paris

1736

La Caverneuse gracieusement 3

La Brunette gracieusement 3

M. Corrette Premier livre
d'orgue

Paris

1737

Duo gracioso 3

J. F. Dandrieu Pièces d'orgue
I

Paris
1739

Trio à deux
dessus

gracieusement
et louré

6/4

Flûtes gracieusement $

J.-Ph. Rameau Pièces de

clavecin en

concert

Paris
1741

La Boucon Air gracieux 3

La Livri gracieux 2

La Timide gracieux 2

M. Corrette L'Amusement
du Parnasse,
Methode

Paris
1748

Prend ma Philis gracieusement 2

La Sultane gracieusement 2

J. Duphly Pièces de

Clavecin II
Paris
1748

La Lanza noblement et

vif, moll-Teile:
gracieusement

2

A. L. Couperin Pieces de

Clavecin
Paris
1751

Rondeau gracieux 3 (3/8)

J. Duphly Pièces de

Clavecin III
Paris
1758

La de Guyon gracieux et
léger

3 (3/8)

La de Chamlay,
Rondeau

gracieux 2



«Eine sonderbahre Anmuth 309

C.-B. Balbastre Pièces de

Clavecin I
Paris
1759

La Ségur,
Gavotte

gracieusement 2

La Berville,
Gavotte

gratieusement 2/4

La Suzanne noblement et
animé, 2. Teil:
gracieusement

3/4

La Melesherbe Ariette
Gracieuse
2. Teil: Air Gay

2/4

La Berryer ou La

Lamoignon,
Rondeau

gracieusement 2

Tabelle 3: Gracieusement, gracieux/gracioso in Cembalowerken nach F. Couperin bis 1760

Formal und charakterlich handelt es sich bei diesen Stücken eher um
leichtere Sätze, die - mit einigen Ausnahmen - weder von hoher Virtuosität

noch von einer starken Affektiertheit geprägt sind, sondern in
einer natürlich fliessenden Bewegung gespielt werden wollen. Eine gewisse

Häufigkeit von Dreier-Takten fällt zwar auf, aber es erscheinen auch 2

und $ als Taktbezeichnungen. Hinsichtlich der Art und Menge der
verwendeten Verzierungen lässt sich nichts Verallgemeinerndes beobachten.
Das Graziöse scheint sich also erneut einer Festlegung durch Regeln zu
entziehen und bleibt als nicht konkret fassbare Forderung für eine
bestimmte Vortragsart bzw. Spielhaltung bestehen. Erst im Zusammenhang
mit den vorher erklingenden bzw. nachfolgenden Sätze, die nicht graäeuse-

ment zu spielen sind, kann sich deutlicher zeigen, worin das Graziöse
jeweils besteht. Auch innerhalb eines Satzes können solche Charakteränderung

auftreten. Dies ist z.B. bei L'Enharmonique von Jean-Philippe
Rameau, der Fall. Hier sind zwischen die gratieusement-Leile dreimal fünf-
taktige hardiment zu spielende Abschnitte eingeschoben.



310 Jörg-Andreas Bötticher

Notenbeispiel 4: T.-Ph. Rameau, L'Enharmonique, aus: Nouvelles suites de pièces de claveàn,

Paris, 1728, S. 26.

In La Langet von Jacques Duphly (II, 1748) wechseln sich noblement et vifzu
spielende Abschnitte mit gracieusement-Sektionen ab. Während jene virtuos
und konzertant gesetzt sind, zeichnen diese sich durch eine schlichte, sich
wiederholende Melodie aus. Zusammen mit der gleichförmigen Arpeg-
gio-Begleitung über ostinaten Harmoniefolgen wird ein nachdenklichträumerisches

Stimmungsbild erzeugt. Die nachfolgende Bezeichnung vif
muss wohl so verstanden werden, dass die gracieusement-Abschnitte
etwas ruhiger zu spielen sind.

In Deutschland ist es Georg Philipp Telemann, der im Rahmen seiner
Fantaisies pour le clavessin im vermischten Geschmack (Hamburg, 1732/33)
die Satzbezeichnungen gratieusement (3/4, 6/4 und 6/8-Takt) und gratioso

(3/4-Takt) wohl als erster verwendet.



«Eine sonderbahre Anmuth» 311

4. Fantaisie. Gratieusemeitt 2. Douzaine.

Notenbeispiel 5: G. Ph. Telemann, Fantaisie Gratieusement, aus: Fantaisies pour le clavessin,

Hamburg, 1732/33.

Fantasia 6. Gratioso Dozzina 3.

Notenbeispiel 6: Telemann, Fantasia. Gratioso

Zur selben Zeit (1732) erklärt bzw. übersetzt Johann Gottfried Walther
gracieusement mit «lieblich, anmuthig».110 Und James Grassineau definiert 1740:

«Gratioso, means after an agreeable, pretty, graceful manner».111 Auch
Michel Corrette (1753) versteht gratioso als «d'une maniéré agréable».112

110 WALTHER, Musikalisches Lexikon, Leipzig, 1732, S. 287.

111 Grassineau, Dictionary, S. 88.

112 Corrette, Maitre, S. 89.



312 Jörg-Andreas Bötticher

A p*kis eher lAutcuj-
r<tc SrHonorr'à la. Reo

rice. S*^Anne près le PaInis; cJuis La Veuve du. iffJßoivins
le d'Or et diet te SCLe Clerc rue du. Roule a ta Croix. d'Or.

Prix, 13"
cn-bLuic.

Abbildung 4: J.-F. Dandrieu, Titelblatt seiner Pièces de Claveän III (Paris, 1734). Amor
empfängt von den Grazien eine Lyra



«Eine sonderbahre Anmuth» 313

6. 1730-1800: gratioso in Verbindung mit Tempowörtern

In einzelnen Musikstücken tritt schon ab den 1720er Jahren gratioso in
Verbindung mit einem Tempowort auf. Corrette <italienisiert> 1737
bereits einzelne französische mouvement-Bezeichnungen. Es ergeben sich
folgende Entsprechungen: «Adagio - très lentement; Affetuoso - tendrement;

Allegro - légèrement; Largo - lentement et avec goût; Presto - vite,
avec rapidité; Vivace - avec vivacité mais plus modéré que l'Allégro».113
Graàoso [sic] erhält hier also noch keine Tempoverknüpfung, sondern
wird als «d'une manière gracieuse et agréable» erklärt. Ab 1730 scheint
die Verbindung der Grazioso-Idee als Spielanweisung mit dem Andante-
Typus immer enger zu werden. Auf der einen Seite finden wir das

Andante zu Beginn des 18. Jahrhunderts eng mit der Symbolik des menschlichen

Weges verknüpft, wie Gerhart Darmstadt aufgezeigt hat.114 Auf
der anderen Seite wird das Graziöse nach 1700 als Sammelbegriff für
angenehme und natürliche Bewegungen (der Seele, des Körpers und der

Musik) verstanden. Oft kombiniert mit Dreiertakten, Musetten oder
auch als Siciliano oder Pastorale erhält die Grazioso-Idee arkadische bzw.
paradiesische Konnotationen. Ein Andante Grazioso kann deshalb nach
1730 als Verbindung von zwei grossen Genres angesehen werden. Die
nachfolgende Liste erhebt keinen Anspruch auf Vollständigkeit, sondern
will nur die zunehmende Verknüpfung des ^ra^wo-Charakters mit einem

Tempowort bis 1750 dokumentieren.

Komponist Sammlung!J"hr Werk Taktart

G. B. Somis Sonate da Camera
Turin 1723

- Gratioso 3/4

Jean-Marie Leclair Premier livre de (verschiedene Aria Gratioso 3

Sonates 1723 Sonaten) Gavotta
Gratioso
Aria Gratioso
Gavotta:
Gratioso

t
3

2

Second livre de Sonata 11 Aria gratioso: 6/8
Sonates ca. 1728 Allegro ma

non troppo
Sonates en Trio Sonata 6 Gavotta C

(op. 4) ca. 1731-33 gratioso un
poco Andante

113 Corrette, Lim I, Vorwort.
114 Darmstadt, Andante, S. 83-98.



314 Jörg-Andreas Bötticher

Leonardo Leo Concerto di vio¬

loncello con vio-
lini, Neapel 1737/8

Concerto II, D-
Dur

1. Satz

Andantino
grazioso

C

Concerto I, III,
V, VI

Jeweils der 1.

Satz: Andante
grazioso

Carlo Tessarini VI Sonate à

Violino o Flauto
traversiere e

Cembalo, 1748

Sonata III 2. Satz

Andante
Grazioso

6/8

Nicolo Pasquali Six Sonatas for two
Violins, with a

Tenor and Thorough
Bass for the
Harpsichord or
Violoncello (ca. 1750)

Sonata V Letzter Satz:

Moderato e

Grazioso

3/4

Tabelle 4: Grazioso in Kombination mit Tempobezeichnungen (Ensemblewerke bis 1750)

In der Musik für Tasteninstrumente konnte die Verbindung einer
Tempoangabe mit grazioso erst nach 1750 nachgewiesen werden. Bei Scarlatti
findet sich keine einzige mit grazioso bezeichnete Sonate. Die nachfolgende
Tabelle stellt eine erste Ubersicht dar, die durch weitere Forschungen
ergänzt werden muss.

Komponist Sammlung Werk Sat%be%eichnung Taktart

C. P. E. Bach 18 Probestücke in
6 Sonaten 1753

14. Probestück Allegretto grazioso C

Friedrich
Wilhelm
Marpurg

Sei Sonate di
clavicembalo,
Nürnberg 1755

Sonata III in G Allegro-Grazioso-
Presto

Baldassare

Galuppi
1750er Jahre? Sonata 39115 Andante Grazioso c

Wolfgang
Amadeus
Mozart

(Sonaten für
Ciavier und
Violine), Paris
1764

Sonate in B,
KV 8

2. Satz Andante
grazioso

3/4

Antonio Soler116 1770er Jahre? Sonata 94 Andantino gracioso
e con moto

2/4

Sonata 95 Andante gracisoso

con moto
2/4

Sonata 96 Andante gracioso Î

115 ILLY (ed.), Galuppi-Sonate.

116 RUBIO (ed.), Soler-Sonatas, S. 51 ff., 66 ff., 86 ff.



«Eine sonderbahre Anmuth» 315

6 Quinteti, 1776 Quinteto 3.

G-Dur
3. Satz: Andantino
gracioso

Wolfgang
Amadeus
Mozart

Mannheim 1777 Sonate C-Dur
KV 309

3. Satz. Rondeau,
Allegretto grazioso

2/4

Paris 1778 Sonate B-Dur
KV 333

3. Satz: Allegretto
grazioso

4

Wien 1783 Sonate A-dur
KV 331

1. Satz: Andante
grazioso

6/8

Daniel Gottlob
Türk

Klavierschule 1789 11. Handstück Sonatina

Allegretto grazioso

C

Handstücke für
angehende
Klavierspieler 1795

12. Handstück «Die Bindung»
Larghetto grazioso

3/8

Tabelle 5: Gracposo in Kombination mit Tempobezeichnungen (Werke für
Tasteninstrumente)

Erst einige Zeit später bestätigen die Theoretiker diesen Zusammenhang.
Die um 1700 noch relativ weit gefasste Charakterbezeichnung grazioso

wird also nach und nach tempomässig gefasster. Jean-Jacques Rousseau

setzt 1768 graäeusement fast gleichbedeutend mit Andante-. «Il caractérise un
mouvement marqué sans être gai, & qui répond à-peu-près à celui qu'on
désigne en François par le mot Gracieusement».117 In seiner Temposkala
entspricht Largo > Lent, Adagio > Modéré, Andante > Graäeux, Allegro >
Gai und Presto > Vîte.m

Johann Samuel Petri ordnet in seiner Anleitung %ur praktischen Musik

(Leipzig, 1782) grasqoso («angenehm») unter die «mittelmässig langsamen

[...] Kunstwörter vom Zeitmasse».119

In der Méthode ou Recueil de Connaissances Élémentaire pour le Forte-Piano ou

Claveän (Paris, 1786) von Johann Christian Bach und Francesco Pasquale
Ricci wird man bei der Erklärung von grazioso verwiesen auf «amoroso,
mais mois lent». Amoroso bezeichnet ein «mouvement lent & doux, animé
d'une expression tendre et touchante. Tendrement». Graäeusement

entspricht der Bezeichnung Andantino, welches «un peu moins de gaité»

anzeige als das Andante Eine exakte Tempoangabe existiert für ein
Stück von Balbastre, das graäeusement zu spielen sei. Es handelt sich um
eine Romance in C-Dur, die für eine Orgelwalze bestimmt war. Sie hat
eine schlichte, aber reich verzierte Melodie über einer in Achteltriolen
durchgehenden Begleitung und ist mit 2 und graçieusement bezeichnet.

117 ROUSSEAU, Dictionnaire, S. 32.

118 ROUSSEAU, Dictionnaire, S. 303.

119 PETRI, Anleitung, S. 158.

120 Bach-Ricci, Methode, S. [3].



316 Jörg-Andreas Bötticher

Joseph Engramelle beschreibt im Kommentar zu diesem Stück graäeuse-
ment als «ni lent ni vite».121 Aufgrund seiner Angaben kommt man auf
einen Grundschlag von MM 49 pro halbe Note.122

Die bei François Couperin und anderen vorkommende Anweisung
sans lenteur kann man als Warnung verstehen, graäeusement-S'ixze nicht zu
sehr im langsamen Bereich anzusiedeln.123

Auch Graqjoso-Säxze, insbesondere in der Taktart 2 oder 4 sind nicht
<per sé> ruhige Sätze, was an mehreren Gavotten Jean-Marie Leclairs und
an der Kombination Allegretto gratqoso ersichtlich wird. Eine Gavotta gratqoso
wird vielleicht eine Spur langsamer zu spielen sein, als eine unbezeich-
nete, gewöhnlich schnelle Gavotte des französischen Hochbarocks. In
op. 4 notiert Leclair bei einer Gavotta grasposo den Zusatz unpoco andante und
zeigt damit eine neue Richtung an. Das 14. Probestück Carl Philipp
Emanuel Bachs (1753) trägt die Bezeichnung Allegretto gra^ioso. Es gilt als erstes

Beispiel dieser Art in Deutschland.

Notenbeispiel 7: C. Ph. E. Bach, 14. Probestück (1753)

121 Balbastre, Romance, in: DomBÉDOS, L'Art, Bd. 2, S. 615-634, planche 119.
122 MiEHLING, Tempo, S. 129.

123 Z. B. bei CORRETTE, Pièces, Avertissement: «Les Flutes et les Musettes [se touche]
gracieusement sans lenteur».



«Eine sonderbahre Anmuth» 317

7. Anmutigkeit in der deutschen Musikliteratur nach 1750

Aufgrund der ab 1700 zunehmenden Dominanz der italienischen
Bezeichnungen in der Musizierpraxis ist es nicht verwunderlich, dass man
das Wort anmutig selten über einem Musikstück findet. Weder Quantz
noch Leopold Mozart erwähnen das Thema in ihren Traktaten. Bei Carl
Philipp Emanuel Bach (1753) findet man einen kleinen Hinweis dazu, der

zeigt, dass ihm die Ästhetik der Anmut nicht fremd war: Er meint, es sei

besser, «die Manieren, welche ihre Anmuth verkehren, so bald man sie

schlecht vorträgt, wegzulassen».124
Anders als im Bereich der Literatur und der Kunst fand unter den

deutschen Musiktheoretikern des Spätbarocks offenbar auch keine grössere

Diskussion über die Anmut in der Musik statt. So gibt es also zu der
Büste der Juno, die in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts als Paradebeispiel

der Anmut herangezogen wurde, in der Musik keine explizite
Entsprechung.125 Einzig Johann Georg Sulzer schlägt vor, im Wettbewerb

um die schönste Anmut [Carl Heinrich] Graun den Preis zu geben, «dessen

liebenswürdige Seele sich auch selbst da zeiget, wo er zornig seyn will».126

Daniel Gottlob Türk definiert 1789 im Kapitel <Von der Bewegung
und dem Charakter eines Tonstückes> gra^toso, con gracia als «angenehm,
gefällig, reizend, mit Anmuth». Das Genre Pastorale erklärt er als «hirten-
mässig, d. i. anmuthig und mit edler Einfalt».127 Hieraus erhellt, dass in
manchen ^ra^zaro-Stücken des späten 18. Jahrhunderts Elemente der Schäferidylle

(Arkadien), der Naturästhetik (Rousseau) und des antiken
Schönheitsideals (Winkelmann) auftauchen und zu einem nicht leicht in
Worte zu fassenden Ganzen verschmelzen.

Als die vermutlich letzten ausführlichen Artikel in einem Musiklexikon
zu diesem Thema seien die Artikel Anmuth, Graste und gra^oso von Heinrich

Christoph Koch erwähnt. 1802 findet man unter Grazie einen
Verweis auf den Artikel Anmuth. Bei der Anmuth unterscheidet er «Reitz,
Anmuth, Lieblichkeit, Liebreiz, Holdseligkeit, als eine Stufenfolge von

124 BACH, Versuch, 1. Teil, S. 61.

125 Juno Ludovisi, 1. Jhdt. n. Chr. Marmor, Kopf einer fünf Meter hohen Kolossalstatue

(Rom, Thermenmuseum).
126 SULZER, Allgemeine Theorie I, S. 150. Wir würden heute wohl ohne zu zögern den Preis

W. A. Mozart geben, insbesondere für den ersten Satz von KV 331.

127 TÜRK, Klavierschule, S. 115.



318 Jörg-Andreas Bötticher

Ausdrücken verwandter Empfindungen [...], deren die eine sich über die
andere erhebt».128 1807 gibt es unter Graine einen eigenen Eintrag:129

Wenn uns die Schönheit in dem Lebendigen entgegen kömmt, so offenbart sie sich in
seiner Gestalt und seinen Bewegungen; die erstere hat Schiller die architektonische
Schönheit genannt; die letztere bezeichnet man mit dem Wort Grazie. Die Grazie ist
also die Schönheit in den Bewegungen. Ihr Wesen bestehet in der Vereinigung der

Lebhaftigkeit mit der Sanftheit. - Die Schönheit allein ist bedeutungslos ohne Grazie.

Auch zum Stichwort gra-sgoso gibt es zwei verschiedene Einträge: 1802

«gefällig, mit Anmuth» - 1807 «sich sanft bewegend. S. Grazie».130

8. Komplementarität von Anmut und Würde

Bereits in der Antike finden sich ästhetische Begriffspaare, die komplementär

aufeinander bezogen sind, sich aber nicht gegenseitig ausschlies-

sen. Beides sind selbstständige Einzelattribute, die in der Aussage über die

Qualität eines Gegenstandes, einer Haltung oder einer Bewegung gemeinsam

auftreten können und dann eine Steigerung bewirken, so z. B.

venustas und gravitas bei Cicero oder Quintilian, wobei Cicero (und auch
noch Schiller) die venustas der Frau und die gravitas dem Mann zuweist.131

Auch Castiglione (1529) spricht von der elegan^ia e gravità (I, 34), oder der

gracia e dignità (I, 36). In musikalischen Quellen finden sich solche
Kombinationen beispielsweise bei Diruta leggiadria e gravità. Auch in Frankreich
begegnen Stücke, die gleichzeitig gravement und gracieusement sein können,
bzw. sollen.132 1762 kombiniert Henry Home selbstverständlich dignity und

grace. Anmut entstehe erst, wenn körperliche Bewegungen geistige
abzeichnen. Niemand erscheine in einer Maske anmutig. Daraus entsteht
die Forderung nach Natürlichkeit. Anmut wird zu einem «Beweis von
Authentizität».133 Schillers Anmut und Würde (1793) ist ohne diese
Vorarbeiten nicht denkbar. «Sind Anmut und Würde [...] in derselben Person

vereinigt, so ist der Ausdruck der Menschheit in ihr vollendet».134 Er

128 KOCH, Lexikon, Sp. 148 f. gemäss DWB Bd. 10, Sp. 1739 f. ist holdselig eine Verstär¬

kung von hold und bezieht sich «früher als das einfache hold, auf die anmut der

erscheinung». Die Grazien werden gar als «Holdseligkeiten» und «Anmutsgöttinen»
bezeichnet.

129 KOCH, Handwörterbuch, S. 175.

130 Koch, Lexikon, Sp. 683; 1807, S. 175.

131 HWRI.Sp. 623.

132 So z.B. in F. Couperin, Les Goûts-réiinis ou Nouveaux Concerts (Paris, 1724): 7. Concert,
1. Satz Gravement, et gracieusement, 9. Concert, 1. Satz Le Charme. Gracieusement, etgravement.

133 KNAB, Anmut, S. 240 f.

134 Schiller, Anmut, S. 481.



«Eine sonderbahre Anmuth» 319

unterscheidet allerdings die wahre Würde von der falschen, der
verschlossenen und mysteriösen Gravität.13' Zweifellos auf Schillers Schrift
Bezug nehmend und keineswegs nur ironisch zu verstehen ist das 38. Handstück

des 2. Bandes der Handstücke für angehende Klavierspieler von Daniel
Gottlob Türk (1795): «Würde, mit Anmut untermischet».

No. 38. Polonoife. SSBiirbe, mit Slnrnut^ untmnifcf>t.
••***) 3 » dolce. „ A

| ^ ^p^^T^frnt^srarr^ CJjuîiûfti
f * ' Fine. ^

-, g - * J 1 1 A

4
J t

' '

y P "*" =5=f—<Ey=^r tt i : t S-m-*£- t' "Um _j_ \s ' j •[— FTm
*> ,97' *nm' *** Ä1, ,iQ* & 3Cy, r,i j). »») .,j. 2fi8. 5. to. 4«** s\. 3si. §• • *****) n »94. uni 197

S

ß iA -jj ; r
f 4 dolce.

-s ")
f.fil M : r~! ' f t *

» » —|
3

J" V pj" 1"V ^ y J j

i !r

LT-

t. Ut—

3—Tfci—tl
r.sl it Da Capo. -

3 it t -ist -• yw
z__Z4

*- - :

Notenbeispiel 8: D. G. Türk, 38. Handstück «Würde, mit Anmut untermischet» (1795)

9. Exkurs: Die Grazien als Kompositionsthema

Sowohl François Couperin, als auch Jacques Duphly und Pierre-Claude

Foucquet haben sich mehrere Male die Grazien als Kompositionsthema
für Cembalostücke gewählt.136

a) François Couperin
Les Graces-Naturéles (11/11) kann als eine Darstellung der natürlichen
Grazie eines Menschen oder als véritables Grazienporträt verstanden

135 Schiller, Anmut, S. 488.

136 In Kammermusik und Opern sind noch andere Beispiele zu finden: F. Couperin,
Concerts Royaux (Paris, 1722); Premier concert, Les graces (Courante française); Les goût-réiinis:

9 concert Le Je-ne-scay-quoy (gaiement); J. Ph. Rameau in Les Fêtes D'Hébé (Paris, 1739): ein

Rondeau gracieux kündigt die Grazien an; C. Ph. E. Bach, Lied An die Graven unci

Musen, Wq 200 Nr. 5, 1778/82 und Die Graben (Leipzig, 1789) vgl. dazu GRÜTZNER,

Graben. Les Grâces war im 19. Jahrhundert auch bekannt als eine Tanzform, siehe dazu

MGG2, Sachteil Bd. 7, Sp. 1931.



320 Jörg-Andreas Bötticher

werden. Durch die musetteartig um C-Dur kreisende, einfache Melodik
und Harmonik entsteht ein sehr angenehmes Stimmungsbild. Der Naivität

und Simplizität wird durch die Spielanweisung affectueusement vorgebeugt

wie auch durch den deutlich ernsthafteren zweiten Teil in c-Moll.

lu fffcuxd -

Naturell
jaiUs cLs A-

ßont&Te«.

Notenbeispiel 9: F. Couperin, Les Graces-Naturéles II/11 (Paris, 1716-17)

Die majestueusement zu spielende Allemande Les Graces incomparables, ou la

Conti (III/16) zeichnet dagegen ein völlig anderes Bild der Grazien: Hier
sind die unvergleichbaren Manieren der schon erwähnten Prinzessin
von Conti porträtiert; sie zeigen sich aber nicht im Übermass sondern
wohldosiert und in einer gewissen Grösse - anmutig und würdig
zugleich.

Notenbeispiel 10: F. Couperin, Les Graces incomparables, ou la Conti III/16 (Paris, 1722)



«Eine sonderbahre Anmuth» 321

Das Stück Les Charmes (II/9) ist wohl kein Porträt der Grazien, im
übertragenen Sinne aber ein Porträt ihrer bezaubernden Wirkungen. Coupe-
rin benutzt dafür hauptsächlich eine raffinierte Legato- und Überle-
gatotechnik, vergleichbar der «sonderbahren Anmuth» Vetters.137

b) Pierre-Claude Foucquet (1694-1772) stellt die Grazien in seinen
Pièces de Claveän I (1749) in Form einer zweiteiligen Musette in C-Dur und
c-Moll dar.

Notenbeispiel 11: P.-C. Foucquet, Les Graces (Paris, 1749)

Im Vorwort zu seinem Second livre de Pièces de Claveän (Paris, 1750-51)
erklärt er, dass man in allen Stücken mit einer graziösen oder zärtlichen
Spielart den Bass jeweils vor der Note der Oberstimme spielen solle,
ohne allerdings den Takt zu verändern. Wenn mehrere Noten im Bass

vorkommen, solle man immer vom tiefsten Basston aus arpeggieren. «Ce
qui rend le toucher moëlleux, gracieux et indispensable pour les Pièces de
sentiments». Dem schliesst er eine sehr interessante allgemeine Betrachtung

über die seinerzeitige Cembalospielart an. Man bewundere heutzutage

eher die Geschwindigkeit der Hand und scheine weniger berührt von
einer graziösen, zärtlichen und liebevollen Ausführung. Dabei mache
jedoch diese Spielart den Charakter einer schönen Hand aus. Man müsse
einen grossen Unterschied machen zwischen den guten und den schönen
Händen. «Les unes pleines de feu et de légereté, ne sont pas ordinairement

susceptibles de cette éxecution de sentiments, que les belles mains
joignent à la rapidité, dont elles sont également capables»/8 Die schon
von François Couperin (L'Art de toucher le claveän, Paris, 1716) geforderte
Technik der suspension einzelner Noten scheint hier bei Foucquet ausge-

137 Vgl. dazu das 1718 vollendete Bild Jean-Antoine Watteaus, Les Charmes de la Vie,
Wallace Collection, London. Ausserdem ZEHNDER, Délicatesse, S. 118 f.

138 FOUCQUET, Pieces de Clavecin II, Preface.



322 Jörg-Andreas Bötticher

weitet auf ganze Stücke und wird zu einem Charakteristikum des

Graziösen im französischen Cembalospiel.139

c) Auch Jacques Duphly bedient sich für seine Les Graces (Pièces de clave-

cin, III: Paris, 1758) derselben Spieltechnik. Die Punkte über einzelnen
Bassnoten zeigen an, dass diese früher als die entsprechenden Noten der
oberen Stimmen gespielt werden müssen.

139 Jean-Baptiste Forqueray empfiehlt 1747 die Technik des zwischen linker und rechter
Hand verschobenen Anschlages für zwei Stücke, La Léon und La Silva.



«Eine sonderbahre Anmuth» 323

Duphly greift tief in die cembalistische Trickkiste, um die Grazien lebendig

werden zu lassen: Neben einer leichten Zeitverschiebung einzelner
Stellen (Rubato), schmücken eine Fülle von verschiedenen Verzierungen
(Schleifer, Triller, cadence coupé, suspension, kurze und sehr lange ports-de-voix

mit und ohne pincé) wie auch vielfältige Artikulationsangaben dieses

Stück (Keil, legato-Passagen über zwei Takte, Uberlegato-Stellen). All das

solle aber tendrement gespielt werden: Cembalokunst auf höchstem Niveau,
der man die Kunst aber nicht anhören darf!

Eine Visualisierung der Verbindung von Grazien und einem Cembalo stellt
die folgende Skizze eines Cembalodeckels dar, die von Sir James Thornhill
(1675-1753) Anfang des 18. Jahrhunderts angefertigt wurde. Merkur führt
die drei Grazien, die laut Kommentar auf dem Blatt die drei Schwestern

Malerei, Poesie und Musik symbolisieren, zum Göttertempel des Apollo.140

Die Skizze trägt 'die Bemerkung: «Mr. Handel has or had the Harpsichord
this design was made for». Es gibt bis heute allerdings keine Bestätigung
dafür, dass dieses Bild je auf einem Cembalo Händeis Platz gefunden
hätte.141

Abbildung 5: Skizze eines Cembalodeckels mit einem Bild der Grazien von James

Thornhill (1676-1734) (Cambridge, Fitzwilliam Museum)

140 Siehe dazu MERTENS, Graben, S. 293 ff.
141 Siehe dazu RUSSELL, Harpsichord, Plate 62.



324 Jörg-Andreas Bötticher

III. Zusammenfassung

Das mythologische Bild der drei Grazien fungiert von 1500-1800 als ein
Sammelbecken für Schönheits- und Geschmacksvorstellungen. Der
davon abgeleitete Begriff der Grazie und der Anmut reicht bezüglich seines

musikästhetischen Bedeutungsspektrums von der Grazie als natürliche
Schönheit (der Haltung, der Bewegung, der Musik) über die durch
Kunstgriffe erlernbare Grazie [les grâces, Verzierungen, Spieltechniken) bis
hin zur Grazie als spezielle Charakterbezeichnung eines einzelnen Satzes

{andante gragioso). Die folgende Tabelle gibt einen Uberblick.

Zeit Ästhetik Musik

1500-1650 Grazie als Lebens¬

haltung
Castiglione Ideal der

künstlerischen
Präsentation

Sancta Maria

Spresgatura /
dissimulatio /
Verstellungskunst

Spresgatura als freie

Zeitgestaltung
Caccini

Ideal der

Körperbewegung

Verschiedene
Tanzschulen

Ideal der

Körperhaltung, der

Handhaltung
und des Anschlags
(erarie, leggiadria, gravità)

Diruta,
Mersenne
Denis u. a.

Anmütigkeit des

Spiels, der Form, der

Wirkung, der Vielfalt

Praetorius
1619

Ab 1640 je-ne-sais-quoi
als unbestimmtes
Gefühl der Grazie

Um 1690 Grâce intérieur et

extérieur

Fénélon 1687 Lesgrâces, tes agréments-.

Verzierungen als

Hilfsmittel, Grazie im
Ausdruck zu erreichen

D'Anglebert
1689

Um 1700 Anmut als

Bewegung der
Seele

Anmutige
Ciavierübung

Krieger 1699

Sonderbahre Anmuth:
Style luthé, «douce

schleiffen»

Vetter 1709

Ab 1700 gracieusement und graziöse
als Charakteranweisung

Ab 1716 Grazien als Topos für
Cembalostücke

F. Couperin
u. a.



«Eine sonderbahre Anmuth» 325

Ab ca. 1720 Grasqoso als Tempoidee
(und Charakteranweisung)

Ab 1750 Neubestimmung
der Anmut:
Natürlichkeit,
Authentizität

Gra^oso oft als

3/4-Takt;
Andante grazioso:
schlicht, natürlich,
angenehm, naiv
In Frankreich:
Suspention und Rubato
als Spieltechniken bei

graziösen Stücken

Foucquet,
Duphly

1793/1795 Anmut und
Würde:

Verbindung von
Ästhetik und
Ethik

Schiller «Würde mit Anmut
untermischet»

Türk

Tabelle 6: Grazie und Anmut in ästhetischen und musikalischen Quellen 1500-1800

Die terminologische Einheitlichkeit der Begriffe Grazie und Anmut
sollte nicht darüber hinwegtäuschen, dass die von Sancta Maria (1565) für
das Tastenspiel geforderte gracia in einem umfassenderen Sinne gemeint ist
als ein gracieux zu spielendes Cembalostück François Couperins oder ein

grazioso-Satz der Frühklassik. Dennoch gibt es Ubereinstimmungen.
Vorsichtig kann dies so formuliert werden:

Anmut wird von fast allen Autoren im höchsten Sinne als die

Schönheit der äusseren in Ubereinstimmung mit der inneren (seelischen)

Bewegung verstanden. So gesehen ist sie eine Gabe Gottes [gratia dei) bzw.
der Natur. Als solche ist sie den Menschen in unterschiedlichem Mass

gegeben. In der Musik des 16.-18. Jahrhunderts wird sie als ästhetisches Ziel
sowohl für die Komposition wie auch für die Spielhaltung und Ausführung

der notwendigen Bewegungen betrachtet. Die Anmut kann durch

Erziehung und Selbsterziehung verstärkt ins Bewusstsein gerufen,
entwickelt und dann auch zielgerichtet angewendet werden [spreggatura,

Verstellungskunst). Wird sie allzu bewusst eingesetzt und für den anderen in
der menschlichen Begegnung oder in der Kunst und Musik als Absicht
spürbar, büsst sie ihre bezaubernde Wirkung ein, konkreter gesagt: Je

mehr das Musizieren als bewusster Vorgang gesehen und gelehrt wird,
desto mehr verschwindet die natürliche Anmut. Dies erscheint für eine

bewusstseinsgeschichtliche Betrachtungsweise nahezu selbstverständlich
und wird durch die um 1700 im Zuge der Aufklärung einsetzende Fülle

an Betrachtungen über dieses Thema bestätigt.



326 Jörg-Andreas Bötticher

Im Versuch, die Anmut zurück zu erlangen, werden verschiedene Mittel

eingesetzt. Diese reichen von einfachen Rezepten zur Körper- und
Spielhaltung über verschiedenartige Hinweise zur Tongestaltung, Verzierungen

{grâces), rhythmische Veränderungen und Freiheiten (Rubato) bis
hin zu Satzüberschriften (gracieux, gratioso), die als Charakter- und/oder
Tempoanweisungen gelesen werden können. Das Anmutige, Reizvolle
oder Charmante eines Musikstückes entzieht sich jedoch aller Regel-
haftigkeit und bleibt letztlich - wie die göttliche Gnade - unverfügbar.

Um 1700 verliert die Grazie ihren Charakter eines Lebenskonzeptes
und wird in der Bezeichnung graäeusement/gratioso mehr und mehr zu einer
modischen Bezeichnung für das gewisse Etwas (Charme, Reiz, je-ne-sais-quoî)

bestimmter Sätze (häufig im 3/8- oder 6/8-Takt). Ausgehend von Italien
tritt nach 1730 gratioso vermehrt zusammen mit Tempowörtern auf,
insbesondere in der Kombination mit Andante. Damit wird - der Reflexion
durch die Kunsttheorie vorausgehend - eine angenehme, gefällige Bewegung

angedeutet, die sich mitunter von älteren, als barock im negativen
Sinne empfundenen musikalischen Ausdrucksformen bewusst abzusetzen
scheint. Wieweit dabei auch ein mythologisches, religiöses, rhetorisches,
ästhetisches oder ethisches Bedeutungsfeld mitschwingt, muss im
Einzelfall für jedes Stück geprüft werden und hängt nicht zuletzt davon
ab, welchen Rest von Anmut wir als Hörer oder Interpreten uns trotz
oder dank unseres Bewusstseins noch erhalten haben. So ist es eine crux
und eine Gnade zugleich, was Goethe uns durch die zahmen Xenien
zuruft:142

All unser redlichstes Bemühn
Glückt nur im unbewussten Momente.
Wie möchte denn die Rose blühn,
Wenn sie der Sonne Herrlichkeit erkennte!

142 GOETHE, Gedichte, 24. Zahme Xenien (1827), S. 325.


	"Eine sonderbahre Anmuth". Grazie und Anmut in der Musik für Tasteninstrumente

