Zeitschrift: Publikationen der Schweizerischen Musikforschenden Gesellschaft.
Serie 2 = Publications de la Société Suisse de Musicologie. Série 2

Herausgeber: Schweizerische Musikforschende Gesellschaft

Band: 48 (2007)

Artikel: "Eine sonderbahre Anmuth". Grazie und Anmut in der Musik flr
Tasteninstrumente

Autor: Botticher, Jorg-Andreas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-858725

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-858725
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

JORG-ANDREAS BOTTICHER (BASEL)

«Eine sonderbahre Anmuth».
Grazie und Anmut in der Musik fiir
Tasteninstrumente

«Grazie ist nicht lernbar».! Wer damit nicht beschenkt worden ist, ver-
sucht sich durch die «I6bliche Verstellungskunst»’ Elemente der Grazie
zu eigen zu machen. Wenn die Grazie bewusst eingesetzt wird, scheint sie
jedoch augenblicklich zu verschwinden. Dennoch findet man in der Zeit
des 16.-18. Jahrhunderts auffallend viele Aussagen zu Grazie und Anmut.
Eine Beobachtung von Jean-Claude Zehnder zur «sonderbahren An-
muth» aufgreifend soll der Frage nachgegangen werden, wie die Begriffe
Anmut und Grazie speziell in der Musik fir Tasteninstrumente von
1550-1800 verwendet wurden.’ Nach einem einfithrenden Teil (I) zur As-
thetik der Anmut und ihren verschiedenen Benennungen und Auspri-
gungen werden Aussagen zur Anmut in der Musik chronologisch darge-
stellt und verglichen (II). Anhand einer Zusammenstellung von Werken,
die das Wort graciensement oder grazioso im Titel tragen, wird ein Bild des
Grazi6sen in der Musik des 18. Jahrhunderts skizziert. Teil III bietet eine
Ubersicht iiber die vielfiltigen Zusammenhinge zwischen Grazie und
Musik und fragt nach ihrer praktischen Implikation fiir das Spiel auf
Tasteninstrumenten.

* Ich danke folgenden Bibliotheken und Verlagen fiir die freundlich gewihrten Publi-
kationsrechte: Bayerische Staatsbibliothek Miinchen, Musikabteilung; Bibliotheque
National, Paris; Fitzwilliam Museum, Cambridge; Minkoff-Editions, Genf; Staatsbi-
bliothek zu Berlin, Preussischer Kulturbesitz, Musikabteilung; Universitatsbibliothek
Basel; Universitit Heidelberg, Bibliothek des Musikwissenschaftlichen Seminars;
Universitits- und Landesbibliothek Sachsen-Anhalt in Halle (Saale); Editions Jean-Marc
Fuzeau, Courlay (France), Collection de facsimilés dirigée par M. Jean Saint-Arroman.

1 CASTIGLIONE, Cortegiano, 1, 25: «[...] benché e’ sia quasi in proverbio che la grazia non
s’impari».

2 QUANTZ, Versuch, Kap. 17, Abs. 7.

3 ZEHNDER, Delicatesse, S. 116.



278 Jorg-Andreas Botticher

I. Asthetik der Grazie und der Anmut

Eine «graziose Pirouettes einer Eiskunstlduferin, anmutige Figuren> in einem
Ballett, eine angenehme und sanft einlullende Stimmung in einem Andante gra-
zioso — dies sind Relikte einer Kunst und Wahrnehmungsart, die in deutsch-
sprachigen Lingern heute scheinbar kaum mehr eine Rolle spielt. Nahezu
unbemerkt sei die Anmut als oberstes Schonheitsideal der biirgerlichen
Kunstepoche verschwunden.* Dennoch hat sich in uns ein Gefiihl erhalten,
genau zu wissen, was Anmut, Reiz oder Charme sei. In Lindern, in denen
das lateinische Wort grutia Eingang in die Sprache gefunden hat, ist die Situ-
ation wieder anders. So ist in Frankreich, Italien und England griee/ grazia/
grace heute noch in der dreifachen Bedeutung als Anmut, Dank (grace a #s)
und Gnade (& grace de dien) sprachlich prisent.” Hundertfach geht das Wort
grazie einem Italiener tiglich von den Lippen, und am Kiosk findet man ein
Lifestylemagazin mit dem Titel Grazia. Wer denkt dabei noch an die drei
Grazien?

Die drei Grazien

Die drei Chariten (griech. charis, lat. gratia), Aglaia, Thalia und Euphro-
syne verkorperten in der Antike das Stilideal der Charis in seiner drei-
fachen Ausprigung als charieis (lieblich, angenehm), charizethai (sich
freundlich zeigen), chdrin eidénai (Dank abstatten). Sie erfiillen die Rolle
«dienender, schmiickender, musizierender und tanzender Begleiterinnen
der Liebesgottin».® In ihren dreifachen, aufeinander bezogenen Bewegun-
gen (geben - empfangen - erwidern) sieht schon Seneca eine Verkorpe-
rung der /beralitas (Freigebigkeit). Im Riickgriff auf antike Vorstellungen
werden sie noch in Zedlers Universallexikon (1738) als die Gottinnen der
«Annehmlichkeiten, Wohlthaten und Danckbarkeit» bezeichnet.”
Beziiglich der Bedeutungsgeschichte der Grazie und der Anmut seit
der Neuzeit sei verwiesen auf die jiingsten Monographien und auf die ent-
sprechenden Artikel in den einschligigen historischen und modernen
Worterbiichern.® Die dort aufgezeigte Bedeutungsvielfalt ist unendlich
reizvoll und gleichzeitig enorm verwirrend. So werden beispielsweise 1m

KLEINER, Die verschwundene Anmut, S. 14.

Siehe dazu auch KLEINER, Anmut, S. 196.

PAULY, Lexikon, Bd. 1, Sp. 1136.

ZEDLER, Lexikon Bd. 11, S. 325 {.

KLEINER, Die verschwundene Anmut; MERTENS, Gragien; KNAB, Anmut. Zu Anmut allge-
mein siehe auch HWR I, Sp. 610-632 und KLEINER, Anmut.

o N Oy U B



«Eine sonderbahre Anmuth» 279

Thresor de la 1angune Frangaise von Nicot (1606) 80 (!) Bedeutungsvarianten von
grice genannt, jeweils mit ihrem lateinischen Aquivalent.” Im Dictionnaire de
I'Académie francaise (1. Edition 1694) sind es immerhin noch sieben.'® Im
Folgenden soll versucht werden, in knapper Form die verschiedenen
Konnotationen und Ausprigungen der Grazie zu benennen, um danach
die musikalischen Aussagen besser einordnen zu konnen.

. : " :
1. Gratia, grazie, grace, grace, Grazie

a) Grazie als Schonheit
Die Grazie des gottlichen Gesichtes ist fiir Marsilio Ficino (1433-1499),
den Begriinder der Platonischen Akademie von Florenz, das Urbild der
Schonheit schlechthin.' Dieser gottliche Liebreiz teilt sich den Engeln,
der menschlichen Seele und schliesslich den Kérpern mit. "

Im Vocabolario della Crusca (1612) wird grazia definiert als Schonheit eines
Seienden und als Anmut einer Handlung, die mit Liebenswiirdigkeit
einen anderen zur Liebe reisse.” Gragioso erscheint nicht als ein separater
Eintrag, wird aber als Gegenteil zu rustico erwihnt." Leggiadria (Anmut)
wird erklirt als ein Licht, welches glinzt in der Angemessenheit der
Dinge, die gut zusammengesetzt und gut aufgeteilt sind; ohne dieses Mass
der /eggiadria ist das Gute nicht auch das Schoéne, und die Schénheit nicht
auch die Liebenswiirdigkeit."

9 NIcOT, Thresor, S. 318.

10 DAF 1694, S. 531: «a) s. f. Faveur, bon office qu’on fait a quelqu’un sans y estre obligé.
b) Grae, signifie plus estroitement 'aide & le secours que Dieu donne aux hommes pour
faire leur salut. ¢) Graw, signifie encore, Agréement, ce qui plaist. d) Il signifie encore, Ce
qui est conforme a la bienseance, a la raison. ) Les Anciens comptoient parmi leurs Divi-
nitez, trois Déesses qu’ils nommoient, [ es #mis Graces, & qu’ils donnoient pour compagnes
a Venus. f) Grae, ou Graces, au pluriel signifie, Remerciment. g Grace, signifie aussi, Le par-
don que le Prince accorde de son authorité souveraine a un criminel qui a merité la mort».

11 «Vultus illius divini gratiam pulchritudinem dicimus». FICINO, Licbe, S. 144 (Oratio
quinta, 4). Vgl. dazu auch ECO, Schinbert, S. 212-217.

12 HWR, Sp. 617.

13 «GRAZIA: Bellezza di che che sia, e avvenentezza [= gentile, di maniera graziosa]
d’operare, che alletta [= incitare con piacevolezza], e rapisce altrui ad amore.
Lat. venustas Per amore, e benevolenza del superiore inverso lo ’nferiore, favore. Lat.
gratia, favor. Per concessione di cosa richiesta a superiori, o gran personaggi. Per lo
ringraziare, per segno di gratitudine del benificio, o favor ricevuto. Lat. gratia». Ich
danke Jesper B. Christensen fiir diesen Hinweis.

14 «Per contrario di bello, e di grazioso, imperfetto».

15 «Non ¢ altro leggiadria, che una, cotal quasi luce, che risplende dalla convenevolezza
delle cose, che sono ben composte, e ben divisate 'una con I’altra, e tutte insieme,
senza la qual misura, eziandio il bene non ¢ bello, e la bellezza non ¢ piacevole. Lat.
venustas, elegantia».



280 Jérg-Andreas Botticher

b) Grazie als Verhaltenskonzept
Im Libro del Cortegiano (1528), dem zentralen Handbuch eines Weltmannes
der Renaissance, skizziert Baldassarre Castiglione eine héfische Verhal-
tenskunst, die zwischen stoischem Ideal und Platonismus steht und ent-
scheidend von Grazie gepragt ist. Das Wort grazia erscheint in diesem
Buch mehr als hundert Mal. Grazia als Gottesgabe ist nicht erlernbar, als
nicht affektierte Verstellungskunst dagegen schon.' Castiglione bildet
dafiir ein neues Wort, die gprezgatura. Aus dieser Kunst, die nicht als Kunst er-
scheint, entstehe die graziz. Man solle in allen Dingen eine gewisse sprezzatura,
Nachlissig- oder Sorglosigkeit iiben, die alle Kunst versteckt und alles, was
getan oder gesagt wird, miithelos und nahezu unbewusst erscheinen lisst."”
¢) Grazie als Gnade

Zu Beginn des 16. Jahrhunderts wird die gruziz immer noch in der dop-
pelten Bedeutung als Gnade Gottes und als Kennzeichen der Schonheit
gesehen. Die Entwicklung eines anthropozentrischen Weltbildes begiins-
tigt den Gedanken, dass der Mensch Elemente der Grazie bewusst zur
Gestaltung des eigenen Lebens einsetzen kann." Dennoch bleibt bis ins
18. Jahrhundert hinein die Vorstellung lebendig, dass das menschliche
Leben unverfugbar ist und der Gnade bedarf. In Frankreich wird um
1700 die Unerklirbarkeit der Gnade im religiosen Bereich auf diejenige
im dsthetischen Bereich tbertragen (vgl. das je-ne-sais-guoi). Dies fithrt zu
einer Naivitit im Sinne einer wiederzugewinnenden zweiten Natur."

16 Siehe Anm. 1. BERGER, Absence versucht in seiner literatur- und sozialgeschichtlichen
Studie zu zeigen, dass die gragia schwindet, sobald spreszatura zum Einsatz kommt.

17 CASTIGLIONE, Corfegiano, 1, 26: «e, per dir forse una nova parola, usar in ogni cosa una
certa sprezzatura, che nasconda 'arte e dimostri cio che si fa e dice venir fatto senza
fatica e quasi senza pensarvi. Da questo credo 1o che derivi assai la grazia; perché delle
cose rare e ben fatte ognun sa la difficulta, onde in esse la facilita genera grandissima
maraviglia; e per lo contrario il sforzare e, come si dice, tirar per i capegli da somma
disgrazia e fa estimar poco ogni cosa, per grande ch’ella si sia».

18 So z.B. bei PICO DELLA MIRANDOLA, De djgnitate (1496), S. 10. Darin lisst er Gott
zum Menschen sprechen: «Du bist durch keinerlei uniiberwindliche Schranken
gehemmt, sondern du sollst nach deinem eigenen freien Willen, in dessen Hand ich
dein Geschick gelegt habe, sogar jene Natur dir selbst vorherbestimmen». Fiir eine
ausfithrlichere Darstellung der Zusammenhinge zwischen Gratia und Grazie sei
verwiesen auf den Artikel Grade in der Theologischen Realenzyklopidie, Band XIII,
Berlin/New York 1984, S. 459-511 sowie auf den Artikel Gnade in RGG, Sp. 1022-1038.

19 HWR I, Sp. 622 f. Damit wurde die Grazie «zu einer kulturphilosophische[n] Heils-
kategorie, mit der das 18. Jh. den christlichen Zentralbegriff gottlicher Gnade sikula-
risierte»: KLEINER, Anmut, S. 203.



«Eine sonderbahre Anmuth» 281

d) Grazie als Gunst
Grazie ist eine Gunst, die man jemanden schenkt, bzw. durch sein Verhalten
erwirbt. Diese Art der Anmut «erstrebt Gefilligkeit bzw. bewirkt Gunst».*

e) Grazie als natiirliche Begabung

f) Grazie als Reiz der ungezwungenen Natiirlichkeit in allen Dingen

g) Aussere Grazie
Grazia als freie, entspannte Schonheit der Korperhaltung eines Menschen
gegentiiber beispielsweise der erzwungenen aufrechten Haltung eines Rei-
ters. Ein einziger Schritt, eine einzige anmutige und anstrengungslose
(«grazioso e non sforzato») Korperbewegung eines Tédnzers zeigt sofort
seine Geschicklichkeit.”'

h) Innere Grazie
Die innere Schonheit unter Berufung auf Venus und ihre Grazien.*

i) Vollendete Grazie
Ubereinstimmung von innerer und dusserer Grazie als Moment der Frei-
heit.”

1) Grazie als je-ne-sais-quoi
Die Grazie driickt eine geheime Proportion oder ein besonderes Gefiihl aus;
beides entzieht sich jeglicher Beschreibung und ist nicht regelfihig.” Dies
entspricht dem despejo, der «edlen freien Unbefangenheit», der 127. Ma-
xime von Gracians Handorakel.””

2. Anmut bis ca. 1750

Das Wort Anmut ist nur im Deutschen gebriuchlich. Von mittelhoch-
deutsch anemont («der an etwas gesetzte Sinn») wurde Anmut zunichst im
Sinne von <Verlangen, Lust, Vergnligen> verwendet. Luther kennt das

20 HWRI, Sp. 610.

21 CASTIGLIONE, Cortegiano, 1, 28.

22 HWR, I, Sp. 625.

23 HWRI, Sp. 629.

24 «Un non so che» wohl zuerst bei A. Firenzuola (HWR I, Sp. 618), ab ca. 1640 als «je
ne sais quoi» vermehrt auch substantiviert gebraucht. Vgl. ULLRICH, Kunsz, S. 9-30.

25 [Balthasar Gracian), Ordeslo manual, y arte de prudencia, Huesca, Juan Nogués, 1647. 1684
erschien eine franzdsische Ausgabe durch Amelot de la Houssaie, 1687 eine auf der
frz. Ubersetzung beruhende deutsche 1."homme de cour oder B. Gracidns 1 ollkommener Staats-
und Weltweise, Leipzig, 1687. Hier zitiert nach der Ausgabe GRACIAN, Weltklugheit,
S. 91 {. Interessanterweise iibersetzt De la Houssaie das span. Wort despgo mit je ne sais
quoi (L homme de conr de Baltasar Gracian, traduit par le sienr Amelot de I.a Houssate. — Nouvelle
edition corrigee & augmentee. — A Paris: chez Damien Beugnie, dans la Grande Salle du Pa-
lais, au Pilier des Consultations, au Lion d’or, S. 163).



282 Jorg-Andreas Bétticher

Wort offenbar noch nicht.?® Uber das schon im 15. Jahrhundert bezeugte
Adjektiv anmutig (<Verlangen, Lust erweckend>) erfolgt im 17. Jahrhundert
ein Bedeutungswandel zur heute iiblichen Bedeutung «gefillig, liebrei-
zend> als Attribute der Schénheit.”” Grimm (1852) fiihrt aus:

Aus der vorstellung begierlicher lust gieng aber spiter die heute allein geltende einer
anziehenden, reizenden lust hervor, und schon STIELER [1691] legt anmut aus
amabilitas, venustasy anmut ist uns nicht mehr das begehrende, sondern das begier anregen-
de und befriedigende, die grazie: anmut des lebens.™®

In Zedlers Universallexikon (1742) ist der Begriff Anmut noch nicht separat
verzeichnet, aber liber das Lehnwort grice erklirt, das ab ca. 1700 in
Deutschland vermehrt verwendet wird:

Grace, heifit nicht nur die Anmuth, gute Art und Geschicklichkeit, sondern auch die
Gunst, Gnade und Wohlgewogenheit. Also sagt man im ersten Verstande, z.E. von
einem, der keine gute Gaben zu predigen hat: Es ist keine Grace bey ihm, es lisst sich
ihm nicht wohl zuhéren.”

Ausserdem haben «die Werke alter Kiinstler ihre besondere Grace und
Annehmlichkeit».” Zedlers Erklirung des Wortes Fden <Wollust, Vergnii-
gen und Anmutigkeit> zeigt, wie offen der Begriff der Anmut noch ist.”

3. Grazie und Anmut ab 1750

Gegen die Mitte des 18. Jahrhunderts setzt in Mitteleuropa eine Neufas-
sung bzw. Umdeutung des Anmutsbegriffs ein. Nach Grimm bestimmt
eine «symbolische lebendige Verkorperung des Anmutsbegriffs» den
«Geist» dieser Epoche.” Festzumachen ist dies zunichst an drei verschie-
denartigen Entwiirfen: Hogarths Analysis of Beauty (1753), Winckelmann
Von der Gratie in den Werken der Kunst (1759) und Wielands Musarion oder die
Philosophie der Grazien (1768). Hogarth beschreibt in seiner Theorie der
Schonheit Anmut neben der geraden und der gebogenen als eine dritte
Linie (figura serpentinata), die sich von der Schonheitslinie ableitet und ihr
die Qualitit der grace hinzufiigt.” Daneben bestimmen Winckelmann

26 DWB, Artikel Anmut, Bd. 1, Sp. 4091,
27 DUDEN, S. 37.

28 DWB, Artikel Anmut, Bd. 1, Sp. 4091.
29 ZEDLER, Lexikon, Bd. 11, S. 256.

30 ZEDLER, Lexikon, Bd. 11, S. 617.

31 ZEDLER, Lexikon, Bd. 8, S. 122.

32 DWB, Artikel Grazze, Bd. 8, Sp. 2245.
33 Vgl. ULLRICH, Kunst, S. 31-54.



«Eine sonderbahre Anmuth» 283

(und spiter auch Goethe) ein Ideal der Grazie, welches zwischen Aus-
druck und Bildung liegt.™

Hilfreich fiir das Verstindnis der Anmut in der Musik scheint die
doppelte Struktur der Grazie bei Winckelmann: Er unterscheidet zwi-
schen einer gefilligen und einer hohen Grazie. Diese ist himmlisch und
erhaben, jene ein fliichtiger, sinnlicher Reiz, der sich in der ornamentalen
Anmut zeigt.” Wieland hingegen setzt auf ein Konzept der naiven An-
mut. Diesen Ansatz kann man auch bei Diderot sehen, der im Artikel gosit
in der Enzyklopidie fragt: «Ainsi les graces ne s’acquierent point; pour en
avoir, il faut étre naif. Mais comment peut-on travailler a étre naif?»

Ausfiihrlich beschiaftigt sich auch Johann Georg Sulzer in seiner .4//ze-
meinen Theorie der schinen Kiinste mit dem Thema unter den Stichworten .4#-
muthigkeit und Reiz (1792-1794). Beide ordnet er primir den schénen
Kiinsten zu. Dass das Frontispiz des ersten Bandes seiner Allgemeinen
Theorie der schonen Kiinste ein Bild der drei Grazien zeigt, bestitigt,
welche Bedeutung den Grazien als Inbegriff der Schonheit in den Kiins-
ten beigemessen wurde. Er unterscheidet drei Grade der Anmut: (1) die
«gemeine, untadelhafte Schonheit», (2) «diese mit Reiz verbunden», (3) «oder
endlich Hoheit und Grosse». Seiner Meinung nach seien «alle Arten dsthe-
tischer Gegenstinde des Reizes fihigs. Durch einen «merklichen Grade der
Annehmlichkeit» werden wir «in solche Gegenstinde gleichsam verliebts.
Worin das Reizende beispielsweise in den «stissen Gesingen eines Grauns
bestehe», miisse ein Kiinstler selbst herausfinden. Abschliessend empfiehlt er
fiir die Kunstausbildung modern gesagt eine ganzheitliche Sinnesschulung:
«Sing und horche; lies und empfinde; sieh und fithle - und denn sing, und
lies, und siehe wieder, und mache dir ein tigliches Geschiffte daraus: da-
durch wirst du dich mit den Grazien deiner Kunst bekannt machen».”

4. Anmut und Wiirde

Schillers Schrift Uber Anmut und Wiirde (1793) ist der letzte und umfang-
reichste Beitrag zu diesem Thema. Als «willkiirliche Bewegung einer
schonen Seele» ist die Anmut eine vollendete Ubereinstimmung von in-
nerer und dusserer Bewegung. Anmut ist nun nicht mehr durch Gott
oder die Natur gegeben, sondern ist eine Schonheit, die «von dem Sub-
jecte selbst hervorgebracht wird». Sie «ist die Schonheit der Gestalt unter
dem Einfluf} der Freiheit».”

34 KNAB, Anmut, S. 187-197.

35 KNAB, Anmut, S. 158-162.

36 SULZER, Allgemeine Theorie IV, S. 88-90.
37 SCHILLER, Anmut, S. 446.



284 Jorg-Andreas Botticher

IO

HRHA

—
=
=
=
=
=
=

ﬁlﬂlﬂilﬂiﬂlﬂiﬂlt e

Fhap '71

Abbildung 1: D. Chodowiecki, Allegorie der Schénen Kiinste, Frontispiz zu J. G. Sulzer,
Allgemeine Theorie der Schinen Kiinste, Leipzig, Band 1, 1771



«Eine sonderbahre Anmuth» 285

5. Heinrich Kleist

Heinricht Kleist geht 1810 noch einen Schritt weiter und zeigt in seinem
Aufsatz Uber das Marionettentheater, wie die Reflexion die Anmut zerstort.
Die alte Idee der sprezzatura, die in der Vorstellung einer bewusst naiven
Anmut wieder auflebte, wird von thm ad absurdum gefihrt. Nur dort, wo
«entweder gar keins, oder ein unendliches Bewusstsein ist», sei Anmut zu

finden. Mit diesem Diktum setzt er einen Schlussstrich unter dieses
Thema.*®

II. Grazie und Anmut in musikalischen Quellen

1. 16. und 17. Jahrhundert

a) Franchinus Gafurius
Ein symbolisch reich befrachteter Holzschnitt aus dem Musiktraktat von
Franchinus Gafurius, Practica Musicae (Mailand, 1496) moge in unser The-
ma einfithren: Apollo als Gott der Harmonie bewegt - wie im Spruch-
band zu lesen ist — mit seiner Geisteskraft die Musen in jeder Hinsicht.
Ihm zur Rechten stehen die drei Grazien, zur Linken ein Blumenstrauss

als Zeichen fiir die blithenden Krifte der Musik.*

38 Heinrich von Kleist, Uber das Marionettentheater, erschienen 12.-15. Dezember 1810 in
den Berliner Abendblittern: «Wir sehen, dafl in dem Mafle, als, in der organischen Welt,
die Reflexion dunkler und schwicher wird, die Grazie darin immer strahlender und
herrschender hervortritt. - Doch so, wie sich der Durchschnitt zweier Linien, auf
der einen Seite eines Punkts, nach dem Durchgang durch das Unendliche, plétzlich
wieder auf der andern Seite einfindet, oder das Bild des Hohlspiegels, nachdem es sich
in das Unendliche entfernt hat, plétzlich wieder dicht vor uns tritt: so findet sich auch,
wenn die Erkenntnis gleichsam durch ein Unendliches gegangen ist, die Grazie wie-
der ein; so, dafl sie, zu gleicher Zeit, in demjenigen menschlichen Korperbau am reinsten
erscheint, der entweder gar keins, oder ein unendliches Bewufitsein hat, d. h., in dem
Gliedermann, oder in dem Gott». Siehe dazu auch KNAB, Anmut, S. 281.

39 Zur Deutung dieses Bildes siehe MERTENS, Grazien, S. 97 ff.



286 Jorg-Andreas Botticher

:‘;V
FE TR

1},-:**‘
5Ok ¥ X

”VHA NS

ra Y

¥
34

X
R
o
&
;

Abbildung 2: F. Gafurius, Apollo mit Grazien und Musen, Practica musicae, Mailand, 1496, [S. 4]



«Eine sonderbahre Anmuth» 287

b) Marsilio Ficino
Marsilio Ficino schligt in seinem Kommentar zu Platons Gastmahl zwei
Briicken von den Grazien zur Musik. Zum einen spricht er von den drei
Seelenvermogen Geist, Gesicht und Gehor, mit denen der Mensch die
Schonheit erkennen kann.

Dieser Liebreiz [gratia] der Tugend, der Gestalt oder der Stimme, welcher die Seele
durch Verstand, Gesicht und Gehér zu sich ruft und hinzieht, wird mit Recht Schén-
heit genannt. Dies sind die drei Chariten, welche Orpheus also besingt: <Lichtglanz
(Aglaia), Jugendbliite (Thalia) und iiberschiumender Frohsinn (Euphrosyne)s. Licht-
glanz> nennt er den Liebreiz [gratiam] und die Schonheit der Seele, welche in der
Klarheit und Reinheit des Wissens und des Charakters zutage tritt.»

Jugendbliite>, eigentlich griinendes Blithen> nennt er die Anmut [suavitatem] von
Gestalt und Farbe, weil diese hauptsichlich in der griinenden Jugend bliht. Mit
Frohsinn> meint er jene echte, erspriessliche und dauernde Freude, welche die Musik
verleiht.*

Zum andern vergleicht er die Intervalle Terz, Quinte und Oktave mit
den drei Grazien und definiert so die Dreiklangsharmonik als horbare
Schoénheit.*!

c) Baldassarre Castiglione

Castiglione erwihnt im Cortegiano auch einen Singer als Beispiel von
grazia: Dessen delikate, leicht angebrachte Verzierungen zeigen sofort,
dass er noch zu viel mehr fihig wire.* Castigliones Konzept der sprezza-
tura wurde spiter unter Verwendung des selben Begriffs insbesondere von
Caccini und Bonini aufgegriffen und als Essenz des neuen florentinischen
Stils gesehen.” In einem weiter gefassten Sinn kann jede affektmodifizier-
te Tempogestaltung als Folge der sprezzatura verstanden werden.

d) Tomas de Sancta Maria
In seinem umfangreichen Libro llamado arte de tasier fantasia, Valladolid 1565,
werden die Grundlagen fiir die neuzeitliche Technik des Spiels von Tas-
teninstrumenten gelegt Die Position des Spielers, Hand- und Fingerhaltung,
Fingersitze sowie Verz1erungstechmken werden ausfiihrlich erklirt. Da-
zu werden alle diese Punkte mit hohen asthetischen Idealen verkniipft

40 FICINO, Liebe, S. 134-135 (Oratio quinta, 11, 2).

41 Marsilio Ficino, De Rationibus Musicae, in. Opera & quae hactenus extitere, & quae in lucem nunc
primum prodiere omnia, Basel, Heinrich Petri, 1561. «Vocis tertie lenis [...] harmonia [...].
Precipue vero tertia, quinta, octava ceteris gratiores tris nobis Gratias referunt»: Zit.
nach MERTENS, Gragien, S. 290.

42 CASTIGLIONE, Cortegiano, 1, 28.

43 SZWEYKOWSKI, Spregzatura, S. 1611,



288 Jorg-Andreas Botticher

wie gran ser, gracia, hermosura, lustre und espiritu. Im Folgenden seien die Aus-
sagen beziiglich der gracia zusammengefasst.*

Sancta Maria umreisst die dsthetischen Vorstellungen des Tastenspiels

und stellt danach acht Punkte auf, womit die Musik geschmiickt werden
soll. Schon hier wird gracia mehrdeutig verwendet: sie ist zwar noch ein
ganzheitliches dsthetisches Ideal, aber nicht mehr die gottgegebene Schon-
heit, sondern eine mittels verschiedener Regeln durch den Komponisten
bzw. Spieler erreichbare Qualitit.”

Damit jegliche Musik jene gracia und jenes Wesen trigt, die ithr gebiihren, ist es
notwendig, dass man sie mit aller erforderlichen Meisterschaft spielt. Dies hebt ihren
Wert um viele Karat und gibt ihr neues Sein und graciz; und wenn es daran fehlt, dann
wird alles, was man spielen mochte, so gut es auch sei, weder gracia noch Glanz haben,
wie aufs klarste zu sehen ist an dem Unterschied, der sich bei demselben Werk zeigt,
wenn es von einem vollkommenen und sorgfiltigen Spieler oder von einem unvoll-
kommenen und groben gespielt wird».* Interessant ist, welches Gewicht Sancta Maria
damit auf die pronuntiatio legt. Diese Maxime findet sich ja auch noch 200 Jahre spiter,
z. B. bei Quantz (executio animae compositionis) und Leopold Mozart («An der guten Aus-
fiihrung ist alles gelegen»).”

Im Weiteren erscheint der Begriff der gracia im Libro I im Zusammenhang
mit

44

45

46

47

~ der Handhaltung (f. 37)

— den Ornamenten (f. 39, . 48v):

- Redobles und Quiebros, bei denen Ganz- und Halbton verbunden
sind, «causan tanta gracia y melodia».

- Quiebros auf vier Viertelnoten abwirts oder aufwirts haben mehr
gracia, wenn sie auf offbeats angebracht werden (f. 50).

- Zwei Quiebros nacheinander macht man «por gracia y galania»
(£.61).

— Quiebros auf Viertelnoten, die auf punktierte Noten folgen geben
mehr gracia (f. 51v).

— Durch Redobles und Quiebro, die manchmal mit beiden Hinden ge-
macht werden, erhilt die Musik mehr grazia und contentamiento (. 51v).

Dabei stiitze ich mich auf das Faksimile der Ausgabe von 1565 und Eta Harich
Schneiders %1962 erschienene auszugsweise Ubersetzung. Der Begriff grucia bleibt be-
wusst uniibersetzt.

So kann z. B. auch eine Stimmfiithrung gradioss sein, wie er in Libro 11, 52, f. 121v
schreibt. Ich danke Markus Schwenkreis fiir diesen Hinwelts.

SANCTA MARIA, Libro I, f. 36v, iibersetzt nach HARICH-SCHNEIDER, Anmut und Kunst,
S219.

MOZART, Violinschule, Kap. XII, §1.



«Eine sonderbahre Anmuth» 289

- dem Fingersatz (f. 44): Terzen seien rechts mit 143 zu spielen, um
der hoheren Note noch Ornamente beifiigen zu kénnen «por ra-
zon de dar grazia».

e) Vincenzo Galilei

Galilei schreibt 1581 tiber die drei Organisten Claudio Merulo, Giuseppe
Guami und Luzzasco Luzzaschi, sie seien von der Natur nicht nur mit
den schonsten Gaben ausgestattet gewesen, mit einer grossen Einsicht
(giudizio) und einer gliicklichen Erinnerung, sondern auch mit einer «fiera
e insieme leggiadra disposizione di mani».*® Eine anmutige Gestalt der
Hinde und der Handhaltung ermoglicht bzw. begiinstigt offenbar auch
ein anmutiges Spiel - ein Argument, welches von Diruta niher ausge-
fihrt wird.

f) Girolamo Diruta
Diruta verwendet in seinem Traktat I/ Transilvano (Venedig, 1593 und
1609) viele verschiedene Begriffe rund um die gratia, um die notwendige
Spielhaltung eines Organisten zu beschreiben: gratioso, lggiadro, leggiadria,
vaghesza, politezza, und das Gegenstiick zur leggiadria, die gravita.”

Im Vorwort vergleicht Diruta einen Orgelspieler und sein Instrument
mit dem menschlichen Korper, die Orgelbilge mit den Lungen, die Pfei-
fen mit dem Rachen (¢0/s), die Tasten mit den Zihne und den Spieler mit
der Zunge (/ingna). Mit anmutigen Bewegungen der Hand soll er sie (die
lingna) suss (soavemente) klingen lassen, und gleichsam in einer stissen Art
sprechen.” Nach einer Erklirung der Notennamen, der Tastatur und der
Modi kommt er sofort auf die Spielart zu sprechen: «Regola per sonar
Organi regolatamente con gravita e leggiadria». Den Koérper und den
Kopf solle man «dritto e gratioso» (geradeaus und anmutig), die Finger
gekriimmt halten. Transilvano, sein Schiiler stellt die berechtigte Frage,
welchen Vorteil diese anmutige Korperhaltung und die Kriimmung der
Finger fiir die Harmonie bringe. Diruta antwortet, dass sie der Harmonie
nichts wegnehme. Aber aus ihr entstehe die graviti und /lggiadria, und dar-
auf beruhe es auch, dass Claudio Merulo gleichzeitig so «leggiadrio e gra-
tioso» sei. Des weiteren schildert Diruta, was passiere, wenn man ohne die
ndtige gravita spiele. Das Spiel, insbesondere auf einem Cembalo solle ausser-

48 GALILEL, Dialogo, S. 175; s.a. DONATI, Disposizione di mani, S. 19.

49 Bei DELLA CASA, Gualateo, Kap. 28, werden die Begriffe grazia und leggiadria im Zu-
sammenhang mit der perfekten Kleidung erklirt: «una cotale dolcezza, la quale si
chiama (si come io credo) grazia e leggiadria».

50 DIRUTA, I/ Transitvano, Vorwort [II] «...] che con leggiadri movimenti della mano lo fa
soavemente sonare, & quasi con dolci maniere parlare».



290 Jorg-Andreas Bétticher

dem mit leggiadri accenti» geschmiickt werden. Wer mit «politezza e leg-
giadria» spielen wolle, solle die Werke von Claudio Merulo studieren.”

Dirutas Ansatz lasst sich vereinfacht so zusammenfassen: /ggiadria und
gravita werden als zu dieser Zeit bekannte Idealbilder der Schonheit der
Bewegung nicht weiter erklirt und direkt auf die Korperhaltung be-
zogen.” Eine entsprechende Kérperhaltung ist Voraussetzung dafiir, dass
leggiadria und gravita auch im Spiel wahrgenommen werden kénnen. An-
miitige Akzente (Verzierungen) sind Hinzufiigungen bzw. notwendige
Attribute des anmutigen Spiels. Durch das Studium von Kompositionen
und mittels der Erarbeitung der dafiir benotigten Fingerfertigkeit kann
die Anmut im Spiel ebenfalls erreicht werden.

g) Exkurs: grazia im Gesang in Italien um 1600
Die Vorworte von Caccini sind eine wahre Fundgrube fiir die Verin-
derung der Asthetik und Auffithrungspraxis um 1600.” Er méchte in
seinen Kompositionen eine Spur «jener vollkommenen grazia» hinterlas-
sen, die er in seinem Gemiit erklingen hort. Ausserdem konnten auch
andere auf diese Weise Vollkommenheit erlangen. Er will eine Musik
einfithren, in welcher man «gleichsam mit der Harmonie sprechen» kann
(«quasi che in harmonia favellare»), indem man in ihr eine gewisse nobile
sprezzatura des Gesangs anwendet. Dabei solle man sich nicht einem ge-
ordneten Taktmass unterwerfen, sondern verkiirze oftmals den Wert der
Noten um die Hilfte je nach dem Sinn der Worte.”* 70 Jahre nach Cas-
tigliones erster Begriffsbildung sprezzatura scheint Caccini dieses Wort
schon fast selbstverstindlich, wenn auch immer noch vorsichtig zu ver-
wenden. In der Formulierung #na certa sprezzatura konnte man ein direktes
Zitat aus 1/ Cortegiano vermuten. Ofter als sprezzatura, erscheint in Caccinis
Vorworten jedoch das Wort gragia. Er habe sich bemiiht, dass diese seine
Stiicke vor allem grazia hitten. Manche sagen, die Stimme mit grazia er-
klingen zu lassen («mettere la voce con grazia»), bedeute, sie direkt auf
dem richtigen Ton anzusetzen und zu crescendieren. Die Variation (u. a.
der verschiedenen Formen eines messa di voce) sei in dieser Kunst sehr not-
wendig. Sie bestimme zum grossen Teil die graziz des Gesangs und sei
geeignet, den Affekt des Gemiits zu bewegen. Aus den Schriften (d. h. aus
seinem Vorwort) kénne man auch jene so notwendige grazia lernen
(«quella grazia piu necessaria»). Man koénne mit grosserer oder geringerer

51 DIRUTA, I/ Transilvano, f. 4v-6.

52 Schon bei CASTIGLIONE, Cortegiano, 1, 34, finden sich mehrere Aussagen zur gravita,
einmal auch im Zusammenhang «elegantia e gravitas.

53 Zitiert und zusammengefasst nach der deutschen Ubersetzung von SCHMITZ, Caccini.

54 Zu Sprezzatura siche auch LEOPOLD, Spregzatura und BERGER, Absence, S. 9-25.



«Eine sonderbahre Anmuth» 291

Anmut ein Stiick anstimmen. Durch seine Verzierungsbeispiele zeige er,
wie man mit mehr oder weniger Anmut singen kénne. Man beobachte,
«wie viel mehr grazia die ersten vier Achtel der zweiten Silbe des Wortes
languire haben, die von dem zweiten Achtel mit dem Punkt zuriickgehal-
ten werden, als die letzten vier gleichen». Bei Caccini werden also eine
raffinierte Einzeltondynamik, Verzierungen und rhythmische Verschie-
bungen als «effetti di quella grazia» beschrieben. Grazie erscheint als Ideal
zusammen mit forze und spirite. Letztlich geht es — unter Riickgriff auf die
antike Rhetorik - darum, mit Hilfe des afferto, dessen Vielfalt und der
sprezzatura die Seelen der Horer zu bewegen und vor allem zu erfreuen.

Ottavio Durante schreibt im Nachwort zu seinen Az devote, dass man
aus diesen seinen Arien leicht die «maniera di cantare con gratia»
verstehen konne.” Gratia wird auch gefordert beim Adagio-Gesang, in
dem man mit einer «battuta larga» singe und die Stimme mit Anmut
trage («porgendo la voce con gratia»). Wihrend des Singens solle man
keine Gesten machen, weder mit dem Gesicht noch mit dem Korper.
Falls man doch einige Gesten machen wolle, dann nur «con gratia» und
dem Wortsinn entsprechend, ohne dabei ins Ausserste zu gehen. Seine
auffiihrungspraktischen Hinweise scheinen durchaus eigenstindig,
obwohl er am Schluss auf die Schriften Caccinis verweist.

h) Vincenzo Giustiniani

Auch Vincenzo Giustiniani, einer der nobile dilettanti in Rom zur Zeit
Caccinis widmet in seinem wohl fiir den Druck bestimmten, aber nur als
Manuskript tiberlieferten Discorso sopra la Musica (ca. 1628), der grazia einen
lingeren Abschnitt. Eine wertvolle und fir den Horer angenehme Kom-
position muss unter anderem auch eine ungewthnliche gruzia haben. Jede
menschliche Anstrengung ist allerdings vergeblich, wenn ihr nicht gruzia
beigefiigt wird, welche ein Geschenk Gottes ist. Gleichzeitig stellt er aber
diese Gottesgabe in die menschliche Verantwortung indem er zusammen-
fasst: Mit grazia zu singen oder zu spielen sei nichts anderes, als Stil und
Regeln genau zu beobachten, dass der Vortrag nicht unangenehm oder
ungeschickt werde. Giulio Caccini dient ithm als Beispiel eines Singers,
der trotz schlechter Stimme mit grazia singen konnte. Grazie im istheti-
schen Sinn ist fiir thn durch die Natur bestimmt, wihrend sie im techni-
schen Sinn ein Resultat stundenlangen Ubens und die Konsequenz einer
guten Technik ist.”®

55 DURANTE, Ari, S. 31.
56 Zusammengefasst nach der engl. Ausgabe BOTTRIGARI/ GIUSTINIANI, S. 72-74. Vgl.
dazu auch SZWEYKOWSKI, Spregzatura, S. 163.



292 Jorg-Andreas Bétticher

1) Weitere auffithrungspraktische Hinweise um 1600

Diese Untersuchung ist erst ein Anfang. Weitere Zeugnisse lassen sich hie
und da gut versteckt in manchen Vorworten und Traktaten finden. So
meint beispielsweise Jacopo Peri (1600), Lieblichkeit und Anmut kénnen
nicht geschrieben werden; und wenn man sie schreibt, kénnen sie nicht
durch die Schrift gelernt werden.” Dies entspricht spiteren Aussagen zur
Freiheit im Tempo (Adagio-Stellen, Tempo Rubato). Agostino Agazzari
(1606) empfiehlt dem Organisten beim Generalbass «alle volte con gratia
gli pedali in contrabasso» zu spielen. Auf der Laute solle man im En-
semble «con qualche gratiosa sbordonata» spielen.”

j) Michael Praetorius

In Syntagma Musicum 11 und 11T (1619) verwendet Michael Praetorius auffal-
lend hiutig das Wort ammiitiz, sehr oft auch kombiniert mit anderen Ei-
genschaftsworten wie «schon, anmiitig, lieblich/frisch und anmiitig/
ordentlich, kiinstlich, anmtitig/artig, sehnlich und anmiitig/anmiitig
und angenehm / nicht unanmiitig>. An mehreren Stellen benutzt Praeto-
rius auch den lateinischen Terminus gratia mente, einmal in dieser Form:
«anmiitig (gratia mente)».” Leider liefert er uns nirgends eine Erklirung
dieser Begriffe, sondern setzt sie als bekannte dsthetische Forderungen
voraus. Moglicherweise ist Praetorius der erste deutsche Musikschriftstel-
ler, der das lateinische Wort gratia bzw. das italienische gragioso oder con
grazia verdeutscht.® In der folgenden Aussage wird die Vielfalt der prae-
torianischen Konnotationen der Anmut deutlich:

[...] weil man denn mit sonderbahrer Lust und Liebe zu horet | wenn ein hurtiger
Organist die geistlichen Latin- und Teutsche Psalmen und Lieder auff der Orgel schén
| anmuetig und lieblich | dadurch das Hertz gleichsamb vor Freuwden in sich mit
besonderer Andacht und aufmerckung Jauchzet und Iubilieret, und zu folgender
Predigt ermuntert und angetrieben wird | tractirt und herfiir bringt [...].*

Hurtig, schon, anmiitig und lieblich kann als Spielanweisung verstanden
werden, die auch konkret umgesetzt wird. Ein solches Spiel erwecke eine

57 PERI, Euridice, Vorwort [s.p.]: «Vaghezze e leggiadrie che non si possono scrivere, e
scrivendole non si imparano degli scritti».

58 AGAZZARI, Lettera, S. 68 1.

59 PRAETORIUS, Syntagma, 111, S. 175.

60 Bereits im Vorwort des MELODEYEN GESANGBUCH (Hamburg, 1604) findet sich in
der Beschreibung der verschiedenen Arten des Choralspiels mit der Orgel das Wort
anmiitig: «[...] es auch ja sehr anmiitig ist | lieblich klinget | und einem Christlichen
hertzen sanfft thut | auch zur andacht des Worts nicht wenig mit hilfft [...]».

61 PRAETORIUS, Syntagma, 11, 7v.



«Eine sonderbahre Anmuth» 293

«sonderbare Lust und Liebe», zuzuhoren. Es fithre das Herz zu Andacht
und Aufmerksamkeit und bereite es auf die folgende Predigt vor. In die-
ser Aussage schwingen iltere Vorstellungen der Wirkungen der Musik mit,
welche u. a. durch Johannes Tinctoris beispielhaft festgehalten wurden.*

Anmiitig wird aber nicht nur als Qualitit einer Spielbewegung ver-
standen. Wie fiir Sancta Maria kann auch fiir Praetorius eine musikalische
Struktur wie eine Fuga «ordentlich, kiinstlich und anmuthig» sein;*
ebenso eine musikalische Form, wie eine Sinfonie «im Anfang des Con-
certs und Gesangs».** Ein nur von einer Theorbe begleitetes «Concert-
stlick> fiir Tenor, Sopran oder Alt kann «sehr anmiitig anzuhoren» sein,
wenn es mit einer lieblichen Stimme auf eine «schéne Art und Manier»
gesungen wird.”” Schliesslich sei «in allen Dingen die Varietas anmiithig
und angenehm».®® Im praetorianischen Sinn lisst sich Anmut demnach
im Spiel, in der Form, in der Wirkung und in det Vielfalt finden.

k) Marin Mersenne

Um sich an ein schones foucher zu gewthnen und insbesondere um
«bonne grace & le beau maintien» zu erreichen, solle man von Anfang an
einen ausgezeichneten Meister fiir den Unterricht wihlen, meint
Marin Mersenne (1636). Das gelte auch fiir alle anderen Arten von Instru-
menten, die um so mehr grice hitten, je sorgfiltiger («plus delicatement»)
und mit mehr «netteté & d’adresse» sie gespielt seien. Darauf folgt ein
Katalog der verschiedenen Aspekte eines ausgezeichneten Orgelspiels
(gesangliche Kontrapunkttechnik, Beherrschung der cadences, Schnelligkeit
und Leichtigkeit der Hand, Verzierungskunst). Aber diejenigen, die dazu
auch noch mit einem «beau mouvement & d'une bonne grace» spielen
und richtig im Takt seien, seien die vollkommensten Organisten, insbe-
sondere wenn sie gleichermassen die chromatischen wie die diatonischen
Schritte beherrschten.”

1) Denis, Nivers und Saint-Lambert: bonne grice als gute Korperhaltung
Der Cembalobauer und Amateurcembalist Jean Denis schreibt 1650 iiber
die gute Spielart auf Spinett und Orgel, es sei schon, eine Person zu
sehen, die gut und «de bonne grace» spiele und die eine gut positionierte
Hand habe. Leider wird die bonne grace nicht weiter erklirt, ausser mit dem

62 Vgl. SCHMID, Tinctoris.

63 PRAETORIUS, Syntagma, 111, S. 24.

64 PRAETORIUS, Syntagma, 111, S. 189.

65 PRAETORIUS, Syntagma, 111, S. 193.

66 PRAETORIUS, Syntagma, 111, S. 170.

67 MERSENNE, Harmonie universelle, V1. Buch, S. 392.



294 Jorg-Andreas Botticher

einschrinkenden Hinweis auf gezwungene und verkrampfte Bewe-
gungen: «[...] mais il faut bien prendre garde de ne pas toucher de force
ny de contrainte: car qui que ce soit qui est contraint ou forcé en ses
mains, ou en son corps, ne touchera jamais bien [...]».”*

Guillaume-Gabriel Nivers und Michel de Saint-Lambert erwihnen die
bonne grice ebenfalls im Zusammenhang mit der angenehmen Handhaltung.

Nivers 1665:%

Pour toucher agréablement, il faut le faire facilement, pour toucher facilement, il faut
le faire commodement; et pour cet effet disposer les doigts sur le Clavier de bonne
grace, avec convenance et égalité en courbant un peu les doigts principalement les plus
longs pour les rendre égaux aux plus petits.

Saint-Lambert 1702:”°

[La bonne grace] consiste a tenir ses mains droite sur le Clavier; c’est-a-dire, ne
pendant ny dedans ny dehors. Les doigts courbez et tous rangez au méme niveau, pris
sur la longeur du potce ... Ne levant point les doigts trop haut en jotant, et
n’appuyant point aussi trop fort sur les touches.

Auch fiir M. Corrette (1749) ist die bonne grice eine Richtschnur fiir die
Korperhaltung am Cembalo: «Mais il faut pour la bonne grace que les
coudes soyent a coté du corps d’une maniere aisée».”!

m) Exkurs: Tanz und Gestik als primire Schulungstelder der Grazie
In den Tanzschulen der Barockzeit wird der Tanz als gesundheitsfordern-
de Tidtigkeit gesehen, die nach seriosen Studien eine ausgezeichnete Erho-
lung verschaffe, den Korper stirke, die Korperhaltung anmutiger mache
und ihm eine Qualitit gebe, die sich fiir einen Gentleman schicke.”” Tan-
zen verschaffe den Vorteilen, die wir von der Natur erhalten haben, eine
Grazie, indem sie alle Korperbewegungen reguliere und den Koérper in
seinen richtigen Positionen stirke. Wenn es auch nicht alle Defekte, mit
denen wir geboren sind, auslosche, so wiirden sie doch dadurch abge-
schwicht oder versteckt.” Ludwig XIV galt als Paradebeispiel eines mit

68 DENIS, Traité, S. 39.

69 INIVERS, Livre d'orgue, S. 3.

70 SAINT-LAMBERT, Principes, S. 42.

71 CORRETTE, Amusemens, S. A.

72 PLAYFORD, Dancing master, Vorwort: «To be excellent for Recreation after more
serious Studies, making the Body more active and strong, graceful in Deportment,
and a Quality very much beseeming a Gentleman».

73 RAMEAU, Dancing-master, S. XX: «Dancing gives a Grace to the Advantages we receive from



«FEine sonderbahre Anmuth» 295

allen nattirlichen Gaben gesegneten Menschen. Weil er von Jugend an
alle Arten von Ubungen liebte, hatte er schliesslich «all the Graces added
to those natural Gifts which could be acquired».”* Ebenso wie der Tanz
wurde fiir Schauspieler, Redner und Musiker auch die Pflege und der Ein-
satz der Gestik als selbstverstindlich betrachtet. Bei allen Bewegungen galt
die Grazie und der gute Geschmack als Richtschnur. Die entsprechenden
Traktate sind deshalb eine weitere Fundgrube fiir die barocke Vor-
stellung der korperlich-sichtbaren Grazie.”

2. England: grace und graces

a) Thomas Mace
A grace und graces sind verschiedene Ornamente im Spiel auf der Laute.
Mace erklirt sie unter dem Titel «Curiosities and Niceties, in reference to
the Adorning of your Play» (1676).”® Wenn die Fundamente sicher gelegt
seien und das Gebidude «well Rear’d» kénne der Spieler fortschreiten «to
the Beautifying, and Painting of your Fabrick». Ausserdem benennt
Mace noch drei andere Arten von grace, die qualitativ tiber den normalen
graces (Verzierungen) stehen: das dynamische variable Spiel, die lingere
oder kiirzere Pause und willkiirliche Verinderungen im Tempo. Ausser
thm habe noch niemand das dynamische Spiel als grace bezeichnet, d.h.
«to play some part of the Lesson Loud, and some part Soft; which gives
much more Grace and Lustre to Play, than any other Grace, whatsoever.
Therefore I commend It, as a Principal, and Chief-Ornamental-Grace (in
its Proper Place)». Auch die Pause falle nicht unter die Kategorie der
graces, jedoch gebe es sehr viel grace, wenn man die Pausen wie eine cessation

Nature, by regulating all the Motions of the Body, and strenghtens it in its just Positions;
and if it doth not quite efface the Defects we are born with, it softens or conceals thems.

74 RAMEAU, Dancing-master, S. XXI.

75 Siehe dazu u.a. BARNETT, Gesture; LEGLER-KUBIK, Gestik, S. 43-63; KNAB, Anmut,
S. 278-283. Noch um 1900 sind entsprechende Vorstellungen zu finden, z. B. im Leir-
Jfaden fiir den Tanz- & Korperbildungs-Unterricht mit Anleitungen iiber den gesellschaftlichen 1 'erkebr,
bearbeitet von ]J. R. Bosshardt-Striibi, Ziirich, Juchli & Beck, 1897, S. 85: «Grazie ist
das Ideal reiner, hochster Schonheit der Bewegungen, die Anmut und Holdseligkeit,
die sich in der Menschengestalt offenbart. Grazie ist eine Schonheit, die nicht von der
Natur gegeben, sondern von der Person selbst hervorgebracht wird». [Ohne Seite:]
«Um eine graziose Haltung zu erlangen, soll das Gleichgewicht des Korpers bei
aufrechter Stellung hauptsichlich im Riickgrat und iiber den Hiiften liegen. Die Brust soll
vorgedringt werden, der Kopf mit Leichtigkeit riickwirts gehalten sein. Die Fiisse sollen
in moglichst geschlossener Stellung bleiben, rechter oder linker Fuss etwas vorgestellt,
die Fusspitzen nach aussen. Die Arme werden in geschmeidigem Fall mit wenig be-
merkbaren Ellenbogen, leicht gebogenem Handgelenk und Fingern gehaltens».

76 MACGE, Monument, S. 102 ff.



296 Jorg-Andreas Botticher

oder ein Stille-Stehen manchmal linger oder manchmal kiirzer, «accor-
ding to the Nature, or Requiring of the Humour of the Musick» ge-
stalte.”” Am Ende des Kapitels, in welchem Mace die rhythmisch exakte
Bewegung, «the True Time-keeping» erklirt und als methodische Hilfe
auch auf das Pendel hinweist, folgt ein sehr interessanter und nicht leicht
zu verstehender Text iiber die rhythmische Freiheit, die man anstreben
solle, wenn man ein Meister sein mochte. Das Ziel sei, zu unserem eige-
nen Vergniigen selbst alle Arten der Zeit kontrollieren (wortlich: «com-
mand») zu kénnen:”

We then take Liberty, (and very often, for Humour, and good Adornment-sake, in
certain Places) to Break Time; sometimes Faster, and sometimes Slower, as we
perceive, the Nature of the Thing Requires, which often adds, much Grace, and
Luster, to the Performance.

b) Roger North
Fast wortwortlich tént es auch ca. 20 Jahre spiter bei Roger North. Es ist
anzunehmen, dass thm Thomas Mace’s Ausserungen bekannt gewesen
waren. Seine Hinweise gehen aber mehr in Richtung des (gebundenen)
Tempo Rubatos. Diese Praxis hatte North wohl um 1690 durch italieni-
sche Musiker (u.a. Tosi und Matteis) in England kennengelernt:”

And there is no greater grace than breaking the time [...] and still holding it punc-
tually upon the main, to conserve the grand beat or measure. For this sprinkling of
discord or error is like damask [...] or any unaccountable variegation of colours that
renders a thing agreeable; and yet we discern not the distinction of parts, but only a
pretty sparkling. [...] And a plain sound not thus set off is like a dull plain colour, or
as a bad copy of a good picture, that wants the spirit and life which a sparkling touch
gives it. Thus a life and warmth in the colouring is well resembled to graces in music,
that are not the body but the soul that enlivens it, or as the animal spirits that cannot be
seen or felt, but yet make that grand difference between a living and a dead corpse.

Hier begegnet uns noch einmal ein anderes Verstindnis von grace, bzw.
graces als Verzierungen in der Musik: sie werden verglichen mit dem
Leben und der Wirme in der Farbgebung eines Bildes und gleichen nicht
dem Korper sondern der belebenden Seele. Die (dusseren) Verzierungen
und andere Formen der graces wie das Tempo Rubato sind also ein Spiegel
des inneren Seelenzustandes und beleben die Auffithrung.

Graces im Sinne der Freiheit in der Tempogestaltung konnen auch als
Fortsetzung der Caccinischen Idee der sprezzutura gesehen werden.

77  MACE, Monument, S. 109 1.
78 MACE, Monument, S. 81.
79 NORTH, Music, S. 27-28.



«Eine sonderbahre Anmuth» 297

¢) William Trans’ur
Fur William Trans’ur haben gut platzierte und perfekt ausgefiihrte graces
(= «Shake, Turn, or Humour of the Voice or Instrument») eine iiberwil-
tigende Wirkung: solch eine grace «is so ornamental to Musick, that it fills
the Heart with the Spirit of Harmony; so that nothing is required after it».*

d) Charles Avison

Charles Avison bezeichnet im Vorwort zu seinen ebenfalls 1736 in Lon-
don erschienenen Six Sonatas for the Harpsichord with Accompanyments for two
Violins and VVioloncello eine leichte und anmiitige Art die Tasten loszulassen
als die hauptsichliche Eleganz im Cembalospiel. In dieser bisher wenig
beachteten Anweisung empfiehlt er eine Legato-Spielweise, bei der die
Passagen durch «some spirited Touch of the Finger» verbunden werden.
Diese sei besser geeignet, als Staccato oder das unverinderliche Betonen
der Noten mittels des Handgelenks. Ansonsten entstehe eine vollige
Klangleere zwischen den Tonen. Wenn man die Taste halte, bis die
nichste gespielt wird, bertihren sich die Klinge und produzierten einen
Effekt des «sprinkling Thrill and pleasing of the Notes», der so eigentiim-
lich fiir das Cembalo sei. Das bewusste Wegnehmen der Taste erfordere
jedoch gleichviel Aufmerksamkeit wie der Anschlag derselben. Seine
Ausfithrungen gipfeln in den Worten: «So an easy and graceful Manner of
quitting the Keys, is the chief Elegance in managing the Harpsichord»."
Ahnlich wie Daniel Vetter (s. u. S. 296 ff.) verbindet Avison die Anmut
hier also mit einer besonderen, sehr differenzierten Anschlagsart, die sich
aber speziell mit der Gestaltung des Tonendes beschiftigt.

3. Deutschland nach 1700: Anmut beriihrt die Seele und vermischt
sich mit grice

a) Muffat und Krieger
Im deutschen Sprachgebiet tritt um 1700 das Wort Anmut in Musikquel-
len vermehrt auf.

So spricht Georg Muffat von der «sonderliche[n] Lieblichkeit, Frische,
und Anmiitigkeit» der Lullianischen Verzierungskunst. Dabei gebraucht
er in dem mehrsprachigen Vorwort allerdings nicht graia als Aquivalent
der Anmiitigkeit sondern eegantia (lat.), belta (ital.) und beanté (frz.)."

Der Zittauer Organist und Musikdirektor Johann Krieger gibt seiner
1699 in Niirnberg erschienenen Sammlung von «Ricercarien, Praeludien,

80 TRANS'UR, Melody, S. 20.
81 Ich danke Jean-Claude Zehnder fiir den Hinweis auf diese Quelle.
82 MUFFAT, Florileginm secundum, Vorrede, Kapitel V, Venustas. Von der sgerlichen Manier.



298 Jorg-Andreas Botticher

Fugen, einer Ciacona und einer auf das Pedal gerichteten Toccata» gar
den Titel Anmuthige Clavieriibung. Als Musiklehrer am Zittauer Gymnasium
stand Krieger in regem Kontakt mit seinem Rektor, dem Poeten
Christian Weise, der in einigen Schriften die Frage der Anmut behan-
delt.” Auffallend ist, dass Krieger in dieser Sammlung mit Ausnahme der
Ciacona lauter ernsthafte Stiicke vereint hat und keine Tanzsitze, iiber
die er sich abfillig dussert. Die Vignetten der Titelbuchstaben zeigen die
Perspektive, in welcher Krieger seine Clavieribung verstanden wissen
mochte. A zeigt ein flammendes Herz, darin Christus am Kreuz. C zeigt
ein Spinnennetz mit einem darunter hingenden Kreuz. Nach alter Tradi-
tion wurde die Spinne als ein Symbol fiir die teuflischen Michte gesehen.
Hier sei eine spekulative Deutung versucht. Konnte vielleicht die Anmut
dieser «Gemiithsergotzung> im Verstindnis Kriegers darin bestehen, von
der gottlichen Liebe entflammt und mittels der Musik den Zusammen-
hingen zwischen Christus und dem Teufel nachzuspiiren?

Anmutig ist hier jedenfalls noch kein Aquivalent zu graciensement, son-
dern muss weiter gefasst werden. Am ehesten kann der Zusammenhang
mit einem Gedanken Schillers erklirt werden:*

Die Anmut nimlich zeugt von einem ruhigen, in sich harmonischen Gemiit und von
einem empfindenden Herzen. Ebenso beweist auch die Anmut schon fiir sich allein
eine Empfinglichkeit des Gefiihlvermogens und eine Ubereinstimmung der Empfin-
dungen.

b) Daniel Vetter
Das Vorwort zur Musicalische[n] Kirch- und HanfS-Ergitzlichkeit (Leipzig, 1709)
des Leipziger Nikolaiorganisten Daniel Vetter (1657/8-1721) ist eine

Fundgrube fiir die Bedeutungsnuancen der Begriffe grice, anmutig und
Anmut um 1700:%

Es ist gewifl was artiges in der Natur | wenn an etzlichen Orten der hingefallene Thon
| mit einem anmuthigen Wiederschall zuriickgeschicket wird. Und das ist es | was wir
unter dem Nahmen eines Echo vorzustellen pflegen. Es wird mir vergonnet seyn |
daf ich in diesem Kunststiicke der Natur ein Bild der Danckbarkeit suche.

Diese kurze an seine Gonner gerichtete Passage erscheint wie eine Um-
schreibung des Grazienbildes und zudem wie eine Verbindung von Natur
und Kunst als den beiden Polen in der Grazie-Diskussion. Die Dynamik
der Grazien ist ein Schenken, Empfangen und Weitergeben in anmutigen

83 Ich danke Thomas Schmid (Ziefen) fiir diesen Hinweis.
84 SCHILLER, Anmut, S. 480.
85 Alle Zitate in diesem Abschnitt stammen von Daniel Vetter (1709).



«FEine sonderbahre Anmuth» 299

Bewegungen und damit ein Ausdruck der Dankbarkeit. Wie Vetter im
Vorwort an den Leser ausfithrt, geht es thm in diesen vierstimmigen,
leicht figurierten Choralsitzen mit jeweils einem Variationssatz im sty/e
luthé um eine «geistliche Ergétzlichkeit» und «innerliche Vergniigung des
Gemiiths». Durch eine «anmuthige Art» soll «die Empfindung des
menschlichen Hertzens weit michtiger gemacht | und diejenige heilige
affecten | so mit ihnen nothwendig verkniipfet seyn miissen | mit einer
grosseren Zirtligkeit moviret werden». Durch eine «angenehme Weise
und Variation» méchte er «mehrere grace bey den Liebhabern excitierens.
Auch wenn noch unklar bleibt, worin genau die anmutige Art besteht
und ob «die grace excitieren» meint, die Gunst der Liebhaber hervor-
zurufen bzw. deren Anmut zu entflammen, ist das Ziel klar formuliert:
Die Qualitit der Musik bzw. der Interpretation soll sich im Idealfall
direkt auf den empfindsamen Horer auswirken und ihn im Sinne der
Rhetorik «moviren>. Ahnlich wie Johann Kuhnau® erklirt Vetter weit-
laufig die Wirkungen der Musik, die bei der «geistlichen Harmonie» noch
verstirkt seien: «Wer bey der Anmuth derselben indifferent und
unbeweglich bleibet | muff wohl eine verkehrte | dafl ich nicht mehr
sage | eine unmenschliche Empfindung haben.» Eine solche Anmut pro-
voziert eine emotionale Bewegung, wie der «liebliche Strahl der Sonne» die
Sdule des Memnon erweicht. Am Schluss des Vorwortes folgen konkrete
auffihrungspraktische Hinweise zum Spiel der Variationen. Die «gebro-
chene Art» (ausgeschriebene und auszuhaltende Arpeggi im stk /uthé) fithre

gewil} eine sonderbahre Anmuth bey sich | wenn sie rechtschaffen und also tractiret
wird | dafl die Hinde bestindig auff dem Clavier liegen bleiben | sonderlich aber |
wann in der rechten Hand mit dem kleinen Finger der Choral gefiihret | und man
sich des Daumens fleiflig bedienet | insgemein aber dieses Merckmahl behilt | daf} alles
douce geschleiffet werden soll.

Wenn mit dem kleinen Finger der Choral gefithrt wird, kann dies nur durch
Versetzen passieren, woraus sofort eine relativ deutliche Artikulation re-
sultiert. Gleichzeitig sollen — gemiss der sehr genauen Notation - die arpeg-
gierten Akkordtone aber iibergehalten werden und die Hinde auf dem Cla-
vier bestindig liegen bleiben. Dazu soll alles «douce geschleiffer werden».
Alles zusammen ergibt ein klangvolles, resonantes Spiel mit weichen An-
schlagsmomenten. Wie Zehnder gezeigt hat,”” wurde diese aus Frankreich
kommende Spielart in Deutschland um 1700 als der neuen Mode entspre-

86 KUHNAU, Historien, Vorwort.
87 Vgl. dazu ZEHNDER, Delicatesse, S. 116£., der die Spielart des Schleiffens> ausfiihrlich
bespricht.



300 Jorg-Andreas Bétticher

chend empfunden. Im differenzierten Nebeneinander verschiedener, delika-
ter Anschlagsarten wird die <sonderbahre> (=besondere) Anmut horbar.

Notenbeispiel 1: D. Vetter, Erschienen ist der herrlich Tag, aus: Musicalische Kirch- nnd Hanff-
Eirgitzdichkeit, Leipzig, 1709, S. 34.

¢) Johann Mattheson
Mattheson vergleicht 1713 die Tonart F-Dur mit «einem hiibschen Men-
schen, dem alles was er thut, es sey so gering es immer wolle, perfect gut
anstehet, und der, wie die Frantzosen reden, bonne grace hat».**

d) Georg Friedrich Kauffmann
Seine Harmonische Seelenlust musikalischer Ganner und Freunde, das ist: Kurtze, jedoch
nach besondern Genie und guter Grace elaborirte Praeludia [...] (Leipzig, 1733-36)
zeigt, dass die bonne grice als Lehnwort bereits selbstverstindlichen Ein-
gang in die Sprache gefunden hat.

e) Johann Sebastian Bach

Weder Musikwerke noch Schriftstiicke von J. S. Bach tragen den Titel
oder die Bezeichnung «anmutigs oder grazioso. Allerdings gibt es in der
Hirtenarie des Weihnachtsoratorium BWV 248/2 eine Textstelle, die das
Wort Anmut verwendet. Bach ruft durch den Tenor den Hirten zu:
«Frohe Hirten eilt, das holde Kinde zu sehen. Sucht die Anmut, die An-
mut zu gewinnen». Fiir Bachs theologisches Verstindnis ist es selbstver-
standlich, dass das «<holde Kind» voller gottlicher Anmut ist. Die Hirten
konnen Herz und Sinne an dieser gratia/charis laben und dadurch - im
Sinne der Gnade - Anteil an der Anmut gewinnen.

88 MATTHESON, Orchester, S. 241.



«Eine sonderbahre Anmuth» 301

f) Anmut und die Nationalstile
Wieder einen anderen Akzent in der dsthetischen Auffassung der Anmut
in der Musik liefern die Diskussion der Nationalstile und die Frage nach
dem rechten Geschmack. So beschreibt der deutsche Lautenist Ernst
Gottlieb Baron 1727 das Land der Italiener als «anmuthig, derowegen
sich die meisten mehr auf sinnliche als verntinfftige Dinge befleissigen».
Frankreich ist fir ihn dagegen «galant und complaisant».”” Dagegen
spricht Scheibe 1745 in einem Essay iiber den franzosischen Stil, dass man
die «Schonheit und Anmut der franzosischen Musik» durch Telemann
«mit nicht geringem Vergniigen empfunden» habe.”

Charles Burney hatte 1772 offenbar teilweise dhnliche Erfahrungen
gemacht und sie in folgendes humorvolles Bonmot gebracht: «Die Italiener
sind das einzige Volk auf Erden, das mit Anmut tindeln kann, und die
Deutschen die einzigen, die selbst durch Arbeit Vergniigen erwecken».”

4. La grice, bonne grace und les gréces

Fast gleichzeitig wie in England (siehe oben I1.2) ist auch in Frankreich
um 1680 ein neuer Wortgebrauch festzustellen: Neben der grice als Ge-
schenk Gottes bzw. natiirliche Begabung werden /es grices als Verzierun-
gen dussere Kennzeichen der Grazie/Schonheit eines Menschen oder
eines Kunstwerkes (Komposition) gesehen. So schreibt Perrine 1680, er
habe seinen Lautenstiicken «nouvelles graces» beigefiigt, «pour les rendre
plus digne de cet honneur de le couronner de nouveaux brillans».”” Und von
Chambonniéres ist tiberliefert, dass sein Cembalospiel nicht nur reich
verziert war, sondern dass er immer «nouvelles graces» gefunden habe.”

Jean Henri D’ Anglebert widmete seine Piéces de clavecin (Paris 1689) der 23-jdh-
rigen Marie-Anne de Blois, Prinzessin von Conty, einer legitimierten
Tochter Louis XIV. Fiir sie habe er fast alle diese Stiicke geschrieben:™

Je vous présente un reciieil de mes piéces de Clavecin. Il n’i eut jamais un hommage
plus legitimement deu. Je les ay presque toutes composées pour Votre Altesse Serenis-

89 BARON, Untersuchung, Cap. V, Von dem rechten Gusto 3u spielen, S. 127 und 175.

90 SCHEIBE, Critischer Musicus, S. 146 1.

91 BURNEY, Tagebuch, S. 478. Dem Ubersetzer, Christoph Daniel Ebeling, scheint diese
Beurteilung der eigenen Nation allerdings gar nicht behagt zu haben; in einer Anmer-
kung wirft er Burney vor, Nationalvorurteilen nachzuhingen und nur ein mit «An-
mut getindelte[s]> Wortspiel gesucht zu haben.

92 PERRINE, Lirre, Vorrede, Widmung an Monsieur Le Tellier.

93 LE GALLOIS, Lettre, S. 70.

94 D’ ANGLEBERT, Piéces de Clavecin, Paris, 1689: Widmungsvorrede, [s. p.].



302 Jorg-Andreas Botticher

sime. Et je puis dire qu’elles vous doivent leurs principales beautez. Les graces naturel-
les qui accompagnent tout ce que vous faites se répandoient dans votre maniere de
jotier des votre plus tendre enfance; Et lors j’avois eu I’honneur de vous montrer
quelques unes de ces piéces, vous méliez des traits dans I’éxécution qui me donnoient
de nouvelles Idées, et qui m’ont fait produire ce que ’on trouvera ici de plus agreable.

Bemerkenswert in dieser Widmung ist die Reflexion iiber die natiirliche grice,
die alles Tun der jungen Prinzessin begleite. Aus ihrer Spielweise habe
D’Anglebert neue Ideen gewonnen, die ithren Niederschlag in dieser seiner
Sammlung gefunden hitten. Da diese Bemerkungen und die Stiicke offenbar
zurlickgehen auf einen lingere Unterrichtsphase und D’Anglebert die
Entwicklung Marie-Annes mitverfolgen konnte, lisst sich folgern: Die
Anmut eines noch nahezu unbewussten, heranwachsenden Midchens wird
hier zu einem Ideal, dem auch die reflektierte Spielweise zu folgen hat. Als
einzige aber vermutlich wesentliche Hilfestellung fiigt D’Anglebert seiner
minutids mit Verzierungszeichen versehenen Sammlung eine Tabelle von
agréments bei. Gemiss dem Untertitel sei dies die «maniere de les jotier».

Schon 1687 ercrterte Fénélon in einem padagogischen Traktat, I.'Edu-
cation des filles (Paris, 1687) welcher Unterschied zwischen der grice excterienre
und der grice interienre bestehe.” Die dussere Anmut kann durch die 4gré-
ments ausgedriickt werden, ohne dass sie affektiert wirken soll. Dieser Zu-
sammenhang zwischen innerer Haltung und dusserer grice wird auch in
einer Maxime von La Rochefaucauld thematisiert: «LLa bonne grace est au
corps ce que le bon sens est a ’ésprit».”

Die dusserlich hinzutretenden Agréments sind im Sozialen die «Grund-
lagen der Gunsterlangung», die auf «unaffektiertem, durch Charme ausge-
zeichnetem Verhalten» beruhen;” als Verzierungen sind sie ein Hilfsmit-
tel, welches Spiel grazios und angenehm macht. Im Dictionaire de I’Académie
frangaise (Paris, 1694) wird in diesem Sinn gracieux als «Agreable, qui a beau-
coup de grace & d’agrément» definiert.”® Deutsche Ubersetzer um 1700
geben Agrément iibrigens direkt als Anmut wieder.” Auch Francesco
Gasparini (1708) versteht die Grazie in diesem Sinne, wenn er tiber das
Generalbassspiel spricht, welches mit Mordenten geschmiickt werden
solle: Ein geschickt angebrachter Mosdente in einem Akkord beleidige
nicht das Ohr, sondern gebe «una certa grazia».'”

95 KNAB, Anmut, S. 72.
96 KNAB, Anmut, S. 72.
97 HWR I, Sp. 623.
98 DAF, S. 532.
99 HWR I, Sp. 623.
100 GASPARINI, L. Armonico, S. 91.



«Eine sonderbahre Anmuth» 303

S
5 o >
’ 25 : AT "-lﬁ-)%’__a-—"' 5

e 1 iy Bl e

B B bvikiaralois Gncharsil:

Ci C hiens bace 7}9/307& TVt

Abbildung 3: F. S. Geminiani, Titelblatt der Sonare[...] op. I (London, 1739): «Die Chariten
verdanken dieses Pfand [diese Sonaten] einem Wahrsager [Phoebus-Apollo}»



304 Jorg-Andreas Botticher

5. 1680-1750: graciensement/ gratioso als modisches Attribut und als
Vortragsbezeichnung oder als Ausdruck eines noch unbestimmten
neuen Gefiihls

Wihrend in Werken Frobergers schon um 1657 die Bezeichungen (for7)
lentement, avec discretion auftreten, erscheinen in der Cembalo- und Orgelmu-
sik (vorwiegend franzosischer Provenienz) ab ca. 1676 vermehrt detail-
lierte Vortragsbezeichnungen, z.B. in den Vorworten von Lebegue
(1676), Raison (1688), Boyvin (1700) oder direkt tiber den Werken. Diese
fein nuancierten Angaben zum monvement propre'® sind je nach Kontext zu
deuten als Anweisungen zum Tempo, zur rhythmischen Gestaltung (Ine-
galitit), zur Artikulation, zur Dynamik und zum generellen Charakter.'®
Es ist davon auszugehen, dass die meisten dieser Begriffe im Bewusstseins-
horizont der damaligen Musiker prisent waren, werden die Adverbien
doch ohne weitere Erklirungen verwendet. Auch graciensc/ graciensement tritt
in diesem Zusammenhang wie selbstverstindlich auf.

Das Wort gracienx scheint im 17. Jahrhundert gemiss den Remargues sur
la langue frangaise (1647) von Claude de Vaugelas zunichst «kein gutes Wort»
gewesen zu sein, welche Bedeutung man ihm auch gegeben habe. Die
gebriuchlichste Bedeutung sei doux, liebenswiirdig, hoflich. Und tatsich-
lich werde dieses Wort normalerweise nach doux gesetzt (doux et gracieux,
conrtois et gracieux), weil gracienx in dieser Gesellschaft leichter akzeptiert
wiirde. Erst nach und nach wird die «bezaubernde Wirkung der grace auf
der Grundlage einer Kunst, die ihre Absichtlichkeit verhiillt», wie-
derentdeckt.'” In der ersten Ausgabe (1690) definiert Furetiére gracienx
noch als «bildlich gesprochen vom Stil, vom Pinselstrich», wohingegen in
der Ausgabe von 1702 gracieusc bereits zum Modewort avanciert ist.
Gracienx bezeichnet etwas, was voll von agrément, honnéteté, doucenr und civilité
sei. Es meine nicht nur hoflich, rechtschaffen, zuvorkommend, sondern
auch agréable, de bonne grice. Es sei vielleicht tibermissig in Gebrauch. Heut-
zutage gebe es kein hiufiger benutztes Wort in der Tagessprache und
unter den hoflichsten Leuten als dieses.'”

101 LEBEGUE, Piéces d'orgue, Vorwort.

102 Kurz nach 1700 tauchen folgende Bezeichnungen als Charakter- bzw. Spielanwei-
sungen auf: Agréablement, coulamment, doucement, fierement, gayement, gracienx;, graciensement, grave-
ment, hardiment, ligérement. lentement, majesteusement, marqué, modérément, modestement, naivement,
nettement, proprement, rondement, sans lenteur, soutenn, tendrement, vif, vite. Vgl. allg. dazu SAINT-
ARROMAN, L. interpretation.

103 HWR, S. 622.

104 FURETIERE, Dictionaire. Eine dhnliche Definition findet sich im DAF 1694: «Gracieux,
[graci]euse. adj. Agreable, qui a beaucoup de grace & d’agrément. I signifie aussi,
Doux, civil, honneste».



«Eine sonderbahre Anmuth» 305

Brossard verweist 1705 fiir gracienx auf die italienischen «Termini» soave
und gratioso, welche er definiert als «Gratioso. Veut dire, d’'une maniere
agréable, gracieuse, capable de faire plaisir. Gracieux. V. soave et gratioso.
Soave & soavemente. Adverbe Italien, veut dire, d’'une maniere agréable,
douce, gracieuse etc.»'”

Einen Hinweis zum Verstindnis des Phinomens, dass ab 1700 verein-
zelt und gegen die Jahrhundertmitte vermehrt grazioso-Stiicken auftreten,
kann der Artikel Gragie aus Grimms Worterbuch geben: «anfangs hiufig
in der verbindung unbeschreibliche grazie, in der sich das noch schwer
bestimmbare des als neuartig empfundenen Reizes [...] ausdriickt». Grazie
wurde gebraucht «...] fast ausschliesslich fiir den reiz leichter, ungezwun-
gener, freier, gefilliger bewegung, als ausdruck eines neuartigen und ganz
spezifischen schonheitsempfindes, das sich von dem statisch heroisch
bestimmten schonheitsideal des barock deutlich abhebt».

Auch wenn die Briidder Grimm trotz ihres scharfen Sprachbewusst-
seins hier nicht ganz frei sind von einem negativistischen Barockbild,
wird doch eine wesentliche Sache deutlich: eine «sonderbahre Anmuth»,
ein «je ne sais quoi», ein kaum zu sagendes Gefiihl driickt sich aus, mit
welchem sich Kiinstler des 18. Jahrhunderts gegen Altere und deren
Kunstverstindnis absetzen.

In der Musik fiir Tasteninstrumente konnte die Bezeichnung graciensement
erst ab 1710 nachgewiesen werden,'® und zwar in einigen Orgelstiicken
von Louis-Nicolas Clerambault. Gleich fiinfmal verlangt er diese Spiel-
anweisung.'”’

Zu den bis anhin fiir die Satztypen Duo, Trio, Reécit gebriuchlichen
unterschiedlichen mouvements kommt das Graziése wie eine Steigerung
noch dazu. Es ist auf die schnelle wie auch auf die langsamere, stissere Sei-
te hin offen. Dies wird daraus ersichtlich, dass graciensement zom einen mit
doncement und zum anderen mit gayement sowie mit verschiedenen Taktarten
kombiniert wird.

105 BROSSARD, Dictionaire, S. 31.

106 Fiir die Ensemblemusik sind frithere Erwihnungen greifbar: Marin Marais, Piéces de
viole, Second Livre, Paris, 1701, Nr. 132: La Gracieuse. Frangois Couperin, Quatre Versets
d'un Motet, Paris, 1703, Symphonie: VVivement & Gratiensement, daneben auch /lentement,
donse; Sept Versets du Motet, Paris, 1704. Neben tendrement, lgerement, lourez und lentement
findet man auch gratiensement. M. Marais, 47 Jipre, Paris, 1717: Suite in D, Rondeau le
Gracieux; Suite in A, Air gracenx. F. Couperin, Piéces de violes avec la basse chiffrée, Paris,
1728: Gavotte, Graciensement sans lenteur.

107 CLERAMBAULT, I zpre I, Suite du premier ton.



306 Jérg-Andreas Botticher

Satzg Spielamweisung Taktart

Duo gayement, et 3
gratieusement

Trio (Cromorne / Tierce) gratieusement 2

Récit de Cromorne et de doucement, et 3

Cornet séparé en Dialogue | gracieusement

Trio gracieusement 3

Recit de Nazard gayement et 12/8
gracieusement

Tabelle 1: Graciensement bei L.-N. Clerambault (1710)

-1
e |

Cornet .

Notenbeispiel 3: L.-N. Clerambault, Récits de Cromorne et de Cornet sépare en
Dialogue, aus: Prewier livre d'orgue, Paris, 1710, S. 12.



«Eine sonderbahre Anmuth»

5 (572

Auffallend hiufig verwendet auch Frangois Couperin die Bezeichnung

graciensement 11 seinen ersten beiden Cembalobiichern (Picces de clavecin, Paris
I 1715, [ 1716/17, 11 1722, IV 1730}.™"

sur le grand
Clavier

Livre, ordre | Tite! Bezeichnung Form/ Satztyp Taktart
T4 La Milordine Gracieusement, et Gigue 12/8
léegérement

I 1 La Fleurie ou La Gracieusement 6/8
tendre Nanette

155, Les Laurentines Gracieusement 6/4

I, 4 La Pateline Gracieusement 3/8

5 La Tendre Fanchon | Gracieusement Rondeau 6/8

B La Flore Gracieusement 6/8

I,5 La Villers Gracieusement 3/8

L5 Les Agréments Gracieusement, sans lenteur 2

1.5 Les Onces Gracieusement, sans lenteur | Rondeau 6/8

II, 6 Le Gazoiiillement | Gracieusement et coulé Rondeau 3/8

7 La Ménetou Gracieusement, sans lenteur | Rondeau 2

I, 9 Le Peti-deiiil, ou les | Gracieusement 3/8
trois Veuves

B 11 La Zénobie D’une legéreté gracieuse et 12/8

lice

I, 16 L’Aimable Thérése | Gracieusement 6/8

IV, 20 La Princesse Marie | Gracieusement sans lenteur 2

IV, 20 La Sezile Gracieusement Piece croisée | 3/8

Tabelle 2: Gracieusement in Cembalowerken F. Couperins

Von 16 Stiicken haben drei die Taktbezeichnung 2; 13 Sitze sind im 3/8,
6/8, 6/4 oder 12/8-Takt geschrieben. Besonders interessant sind die vier-
mal vorkommenden Warnungen sans lentenr sowie die Kombinationen mit

anderen Spielanweisungen wie coulé, légérement und liée.

Weitere graciensement-Stiicke anderer franzosischer Komponisten seien

tabellarisch aufgelistet.

109

108 Vgl. dazu DREYFUS, Observations, S. 191-194.
109 Weitere Belege fiir gracieusement oder gracioso zu spielende Stiicke (vor allem in En-
semblewerken) bei SAINT-ARROMAN, L interpretation, S. 176 {f.



308 J6rg-Andreas Botticher
Komponist Sammlung Ort Werk Bezeichnung Taktart
Datum
J.-F. Dandrieu | Piéces de Paris | La Muséte gracieusement | 6/8
Clavecin I 1724
Premiere Fanfare | gracieusement |6/4
sans lenteur
L’Enjouce gracieusement | 3/8
Les Zephirs gracieusement |3
(Menuet)
Le Timpanon gracieusement | 3/4
et lié
L’Agreable gracieusement |2
J.-Ph. Rameau | Pieces de Paris | L’enharmonique | gratieusement/ |2
clavecin 1728 hardiment
J. F. Dandrieu | Pieces de Paris | La Gracieuse - 3
clavecin III 1734 (Chaconne)
L.-Cl. Daquin | Premier livre |Paris | La Guittare gracieusement | 6/8
de clavecin 1735 | La Mélodieuse gracieusement |2
J. B. de Quatre Suites | Paris | La Caverneuse gracieusement |3
Boismortier de Piéces de 1736 La Brunette gracieusement 3
Clavecin
M. Corrette Premier livre | Paris Duo gracioso 3
d’orgue 1737
J. F. Dandrieu | Piéces d’orgue |Paris | Trio a deux gracieusement | 6/4
I 1739 dessus et louré
Flites gracieusement | ¢
J.-Ph. Rameau | Pieces de Paris | La Boucon Air gracieux 3
clavecin en 1741 e -
coticatt La Livri gracieux 2
La Timide gracieux 2
M. Corrette | L’Amusement |Paris | Prend ma Philis | gracieusement |2
du Parnasse, 1748 La Sultane gracieusement | 2
Methode
J. Duphly Piéces de Paris || La Lanza noblementet |2
Clavecin II 1748 vif, moll-Teile:
gracieusement
A. L. Couperin | Pieces de Paris | Rondeau gracieux 3 (3/8)
Clavecin 1751
J. Duphly Piéces de Paris | Lade Guyon gracieux et 3(3/8)
Clavecin III 1758 leger
La de Chamlay, | gracieux 2
Rondeau




«Eine sonderbahre Anmuth» 309

C.-B. Balbastre | Pieces de Paris | La Ségur, gracieusement | 2
Clavecin I 1759 Gavotte

La Berville, gratieusement | 2/4

Gavotte

La Suzanne noblement et 3/4
animé, 2. Teil:
gracieusement

La Melesherbe Ariette 2/4
Gracieuse
2. Teil: Air Gay

La Berryer ou La | gracieusement |2

Lamoignon,

Rondeau

Tabelle 3: Gracieusement, gracienxc / gracioso in Cembalowerken nach F. Couperin bis 1760

Formal und charakterlich handelt es sich bei diesen Stiicken eher um
leichtere Sitze, die - mit einigen Ausnahmen - weder von hoher Virtu-
ositit noch von einer starken Affektiertheit geprigt sind, sondern in
einer natlirlich fliessenden Bewegung gespielt werden wollen. Eine gewis-
se Hiufigkeit von Dreier-Takten fillt zwar auf, aber es erscheinen auch 2
und ¢ als Taktbezeichnungen. Hinsichtlich der Art und Menge der ver-
wendeten Verzierungen ldsst sich nichts Verallgemeinerndes beobachten.
Das Graziose scheint sich also erneut einer Festlegung durch Regeln zu
entziehen und bleibt als nicht konkret fassbare Forderung fiir eine be-
stimmte Vortragsart bzw. Spielhaltung bestehen. Erst im Zusammenhang
mit den vorher erklingenden bzw. nachfolgenden Sitze, die nicht graciense-
ment zu spielen sind, kann sich deutlicher zeigen, worin das Grazidse
jeweils besteht. Auch innerhalb eines Satzes konnen solche Charakter-
anderung auftreten. Dies ist z. B. bei I.’Enbarmonique von Jean-Philippe Ra-
meau, der Fall. Hier sind zwischen die gratieusement-Teile dreimal fiinf-
taktige hardiment zu spielende Abschnitte eingeschoben.



310 Jorg-Andreas Botticher

20
& 2 R % zZ
’ d ~= Bl N o O T O T e o
P § . i P T 8 5 U 0 o v 1 st St B 1
oW o T N .4 T S 8 o 14 O " PR AW WX U r B 7 D ] 7 ) L0 S
. MyLas-ivE A = S i . =_> 3 Ity
. -~ . b
" v = ] =
I Enlmrmomclu Grateasement. - - i ] g 2 OO
1 \ TN -
0 VA 0 W N 65 ) P 1 0 et B AN LY e
D0 o |9 $1° -—ﬁg—:é’ \ =ElE———1 - i
W8S, | S L B TP A L& W Tt w1 | 55 17|
5 t : 1
S
T yn:h;u.rem.l "
an ;} 2
13 T T P o T 0 2 5 09 Y S 0 o ST 2 B e
I - P (FREPY | 0 A P P ) T \=E 1
i r | A 0 AW P T P !
UMY 254 I Pie
en! alterer la mesure o e e "UALLU‘—LJ' |4 ’t LT hardinl
s | | [ o X ke o~ 2 beT0 g =B,
JOI L 5 | T | T e 1 1 11 {1 {50 I = 1 T
AN 1 1) B (B | 1L o JAnal 11 IV4 M1 11 VA Ll 1
b= 4 | = =l I T T 1 0 L 11 I
ey I > L | P I I 1 | 55 1 I 1 1
| v [ T A4
TR = F

Notenbeispiel 4: J.-Ph. Rameau, L 'Enbharmonique, aus: Nouvelles suites de picces de clavecin,

Paris, 1728, S. 26.

In Ia Lanza von Jacques Duphly (II, 1748) wechseln sich noblement et vif zu
spielende Abschnitte mit graciensementSektionen ab. Wihrend jene virtuos
und konzertant gesetzt sind, zeichnen diese sich durch eine schlichte, sich
wiederholende Melodie aus. Zusammen mit der gleichformigen Arpeg-
gio-Begleitung iiber ostinaten Harmoniefolgen wird ein nachdenklich-
triumerisches Stimmungsbild erzeugt. Die nachfolgende Bezeichnung »if
muss wohl so verstanden werden, dass die gracieusement-Abschnitte et-
was ruhiger zu spielen sind.

In Deutschland ist es Georg Philipp Telemann, der im Rahmen seiner
Fantaisies pour le clavessin im vermischten Geschmack (Hamburg, 1732/33)
die Satzbezeichnungen gratieusement (3/4, 6/4 und 6/8-Takt) und gratioso
(3/4-Takt) wohl als erster verwendet.



«Eine sonderbahre Anmuth» 3k

Notenbeispiel 5: G. Ph. Telemann, Fantaisie Gratiensement, aus: Fantaisies pour le clavessin,

Hamburg, 1732/33.

Fantama 6. Grabioso, Dozzina 3.

L, ——— —
=== 2
= : %%
. :
E "_1‘_3";—-_' = . T
[ i = i g —

Notenbeispiel 6: Telemann, Fantasia. Gratioso

Zur selben Zeit (1732) erklirt bzw. tibersetzt Johann Gottfried Walther
oracieusement mit «lieblich, anmuthig».'® Und James Grassineau definiert 1740:
«Gratioso, means after an agreeable, pretty, graceful manner».""" Auch
Michel Corrette (1753) versteht gratioso als «d’une maniere agréable».'"

110 WALTHER, Musikalisches Lexikon, Leipzig, 1732, S. 287.
111 GRASSINEAU, Dictionary, S. 88.
112 CORRETTE, Muaitre, S. 89.



312 Jérg-Andreas Botticher

ot
S
7 'ﬁl” s

A;P.ueru ches [deaur rue S*Anne pres A ' s la, Veuve du 5°-Boivin . -Prix,12™
Tue S Honore'a la Regle dor et ches le STLe Cleec rue di Rowle & la Croix 30r-. en blanc. .

Abbildung 4: J.-F. Dandrieu, Titelblatt seiner Picces de Clavecin II1 (Paris, 1734). Amor
empfingt von den Grazien eine Lyra



«Eine sonderbahre Anmuth» 313

6. 1730-1800: grazioso in Verbindung mit Tempowdrtern

In einzelnen Musikstiicken tritt schon ab den 1720er Jahren grazioso in
Verbindung mit einem Tempowort auf. Corrette dtalienisiert> 1737
bereits einzelne franzosische monvement-Bezeichnungen. Es ergeben sich
folgende Entsprechungen: «Adagio - tres lentement; Affetuoso - tendre-
ment; Allegro - légerement; Largo - lentement et avec gotit; Presto - vite,
avec rapidité; Vivace - avec vivacité mais plus modéré que I’Allegro».'"
Gracioso [sic] erhdlt hier also noch keine Tempoverkniipfung, sondern
wird als «d’une maniére gracieuse et agréable» erklirt. Ab 1730 scheint
die Verbindung der Grazioso-Idee als Spielanweisung mit dem Andante-
Typus immer enger zu werden. Auf der einen Seite finden wir das An-
dante zu Beginn des 18. Jahrhunderts eng mit der Symbolik des mensch-
lichen Weges verkntipft, wie Gerhart Darmstadt aufgezeigt hat.'* Auf
der anderen Seite wird das Graziése nach 1700 als Sammelbegriff fiir
angenehme und natiirliche Bewegungen (der Seele, des Korpers und der
Musik) verstanden. Oft kombiniert mit Dreiertakten, Musetten oder
auch als Siciliano oder Pastorale erhilt die Grazioso-Idee arkadische bzw.
paradiesische Konnotationen. Ein Andante Grazioso kann deshalb nach
1730 als Verbindung von zwei grossen Genres angesehen werden. Die
nachfolgende Liste erhebt keinen Anspruch auf Vollstindigkeit, sondern
will nur die zunehmende Verkniipfung des grazioso-Charakters mit einem
Tempowort bis 1750 dokumentieren.

Komponist Sammiung | Jabr Werk Sarz Taktart
G. B. Somis Sonate da Camera |- Gratioso 3/4
Turin 1723
Jean-Marie Leclair | Premuer livre de (verschiedene Aria Gratioso |3
Sonates 1723 Sonaten) Gavotta ¢
Gratioso 3
Aria Gratioso |2
Gavotta:
Gratioso
Second livre de Sonata 11 Aria gratioso: | 6/8
Sonates ca. 1728 Allegro ma
non troppo
Sonates en Trio Sonata 6 Gavotta C
(op. 4) ca. 1731-33 gratioso un
poco Andante

113 CORRETTE, Livre I, Vorwort.
114 DARMSTADT, Andante, S. 83-98.



314

Jorg-Andreas Botticher

Leonardo Leo Concerto di vio- Concerto I, D- | 1. Satz @
loncello con vio- Dur Andantino
lini, Neapel 1737/8 grazioso
Concerto I, ITI, | Jeweils der 1.
B\ Satz: Andante
2razioso
Carlo Tessarini VI Sonate a Sonata III 2. Satz 6/8
Violino o Flauto Andante
traversiere e Grazioso
Cembalo, 1748
Nicolo Pasquali Six Sonatas for two | Sonata V Letzter Satz: | 3/4

Violins, with a Te-
nor and Thorough
Bass for the
Harpsichord or Vio-

loncello (ca. 1750)

Moderato e
Grazioso

Tabelle 4: Grazioso in Kombination mit Tempobezeichnungen (Ensemblewerke bis 1750)

In der Musik fiir Tasteninstrumente konnte die Verbindung einer Tem-
poangabe mit gruzioso erst nach 1750 nachgewiesen werden. Bei Scarlatti
findet sich keine einzige mit grazioso bezeichnete Sonate. Die nachfolgende
Tabelle stellt eine erste Ubersicht dar, die durch weitere Forschungen er-
ginzt werden muss.

Komponist Sammilung Werk Satzbezeichnung Taktart
€. P.E. Bach 18 Probestiicke in | 14. Probestiick | Allegretto grazioso |C
6 Sonaten 1753
Friedrich Sei Sonate di Sonata Il in G | Allegro-Grazioso-
Wilhelm clavicembalo, Presto
Marpurg Niirnberg 1755
Baldassare 1750er Jahre? Sonata 391 Andante Grazioso | C
Galuppi
Wolfgang (Sonaten fiir Sonate in B, 2. Satz Andante 3/4
Amadeus Clavier und KV 8 grazioso
Mozart Violine), Paris
1764
Antonio Soler''® | 1770er Jahre? Sonata 94 Andantino gracioso | 2/4
e con moto
Sonata 95 Andante gracisoso 2/4
con moto
Sonata 96 Andante gracioso ¢

115 ILLY (ed.), Galuppi-Sonate.
116 RUBIO (ed.), Soler-Sonatas, S. 511f., 66 £f., 86 ff.




«Fine sonderbahre Anmuth» 315

6 Quinteti, 1776 | Quinteto 3. 3. Satz: Andantino
G-Dur £racioso
Wolfgang Mannheim 1777 | Sonate C-Dur | 3. Satz. Rondeau, 2/4
Amadeus KV 309 Allegretto grazioso
Mozart Paris 1778 (?) Sonate B-Dur | 3. Satz: Allegretto ¢
KV 333 grazioso
Wien 1783 Sonate A-dur | 1. Satz: Andante 6/8
KV 331 grazioso
Daniel Gottlob | Klavierschule 1789 | 11. Handstiick | Sonatina (D
Tiirk Allegretto grazioso
Handstiicke fiir | 12. Handstiick | «Die Bindung» 3/8
angehende Kla- Larghetto grazioso
vierspieler 1795

Tabelle 5: Gragioso in Kombination mit Tempobezeichnungen (Werke fiir
Tasteninstrumente)

Erst einige Zeit spiter bestitigen die Theoretiker diesen Zusammenhang,.
Die um 1700 noch relativ weit gefasste Charakterbezeichnung grazioso
wird also nach und nach tempomissig gefasster. Jean-Jacques Rousseau
setzt 1768 graciensement fast gleichbedeutend mit Andante: «Il caractérise un
mouvement marqué sans étre gai, & qui repond a—peu—pres a celui qu'on
désigne en Frangois par le mot Gracieusement».'” In seiner Temposkala
entspricht Largo> Lent, Adagio>Modéré, Andante > Gracienx, Allegro>
Gai und Presto > 1Vite.'"®

Johann Samuel Petri ordnet in seiner Ankitung sur praktischen Musik
(Leipzig, 1782) grazioso («angenehm») unter die «mittelmissig langsamen
[...] Kunstworter vom Zeitmasse».'”

In der Méthode on Recueil de Connaissances Elémentaire pour le Forte-Piano on
Clavecin (Paris, 1786) von Johann Christian Bach und Francesco Pasquale
Ricci wird man bei der Erklirung von gruziose verwiesen auf «amoroso,
mais mois lent». Amoroso bezeichnet ein «mouvement lent & doux, animé
d’une expression tendre et touchante. Tendrement». Graciensement ent-
spricht der Bezeichnung Andantino, welches «un peu moins de gaité»
anzeige als das Andante.’ Eine exakte Tempoangabe existiert fiir ein
Stiick von Balbastre, das gracieusement zu spielen sei. Es handelt sich um
eine Romance in C-Dur, die fiir eine Orgelwalze bestimmt war. Sie hat
eine schlichte, aber reich verzierte Melodie iiber einer in Achteltriolen
durchgehenden Begleitung und ist mit 2 und grageusement bezeichnet.

117 ROUSSEAU, Dictionnaire, S. 32.
118 ROUSSEAU, Dictionnaire, S. 303.
119 PETRI, Anleitung, S. 158.

120 BACH-RICCI, Methode, S. [3].



316 Jérg-Andreas Botticher

Joseph Engramelle beschreibt im Kommentar zu diesem Stiick graciense-
ment als «ni lent ni vite»."*" Aufgrund seiner Angaben kommt man auf
einen Grundschlag von MM 49 pro halbe Note.'*?

Die bei Frangois Couperin und anderen vorkommende Anweisung
sans lentenr kann man als Warnung verstehen, gracieusement-Sitze nicht zu
sehr im langsamen Bereich anzusiedeln.'”

Auch Grazioso-Sitze, insbesondere in der Taktart 2 oder ¢ sind nicht
«per sé> ruhige Sitze, was an mehreren Gavotten Jean-Marie Leclairs und
an der Kombination Alegretto grazioso ersichtlich wird. Eine Gavotta grazioso
wird vielleicht eine Spur langsamer zu spielen sein, als eine unbezeich-
nete, gewohnlich schnelle Gavotte des franzosischen Hochbarocks. In
op. 4 notiert Leclair bei einer Gawotta grazioso den Zusatz un poco andante und
zeigt damit eine neue Richtung an. Das 14. Probestiick Carl Philipp
Emanuel Bachs (1753) trigt die Bezeichnung .Alegretto grazioso. Es gilt als ers-
tes Beispiel dieser Art in Deutschland.

Notenbeispiel 7: C. Ph. E. Bach, 14. Probestiick (1753)

121 Balbastre, Romance, in: DOM BEDOS, .24, Bd. 2, S. 615634, planche 119.

122 MIEHLING, Tempo, S. 129.

123 Z.B. bei CORRETTE, Piéces, Avertissement: «Les Flutes et les Musettes [se touche]
gracieusement sans lenteur».



«Eine sonderbahre Anmuth» 317

7. Anmutigkeit in der deutschen Musikliteratur nach 1750

Aufgrund der ab 1700 zunehmenden Dominanz der italienischen Be-
zeichnungen in der Musizierpraxis ist es nicht verwunderlich, dass man
das Wort anmutig selten iiber einem Musikstiick findet. Weder Quantz
noch Leopold Mozart erwihnen das Thema in ihren Traktaten. Bei Carl
Philipp Emanuel Bach (1753) findet man einen kleinen Hinweis dazu, der
zeigt, dass ihm die Asthetik der Anmut nicht fremd war: Er meint, es sei
besser, «die Manieren, welche ithre Anmuth verliehren, so bald man sie
schlecht vortrigt, wegzulassen».'”*

Anders als im Bereich der Literatur und der Kunst fand unter den
deutschen Musiktheoretikern des Spatbarocks offenbar auch keine grosse-
re Diskussion iiber die Anmut in der Musik statt. So gibt es also zu der
Biiste der Juno, die in der zweiten Hilfte des 18. Jahrhunderts als Parade-
beispiel der Anmut herangezogen wurde, in der Musik keine explizite
Entsprechung.'” Einzig Johann Georg Sulzer schligt vor, im Wettbewerb
um die schonste Anmut [Carl Heinrich] Graun den Preis zu geben, «dessen
liebenswiirdige Seele sich auch selbst da zeiget, wo er zornig seyn will».'*

Daniel Gottlob Tiirk definiert 1789 im Kapitel <Von der Bewegung
und dem Charakter eines Tonstiickes> gragioso, con gragia als «angenehm,
gefillig, reizend, mit Anmuth». Das Genre Pastorale erklirt er als «hirten-
missig, d. 1. anmuthig und mit edler Einfalt».'"” Hieraus erhellt, dass in
manchen grazioso-Stiicken des spiten 18. Jahrhunderts Elemente der Schifer-
idylle (Arkadien), der Naturisthetik (Rousseau) und des antiken
Schénheitsideals (Winkelmann) auftauchen und zu einem nicht leicht in
Worte zu fassenden Ganzen verschmelzen.

Als die vermutlich letzten ausfiihrlichen Artikel in einem Musiklexikon
zu diesem Thema seien die Artikel Anmuth, Grazie und grazioso von Hein-
rich Christoph Koch erwihnt. 1802 findet man unter Grazze einen Ver-
weis auf den Artikel Awmuth. Ber der Anmuth unterscheidet er «Reitz,
Anmuth, Lieblichkeit, Liebreiz, Holdseligkeit, als eine Stufenfolge von

124 BACH, Versuch, 1. Teil, S. 61.

125 Juno Ludovisi, 1. Jhdt. n. Chr. Marmor, Kopf einer fiinf Meter hohen Kolossalstatue
(Rom, Thermenmuseum).

126 SULZER, Allgemeine Theorie 1, S. 150. Wir wiirden heute wohl ohne zu zégern den Preis
W. A. Mozart geben, insbesondere fiir den ersten Satz von KV 331.

127 TURK, Klavierschule, S. 115.



318 Jorg-Andreas Botticher

Ausdriicken verwandter Empfindungen [...], deren die eine sich tiber die
andere erhebt».'” 1807 gibt es unter Gragie einen eigenen Eintrag:'*

Wenn uns die Schonheit in dem Lebendigen entgegen kommit, so offenbart sie sich in
seiner Gestalt und seinen Bewegungen; die erstere hat Schiller die architektonische
Schonheit genannt; die letztere bezeichnet man mit dem Wort Grazie. Die Grazie ist
also die Schonheit in den Bewegungen. Thr Wesen bestehet in der Vereinigung der
Lebhaftigkeit mit der Sanftheit. - Die Schonheit allein ist bedeutungslos ohne Grazie.

Auch zum Stichwort gruzioso gibt es zwei verschiedene Eintriage: 1802
«gefillig, mit Anmuth» - 1807 «sich sanft bewegend. S. Grazie»."®

8. Komplementaritit von Anmut und Wiirde

Bereits in der Antike finden sich dsthetische Begriffspaare, die komple-
mentdr aufeinander bezogen sind, sich aber nicht gegenseitig ausschlies-
sen. Beides sind selbststindige Einzelattribute, die in der Aussage iiber die
Qualitit eines Gegenstandes, einer Haltung oder einer Bewegung gemein-
sam auftreten konnen und dann eine Steigerung bewirken, so z.B.
venustas und gravitas bei Cicero oder Quintilian, wobei Cicero (und auch
noch Schiller) die venustas der Frau und die gravitas dem Mann zuweist."™
Auch Castiglione (1529) spricht von der elganzia e gravita (1, 34), oder der
grazia e dignita (I, 36). In musikalischen Quellen finden sich solche Kom-
binationen beispielsweise bei Diruta leggiadria ¢ gravita. Auch in Frankreich
begegnen Stiicke, die gleichzeitig gravement und graciensement sein koénnen,
bzw. sollen."* 1762 kombiniert Henry Home selbstverstindlich dignity und
grace. Anmut entstehe erst, wenn korperliche Bewegungen geistige ab-
zeichnen. Niemand erscheine in einer Maske anmutig. Daraus entsteht
die Forderung nach Natiirlichkeit. Anmut wird zu einem «Beweis von
Authentizitit».”” Schillers Anmut und Wiirde (1793) ist ohne diese Vor-
arbeiten nicht denkbar. «Sind Anmut und Wiirde [...] in derselben Person
vereinigt, so ist der Ausdruck der Menschheit in ihr vollendet»."** Er

128 KOCH, [ .exikon, Sp. 148 {. gemidss DWB Bd. 10, Sp. 1739 {. ist holdselig eine Verstir-
kung von hold und bezieht sich «friiher als das einfache hold, auf die anmut der
erscheinung». Die Grazien werden gar als «Holdseligkeiten» und «Anmutsgéttinen»
bezeichnet.

129 KOCH, Handwirterbuch, S. 175.

130 KOCH, Lexikon, Sp. 683; 1807, S. 175.

131 HWR I, Sp. 623.

132 So z.B. in F. Couperin, Les Goiits-réiinis on Nouveanx: Concerts (Paris, 1724): 7. Concert,
1. Satz Gravement, et gracieusement; 9. Concert, 1. Satz e Charme. Graciensement, et gravemient.,

133 KNAB, Anmut, S. 240f.

134 SCHILLER, Anmut, S. 481.



«Eine sonderbahre Anmuth» 319

unterscheidet allerdings die wahre Wiirde von der falschen, der ver-
schlossenen und mysteriésen Gravitit.'” Zweifellos auf Schillers Schrift
Bezug nehmend und keineswegs nur ironisch zu verstehen ist das 38. Hand-
stick des 2. Bandes der Handstiicke fiir angebende Klavierspieler von Daniel
Gottlob Tiirk (1795): «Wiirde, mit Anmut untermischet».

No. 38. Polonoife, Whirde, thit anmutb urrtenmfd)t

-y !
u) 1 Ly ‘:or:-’\ 2.

e N — ~*+~1~\—::}\———.}’~F?——F-»—%——n—r—'—r*:i— - ﬁ:-'}:':#ﬁiiffr?-— =
*ti—*i—‘ 4 g ’.' e -: __,“ﬂ, wf— #}
33 :

L Fine. r ’
31T A s .rJ-_—‘FL —— = "“——‘l—'lr _ﬂ:’_’——' ==
e ===

. e
*) ﬂxi;! .sn.hm.’:l‘;g: 197, Anm, Y K224, 8) Apg, 1z 3). W) KU asg, Xw 139 6. 10, 1%k, @1, 351 6. ‘,_ T, TR O age umd 397 5).

’) P — 5 ‘dkl; _’\

; :
3 2 Ry At 22 ge > 7
R I—f8: Spias > T 2
rﬁa&%&ﬁiﬁ'&“&’g&g g e
i~ N = 10 = N =
~

rmn s S ~

Ui

: . FSes ;
9::;‘:}::_’::::‘":—!::; 1 o il o ey e =r = = =
T ‘Fcr—t#:;fg‘

Da Capo. :

Trell

1
&

B =

Notenbeispiel 8: D. G. Tiirk, 38. Handstiick «Wiirde, mit Anmut untermischet» (1795)

9. Exkurs: Die Grazien als Kompositionsthema

Sowohl Francois Couperin, als auch Jacques Duphly und Pierre-Claude
Foucquet haben sich mehrere Male die Grazien als Kompositionsthema
fiir Cembalostiicke gewihlt.”®

a) Frangois Couperin
Les Graces-Naturéles (II/11) kann als eine Darstellung der natiirlichen
Grazie eines Menschen oder als veritables Grazienportrit verstanden

135 SCHILLER, Anmut, S. 488.

136 In Kammermusik und Opern sind noch andere Beispiele zu finden: F. Couperin,
Concerts Royanx: (Paris, 1722); Prewmier concert, Les graces (Courante frangaise); Les godt-réiinis:
9 concert Le Je-ne-scay-guoy (gaiement); J. Ph. Rameau in Les Fétes D’Hébé (Paris, 1739): ein
Rondeau gracieux kiindigt die Grazien an; C. Ph. E. Bach, Lied A» die Grazien und
Musen, Wq 200 Nr. 5, 1778/82 und Die Gragien (Leipzig, 1789) vgl. dazu GRUTZNER,
Grazien. Les Grices war im 19. Jahrhundert auch bekannt als eine Tanzform, siehe dazu
MGG2, Sachteil Bd. 7, Sp. 1931.



Jorg-Andreas Botticher

320

werden. Durch die musetteartig um C-Dur kreisende, einfache Melodik
und Harmonik entsteht ein sehr angenehmes Stimmungsbild. Der Naivi-
tit und Simplizitdt wird durch die Spielanweisung affectuensement vorge-
beugt wie auch durch den deutlich ernsthafteren zweiten Teil in c-Moll.

Jmpura:c.
Lz_,,jrm:c‘d— = e 1"7 p ., N L
. N [ 1 I 1 {
1W{,Z,d 5 -
£ (%LMWMMCJ'WM ~ U ;
v CZ, ZL Rﬁprug
Jute P | o—o o=
1=, S i ™ 5 g g ]
Bonterna . 265> - ; - T
T
T T *
\ | ! | I ! '-‘- iy
‘: an ;f-ﬂ-"\.“:'w\ -l» an
1 ~
JJ IQ = Y‘? h j Y
N L= 3.8 ‘]L_JE_‘ : .
| A" I W, 1P N |
= .P(.u:cr"pruc % o T
—_
[ ¢ o & m—u—J—éLJ BT
faanl ] [ R + el
g e s 1 — 1t S 1 e i
R b T = A3 s TR

Notenbeispiel 9: F. Couperin, Les Graces-Naturéles 11/11 (Paris, 1716-17)

Die mayestuensement Zu Spielende Allemande Les Graces incomparables, on la
Conti (II1/16) zeichnet dagegen ein vollig anderes Bild der Grazien: Hier
sind die unvergleichbaren Manieren der schon erwihnten Prinzessin
von Conti portritiert; sie zeigen sich aber nicht im Ubermass sondern
wohldosiert und in einer gewissen Grosse - anmutig und wiirdig zu-

gleich.
Bt Ty o e o 2 . s
Les Cfraces ppd e e S
}woryuarczé/ .C = J‘FI Z‘ H = I
‘/ o e Myéam},pm ) 3 ,._\.
C‘ ; \ ,____‘J J J_J_,..b_ ) o) >
: o
La Corntr fcPe—h= —— it — =
—— ’ ¢ * P ¢ I
4"‘ e T Aok T 1 g T bt
§—% - 9 ‘.. . 0 AAA L ;. =
=t 1 J et PA— g
L 1 - < ] =t | q Ll\ f 1 i
— L e
‘:g ﬁ /-\.4—-.\- o~ L ‘l _\_T e i
v"'”i f i . T % I I 1 % 2
e & M g T, . ST RN W

Notenbeispiel 10: F. Couperin, Les Graces incomparables, on la Conti 111/ 16 (Paris, 1722)



«Eine sonderbahre Anmuth» 321

Das Stiick Les Charmes (I1/9) ist wohl kein Portrit der Grazien, im iiber-
tragenen Sinne aber ein Portrit ihrer bezaubernden Wirkungen. Coupe-
rin benutzt dafiir hauptsichlich eine raffinierte Legato- und Uberle-
gatotechnik, vergleichbar der «sonderbahren Anmuth» Vetters."’

b) Pierre-Claude Foucquet (1694-1772) stellt die Grazien in seinen
Piéces de Clavecin I (1749) in Form einer zweiteiligen Musette in C-Dur und
c-Moll dar.

(B
Aucette

Notenbeispiel 11: P.-C. Foucquet, Les Graces (Paris, 1749)

Im Vorwort zu seinem Second livre de Piéces de Clavecin (Paris, 1750-51) er-
klirt er, dass man in allen Stiicken mit einer graziosen oder zirtlichen
Spielart den Bass jeweils vor der Note der Oberstimme spielen solle,
ohne allerdings den Takt zu verindern. Wenn mehrere Noten im Bass
vorkommen, solle man immer vom tiefsten Basston aus arpeggieren. «Ce
qui rend le toucher moélleux, gracieux et indispensable pour les Piéces de
sentiments». Dem schliesst er eine sehr interessante allgemeine Betrach-
tung {iber die seinerzeitige Cembalospielart an. Man bewundere heutzu-
tage eher die Geschwindigkeit der Hand und scheine weniger beriihrt von
einer grazidsen, zirtlichen und liebevollen Ausfithrung. Dabei mache je-
doch diese Spielart den Charakter einer schénen Hand aus. Man miisse
einen grossen Unterschied machen zwischen den guten und den schénen
Hinden. «Les unes pleines de feu et de légereté, ne sont pas ordinaire-
ment susceptibles de cette eéxecution de sentiments, que les belles mains
joignent a la rapidité, dont elles sont egalement capables».”® Die schon
von Frangois Couperin (I.’Art de toucher le clavecin, Paris, 1716) geforderte
Technik der suspension einzelner Noten scheint hier bei Foucquet ausge-

137 Vgl. dazu das 1718 vollendete Bild Jean-Antoine Watteaus, Ies Charmes de la Ve,
Wallace Collection, London. Ausserdem ZEHNDER, Deficatesse, S. 118 1.
138 FOUCQUET, Pieces de Clavecin II, Preface.



322 Jorg-Andreas Botticher

weitet auf ganze Stiicke und wird zu einem Charakteristikum des Gra-
zidsen im franzosischen Cembalospiel.™”

¢) Auch Jacques Duphly bedient sich fiir seine Les Graces (Piéces de clave-
cin, IL: Paris, 1758) derselben Spieltechnik. Die Punkte iiber einzelnen
Bassnoten zeigen an, dass diese frither als die entsprechenden Noten der
oberen Stimmen gespielt werden miissen.

o rtade gui JonbJur lesn otles de Basve
{.‘;: ."u,';:'.g ‘/‘Z!ﬁ‘"t les I anser avant C .:i{g.,- oo denstir,

16

S

=]

Notenbeispiel 12: J. Duphly, Les Graces (Paris, 1758)

139 Jean-Baptiste Forqueray empfiehlt 1747 die Technik des zwischen linker und rechter
Hand verschobenen Anschlages fiir zwei Stiicke, I« Léon und La Silva.



«Eine sonderbahre Anmuth» 323

Duphly greift tief in die cembalistische Trickkiste, um die Grazien leben-
dig werden zu lassen: Neben einer leichten Zeitverschiebung einzelner
Stellen (Rubato), schmiicken eine Fiille von verschiedenen Verzierungen
(Schleifer, Triller, cadence coupé, suspension, kurze und sehr lange ports-de-voix
mit und ohne pined) wie auch vielfiltige Artikulationsangaben dieses
Stiick (Keil, legato-Passagen iiber zwei Takte, Uberlegato-Stellen). All das
solle aber tendrement gespielt werden: Cembalokunst auf héchstem Niveau,
der man die Kunst aber nicht anhoren darf!

Eine Visualisierung der Verbindung von Grazien und einem Cembalo stellt
die folgende Skizze eines Cembalodeckels dar, die von Sir James Thornhill
(1675-1753) Anfang des 18. Jahrhunderts angefertigt wurde. Merkur fiihrt
die drei Grazien, die laut Kommentar auf dem Blatt die drei Schwestern
Malerei, Poesie und Musik symbolisieren, zum Géttertempel des Apollo.™*
Die Skizze trigt die Bemerkung: «Mr. Handel has or had the Harpsichord
this design was made for». Es gibt bis heute allerdings keine Bestitigung
dafiir, dass dieses Bild je auf einem Cembalo Hindels Platz gefunden
hitte.'"!

Abbildung 5: Skizze eines Cembalodeckels mit einem Bild der Grazien von James
Thornhill (1676-1734) (Cambridge, Fitzwilliam Museum)

140 Siehe dazu MERTENS, Grazien, S. 293 ff.
141 Siehe dazu RUSSELL, Harpsichord, Plate 62.



324

III. Zusammenfassung

Jorg-Andreas Botticher

Das mythologische Bild der drei Grazien fungiert von 1500-1800 als ein
Sammelbecken fiir Schonheits- und Geschmacksvorstellungen. Der da-
von abgeleitete Begriff der Grazie und der Anmut reicht beziiglich seines
musikisthetischen Bedeutungsspektrums von der Grazie als natiirliche
Schonheit (der Haltung, der Bewegung, der Musik) iiber die durch
Kunstgriffe erlernbare Grazie (les grices, Verzierungen, Spieltechniken) bis
hin zur Grazie als spezielle Charakterbezeichnung eines einzelnen Satzes
(andante grazioso). Die folgende Tabelle gibt einen Uberblick.

Zeit Asthetik Musik
1500-1650 | Grazie als Lebens- | Castiglione | Ideal der
haltung kiinstlerischen Sancta Maria
Prisentation
Sprezzatura/ Sprezzatura als freie Caccini
dissimulatio ! Zeitgestaltung
Verstellungskunst
Ideal der Verschiedene | Ideal der Diruta,
Korperbewegung | Tanzschulen | Kérperhaltung, der Mersenne
Handhaltung Denis u. a.
und des Anschlags
(grazie, legoiadria, gravita)
Anmiitigkeit des Praetorius
Spiels, der Form, der | 1619
Wirkung, der Vielfalt
Ab 1640 | je-ne-sais-guoi
als unbestimmtes
Gefiihl der Grazie
Um 1690 | Grice interienr et Fénélon 1687 | Les grices, les agréments: | D’ Anglebert
excterienr Verzierungen als 1689
Hilfsmittel, Grazie im
Ausdruck zu errei-
chen
Um 1700 | Anmut als Anmutige Krieger 1699
Bewegung der Clavieriibung
Seele Sonderbahre Anmuth: | Vetter 1709
Style luthé, «douce
schleiffen»
Ab 1700 graciensement und grazioso
als Charakteranwei-
sung
Ab 1716 Grazien als Topos fiir | F. Couperin
Cembalostiicke ud.




«Eine sonderbahre Anmuth» 325

Ab ca. 1720 Grazioso als Tempoidee
(und Charakteranwei-
sung)

Ab 1750 | Neubestimmung Grazioso oft als

der Anmut: 3/4-Takt;
Natiirlichkeit, Andante grazioso:
Authentizitit schlicht, natiirlich,
angenehm, naiv

In Frankreich: Foucquet,
Suspension und Rubato | Duphly
als Spieltechniken bei
grazitsen Stiicken

1793/1795 | Anmut und Schiller «Wiirde mit Anmut Tiirk
Wiirde: untermischet»
Verbindung von
Asthetik und
Ethik

Tabelle 6: Grazie und Anmut in dsthetischen und musikalischen Quellen 1500-1800

Die terminologische Einheitlichkeit der Begriffe Grazie und Anmut
sollte nicht dartiber hinwegtauschen, dass die von Sancta Maria (1565) fiir
das Tastenspiel geforderte grada in einem umfassenderen Sinne gemeint ist
als ein gracienx zu spielendes Cembalostiick Frangois Couperins oder ein
grazioso-Satz der Friihklassik. Dennoch gibt es Ubereinstimmungen.
Vorsichtig kann dies so formuliert werden:

Anmut wird von fast allen Autoren im hochsten Sinne als die
Schénheit der dusseren in Ubereinstimmung mit der inneren (seelischen)
Bewegung verstanden. So gesehen ist sie eine Gabe Gottes (gratia dei) bzw.
der Natur. Als solche ist sie den Menschen in unterschiedlichem Mass ge-
geben. In der Musik des 16.-18. Jahrhunderts wird sie als dsthetisches Ziel
sowohl fiir die Komposition wie auch fiir die Spielhaltung und Austiih-
rung der notwendigen Bewegungen betrachtet. Die Anmut kann durch
Erziehung und Selbsterziehung verstirkt ins Bewusstsein gerufen, ent-
wickelt und dann auch zielgerichtet angewendet werden (sprezzatura, Ver-
stellungskunst). Wird sie allzu bewusst eingesetzt und fiir den anderen in
der menschlichen Begegnung oder in der Kunst und Musik als Absicht
spiirbar, biisst sie ihre bezaubernde Wirkung ein, konkreter gesagt: Je
mehr das Musizieren als bewusster Vorgang gesehen und gelehrt wird,
desto mehr verschwindet die natiirliche Anmut. Dies erscheint fiir eine
bewusstseinsgeschichtliche Betrachtungsweise nahezu selbstverstindlich
und wird durch die um 1700 im Zuge der Aufklirung einsetzende Fiille
an Betrachtungen iiber dieses Thema bestitigt.



326 Jorg-Andreas Botticher

Im Versuch, die Anmut zuriick zu erlangen, werden verschiedene Mit-
tel eingesetzt. Diese reichen von einfachen Rezepten zur Kérper- und
Spielhaltung tiber verschiedenartige Hinweise zur Tongestaltung, Verzie-
rungen (grices), rthythmische Verinderungen und Freiheiten (Rubato) bis
hin zu Satztberschriften (graciens, gratioso), die als Charakter- und/oder
Tempoanweisungen gelesen werden kénnen. Das Anmutige, Reizvolle
oder Charmante eines Musikstiickes entzieht sich jedoch aller Regel-
haftigkeit und bleibt letztlich - wie die gottliche Gnade - unverfiigbar.

Um 1700 verliert die Grazie ihren Charakter eines Lebenskonzeptes
und wird in der Bezeichnung gracieusement / grazioso mehr und mehr zu einer
modischen Bezeichnung fiir das gewisse Etwas (Charme, Reiz, je-ne-sais-quoi)
bestimmter Sitze (hdufig im 3/8- oder 6/8-Takt). Ausgehend von Italien
tritt nach 1730 grazioso vermehrt zusammen mit Tempow®drtern auf, ins-
besondere in der Kombination mit Andante. Damit wird - der Reflexion
durch die Kunsttheorie vorausgehend - eine angenehme, gefillige Bewe-
gung angedeutet, die sich mitunter von ilteren, als barock im negativen
Sinne empfundenen musikalischen Ausdrucksformen bewusst abzusetzen
scheint. Wieweit dabei auch ein mythologisches, religioses, rhetonsches,
asthetisches oder ethisches Bedeutungsfeld mitschwingt, muss im
Einzelfall fir jedes Stiick gepriift werden und hingt nicht zuletzt davon
ab, welchen Rest von Anmut wir als Horer oder Interpreten uns trotz
oder dank unseres Bewusstseins noch erhalten haben. So ist es eine cux
und eine Gnade zugleich, was Goethe uns durch die zahmen Xenien
ey

All unser redlichstes Bemiihn

Gliickt nur im unbewussten Momente.
Wie mochte denn die Rose bliihn,

Wenn sie der Sonne Herrlichkeit erkennte!

142 GOETHE, Gedichte, 24. Zahme Xenien (1827), S. 325.



	"Eine sonderbahre Anmuth". Grazie und Anmut in der Musik für Tasteninstrumente

