
Zeitschrift: Publikationen der Schweizerischen Musikforschenden Gesellschaft.
Serie 2 = Publications de la Société Suisse de Musicologie. Série 2

Herausgeber: Schweizerische Musikforschende Gesellschaft

Band: 41 (2000)

Artikel: Nachtigall - Trommelschlag - Heilige Inbrunst mit Waldhorntönen im
Mondschein : Heinrich Heines triadisches Geschichtsverständnis im
Spiegel seiner Musikauffassung

Autor: Landau, Annette

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858802

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858802
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nachtigall - Trommelschlag - Heilige Inbrunst
mit Waldhorntönen im Mondschein
Heinrich Heines triadisches Geschichtsverständnis
im Spiegel seiner Musikauffassung

Annette Landau

Wollte man gegen die ganze Richtung des

Zeitgeistes, der ein Dies irae als Burleske duldet,
ankämpfen, so milsste man wiederholen, was
seit langen Jahren gegen Byron, Heine, Victor
Hugo, Grabbe und ähnliche geschrieben und

geredet worden. Die Poesie hat sich, auf einige

Augenblicke in der Ewigkeit, die Maske der
Ironie vorgebunden, um ihr Schmerzensgesicht
nicht sehen zu lassen; vielleicht dass die freundliche

Hand eines Genius sie einmal abbinden
wird.
Robert Schumann1

Heinrich Heine war kein Musiker, auch nicht Amateur. Die Violinstunden,
die ihn seine musikliebende Mutter nehmen liess, wusste der junge Heine
bald so zu gestalten, dass der Geigenlehrer - eitel genug, den Schmeicheleien

seines neuen Schülers auf den Leim zu gehen - dem auf dem Sofa

liegenden Heine seine eigene Kunst vorführte.2 Es gibt zwar Zeugnisse von
Zeitgenossen, aus denen hervorgeht, dass Heine intuitiv viel von Musik
verstand, doch wissen wir im Grunde nicht einmal, ob er wirklich Musikliebhaber

im Sinne der Zeit war. Unwiderlegbar beschäftigte er sich jedoch
sowohl in seinem kritischen als auch in seinem poetischen Schaffen immer
wieder mit dieser Kunst. Anhand der Musik, respektive anhand von
musikalischen Erscheinungen, entwarf Heine ganze philosophische Konzepte und

1 Robert Schumann, «Symphonie von H. Berlioz.» In: Gesammelte Schriften über Musik und

Musiker. Reprint der Ausgabe Leipzig 1854. Wiesbaden: Breitkopf & Härtel. 1985. S. 145.
2 Vgl. Brigitte Elisabeth Matzer, Heinrich Heine - Verbindungen zwischen Dichtung und Musik.

Diss. phil. Graz 1988. S. 435.



82 Annette Landau

schematische Geschichtseinteilungen. Auf den Umstand, dass er sich in
seinen musikbezogenen Überlegungen weniger auf real existierende
Kompositionen stützte, als ganz allgemein von einzelnen Komponisten berichtete

- diese gewissermassen als Schachfiguren für seine jeweiligen sozialen oder
politischen Ausführungen nutzte -, wurde und wird in der Sekundärliteratur

zu Recht immer wieder hingewiesen.3
Diese Art der Verwendung von (meist noch lebenden) Personen als Schemen

bedingt jedoch eine wesentliche Reduktion. So erscheinen alle Musiker,

mit denen sich Heine meist über viele Jahre hinweg beschäftigt - etwa
Rossini, Chopin, Liszt, Meyerbeer, Berlioz -, in seinen Darstellungen als

musikalisch konstante, facettenarme Wesen. Ihre Entwicklung wird vom
Beobachter Heine offensichtlich nicht bemerkt. Heine ignorierte geradezu
konsequent alle musikalischen Äusserungen der real existierenden Komponisten,

die nicht in ein (nicht explizites) Schema passten.4 Es ist
unwahrscheinlich, dass Heine diese Simplifizierungen unbewusst unterliefen. Doch
welchen Zweck und welche Absicht verfolgte er mit diesen Einschränkungen

und Schubladisierungen? Zwei kurze Beispiele sollen sein Verfahren

exemplarisch illustrieren.
Hector Berlioz wurde von Heine ausschliesslich als der Komponist der

grossen Satansmusik rezipiert. Umsonst beklagte sich Berlioz in Briefen bei
dem befreundeten Heine über diese eindimensionale Darstellung, die sich
über Jahre hinzog: «Mais aussi pourquoi vous être laissé aller, comme un
critique vulgaire, à exprimer une opinion absolue sur un artiste dont l'œuvre
entière est si loin de vous être connue? [Heine lag seit Jahren in seiner
Matratzengruft] Vous pensez toujours au Sabbat, à la Marche au supplice de

ma Symphonie Fantastique, au Dies irae et au Lacrymosa de mon Requiem.
Je crois pourtant avoir fait et pouvoir faire des choses d'un tout autre
caractère.»5 Es gibt jedoch auch in der Folge keinen Hinweis, dass Heine sein
scheinbar inhärentes Berlioz-Bild zu korrigieren bereit war.

3 Zum Beispiel bei Momath Thiam, Heinrich Heines Malerei-, Literatur- und Musikkritiken.
Frankfurt a/M etc.: Peter Lang. 1988.

4 Auf dieses schemenhafte Denken hat schon Michael Mann aufmerksam gemacht: «Hei¬

ne ist als Denker weniger Systematiker denn Schematiker». Michael Mann, Heinrich Heines

Musikkritiken. Hamburg: Hoffmann und Campe. 1971. S. 73.
5 Mémoires, t. 2, S. 363f. Berlioz war über diese für ihn unverständliche Eindimensionali-

tät der Darstellung dermassen enttäuscht, dass er vermutlich sogar einen Brief fälschte,
in dem Heine sich für seine einseitige Darstellung nach der Uraufführung von L'Enfance
du Christ herzlich entschuldigt. In diesem Werk hätte Berlioz «une gerbe des fleurs
mélodiques les plus suaves» gepflückt (Post-scriptum datiert vom 25. Mai 1858, t. 2, S.

362). Der spezielle Hinweis auf die Melodien muss Berlioz besonders wichtig gewesen
sein, da ihm ihr Fehlen nicht nur von Heine zum Vorwurf gemacht wurden. Siehe auch
Leon Guichard, «Berlioz et Heine.» In: Das goldene Tor. 1950. S. 17.



Nachtigall - Trommelschlag - Heilige Inbrunst im Mondschein 83

Als zweites Beispiel kann Rossini herbeigezogen werden. Der reale Rossini
hatte 1829 sein Bemühen bewiesen, den Anschluss an die Realität der Zeit
nicht zu verlieren. Er komponierte seine grosse revolutionäre Oper Guillaume
Tell. Michael Mann weist darauf hin, dass Heine die sensationell erfolgreiche

Neuinszenierung dieser Oper 1836 wohl gesehen haben könnte. Doch
mit keinem Wort wird diese Oper erwähnt.6 Welchen Zweck verfolgte Heine

durch solche Ausblendungen, was trieb ihn zu diesem demonstrativen
Ignorieren der Diversität musikalischer Erscheinungen seiner Zeit? Warum
durfte Rossini, der Lieblingskomponist Heines, keine musikalische
Weiterentwicklung aufweisen, und warum durfte die letzte Reaktion dieses

Komponisten auf die politischen Zeitläufte nicht bemerkt und kommentiert
werden? Warum musste Rossini unbedingt die Personifizierung der idyllischen
und melodieseligen, individuellen Befindlichkeiten nachsinnender Musik
bleiben und sich jeder politischen Aussage verschliessen?

Ein genaueres Betrachten solcher Reduktion von Komponisten (und
ihren Werken) verweist einerseits auf Heines sozial-politisches Missions-
bewusstsein,7 andererseits auf dessen Geschichtsverständnis, dem in der
Folge nachgegangen werden soll.

Heines Geschichtsentwürfe

Heine hat kein theoretisch ausgefeiltes Geschichtsmodell hinterlassen. Doch

beschäftigte er sich ansatzweise immer wieder implizit mit Geschichtlichkeit.

Angeregt durch Hegels ästhetische Vorlesungen, die Heine in seiner Jugend
regelmässig besucht hatte, und durch den direkten Kontakt mit diesem
Philosophen8, entwickelte er seine die ganze Kunstkritik bestimmende Dialektik

des Sensualismus und Spiritualismus. Das Gegensatzpaar sensualistisch-

spiritualistisch ist für Heine mit den Begriffen Materie und Geist deckungsgleich.

Vor diesem Hintergrund entwirft er ein Geschichtsmodell, das eng

6 Mann, Musikkritiken. S. 63.
7 Gerhard Müller geht im Vorwort zu seiner Edition von Heineschen Musiktexten der po¬

litischen Motivation Heines nach. Gerhard Müller, Heine und die Musik. Publizistische
Arbeiten und Poetische Reflexionen. Leipzig: Reclam. 1987.

8 Seine Erinnerungen an Hegel hielt Heine in seinen «Geständnissen» fest. Heinrich Hei¬

ne, Sämtliche Schriften. 6 Bände. Hg. von Klaus Briegleb. München: Deutscher Taschenbuch

Verlag. 1997. Bd. 6/1, S. 471ff. Wenn nicht anders vermerkt, wird im weiteren aus

dieser Ausgabe mit Angabe der Bandnummer und Seitenzahl zitiert.



84 Annette Landau

an dasjenige von Hegel anschliesst.9 Im Ersten Bericht der Saison 1844 werden

vier (historische) Perioden voneinander unterschieden, in deren Abfolge

sich das Verhältnis zwischen Geist und Materie allmählich verändert. Diese

Kunstperioden entsprechen der Zeit der Ägypter, derjenigen der Griechen,
dem Übergang in die Neuzeit sowie der Romantik, respektive der Heineschen
Jetztzeit.

Mit der allmählichen Vergeistigung des Menschengeschlechts halten auch die
Künste ebenmässig Schritt. In der frühesten Periode musste notwendigerweise
die Architektur alleinig hervortreten, die unbewusst rohe Grösse massenhaft

verherrlichend, wie wir's z. B. sehen bei den Ägyptern. Späterhin erblicken wir
bei den Griechen die Blütezeit der Bildhauerkunst, und diese bekundet schon
eine äussere Bewältigung der Materie: der Geist meisselte eine ahnende Sinnigkeit

in den Stein. Aber der Geist fand dennoch den Stein viel zu hart für seine

steigenden Offenbarungsbedürfnisse, und erwählte die Farbe, den bunten Schatten,

um eine verklärte und dämmernde Welt des Liebens und Leidens darzustellen.

Da entstand die grosse Periode der Malerei, die am Ende des Mittelalters
sich glänzend entfaltete. Mit der Ausbildung des Bewusstseinlebens schwindet
bei den Menschen alle plastische Begabnis, am Ende erlischt sogar der Farbensinn,

der doch immer an bestimmte Zeichnung gebunden ist, und die gesteigerte

Spiritualität, das abstrakte Gedankentum, greift nach Klängen und Tönen, um
eine lallende Überschwenglichkeit auszudrücken, die vielleicht nichts anderes

ist als die Auflösung der ganzen materiellen Welt: die Musik ist vielleicht das

letzte Wort der Kunst, wie der Tod das letzte Wort des Lebens.10

Die erste Kunstperiode wird somit explizit durch den Sensualismus geprägt;
je weiter sich der Geschichtsprozess der Gegenwart nähert, desto mehr
überwiegt die Vergeistigung. Diesem Prozess scheint nichts Negatives innezuwoh-

nen, geht doch das Vorrücken in die Gegenwart mit einer Verfeinerung der
Mittel einher. Doch das Ende dieses Prozesses, die totale Spiritualisierung,
stellt den abrupten Tod der Kunst dar. Beethoven hat für Heine als erster die

Entmaterialisierung zu weit getrieben.

Beethoven treibt die spiritualistische Kunst bis zu jener tönenden Agonie der
Erscheinungswelt, bis zu jener Vernichtung der Natur, die mich mit einem Grauen

erfüllt, das ich nicht verhehlen mag [...]. Für mich ist es ein sehr bedeutungsvoller

Umstand, dass Beethoven am Ende seiner Tage taub ward und sogar die

9 Der direkte Vergleich dieses Entwurfs mit Hegels Ästhetik kann nachgelesen werden in
Mann, Musikkritik. S. 148ff.

10 Heine, Lutetia. Berichte über Politik, Kunst und Volksleben. Erster Teil, 33, 20. April 1841.
Bd. 5, S. 356f.



Nachtigall - Trommelschlag - Heilige Inbrunst im Mondschein 85

unsichtbare Tonwelt keine klingende Realität mehr für ihn hatte. Seine Töne
waren nur noch Erinnerungen eines Tones, Gespenster verschollener Klänge, nur
seine letzten Produktionen tragen an der Stirne ein unheimliches Totenmal.11

Beethoven hat somit in seinen späten Werken die Materie (sinnbildlich
dargestellt durch die Natur) vollkommen ignoriert und kreiert durch diesen
Verlust nur noch Schattenbilder wirklicher Kunst - Gespenster, die in ihrer
dialektischen Nichtexistenz bei Heine immer als Allegorien von losgelöster
Spiritualität erscheinen.12 Heine impliziert sogar einen Zusammenhang
zwischen Beethovens Taubheit und einer gezielten Rache des Materials für
seine Negation des sensualistischen Elements. Der Verlust der Natur, das

verlorene sensualistische Element hat unvermeidlich das Ende jeglicher Kunst
(und Schönheit) zur Folge. Und dieses Ende scheint Heine in seiner Zeit
bedrohlich schnell näher zu rücken.

Heine tritt nun in seinen Kunstkritiken an, diesen Prozess zu stoppen und
den Tod der Kunst zu verhindern. Um die beiden Pole «Geist» und «Materie»

wieder zu verbinden, bietet sich offensichtlich die Musik im besonderen

an. Er sinniert im Neunten Brief, Über die französische Bühne über das

Wesen der Musik nach:

Aber was ist die Musik? Diese Frage hat mich gestern abend vor dem Einschlafen

Stunden lang beschäftigt. Es hat mit der Musik eine wunderliche Bewandtnis;

ich möchte sagen, sie ist ein Wunder. Sie steht zwischen Gedanken und

Erscheinung; als dämmernde Vermittlerin steht sie zwischen Geist und Materie;
sie ist beiden verwandt und doch von beiden verschieden; sie ist Geist, aber Geist,

welcher eines Zeitmasses bedarf; sie ist Materie, aber Materie, die des Raumes

entbehren kann.13

Gerade diese einigende Eigenschaft interessierte Heine an der Musik. Hier

liegt (neben ihrer Eigenschaft, in Feuilletons politisch unverdächtig zu
erscheinen) einer der Gründe, warum sich Heine immer wieder intensiv mit
Musik auseinandersetzte, obwohl ihm diese Kunst ästhetisch gewiss nicht
näher stand als die Literatur oder die Malerei.

Gleichzeitig zu diesem Entwurf einer bipolar zentrierten Kunst- und

Menschheitsgeschichte, der einer geradezu linearen Kontinuität unterworfen

ist, kristallisiert sich jedoch ein Heines Denken ebenso prägendes, ganz
auf einer Dreiteilung beruhendes Geschichtsbild heraus. In diesem lassen sich

11 Heine, Lutetia. Erster Teil, 33. Bd. 5, S. 358.
12 Siehe auch Mann, Musikkritiken. S. 73.
13 Heine, Über die französische Bühne. Neunter Brief. Bd. 3, S. 332f.



86 Annette Landau

im Verlauf des Geschichtsprozesses drei Zeitalter unterscheiden, in die - im
Gegensatz zu den oben zitierten vier Perioden - auch die Zukunft explizit
eingebettet ist: Eine vergangene, schöne Zeit (die der aristokratischen Kunst
bei Hegel entspricht)14 wird durch eine schwierige, unschöne Epoche (in der
die Kunst laut Hegel im Dienste der Zeit zu stehen hat) abgelöst, der dann

- in der Zukunft - ein zweites goldenes Zeitalter folgt. In diesem Entwurf
scheinen typische Elemente geschichtsphilosophischer Konstruktionen der
Zeit auf.15

Die eigentliche Geschichtsphilosophie war ein kurzlebiges Phänomen. Im
Zeitalter der Aufklärung entstanden - die Begriffsschöpfung verdankt sie

Voltaire (1765)16-, markierte die Hegeische Philosophie ihren klassischen

Höhepunkt; doch schon wenige Generationen später begegnete ihr vor
allem noch Skepsis. Geschichtsphilosophie in ihrem prägnanten Sinn zeugt
vom Vertrauen in Geschichte, das für die erste Hälfte des 19. Jahrhunderts
bezeichnend war. Auch Heine war geprägt von diesem Glauben an die Funktion

von Geschichte. Auch er geht von einem goldenen Zeitalter aus, auch

er erkennt die eigene, „hässliche" Zeit und vertraut fest auf eine schöne
Zukunft. Zwar fehlen in Heines Erörterungen konkrete Hinweise auf das
theoretische Gerüst dieser Geschichtskonstruktion, doch lässt es sich aus
zahlreichen Bemerkungen gerade über Musik herauslesen. Indem Heine auch die
Musik als eine immanente ästhetische Qualität des Geschichtsprozesses
betrachtet, wird es möglich, in einer Analogie diesen Prozess des Vergangenen,
Gegenwärtigen und Zukünftigen nachzuzeichnen. In diesem Sinne lassen

sich auch die Komponisten mitsamt ihren Werken den einzelnen Zeitaltern
zuschreiben. Um jedoch Überschneidungen zu vermeiden, ist die Eindeutigkeit

der einzelnen musikalischen Erscheinungen wichtig. So ist denn auch
Heines «Komponisten-al-fresco» zu verstehen. Hemmungslos hat er
ausgeblendet, was er nicht für seine politischen und geschichtsphilosophischen
Vorstellungen gebrauchen konnte. In der Folge soll dieser Geschichtskonstruktion

in Heines Werk nachgegangen werden.

14 Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Vorlesungen über die Ästhetik.
15 Auf den entscheidenden Unterschied zwischen Hegel und Heine hat Michael Mann auf¬

merksam gemacht. Für Hegel kann die Musik der Forderung, dass sie dem Geist eines
Volkes den künstlerischen Ausdruck gewähre, schlecht nachkommen. Für Heine ist ein
solches Engagement jedoch durchaus möglich. Während seiner Reise von München nach
Genua sieht er in der italienischen Musik «staatsgefährliche Triller» und «Revolutio-
närrische Koloraturen» (Reisebilder. Dritter Teil, Kapitel 19. Bd. 2, S. 354). Michael Mann,
«Heinrich Heine und G. W E Hegel zur Musik.» In: Monatshefte für deutschen Unterricht,
deutsche Sprache und Literatur, 7/1962. S. 343-353, S. 343.

16 Emil Angehrn, Geschichtsphilosophie. Stuttgart: W Kohlhammer. 1991.



Nachägall - Trommelschlag - Heilige Inbrunst im Mondschein 87

Die Ära Rossinis oder: Als die Musik noch schön sein konnte

Die erste Zeit in Heines Geschichtskonstruktion, das goldene Zeitalter
Hegels, wird vor allem durch die italienische Musik vertreten. Es ist die Epoche

der schönen, aristokratischen, individuellen und idyllischen Zeit, in der
es noch keine Revolutionen irgendwelcher Art gab. In dieser Epoche war der
Künstler noch «jenes Kind, wovon das Volksmärchen erzählt, dass seine Tränen

lauter Perlen sind».17 Die Götter der Sinnlichkeit und Schönheit waren
hier noch ganz in ihrem Recht. Es ist die Zeit, in der das Völkslied noch als

wahre Völkspoesie seinen natürlichen Platz hatte und in der die Melodie zu
ihrem vollen Recht kam. Heine liebte die Musik dieser Epoche über alles.

Rossini erscheint geradezu als allegorischer Vertreter des goldenen
Zeitalters. Heine gesteht offen ein, dass er für diesen Komponisten die grössten
Sympathien hegt. Er bezeichnet seine Kompositionen als «süsse Rossinische

Rosinen-Musik»,18 und trotz der unübersehbar ironischen Note scheint hier
Heines nicht zu verleugnende Sehnsucht nach dieser Herzensmusik durch.
Er kann sich ihrem Zauber nicht entziehen:

Ich aber erfreue mich deiner [Rossini] goldenen Töne, deiner melodischen Lichter,

deiner funkelnden Schmetterlingsträume, die mich so lieblich umgaukeln,
und mir das Herz küssen wie mit Lippen der Grazien!19

Wichtige, das goldene Zeitalter begleitende Epitheta erscheinen in diesem
Zitat: die Schmetterlinge, die Melodie (die - bezeichnend für Heines «zweites
Gesicht»20 - synästhetisch mit Licht verbunden erscheint) und die Musik, die
direkt zum Herzen spricht. Kein Verstand, kein politisches Bewusstsein, keine
sozialen Probleme schieben sich zwischen die unreflektierte Einheit von
Musik und Hörer. Und immer wieder erscheinen in Heines Beschreibungen
von Rossinis Musik diejenigen Vögel, die in des Dichters Tiermetaphorik zum
goldenen Zeitalter gehören: die Nachtigallen. «Der Saal der Italienischen

Oper [während einer Aufführung von Rossinis Stabat mater] schien der
Vörhof des Himmels; dort schluchzten heilige Nachtigallen».21 Die Nachtigall

repräsentiert - anders als in der frühen Romantik - nicht die Poesie,
sondern die Stimme des sensualistischen Prinzips, das sich auch hinter der
Stimme der «Götter im Exil» verbirgt.

17 Heine, Über die französische Bühne, Neunter Brief. Bd. 3, S. 344.
18 Heine, Zur Literatur. «Albert Methfessel». Bd. 1, S. 429.
19 Heine, Reisebilder. Dritter Teil, Kap. 19. Bd. 2, S. 353.
20 Heine, Florentinische Nächte. Erste Nacht. Bd. 1, S. 578.
21 Heine, Lutetia. Zweiter Teil, 43. Bd. 5, S. 399.



88 Annette Landau

Diese erste Epoche in Heines geschichtlicher Dreiteilung ist in ihrer
realzeitlichen Chronologie nicht fest umrissen. Es ist die Zeit der Natürlichkeit,
die Zeit, in der die «individuellen Freuden und Leiden des Menschen, Liebe
und Hass, Zärtlichkeit und Sehnsucht, Eifersucht und Schmollen» dominierten,

kurz der «unmittelbare Ausdruck eines isolierten Empfindens»22 sich -
ohne sozialpolitisches Engagement - frei entfalten konnte. Nur einmal fällt
explizit ein Epochenbegriff: die Restauration.23 Doch wird sogleich klar, dass

das eigentliche goldene Zeitalter schon viel früher sein Ende fand.
Offensichtlich kreiert hier Heine einen imaginären Raum. In diesem aufgefangen
konnte sich die schöne, goldene Musik während der Restauration noch
einmal ihr Recht herausnehmen, nach autonomen, rein ästhetischen Maximen
frei zu agieren. Rossini gelang es, die schöne, idyllische, unabhängige Musik

in eine Zeit hinüberzuretten, die die bedingungslose Schönheit eigentlich

nicht mehr kannte.24

Gleich jener Quelle Arethusa, die ihre ursprüngliche Süssigkeit bewahrte,
obgleich sie die bittern Gewässer des Meeres durchzogen, so behielt auch das Herz
Rossinis seine melodische Lieblichkeit und Süsse, obgleich es aus allen Wermutskelchen

dieser Welt hinlänglich gekostet.25

Das Konzept des Hässlichen

Die Musik derjenigen Komponisten aber, die sich der Wirkung jener Wermutskelche

nicht entziehen konnten - und das war die grosse Mehrheit -, klingt
entsprechend anders als die «Rossinische Rosinen-Musik». Es fehlt ihr
bezeichnenderweise schon die Melodie, die Heine dermassen liebte. Diese

Komponisten wurden aus dem Paradies des goldenen Zeitalters, der Zeit der
schönen Musik, herauskatapultiert - mitten in die unschöne Realität der
zweiten Epoche des geschichtsphilosophischen Entwurfs. Im Gegensatz zur
ersten Epoche ist diese zeitlich klar umrissen: Es ist die (Heinesche)
Jetztzeit.26

22 Heine, Über die französische Bühne, Neunter Brief. Bd. 3, S. 335.
23 Heine, Über die französische Bühne, Neunter Brief. Bd. 3, S. 335.
24 Neben Rossini gesteht Heine diese Fähigkeit noch weiteren Komponisten zu (Chopin,

Bellini), doch keinem in einem ähnlich bedingungslosen Ausmass.
25 Heine, Lutetia. Zweiter Teil, 43. Bd. 5, S. 399.
26 Diese Zerrissenheit der Melodik wurde schon von Hegel als Kehrseite des Charakteristi¬

schen in der Musik empfunden. Siehe dazu Carl Dahlhaus, Die Kategorie des
Charakteristischen in der Ästhetik des 19. Jahrhunderts. In: Heinz Becker (Hg.), Die «Couleur
locale» in der Oper des 19. Jahrhunderts. Regensburg: Gustav Bosse. 1976. S. 9-21.



Nachtigall - Trommelschlag - Heilige Inbrunst im Mondschein 89

Heine übernimmt die Forderung Hegels, dass sich der zeitgenössische
Künstler mit den politischen Umständen auseinanderzusetzen habe,
bedingungslos. Und dadurch wird bald deutlich, dass diese Maxime in Heine
einen Widerspruch evoziert. Denn während er keinen Moment an der
immanenten Notwendigkeit dieses Verlustes einer schönen Zeit zweifelt und de-
zidiert von den Künstlern erwartet, dass sie sich den politischen und sozialen

Problemen der Zeit stellen, verzweifelt er gleichzeitig aus ästhetischen
Gründen ob dem Verlust jener naturbestimmten Zeit mit ihrer schönen
Kunst.27 Heine betont aus politischer Überzeugung, dass sich in dieser Zeit
der halb vollendeten und missglückten Revolutionen kein Künstler mehr in
die persönliche Idylle zurückziehen darf. So ist er denn auch geradezu
begeistert von Meyerbeer, der für ihn den Prototyp des zeitgenössischen
Komponisten verkörpert. Heine empfindet und betont die politische Stellungnahme

in dessen Opern. (Einmal mehr nimmt er fast nur diesen Aspekt wahr.)
Und selbst als in den späteren Jahren Heines Attacken gegen Meyerbeer
überhand nehmen,28 betont Heine immer noch den politischen Aspekt
seiner Musik:

Ich kann nicht umhin hier ein geistreiches Wort zu erwähnen, das man dem
Musiker Ferdinand Hiller zuschreibt. Als nämlich jemand denselben darüber
befragte, was er von Meyerbeers Opern halte, soll Hiller ausweichend verdriess-
lich geantwortet haben: «Ach, lasst uns nicht von Politik reden!29

Dass er den Ausspruch seinem Freund Ferdinand Hiller in den Mund legt,
spielt bei Heines poetischer Methode, Geschichten, Anekdoten, Zitate und
explizite Stellungnahmen zu vermischen, eine untergeordnete Rolle.

Der Künstler par excellence, an dem sich die Merkmale der Zeit ästhetisch

ablesen lassen, ist für Heine jedoch Hector Berlioz.30 Auch er nimmt

27 In Schillers ästhetischen Erwägungen erscheint dieser naturhafte Zustand ebenfalls; al¬

lerdings wird er dort von jedem Menschen erfahren, bevor ein Bewusstseinsprozess ihn
aus dieser Einheit mit der Schönheit herauswirft. Vgl. Friedrich Schiller, «Über die
ästhetische Erziehung des Menschen».

28 Die Gründe für diese Attacken sind ausserhalb der Musik zu suchen. Gerhard Müller sieht
sie einerseits motiviert durch die politische Kritik an der Versöhnung Meyerbeers mit der
preussischen Macht, andererseits in der zunehmenden Erkenntnis Heines, dass die
bürgerliche Musik ihr Fell letztendlich verkauft hat (Atta Troll), sich der Kommerzialisierung
bedingungslos geöffnet hat. Gerhard Müller, «Ein politischer Stellvertreterkrieg. Heinrich

Heines Auseinandersetzung mit Giacomo Meyerbeer». In: Musik und Gesellschaft,

5/1989. S. 241-244.
29 Heine, Lutetia. Erster Teil, 33. S. 364.
30 Es muss hier nicht eigens betont werden, dass Heine die Musik von Berlioz schätzte. Für

ihn ist er der «grösste und originellste Musiker den Frankreich in der letzten Zeit
hervorgebracht hat». Heine, Augsburger Zeitung, Paris, 26. März 1843. Bd. 5, S. 1017.



90 Annette Landau

laut Heine Stellung zu den ihn umgebenden Zeitläuften.31 Er verkörpert
sogar jene Metapher, mit der Heine die mittlere, traurige, revolutionäre
Epoche charakterisiert: das Trommelschlagen. An der einzigen Stelle in
seinem Werk, in der Heine direkt auf den Menschen Berlioz Bezug nimmt,
erscheint dieser als halb wahnsinniger Pauker während der Aufführung der
Symphonie fantastique.

Mein Logennachbar, ein redseliger junger Mann, zeigte mir den Komponisten,
welcher sich, am äussersten Ende des Saales in einem Winkel des Orchesters
befand, und die Pauke schlug. Denn die Pauke ist sein Instrument.32

Heine lernte Berlioz kurz nach seiner Ankunft in Paris kennen. Die Bekanntschaft

weitete sich bald zu einer Freundschaft aus, die bis zum Tode Heines
anhielt.33 Am 9. Dezember 1832 hörte Heine die Aufführungen der Symphonie

fantastique und von Lelio im Conservatoire. Und dieses Erlebnis prägte
sein gesamtes Bild von Berlioz - oder vielmehr sein Bild der Musik seiner
Zeit überhaupt. Dieses Werk entfaltete in seiner künstlerischen Phantasie ein
sehr lebendiges, sich mehr und mehr verselbständigendes Bild. Am ausführlichsten

nimmt Heine im Ersten Bericht zur Musikalischen Saison von 1844

Bezug auf Berlioz. In diesem Bericht vom 25. April 1844 setzt er den
französischen Komponisten in einen Gegensatz zum «ordentlichen» Felix
Mendelssohn Bartholdy. Während er an letzterem unter anderem «sein grosses
Talent für Form, für Stilistik, [...] seine reizend schöne Faktur»34 bewundert

- Attribute, die in der Ästhetik der Aufklärung mit Natürlichkeit und Schönheit

im Bunde stehen35 -, hebt er bei Berlioz das Rohe, nicht Kultivierte
hervor.

Hier ist ein Flügelschlag, der keinen gewöhnlichen Sangesvogel verrät, das ist
eine kolossale Nachtigall, ein Sprosser von Adlersgrösse, wie es deren in der

31 Anders als bei Meyerbeer erfährt die Wahrnehmung von Berlioz durch Heine fast keine
Veränderung.

32 Heine, Über die französische Bühne, Zehnter Brief. Bd. 3, S. 350.
33 Berlioz war einer der wenigen, die Heine in seiner achtjährigen Matratzengruft bis zu¬

letzt besuchten. Siehe Guichard, Berlioz et Heine. S. 5-23 (bes. S. 14).
34 Heine, Lutetia. Anhang. Musikalische Saison von 1844, Erster Bericht. Bd. 5, S. 528.
35 Heines Ästhetik wird auffallend stark vom Besuch des Lyzeums zu Düsseldorf beeinflusst.

Don lernte er vor allem die Literatur des 18. Jahrhunderts kennen, die prägend auf seine

Musikästhetik wirkte: «Ihre Losung lautet <Natürlichkeit> (im musikalischen Schaffen)
und «Empirismus» (in der Urteilsbildung) - beides wesentliche Ansatzpunkte der Aufklärung».

Michael Mann, «Heinrich Heine als Musikkritiker». In: Schweizerische Musikzeitung,
4/1959. S. 121-126 (Zitat, S. 122).



Nachtigall - Trommelschlag - Heilige Inbrunst im Mondschein 91

Urwelt gegeben haben soll. Ja, die Berliozische Musik überhaupt hat für mich
etwas Urweltliches, wo nicht gar Antediluvianisches, und sie mahnt mich an
untergegangene Tiergattungen, an fabelhafte Königstümer und Sünden, an
aufgetürmte Unmöglichkeiten.36

Und Heine spricht weiter von «kreischender Instrumentierung», «wenig
Melodie» und «wenig Schönheit».37

In dieser Beschreibung führt Heine sein bipolares Weltbild mit der
Hegeischen geschichtsphilosophischen Vorstellung zusammen. Die Attribute,

mit denen Berlioz beschrieben wird, verweisen diesen Komponisten in
die erste Periode der Materie-Geist-Diskussion, in die Zeit der ägyptischen
Architektur. Berlioz' Werke seien

weder antik noch romantisch, sie erinnern weder an Griechenland noch an das

katholische Mittelalter, sondern sie mahnen weit höher hinauf, an die
assyrischbabylonisch-ägyptische Architekturperiode und an die massenhafte Passion, die
sich darin aussprach.38

Im Periodenentwurf braucht Heine dasselbe Vokabular. Dort ist die Rede von
der «unbewussten Grösse», die «massenhaft» verherrlicht sei. Hier erscheinen

die «Sünden» und ein Sinn für «materielle Unermesslichkeit».39

Für Heine hat sich also Berlioz, im Gegensatz etwa zum späten Beethoven

und zu Liszt, nicht von der materiellen Seite der Kunst, dem Sensualismus,

gelöst. Es finden sich im Gegenteil keine Spuren einer vergeistigenden
Tendenz in seiner Musik, und gerade hier scheint für Heine das Problem zu

liegen. Er sehnt sich in seiner Geschichtsutopie explizit nach der Rückkehr
des sensualistischen Elementes. In Berlioz erkennt er viele Anzeichen dieses

Ursprünglichen, Materiellen. Doch sind es gleichzeitig genau diese

Elemente, die ihn erschrecken: er empfindet sie - unverknüpft mit dem
spirituellen Geist - als roh und unschön. So entsteht die paradoxe Situation, dass

36 Heine, Lutetia. Anhang. Musikalische Saison von 1844, Erster Bericht. Bd. 5, S. 528.

37 Heine, Lutetia. Anhang. Musikalische Saison von 1844, Erster Bericht. Bd. 5, S. 528.

38 Heine, Lutetia. Anhang. Musikalische Saison von 1844, Erster Bericht. Bd. 5, S. 528f.

39 Auch Schumann weist auf das Vorzeitliche von Berlioz' Musik hin: «Es scheint, die Mu¬

sik wolle sich wieder zu ihren Uranfängen, wo sie noch nicht das Gesetz der Tacteschwere

drückte, hinneigen und sich zur ungebundenen Rede, zu einer höheren poetischen

Interpunction (wie in den griechischen Chören, in der Sprache der Bibel, in der Prosa

Jean Pauls) selbständig erheben». Robert Schumann, «Symphonie von H. Berlioz.» In:
Sämtliche Schriften. S. 123.



92 Annette Landau

er sich gleichzeitig von dieser Musik angezogen und abgestossen fühlt.
Einerseits hört er die exilierten Götter aus dieser Musik sprechen, andererseits

empfindet Heine einen tiefen Widerwillen gegen diese Klänge: Er fühlt sich

«zugleich beängstigt und beseligt [...] aber doch noch mehr beängstigt».40
Diese Beängstigung erfolgt aber auch aus dem Zwang der Geschichtsphilosophie.

Hinter den Berliozschen Attributen des Rohen und Unschönen
steckt letztendlich die ästhetische Kategorie des Hässlichen. Zwar benutzt
Heine dieses Wort kaum je im Zusammenhang mit Musik; doch warm
immer die Rede auf Berlioz kommt, lässt sich dieses ästhetische Verdikt
herauslesen. Mehrmals betont Heine, dass die Musik von Berlioz nicht die
«schönste» sei.41 An einer Stelle verknüpft er gar explizit das Hässliche mit
der Musik dieses Komponisten. Im Ersten Buch seiner Schrift Religion und
Philosophie in Deutschland beschreibt Heine die deutschen Elementargeister:
Der Brocken sei

kein heiteres Avalon, sondern ein Rendezvous für alles, was wüst und hässlich
ist. Auf dem Gipfel des Bergs sitzt Satan in der Gestalt eines schwarzen Bocks.

Jede von den Hexen naht sich ihm mit einer Kerze in der Hand und küsst ihn
hinten, wo der Rücken aufhört. Nachher tanzt die verruchte Schwesternschaft

um ihn herum und singt: Donderemus, Donderemus: Es meckert der Bock, es

jauchzt der infernale Chahut. Es ist ein böses Omen für die Hexe, wenn sie bei
diesem Tanze einen Schuh verliert; das bedeutet, dass sie noch im selbigen Jahr
verbrannt wird. Doch alle ahnende Angst übertäubt die tolle echtberliozische
Sabbathmusik; - und wenn die arme Hexe des Morgens aus ihrer Berauschung
erwacht, liegt sie nackt und müde in der Asche, neben dem verglimmenden
Herde.42

Als «wüst und hässlich» bezeichnet Heine somit nicht bloss die Sphäre des

Teufels und der Hexen, sondern auch die Musik von Berlioz. Und er war in
seiner Zeit nicht der einzige, der die Musik von Berlioz als «unschön»
empfand. Viele deutsche Rezipienten stiessen sich an der für sie mangelnden
Spiritualisierung, die eine entscheidende Entwicklung der deutschen Ästhetik

40 Heine, Über die französische Bühne. Zehnter Brief. Bd. 3, S. 351. Diese Selbstbeschrei¬

bung steht zwar im Zusammenhang mit Liszt, doch prägt dieser innere Zwiespalt Heines

gesamtes (musik) ästhetisches Denken.
41 z. B. Heine, Über die französische Bühne. Zehnter Brief. Bd. 3, S. 349.

42 Heine, Über Deutschland. Religion und Philosophie in Deutschland. Erstes Buch. Bd. 3,
S. 524.



Nachtigall - Trommelschlag - Heilige Inbrunst im Mondschein 93

im 19. Jahrhundert ausmacht.43 Vor dem Anspruch einer solchen Vergeistigung,

die nach dem Verborgenen, nicht Erscheinenden sucht, können die
effets, mit denen Berlioz ohne Zweifel bewusst spielte, nur als ungeschliffen
und grob empfunden werden.44

In den dreissiger Jahren des 19. Jahrhunderts entwickelte sich eine
eigentliche Ästhetik des Hässlichen.45 Christian Hermann Weisse ist der erste,
der sich zusammenhängend zu diesem Phänomen äusserte.46 Andere wie
Arnold Rüge47 folgten nach, bis mit Rosenkranz' philosophischer Schrift das

Hässliche nicht mehr als Randphänomen des Schönen beschrieben wurde,
sondern selbst im Zentrum einer Untersuchung stand.48 Was hinter dieser
neuen Ästhetisierung des Unschönen steht, soll in der Folge anhand dieser
theoretischen Ausführungen aufgezeigt werden. Dabei ist für das Verständnis

des Heineschen Hässlichkeitsentwurfvor allem Weisses Untersuchung von
Interesse. Die Ästhetik von Rosenkranz kann durch ihr spätes Erscheinen nur
noch bedingt für direkte Vergleiche herangezogen werden.

Weisse entzieht das Hässliche als erster einer reinen Negativdefinition.
So ist für ihn Hässlichkeit nicht mehr bloss «Mangel der Schönheit».49
Paradigma des Hässlichen ist vielmehr «die äussere Gestalt des Todes und der

43 In der deutschen Musikdiskussion der Zeit erscheint das entscheidende «An sich» sowohl
hinter dem Begriff der Idee als auch hinter der Form. So ist es denn auch bezeichnend,
dass Richard Wagner und Robert Schumann von der Formlosigkeit der Symphonie
fantastique sprechen: Während Wagner die Formenschönheit generell vermisst («alles ist
ungeheuer, kühn, aber unendlich wehtuend», Richard Wagner, Sämtliche Schriften und

Dichtungen. Volks-Ausgabe. Leipzig: Breitkopf & Härtel o.J. Bd. 12. S. 88), versucht
Schumann diesen Mangel zu rechtfertigen: «völlig phantastische Formen, nur einmal, wie
zerbrochen, an die ältern erinnernd». Und mit den Erläuterungen, die diesem Aufsatz
als Motto vorausgestellt worden sind, gibt Schumann die Richtung an, in welcher der
Hang zum Hässlichen in der Zeit gesehen werden muss. Schumann, «Symphonie von H.
Berlioz». S. 123.

44 Diese Zusammenhänge führt Reckow aus: Fritz Reckow, «<Wirkung> und <Effekt>. Über

einige Voraussetzungen, Tendenzen und Probleme der deutschen Berlioz-Kritik.» In: Die

Musikforschung, Heft 1 (1980). S. 1-36.
45 Siehe Carl Dahlhaus, Klassische und romantische Musikästhetik. Laaber: Laaber Verlag.

1988. S. 428ff.
46 Christian Hermann Weisse, System der Ästhetik als Wissenschaft von der Idee der Schön¬

heit. Reprografischer Nachdruck der Ausgabe Leipzig 1830. Hildesheim: Georg Olms.
1966.

47 Arnold Rüge, Neue Vorschule der Ästhetik. Das Komische mit einem komischen Anhang.
Nachdruck der Ausgabe Halle a.d.S. 1837. Hildesheim etc.: Georg Olms. 1975.

48 Karl Rosenkranz, Ästhetik des Hässlichen. Leipzig: Reclam. 1996. (2. Auflage)
49 Weisse, Bd. 1, S. 174.



94 Annette Landau

Verwesung»50. Er erklärt dies, indem der Tod und seine sichtbaren Folgen
die umgeschlagene Wirklichkeit jenes Erhabene darstelle, die die Natur in
der gegensätzlichen Erscheinung von Leben und Tod kreierte. «Die Hässlich-
keit ist demnach zu fassen als die verkehrte oder auf den Kopf gestellte
Schönheit».51 Nimmt man also Tod und Verwesung als höheres Prinzip (oder
stellt es in der Kunst abgesondert dar), so verneint man die Schönheit und
damit die Wahrheit.

Denn eben jene absolute Negation, durch welche die abstracte Besonderheit, die
ihrer Bestimmung nach aufgehoben in einem Höhern sein soll, zum positiven
Princip dieses Höheren gemacht wird, ist Abfall von diesem Höheren, oder
Verkehrung der Elemente desselben. Darum wird die Wahrheit, die in der Schönheit

aufgehoben ist, in der Hässlichkeit nothwendig zur Unwahrheit und Lüge.52

Dadurch aber, dass das Hässliche das auf den Kopf gestellte Schöne ist, wird
es aus dem Bereich des Trivialen und Unmassgebenden herausgehoben.
Während die Anschauung der Schönheit jedoch das Bewusstsein der Seligkeit

auslöst, evoziert im Gegenzug die Anschauung des Hässlichen das
Bewusstsein der Verdammnis.

Die Hässlichkeit erscheint in diesem Bewusstsein als ein bodenloser Abgrund der
Finsternis und der Qual, in welchem der göttliche Lichtstrahl der Schönheit nur
als das verzehrende Feuer einer unübersehbaren Zerstörung und eines ewig
ungestillten Verlangens lodert, und in welchem alle Gestalten jener Lichtwelt
verzerrt, zerrissen oder auf den Kopf gestellt wiedererscheinen. Die Empfindung
aber, welche bei dem Hereinblicken in diesen Abgrund entsteht, ist Schwindel,
Schauder und Grausen über die Tiefe und die Nacht, Eckel und Abscheu vor den,
die Zerfallenheit und Verwesung als Gestalt und Form festhaltenden Truggebilden,

und unwillkührliches Einstimmen in die Klage der Sehnsucht und in den
Hohn der Verdammniss.53

Vor der Schablone einer solchermassen neuen Definition von Hässlichkeit lässt

sich Heines Verhältnis zu den wichtigsten Musikern seiner Zeit und im besonderen

sein Verhältnis zu Berlioz verstehen. Denn genau dieses Schaudern und
Grausen des Weisseschen Rezipienten begegnet uns auch bei Heine angesichts
der Musik der schwarzen Romantik. Die Untersuchung Weisses, die etwa
zeitgleich mit der Komposition der Symphonie fantastique verfasst worden ist, lässt

50 Weisse, Bd. 1, S. 178.
51 Weisse, Bd. 1, S. 179.
52 Weisse, Bd. 1, S. 179.
53 Weisse, Bd. 1, S. 185f.



Nachtigall - Trommelschlag - Heilige Inbrunst im Mondschein 95

sich sehr einfach auf Berlioz beziehen.54 So drängt sich eine Parallele zwischen
den Weisseschen, auf den Kopf gestellten, verzerrten und zerrissenen
Lichtgestalt-Parodien und der parodierenden Inszenierung einer Messe durch die
armen, nackten Hexen des Berliozschen und Heineschen Sabbattraums förmlich
auf. Und auch die Spiegelung der Sehnsucht nach dem verlorenen Paradies in
hässlichen Darstellungen findet sich sowohl bei Weisse als auch bei Heine. Auf
dem Antlitz des Teufels im Tanzpoem von Heine lässt sich «der Trübsinn eines

gefallenen Engels»55 ablesen, und Heine fordert dazu auf, den «hässlichen
Eindruck des Fratzenwesens»56 durch märchenhafte Pracht und positives Grausen

zu mildern beziehungsweise zu verwischen. Das Ende des Heineschen
Hexen-Sabbats endet in einer reinen Berlioz-Parodie:

Wieder Hexen-Ronde, die plötzlich unterbrochen wird von dem gellenden Klang
eines Glöckchens und einem Orgel-Choral, der eine verruchte Parodie der
Kirchenmusik ist. Alles drängt sich zum Altar, wo der schwarze Bock in Flammen

aufgeht und prasselnd verbrennt. Nachdem der Vorhang schon gefallen, hört man
noch die grausenhaft burlesken Freveltöne der Satansmesse.57

Die Parallelen zum Programm der Symphonie fantastique sind unübersehbar.

Abgesehen von solchen thematischen Parallelen ermöglicht uns die
Ästhetik Weisses auch Rückschlüsse auf die Formprobleme der Zeit. Explizit

erscheint das Hässliche bei Weisse verbunden mit einer Verletzung der
Gesetze und Regeln der Kunst «oder mit einer Abweichung von dem Kanon
der Schönheit in der Natur oder der Sitte».58 So führt er den Formverlust
der zeitgenössischen Kunst auf die Dominanz des Hässlichen zurück. Durch
das «Hinaustreten der gespenstischen Phantasie aus der Sphäre ihres Seins,
d. h. ihrer Nichtigkeit, in die höhern Sphären der ästhetischen Wirklichkeit»
kommt es zu einer «Zertrümmerung der Formen», «in denen die Idee der

Schönheit wesentlich besteht.»59 Einfach lässt sich da der Rückschluss auf
die Kritik des Unzusammenhängenden bei Berlioz (und Liszt) ziehen. Der

54 Selbstverständlich gilt es hier zu bedenken, dass sich Berlioz schon für die Symphonie

fantastique stark von den Schöpfungen Byrons beeinflussen liess, der seinerseits wichtigster

literarischer Exponent der schwarzen Romantik war.
55 Heine, Der Doktor Faust. Ein Tanzpoem. Bd. 6/1, S. 365.
56 Heine, Der Doktor Faust. Ein Tanzpoem. Bd. 6/1, S. 364.

57 Heine, Der Doktor Faust. Ein Tanzpoem. Bd. 6/1, S. 366.
58 Weisse, Bd. 1, S. 202.
59 Weisse, Bd. 1, S. 196.



96 Annette Landau

Mangel an musikanalytischen Äusserungen Heines zu Berlioz kann durch
einen Vergleich mit einer früheren Kritik kompensiert werden. Heine stellt
bei der letzten Sinfonie von Ferdinand Hiller «überall [...] künstlerische
Ordnung» fest.

Man sieht sogleich aus den interessanten Ideen, die nicht abgesondert nacheinander

auftreten oder durch Zwang verbunden sind, sondern, innerlich
zusammenhängend, sich in vollem Strome ergiessen, dass diesem Werke eine umfassende

und innige Anschauung zum Grunde Hegt [...]. Je seltener in der neuesten

Musik die Einheit des Stils geworden und je häufiger man darin das
Romantische in das Unzusammenhängende, Aphoristische gesetzt hat, desto
gewisser zeichnet sich eine Produktion aus, welche [...] den Eindruck eines lebendigen

Ganzen hervorbringt.60

Auch bei Rosenkranz erscheint das Hässliche, die schwarze Romantik, als

ästhetische Signatur des modernen, gegenwärtigen Zeitalters. Auch hier steht
es in einem Zusammenhang mit der Sabbatmusik. Die Hexenrunde ist für
Rosenkranz geradezu Paradigma seiner Unterkategorie des Scheusslichen:
So kann nichts «Scheusslicheres als der Hexensabbat» ersonnen werden. Und
auch bei ihm hat die reine Hässlichkeit keine ästhetische Daseinsberechtigung.

Empirisch freilich versteht es sich von selbst, dass das Hässliche auch isoliert
auftreten kann, ästhetisch hingegen ist ein abstraktes Fixieren des Hässlichen
unzulässig, denn ästhetisch muss es sich immer in das Schöne reflektieren, an
welchem es die Bedingung seiner Existenz hat.61

Das Hässliche kann somit also neben dem Schönen, gleichsam unter seinem

Patronat, akzidentiell erscheinen, es darfjedoch nicht exklusiver Gegenstand
der Kunst sein.

In diesem Punkt unterscheidet sich sein Modell nicht von demjenigen
Weisses. Es ist jedoch interessant zu sehen, dass Rosenkranz als Beispiel für
das Hässliche immer wieder Heine herbeizieht.62 Er ist das Paradebeispiel
des Künstlers in einem Zeitalter, das «physisch und moralisch verderbt ist»
und daher «für die Erfassung des wahrhaften, aber einfachen Schönen der

60 Heine, Korrespondenzartikel 1831-1852, «E Hillers Konzert». Bd. 5, S. 126.
61 Weisse, Bd. 1, S. 38.
62 Es ist hier nicht der Ort, diesen Kritiken nachzugehen. Der von Rosenkranz erhobene

Hauptvorwurf ist die Verwendung des Rohen und Frivolen, das unmittelbare Zusammenführen

von Witz und Heiligem, sowie die «Leichtfertigkeit, mit welcher er ganz überflüssig
plötzlich eine Kapriole schneidet, mitten im Strom der edelsten Gefühle eine Grimasse
macht» und damit förmlich Schmerz erzeuge.



Nachtigall - Trommelschlag - Heilige Inbrunst im Mondschein 97

Kraft entbehrt und noch in der Kunst das Pikante der frivolen Korruption
gemessen will.»63 Was er beschreibt, lässt sich sowohl auf Heine als auch auf
Berlioz beziehen:

Ein solches Zeitalter lebt die gemischten Empfindungen, die einen Widerspruch
zum Inhalt haben. Um die abgestumpften Nerven aufzukitzeln, wird das
Unerhörteste, Disparateste und Widerigste zusammengebracht. Die Zerrissenheit der
Geister weidet sich an dem Hässlichen, weil es für sie gleichsam das Ideal ihrer
negativen Zustände wird.64

Zu einem düsteren Zeitalter gehört also auch für Rosenkranz düstere Kunst.
Für die zweite Epoche der ästhetisch-geschichtsphilosophischen Dialektik

wird somit das Signum des Hässlichen als ein dem Schönen substanzgleiches,

verkehrtes Phänomen der Ästhetik akzeptiert. Sowohl für Weisse

und Rosenkranz als auch für Heine wird es allerdings Aufgabe der Zukunft
sein, diese (notwendige) Entfremdung des Schönen von sich selbst - das

gewissermassen Anders-Sein des Schönen - zu ihren Ursprüngen zurückzuführen.

Die Zukunft soll aie Befreiung aus diesen Zuständen bringen - oder,
wie sich Schumann ausdrückt, die «freundliche Hand eines Genius» wird
erwartet, der die Maske der Ironie und der Hässlichkeit von der Poesie
abbindet.

Die schöne Zukunft

In Heines Vorstellungen wird diese ferne Zeit durch die Rückkehr der Götter

aus dem Exil repräsentiert. Mit der Wiederbelebung des sensualistischen

Prinzips soll die Sinnlichkeit und Lebenslust wieder Einzug ins Leben der
Menschen halten. Der Widerspruch zwischen Geist und Materie soll harmonisch

ausgeglichen werden. In der Zukunft wird es zur Versöhnung respektive

zur innigen Verbindung von Nachtigall und Trommelschlag kommen. Die

Musik wird wieder als Herzensmusik erklingen, und die Schönheit wird
wieder in die Künste Einzug halten und sich vor dem Hintergrund der
geglückten Emanzipation der Individuen von politischer und sozialer Unfreiheit

und Unterdrückung realisieren.65

63 Rosenkranz, S. 48.
64 Rosenkranz, S. 48.
65 Diese Entwicklung lässt sich nachlesen in: Gerhard Müller, Heinrich Heines Musik¬

anschauung unter dem Aspekt der Dialektik des Schönen und Hässlichen in der

Epochenphysiognomie. Diss. Phil. Humboldt-Universität Berlin 1985.



98 Annette Landau

Die deutlichste Darstellung einer solchen Zukunftsvision erscheint
bezeichnenderweise in Verbindung mit der Musik.66 Der Geiger Paganini
verkörpert für Heine den wirklichen Künstler, der durch sein Spiel dem Hörer
die innersten Geheimnisse der Welt offenbart. Allerdings vermögen nicht alle
Menschen diesen Geheimnissen zu lauschen. Heine beschreibt zu Beginn
seiner Paganini-Erzählung das bürgerliche Publikum:

Obgleich es Posttag war, erblickte ich doch, in den ersten Ranglogen, die ganze
gebüdete Handelswelt, einen ganzen Olymp von Bankiers und sonstigen Millionären,

die Götter des Kaffees und des Zuckers, nebst deren dicken Ehegöttinnen,
Junonen vom Wandrahm und Aphroditen vom Dreckwall.

Diese durch materiellen Besitz verblendeten Zuhörer vermögen keinen
Moment lang die tiefe Bedeutung des Paganinischen Spiels wahrzunehmen.
Als sich Paganini - stellvertretend für die Menschheit - mit einem «wahnsinnig

verzweifelten Strich» von den ihn fesselnden Ketten befreien kann,
kommentiert das der Pelzmakler, Heines Konzertnachbar, lediglich mit
einem: «schade, schade, eine Saite ist ihm gesprungen, das kommt von dem

beständigen Pizzikati!»
Die Paganini-Episode in den Florentmischen Nächten basiert auf einem

tatsächlichen Konzerterlebnis Heines, das zur Zeit der Niederschrift allerdings
schon einige Jahre zurücklag. Am 12. Juni 1830 hörte Heine in Hamburg ein

Konzert, bei welchem Paganini - zusammen mit einem Pianisten - die Sonata

militare aufder G-Saite spielte. Bei Heine wird aus diesem Werk eine viersätzige
Sinfonie, wobei der zweite und der dritte Satz attacca ineinander übergehen
und eine eigentliche Einheit büden. Paganini durchläuft mittels «wunderbare (r)
Transfiguration der Töne» verschiedene Stationen: glückseliges Verliebtsein, das

durch die Entdeckung der Untreue der Geliebten ein abruptes Ende findet und

in der Ermordung des Mädchens gipfelt, eine danteske Hölle, Apokalypse
sowie die alles überragende poetische Vision.67

66 Heine, Florentinische Nächte. Erste Nacht, Bd. 1. S. 576-584. Sofern nicht anders ange¬

zeigt stammen alle folgenden Zitate aus diesen Seiten.
67 Dass hier Heine gleichzeitig auch ein Faust-Drama inszeniert, ist offensichtlich: Paganini

und sein Sekretär Georg Harrys werden als Faust und Mephistopheles eingeführt, und
im viersätzigen Werk werden die Faustschen Stationen nachgebildet: die Gretchen-Epi-
sode, die mit dem schuldvollen Tod endet, der Teufelspakt und die Walpurgisnacht und
schliesslich Erlösung und Himmelfahrt, die in Faust II sogar mit der Apotheose der

Verbrüderung aller Menschen endet.



Nachtigall - Trommelschlag - Heilige Inbrunst im Mondschein 99

Bei näherem Hinsehen entpuppen sich die einzelnen Abschnitte des
Paganinischen Spiels als die drei Phasen des geschichtsphilosophischen
Konzepts. Die erste Abteilung birgt das Bild der idyllischen, schönen Musik in
sich: Paganini steht unvermittelt in einem «heiteren» Zimmer, das im Stil des

«Pompadourgeschmack(s)» eingerichtet ist. Der Geiger selbst trägt plötzlich
kurze Beinkleider und sein Gesicht blüht «jung und rosig». An seiner Seite
steht eine Sängerin, «altmodisch gekleidet, der weisse Atlas ausgebauscht
unterhalb den Hüften [...], die gepuderten Haare hochauffrisiert». Dieses

idyllische, vorrevolutionäre Bild wird begleitet durch die wunderbarsten
Melodien. Pikant allerdings, dass Heine die «Tirilier» der Sängerin nicht zu
hören vermag - die Zeit dieser Musik ist in Heines Gegenwart eindeutig
vorbei. Doch das Violinspiel zeugt von der verklungenen Musik:

O, das waren Melodieen, wie die Nachtigall sie flötet, in der Abenddämmerung,
wenn der Duft der Rose ihr das ahnende Frühlingsherz mit Sehnsucht berauscht!

O, das war eine schmelzende, wollüstig hinschmachtende Seligkeit. Das waren
Töne die sich küssten, dann schmollend einander flohen, und endlich wieder
lachend sich umschlangen, und eins wurden, und in trunkener Einheit
dahinstarben. Ja, die Töne trieben ein heiteres Spiel, wie Schmetterlinge, wenn
einer dem anderen neckend ausweicht, sich hinter eine Blume verbirgt, endlich
erhascht wird, und dann mit dem anderen, leichtsinnig beglückt, im goldnen
Sonnenlichte hinaufflattert.

Hier erscheinen alle Attribute der schönen Musik, die für Heine durch Rossini

vertreten ist: Die Nachtigallen, die Blumen, die Idylle, die der Sinnlichkeit
nicht entbehrt (Kuss, Wollust), und ganz besonders die Sonne, die in Heines

poetischem Schaffen einen entscheidenden Symbolgehalt besitzt: sie

steht für die Verbrüderung der Menschen, für ein Zusammenleben, in dem

nicht eine Schicht auf Kosten einer anderen lebt. Doch die erste Abteilung
endet nicht mit dieser wunderschönen Pittoreske; der schöne, noch unschuldige

Paganini entdeckt die Untreue seiner Sängerin und ermordet sie.

Frappanter könnte der Stimmungswechsel von der ersten Abteilung zur
zweiten nicht sein:

Die Töne verwandelten sich nicht in helle Formen und Farben; die Gestalt des

Meisters umhüllte sich vielmehr in finstere Schatten, aus deren Dunkel seine

Musik mit den schneidendsten Jammertönen hervor klagte.

Die Sonne ist auf einen Schlag untergegangen. Einziger Ersatz ist eine kleine

Lampe, die ihr «kümmerliches Licht» auf die Szene wirft. Und schon blickt die

Hässlichkeit aus der Musik heraus. So schnell wie die Sonne und die Schönheit

verschwanden, so schnell erschien der Teufel mit seiner Entourage: Hinter

Paganini steht eine «lustige Bocksnatur», die Heine zuweilen «hülfreich in
die Saiten der Violine greifen» sieht. Diese langen haarigen Hände



100 Annette Landau

führten ihm auch manchmal die Hand womit er den Bogen hielt, und ein mek-
kerndes Beifallachen akkompagnierte dann die Töne, die immer schmerzlicher
und blutender aus der Violine hervorquollen. Das waren Töne gleich dem
Gesang der gefallenen Engel [...]. Zuweilen, wenn in die melodischen Qualnisse
dieses Spiels das obligate Bockslachen hineinmeckerte, erblickte ich auch im
Hintergrunde eine Menge kleiner Weibsbilder, die boshaft lustig mit den hässli-
chen Köpfen nickten und mit den gekreuzten Fingern, in neckender Schadenfreude,

ihre Rübchen schabten.

Auch hier begegnen uns also die Epitheta der Heineschen Epochenklage: Die
Zeit der unbekümmert und unabhängig von allen äusseren Umständen
erklingenden Musik ist vorüber. Der Teufel spielt mit, die Hexen beteiligen sich
boshaft und das ganze Spektakel ist überdeckt vom Mantel der Hässlichkeit.
Aus diesem Sabbat entwickelt sich eine apokalyptische Situation, die jedoch
jäh unterbrochen wird durch einen mentalen Kraftakt Paganinis: Er löst sich

aus den «nackten Leichen», die «aus ihren Gräbern hervor kriechen und
ihres Schicksals harren» und zerbricht seine Ketten durch den oben erwähnten

«wahnsinnigen, verzweifelten Strich».
Der zweite Satz geht attacca in den dritten über. Der Himmel erscheint

«gespenstischhell, ganz leichenweiss». Die von Salomon in die eisernen Töpfe
verbannten Dämonen - «Ungetüme von fabelhafter Hässlichkeit» - treten
hervor und lauschen dem Violinspielenden Mönch (Paganinis Spiel auf der
G-Saite). Heine ist von dieser grauenhaften Erscheinung dermassen abge-
stossen und sinnverwirrt, dass er sich Ohren und Augen zuhält und die

«Transfiguration der Töne» erst bei der neu einsetzenden vierten Abteilung
wieder zulässt.

Es erklingt Musik, einem Orgelchoral ähnlich, der sich in einem Dome
entfaltet. Nicht mehr das körperliche Auge vermag diesen Musikraum zu
erfassen, «sondern nur das Auge des Geistes». Heine steigt hier gänzlich aus
dem Konzertsaal in seine poetische Zukunftsvision ein, die sich aus dem real
erlebten Moment emanzipiert.

In der Mitte dieses Raumes schwebte eine leuchtende Kugel, worauf riesengross
und stolzerhaben ein Mann stand, der die Violine spielte. Diese Kugel war sie

die Sonne? und wie er da fest und sicher stand, ein erhabenes Götterbüd, und
die Violine strich: da war es als ob die ganze Schöpfung seinen Tönen gehorchte.

Er war der Mensch-Planet um den sich das Weltall bewegte, mit gemessener
Feierlichkeit und in seligen Rhythmen erklingend.

Die Vision folgt der klassischen Apokalypse. Nach den Schrecken und
Greueltaten, dem zu Blut gewordenen Meer, der Freilassung aller Dämonen und

Höllengestalten erscheint der zum Adonis verschönte Geiger auf einer
Sonnenkugel. Die Vision gipfelt in der stark (kunst)religiös durchdrungenen
Hymne an eine in Brüderlichkeit vereinte Welt.



Nachtigall - Trommelschlag - Heilige Inbrunst im Mondschein 101

Heine erkennt, dass die choralähnliche Musik am Anfang seiner visualisier-
ten Utopie nur «das verhallende Echo jener Violinentöne» ist, das die neue,
absolut schöne Musik der Zukunft repräsentiert. In ihr finden die «heilige
Inbrunst» und die «Waldhorntöne im Mondschein» - die spirituelle und die sen-
sualistische Seite der Musik - zusammen und vereinen sich bruchlos. Ein neues

goldenes Zeitalter ist erstanden, in dem die verbannten antiken Götter der
Sinnlichkeit und Lebensfreude aus dem verhängten Exil zurückkehren und den
Kindern dieser Zeit das vorenthaltene Glück zurückbringen. In Paganinis Spiel
feiert Heine diese Vereinigung von Sinnlichkeit und Spiritualität.

Die Sonnenparabel - für Heine Signum der geglückten Revolution -
symbolisiert die definitive Emanzipation aller Menschen von jeglicher Unterdrük-
kung. Paganinis Musik ist die Zauberformel für den weggeschwemmten
Geldgeist; sie ist Garantin der Durchdringung von Materie und Geist. In
diesem Moment wird die Ausrichtung auf das Materielle, die im Publikum

- den Millionären und Göttern des Kaffees und des Zuckers - vertreten ist,
emphatisch aufgehoben: Die Götter sind aus dem Exil zurückgekehrt.

Der Bruch

Diese Vision fand indes keine ungebrochene Fortsetzung in Heines
poetischem Schaffen. Seit den vierziger Jahren des 19. Jahrhunderts fällt ein
immer grösserer Schatten auf Heines Hoffnung auf ein neues goldenes
Zeitalter. Diese Verdüsterung hängt zusammen mit den politischen Erfahrungen
Heines. Erwartete er lange Zeit von der Juli-Revolution 1830, dass sie die

Emanzipation des Bürgertums auf die ganze Menschheit ausweiten würde,
erfuhr er in der sozialen und politischen Realität immer mehr das pure
Gegenteil. Die emanzipatorischen Errungenschaften wurden missbraucht, und
die Gewinner der bisherigen Revolutionen sassen auf ihren Profiten, ohne
andere daran teilhaben zu lassen.

Gerhard Müller beschreibt in seiner Dissertation eindringlich den Prozess

der Enttäuschung und der - teilweise widerwilligen - Anteilnahme Heines

am Elend der unteren Schichten, der Industrie- und Kohlebergwerksarbeiter.
In diesem Milieu treffen wir denn auch auf eine zweite Ebene des Hässli-

chen, die unmittelbar nichts mehr mit dem Kunsthässlichen zu tun hat, von
dem oben die Rede war.

Heine begegnete auf seiner Harzreise literarisch erstmals realen Arbeitern.

Er hörte in den Klausthaler Gruben die Maschinenmusik. Es ist ein

unterirdisches Sausen und Brausen, unheimliche Maschinenbewegung,
unterirdisches Wellengeriesel, von allen Seiten herabtriefendes Wasser, qualmig



102 Annette Landau

aufsteigende Erddünste und das Grubenlicht immer bleicher hinein flimmernd
in die einsame Nacht.68

Deutlich hört man hier die Industrialisierungsklage. Durch die Industrialisierung

und die damit einhergehende Kommerzialisierung geht die
Volkspoesie, die ursprünglich bei den untersten Schichten blühte, verloren.
Zurück bleibt Maschinenmusik, die zunächst nur «saust und braust», sich
jedoch immer mehr dem Hässlichen nähert. Auch in dieser Realität - fern
aller Kunstästhetik - tritt das Signum des Hässlichen in Verbindung mit der
Hölle auf.

In einem Artikel vom 30. April 1840 schildert Heine seinen Besuch in der
Pariser Fabrikvorstadt Faubourg Saint-Marceau. Diesmal wird von den
Industriearbeitern selber Musik produziert. Es erklingen Lieder, «die in der
Hölle gedichtet zu sein scheinen.»69

Nein, von den dämonischen Tönen, die in jenen Liedern walten, kann man sich
in unserer zarten Sphäre gar keinen Begriff machen; man muss dergleichen mit
eigenen Ohren angehört haben, z. B. in jenen Ungeheuern Werkstätten, wo
Metalle verarbeitet werden und die halbnackten trotzigen Gestalten während
des Singens mit dem grossen eisernen Hammer den Takt schlagen auf dem
dröhnenden Amboss [!].70

Sind die Arbeiter im ersten Beispiel noch bemitleidenswerte Elendsgestalten,

weist die Beschreibung von Faubourg ein furchterregendes, gefährliches
Element auf. Diese Bedrohung wächst zunehmend in der Beschreibung der

Arbeiter, die die Repräsentanten der unterdrückten Schicht sind, und gipfelt

in der Schilderung der Tänze des nichtbürgerlichen Volkes vom 7.

Februar 1842: Heine sieht hier eine Persiflage auf alles «was gut und schön ist

[...], jede Art von Begeisterung, die Vaterlandsliebe, die Treue, den Glauben,

die Familiengefühle, den Heroismus, die Gottheit.»71 Alle drei Beschreibungen

der Musik der Arbeiter zeichnet eines aus: das Hässliche. Auch
ausserhalb ihrer Kunstproduktion zeichnen sich die untersten Schichten durch
Hässlichkeit aus. «Das arme Volk ist nicht schön; im Gegenteil, es ist sehr
hässlich.»72

68 Heine, Reisebilder. Erster Teil. Die Harzreise (1824). Bd. 2, S. 116.

69 Heine, Lutetia. Erster Teil, 4. Bd. 5, S. 251.
70 Heine, Lutetia. Erster Teil, 4. Bd. 5, S. 251.
71 Heine, Lutetia. Erster Teil, 4. Bd. 5, S. 395.
72 Heine, Geständnisse. Bd. 6/1, S. 468.



Nachtigall - Trommelschlag - Heilige Inbrunst im Mondschein 103

Heine, der sich immer nach dem Schönen gesehnt hat, sieht das Hässliche,
Unpoetische, Arme als politische Notwendigkeit auf sich (und die Zeit) zukommen.

Aus sozial-politischer Sicht versteht er die Gefahr, die aus der Unterdrük-
kung einer ganzen Schicht entsteht und findet den bevorstehenden Aufstand
legitim. Aus ästhetischer Sicht fürchtet er sich vor dieser Zukunft und ist auch

überzeugt, dass damit das Ende der Kunst erfolgen wird. Am Ende der vierziger

Jahre bleibt nichts zurück von seiner schönen Zukunftsvision, von der
Rückkehr der Götter aus dem Exil. Denn dass es sich bei diesen Göttern nicht
um die Arbeiter von Faubourg handelt, wie Gerhard Müller in seiner Dissertation

zu belegen sucht, wird nicht zuletzt aufgrund von Heines Tiermetaphorik
klar.

Immer wieder wird für die Arbeiter das Bild der Ratten gebraucht.73 Im
4. Buch seiner Denkschrift über Ludwig Börne erscheint dieser als Rattenkönig

und das revolutionsbereite Volk als sein Anhang.74 In der Ratten-
metaphorik erscheint auch Heines Entsetzen vor der Bürgerschicht wieder,
die die Errungenschaften der Revolutionen nicht mit den Arbeitern zu teilen

bereit ist und sich gegen eine Gütergemeinschaft wehrt:

(U)nd wenn sie [die Bürgerschicht] auch die Republik nicht eben fürchtet, so

hat sie doch eine instinktmässige Angst vor dem Kommunismus, vor jenen dü-
stern Gesellen, die wie Ratten aus den Trümmern des jetztigen Regiments
hervorstürzen würden.75

Das Bild von den alles überschwemmenden «proletarischen» Nagetieren
bestimmt letztlich auch die Fabel von den Wanderratten, den verzweifelten
Revolutionären aus purer Not. Allen Ratten in Heines Werk geht es nur um
den ihnen gemeinsamen Hunger. «In Kassel waren zwey Ratten, / Die nichts
zu essen hatten.»76 Doch während diese zwei Ratten aus der «Zopfzeit» noch
untereinander diskutieren und gegen oben schmeicheln, suchen die Wanderratten

kompromisslos ihren eigenen Vorteil. Der Revolutionsspruch von 1789

73 Auch Rosenkranz hat in seiner Ästhetik des Hässlichen an die Ratten gedacht. Er ver¬

wendet sie als Beispiel für inhärente Hässlichkeit: «Stellen wir uns aber vor, dass ein
Künstler eine auf den Hinterfüssen sitzende Ratte, wenn auch noch so vollkommen, als

ein plastisches Werk bilden wollte, so würde dasselbe unter allen Umständen scheuss-

lich sein» Rosenkranz, S. 128. Zu Heines Rattenmetaphorik siehe Joseph A. Kruse,
Heine-Zeit. Stuttgart: Metzler. 1997. S. 306.

74 Heine, Ludwig Börne. Eine Denkschrift. Viertes Buch. Bd. 4, S. lOOf.

75 Heine, Lutetia. Zweiter Teil, 50. Bd. 5, S. 414.
76 Heine, Aus der Zopfzeit. Nachgelesene Gedichte 1845-1856.1. Abteilung. Bd. 6/1, S. 290.



104 Annette Landau

Liberté, Egalité, Fraternité ist für Heine zunehmend zur Forderung «Liebe,
Wahrheit, Freiheit und Krebssuppe» geworden.77 Im Bild der Ratten wird Heines

Angst vor der (realen) Bedrohung durch die unterste Schicht deutlich, die

zu Recht genährt zu werden verlangt, jedoch über keine Kultur verfügt und
deshalb aus ästhetischen Überlegungen bekämpft werden sollte.

1848 geriet Heine zu einem schmerzlichen Jahr. Nachdem der Sieg der
«armen Leute», wie Heine ihn 1830 als Botschaft auf Helgoland empfangen
hatte - überbracht von einem Fischer -, zu einem Sieg der republikanischen
Bourgeoisie verwandelt wurde, ging in Heine der Glaube an das kommende

goldene Zeitalter verloren. Die geschichtsphilosophische Dreiteilung wird
mehr und mehr zerstört. An ihre Stelle tritt Defätismus. Die Arbeiter erscheinen

nicht als Garanten der verheissenen Zukunft; vielmehr lösen sie in Heine

einen geradezu körperlichen Widerspruch zwischen politisch-sozialer
Notwendigkeit und ästhetisch-sinnlichem Lebensgefühl aus. Die
widersprüchlichen Konstruktionen zwischen einer hässlichen Gegenwart, die in
absehbarer Zukunft in eine absolute Verbrüderung und Rückkehr des
Sensualismus übergehen wird und derselben hässlichen Gegenwart, die mit ihrer
scheinbaren Schönhaftigkeit nur auf den absoluten Untergang der Kunst und
die definitive Verhinderung der Rückkehr der Götter aus dem Exil hinausläuft,

bleibt in seinem poetischen Schaffen letztlich unaufgelöst.

77 Charitas Jenny-Ebeling, «Vielbewundert, vielgescholten». In: Neue Zürcher Zeitung,
7. 12. 1993, Nr. 285, S. 26.


	Nachtigall - Trommelschlag - Heilige Inbrunst mit Waldhorntönen im Mondschein : Heinrich Heines triadisches Geschichtsverständnis im Spiegel seiner Musikauffassung

