Zeitschrift: Publikationen der Schweizerischen Musikforschenden Gesellschaft.
Serie 2 = Publications de la Société Suisse de Musicologie. Série 2

Herausgeber: Schweizerische Musikforschende Gesellschaft
Band: 41 (2000)
Artikel: Nachtigall - Trommelschlag - Heilige Inbrunst mit Waldhornténen im

Mondschein : Heinrich Heines triadisches Geschichtsverstandnis im
Spiegel seiner Musikauffassung

Autor: Landau, Annette
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-858802

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-858802
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Nachtigall — Trommelschlag — Heilige Inbrunst

mit Waldhorntonen im Mondschein

Heinrich Heines triadisches Geschichtsverstindnis
im Spiegel seiner Musikauffassung

Annette Landau

Wollte man gegen die ganze Richtung des Zeit-
geistes, der ein Dies irae als Burleske duldet,
ankdmpfen, so miisste man wiederholen, was
seit langen Jahren gegen Byron, Heine, Victor
Hugo, Grabbe und dhnliche geschrieben und
geredet worden. Die Poesie hat sich, auf eini-
ge Augenblicke in der Ewigkeit, die Maske der
Ironie vorgebunden, um ihr Schmerzensgesicht
nicht sehen zu lassen; vielleicht dass die freund-
liche Hand eines Genius sie einmal abbinden
wird.

Robert Schumann!

Heinrich Heine war kein Musiker, auch nicht Amateur. Die Violinstunden,
die ihn seine musikliebende Mutter nehmen liess, wusste der junge Heine
bald so zu gestalten, dass der Geigenlehrer — eitel genug, den Schmeiche-
leien seines neuen Schiilers auf den Leim zu gehen — dem auf dem Sofa lie-
genden Heine seine eigene Kunst vorfiihrte.2 Es gibt zwar Zeugnisse von
Zeitgenossen, aus denen hervorgeht, dass Heine intuitiv viel von Musik ver-
stand, doch wissen wir im Grunde nicht einmal, ob er wirklich Musiklieb-
haber im Sinne der Zeit war. Unwiderlegbar beschiftigte er sich jedoch so-
wohl in seinem kritischen als auch in seinem poetischen Schaffen immer
wieder mit dieser Kunst. Anhand der Musik, respektive anhand von musi-
kalischen Erscheinungen, entwarf Heine ganze philosophische Konzepte und

1 Robert Schumann, «Symphonie von H. Berlioz.» In: Gesammelte Schriften iiber Musik und
Musiker. Reprint der Ausgabe Leipzig 1854. Wiesbaden: Breitkopf & Hirtel. 1985. S. 145.

2 Vgl Brigitte Elisabeth Matzer, Heinrich Heine — Verbindungen zwischen Dichtung und Musik.
Diss. phil. Graz 1988. S. 435.



82 Annette Landau

schematische Geschichtseinteilungen. Auf den Umstand, dass er sich in sei-
nen musikbezogenen Uberlegungen weniger auf real existierende Kompo-
sitionen stiitzte, als ganz allgemein von einzelnen Komponisten berichtete
—diese gewissermassen als Schachfiguren fiir seine jeweiligen sozialen oder
politischen Ausfithrungen nutzte —, wurde und wird in der Sekundérlitera-
tur zu Recht immer wieder hingewiesen.3

Diese Art der Verwendung von (meist noch lebenden) Personen als Sche-
men bedingt jedoch eine wesentliche Reduktion. So erscheinen alle Musi-
ker, mit denen sich Heine meist iiber viele Jahre hinweg beschéftigt — etwa
Rossini, Chopin, Liszt, Meyerbeer, Berlioz —, in seinen Darstellungen als
musikalisch konstante, facettenarme Wesen. Ihre Entwicklung wird vom
Beobachter Heine offensichtlich nicht bemerkt. Heine ignorierte geradezu
konsequent alle musikalischen Ausserungen der real existierenden Kompo-
nisten, die nicht in ein (nicht explizites) Schema passten.4 Es ist unwahr-
scheinlich, dass Heine diese Simplifizierungen unbewusst unterliefen. Doch
welchen Zweck und welche Absicht verfolgte er mit diesen Einschriankun-
gen und Schubladisierungen? Zwei kurze Beispiele sollen sein Verfahren
exemplarisch illustrieren.

Hector Berlioz wurde von Heine ausschliesslich als der Komponist der
grossen Satansmusik rezipiert. Umsonst beklagte sich Berlioz in Briefen bei
dem befreundeten Heine iiber diese eindimensionale Darstellung, die sich
tiber Jahre hinzog: «Mais aussi pourquoi vous étre laissé aller, comme un
critique vulgaire, a exprimer une opinion absolue sur un artiste dont 'ceuvre
entiere est si loin de vous étre connue? [Heine lag seit Jahren in seiner
Matratzengruft] Vous pensez toujours au Sabbat, a la Marche au supplice de
ma Symphonie Fantastique, au Dies irae et au Lacrymosa de mon Requiem.
Je crois pourtant avoir fait et pouvoir faire des choses d’un tout autre
caractére.»> Es gibt jedoch auch in der Folge keinen Hinweis, dass Heine sein
scheinbar inhdrentes Berlioz-Bild zu korrigieren bereit war.

3 Zum Beispiel bei Momath Thiam, Heinrich Heines Malerei-, Literatur- und Musikkritiken.
Frankfurt a/M etc.: Peter Lang. 1988.

4  Auf dieses schemenhafte Denken hat schon Michael Mann aufmerksam gemacht: «Hei-
ne ist als Denker weniger Systematiker denn Schematiker». Michael Mann, Heinrich Heines
Musikkritiken. Hamburg: Hoffmann und Campe. 1971. S. 73.

5 Mémoires, t. 2, S. 363f. Berlioz war iiber diese fiir ihn unverstiandliche Eindimensionali-
tit der Darstellung dermassen enttduscht, dass er vermutlich sogar einen Brief félschte,
in dem Heine sich fiir seine einseitige Darstellung nach der Urauffiihrung von L’Enfance
du Christ herzlich entschuldigt. In diesem Werk hitte Berlioz «une gerbe des fleurs
mélodiques les plus suaves» gepfliickt (Post-scriptum datiert vom 25. Mai 1858, t. 2, S.
362). Der spezielle Hinweis auf die Melodien muss Berlioz besonders wichtig gewesen
sein, da ihm ihr Fehlen nicht nur von Heine zum Vorwurf gemacht wurden. Siehe auch
Leon Guichard, «Berlioz et Heine.» In: Das goldene Tor. 1950. S. 17.



Nachtigall — Trommelschlag — Heilige Inbrunst im Mondschein 83

Als zweites Beispiel kann Rossini herbeigezogen werden. Der reale Rossini
hatte 1829 sein Bemiihen bewiesen, den Anschluss an die Realitit der Zeit
nicht zu verlieren. Er komponierte seine grosse revolutionire Oper Guillaume
Tell. Michael Mann weist darauf hin, dass Heine die sensationell erfolgrei-
che Neuinszenierung dieser Oper 1836 wohl gesehen haben koénnte. Doch
mit keinem Wort wird diese Oper erwahnt.6 Welchen Zweck verfolgte Hei-
ne durch solche Ausblendungen, was trieb ihn zu diesem demonstrativen
Ignorieren der Diversitdt musikalischer Erscheinungen seiner Zeit? Warum
durfte Rossini, der Lieblingskomponist Heines, keine musikalische Weiter-
entwicklung aufweisen, und warum durfte die letzte Reaktion dieses Kom-
ponisten auf die politischen Zeitlaufte nicht bemerkt und kommentiert wer-
den? Warum musste Rossini unbedingt die Personifizierung der idyllischen
und melodieseligen, individuellen Befindlichkeiten nachsinnender Musik
bleiben und sich jeder politischen Aussage verschliessen?

Ein genaueres Betrachten solcher Reduktion von Komponisten (und ih-
ren Werken) verweist einerseits auf Heines soz'ial-politisches Missions-
bewusstsein,” andererseits auf dessen Geschichtsverstdndnis, dem in der
Folge nachgegangen werden soll.

Heines Geschichtsentwiirfe

Heine hat kein theoretisch ausgefeiltes Geschichtsmodell hinterlassen. Doch
beschiftigte er sich ansatzweise immer wieder implizit mit Geschichtlichkeit.
Angeregt durch Hegels dsthetische Vorlesungen, die Heine in seiner Jugend
regelmassig besucht hatte, und durch den direkten Kontakt mit diesem Phi-
losophen8, entwickelte er seine die ganze Kunstkritik bestimmende Dialek-
tik des Sensualismus und Spiritualismus. Das Gegensatzpaar sensualistisch-
spiritualistisch ist fiir Heine mit den Begriffen Materie und Geist deckungs-
gleich. Vor diesem Hintergrund entwirft er ein Geschichtsmodell, das eng

6 Mann, Musikkritiken. S. 63.

7  Gerhard Miiller geht im Vorwort zu seiner Edition von Heineschen Musiktexten der po-
litischen Motivation Heines nach. Gerhard Miiller, Heine und die Musik. Publizistische
Arbeiten und Poetische Reflexionen. Leipzig: Reclam. 1987.

8 Seine Erinnerungen an Hegel hielt Heine in seinen «Gestdndnissen» fest. Heinrich Hei-
ne, Samtliche Schriften. 6 Binde. Hg. von Klaus Briegleb. Miinchen: Deutscher Taschen-
buch Verlag. 1997. Bd. 6/1, S. 471ff. Wenn nicht anders vermerkt, wird im weiteren aus
dieser Ausgabe mit Angabe der Bandnummer und Seitenzahl zitiert.



84 Annette Landau

an dasjenige von Hegel anschliesst.? Im Ersten Bericht der Saison 1844 wer-
den vier (historische) Perioden voneinander unterschieden, in deren Abfol-
ge sich das Verhéltnis zwischen Geist und Materie allm#hlich verdndert. Diese
Kunstperioden entsprechen der Zeit der Agypter, derjenigen der Griechen,
dem Ubergang in die Neuzeit sowie der Romantik, respektive der Heineschen
Jetztzeit.

Mit der allméhlichen Vergeistigung des Menschengeschlechts halten auch die
Kiinste ebenmadssig Schritt. In der friihesten Periode musste notwendigerweise
die Architektur alleinig hervortreten, die unbewusst rohe Grésse massenhaft
verherrlichend, wie wir’s z. B. sehen bei den Agyptern. Spéterhin erblicken wir
bei den Griechen die Bliitezeit der Bildhauerkunst, und diese bekundet schon
eine dussere Bewaltigung der Materie: der Geist meisselte eine ahnende Sinnig-
keit in den Stein. Aber der Geist fand dennoch den Stein viel zu hart fiir seine
steigenden Offenbarungsbediirfnisse, und er wihlte die Farbe, den bunten Schat-
ten, um eine verklarte und dimmernde Welt des Liebens und Leidens darzustel-
len. Da entstand die grosse Periode der Malerei, die am Ende des Mittelalters
sich glanzend entfaltete. Mit der Ausbildung des Bewusstseinlebens schwindet
bei den Menschen alle plastische Begabnis, am Ende erlischt sogar der Farben-
sinn, der doch immer an bestimmte Zeichnung gebunden ist, und die gesteiger-
te Spiritualitét, das abstrakte Gedankentum, greift nach Kldngen und Ténen, um
eine lallende Uberschwenglichkeit auszudriicken, die vielleicht nichts anderes
ist als die Auflosung der ganzen materiellen Welt: die Musik ist vielleicht das
letzte Wort der Kunst, wie der Tod das letzte Wort des Lebens.10

Die erste Kunstperiode wird somit explizit durch den Sensualismus gepragt;
je weiter sich der Geschichtsprozess der Gegenwart ndhert, desto mehr iiber-
wiegt die Vergeistigung. Diesem Prozess scheint nichts Negatives innezuwoh-
nen, geht doch das Vorriicken in die Gegenwart mit einer Verfeinerung der
Mittel einher. Doch das Ende dieses Prozesses, die totale Spiritualisierung,
stellt den abrupten Tod der Kunst dar. Beethoven hat fiir Heine als erster die
Entmaterialisierung zu weit getrieben.

Beethoven treibt die spiritualistische Kunst bis zu jener tonenden Agonie der
Erscheinungswelt, bis zu jener Vernichtung der Natur, die mich mit einem Grauen
erfiillt, das ich nicht verhehlen mag [...]. Fiir mich ist es ein sehr bedeutungs-
voller Umstand, dass Beethoven am Ende seiner Tage taub ward und sogar die

9 Der direkte Vergleich dieses Entwurfs mit Hegels Asthetik kann nachgelesen werden in
Mann, Musikkritik. S. 148ff.

10 Heine, Lutetia. Berichte iiber Politik, Kunst und Volksleben. Erster Teil, 33, 20. April 1841.
Bd.:5, S::356¢f



Nachtigall — Trommelschlag — Heilige Inbrunst im Mondschein 85

unsichtbare Tonwelt keine klingende Realitdt mehr fiir ihn hatte. Seine Téne
waren nur noch Erinnerungen eines Tones, Gespenster verschollener Kldnge, nur
seine letzten Produktionen tragen an der Stirne ein unheimliches Totenmal.1l

Beethoven hat somit in seinen spdten Werken die Materie (sinnbildlich dar-
gestellt durch die Natur) vollkommen ignoriert und kreiert durch diesen
Verlust nur noch Schattenbilder wirklicher Kunst — Gespenster, die in ihrer
dialektischen Nichtexistenz bei Heine immer als Allegorien von losgeloster
Spiritualitédt erscheinen.l2 Heine impliziert sogar einen Zusammenhang
zwischen Beethovens Taubheit und einer gezielten Rache des Materials fiir
seine Negation des sensualistischen Elements. Der Verlust der Natur, das
verlorene sensualistische Element hat unvermeidlich das Ende jeglicher Kunst
(und Schonheit) zur Folge. Und dieses Ende scheint Heine in seiner Zeit
bedrohlich schnell ndher zu riicken.

Heine tritt nun in seinen Kunstkritiken an, diesen Prozess zu stoppen und
den Tod der Kunst zu verhindern. Um die beiden Pole «Geist» und «Mate-
rie» wieder zu verbinden, bietet sich offensichtlich die Musik im besonde-
ren an. Er sinniert im Neunten Brief Uber die franzésische Biihne {iber das
Wesen der Musik nach:

Aber was ist die Musik? Diese Frage hat mich gestern abend vor dem Einschla-
fen Stunden lang beschéftigt. Es hat mit der Musik eine wunderliche Bewandt-
nis; ich mochte sagen, sie ist ein Wunder. Sie steht zwischen Gedanken und
Erscheinung; als ddimmernde Vermittlerin steht sie zwischen Geist und Materie;
sie ist beiden verwandt und doch von beiden verschieden; sie ist Geist, aber Geist,
welcher eines Zeitmasses bedarf; sie ist Materie, aber Materie, die des Raumes
entbehren kann.13

Gerade diese einigende Eigenschaft interessierte Heine an der Musik. Hier
liegt (neben ihrer Eigenschaft, in Feuilletons politisch unverdachtig zu er-
scheinen) einer der Griinde, warum sich Heine immer wieder intensiv mit
Musik auseinandersetzte, obwohl ihm diese Kunst dsthetisch gewiss nicht
naher stand als die Literatur oder die Malerei.

Gleichzeitig zu diesem Entwurf einer bipolar zentrierten Kunst- und
Menschheitsgeschichte, der einer geradezu linearen Kontinuitit unterwor-
fen ist, kristallisiert sich jedoch ein Heines Denken ebenso priagendes, ganz
auf einer Dreiteilung beruhendes Geschichtsbild heraus. In diesem lassen sich

11 Heine, Lutetia. Erster Teil, 33. Bd. 5, S. 358.
12 Siehe auch Mann, Musikkritiken. S. 73.
13 Heine, Uber die franzdsische Biihne. Neunter Brief. Bd. 3, S. 332f.



86 Annette Landau

im Verlauf des Geschichtsprozesses drei Zeitalter unterscheiden, in die —im
Gegensatz zu den oben zitierten vier Perioden — auch die Zukunft explizit
eingebettet ist: Eine vergangene, schone Zeit (die der aristokratischen Kunst
bei Hegel entspricht)14 wird durch eine schwierige, unschone Epoche (in der
die Kunst laut Hegel im Dienste der Zeit zu stehen hat) abgelost, der dann
— in der Zukunft — ein zweites goldenes Zeitalter folgt. In diesem Entwurf
scheinen typische Elemente geschichtsphilosophischer Konstruktionen der
Zeit auf.15

Die eigentliche Geschichtsphilosophie war ein kurzlebiges Phdnomen. Im
Zeitalter der Aufkldrung entstanden — die Begriffsschépfung verdankt sie
Voltaire (1765)16 — markierte die Hegelsche Philosophie ihren klassischen
Hohepunkt; doch schon wenige Generationen spater begegnete ihr vor al-
lem noch Skepsis. Geschichtsphilosophie in ihrem priagnanten Sinn zeugt
vom Vertrauen in Geschichte, das fiir die erste Hilfte des 19. Jahrhunderts
bezeichnend war. Auch Heine war gepragt von diesem Glauben an die Funk-
tion von Geschichte. Auch er geht von einem goldenen Zeitalter aus, auch
er erkennt die eigene, ,hissliche® Zeit und vertraut fest auf eine schéne Zu-
kunft. Zwar fehlen in Heines Erorterungen konkrete Hinweise auf das theo-
retische Geriist dieser Geschichtskonstruktion, doch lasst es sich aus zahl-
reichen Bemerkungen gerade {iber Musik herauslesen. Indem Heine auch die
Musik als eine immanente dsthetische Qualitédt des Geschichtsprozesses be-
trachtet, wird es moéglich, in einer Analogie diesen Prozess des Vergangenen,
Gegenwartigen und Zukiinftigen nachzuzeichnen. In diesem Sinne lassen
sich auch die Komponisten mitsamt ihren Werken den einzelnen Zeitaltern
zuschreiben. Um jedoch Uberschneidungen zu vermeiden, ist die Eindeutig-
keit der einzelnen musikalischen Erscheinungen wichtig. So ist denn auch
Heines «Komponisten-al-fresco» zu verstehen. Hemmungslos hat er ausge-
blendet, was er nicht fiir seine politischen und geschichtsphilosophischen
Vorstellungen gebrauchen konnte. In der Folge soll dieser Geschichtskon-
struktion in Heines Werk nachgegangen werden.

14 Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Vorlesungen iiber die Asthetik.

15 Auf den entscheidenden Unterschied zwischen Hegel und Heine hat Michael Mann auf-
merksam gemacht. Fiir Hegel kann die Musik der Forderung, dass sie dem Geist eines
Volkes den kiinstlerischen Ausdruck gewahre, schlecht nachkommen. Fiir Heine ist ein
solches Engagement jedoch durchaus moglich. Wahrend seiner Reise von Miinchen nach
Genua sieht er in der italienischen Musik «staatsgefidhrliche Triller» und «Revolutio-
nérrische Koloraturen» (Reisebilder. Dritter Teil, Kapitel 19. Bd. 2, S. 354). Michael Mann,
«Heinrich Heine und G. W. E Hegel zur Musik.» In: Monatshefte fiir deutschen Unterricht,
deutsche Sprache und Literatur, 7/1962. S. 343-353, S. 343.

16 Emil Angehrn, Geschichtsphilosophie. Stuttgart: W. Kohlhammer. 1991.



Nachtigall — Trommelschlag — Heilige Inbrunst im Mondschein 87

Die Ara Rossinis oder: Als die Musik noch schén sein konnte

Die erste Zeit in Heines Geschichtskonstruktion, das goldene Zeitalter He-
gels, wird vor allem durch die italienische Musik vertreten. Es ist die Epo-
che der schénen, aristokratischen, individuellen und idyllischen Zeit, in der
es noch keine Revolutionen irgendwelcher Art gab. In dieser Epoche war der
Kiinstler noch «jenes Kind, wovon das Volksmérchen erzihlt, dass seine Tra-
nen lauter Perlen sind».17 Die Gotter der Sinnlichkeit und Schénheit waren
hier noch ganz in ihrem Recht. Es ist die Zeit, in der das Volkslied noch als
wahre Volkspoesie seinen natiirlichen Platz hatte und in der die Melodie zu
ihrem vollen Recht kam. Heine liebte die Musik dieser Epoche tiber alles.

Rossini erscheint geradezu als allegorischer Vertreter des goldenen Zeit-
alters. Heine gesteht offen ein, dass er fiir diesen Komponisten die grossten
Sympathien hegt. Er bezeichnet seine Kompositionen als «siisse Rossinische
Rosinen-Musik»,18 und trotz der uniibersehbar ironischen Note scheint hier
Heines nicht zu verleugnende Sehnsucht nach dieser Herzensmusik durch.
Er kann sich ihrem Zauber nicht entziehen:

Ich aber erfreue mich deiner [Rossini] goldenen Tone, deiner melodischen Lich-
ter, deiner funkelnden Schmetterlingstrdume, die mich so lieblich umgaukeln,
und mir das Herz kiissen wie mit Lippen der Grazien!1?

Wichtige, das goldene Zeitalter begleitende Epitheta erscheinen in diesem
Zitat: die Schmetterlinge, die Melodie (die — bezeichnend fiir Heines «zweites
Gesicht»20 — synasthetisch mit Licht verbunden erscheint) und die Musik, die
direkt zum Herzen spricht. Kein Verstand, kein politisches Bewusstsein, keine
sozialen Probleme schieben sich zwischen die unreflektierte Einheit von
Musik und Horer. Und immer wieder erscheinen in Heines Beschreibungen
von Rossinis Musik diejenigen Vogel, die in des Dichters Tiermetaphorik zum
goldenen Zeitalter gehoren: die Nachtigallen. «Der Saal der Italienischen
Oper [wihrend einer Auffithrung von Rossinis Stabat mater] schien der
Vorhof des Himmels; dort schluchzten heilige Nachtigallen».21 Die Nachti-
gall reprasentiert — anders als in der frithen Romantik — nicht die Poesie,
sondern die Stimme des sensualistischen Prinzips, das sich auch hinter der
Stimme der «Gotter im Exil» verbirgt.

17 Heine, Uber die franzésische Biihne, Neunter Brief. Bd. 3, S. 344.
18 Heine, Zur Literatur. «Albert Methfessel». Bd. 1, S. 429.

19 Heine, Reisebilder. Dritter Teil, Kap. 19. Bd. 2, S. 353.

20 Heine, Florentinische Ndchte. Erste Nacht. Bd. 1, S. 578.

21 Heine, Lutetia. Zweiter Teil, 43. Bd. 5, S. 399.



88 Annette Landau

Diese erste Epoche in Heines geschichtlicher Dreiteilung ist in ihrer real-
zeitlichen Chronologie nicht fest umrissen. Es ist die Zeit der Natiirlichkeit,
die Zeit, in der die «individuellen Freuden und Leiden des Menschen, Liebe
und Hass, Zartlichkeit und Sehnsucht, Eifersucht und Schmollen» dominier-
ten, kurz der «unmittelbare Ausdruck eines isolierten Empfindens»22 sich —
ohne sozialpolitisches Engagement — frei entfalten konnte. Nur einmal fallt
explizit ein Epochenbegriff: die Restauration.23 Doch wird sogleich klar, dass
das eigentliche goldene Zeitalter schon viel frither sein Ende fand. Offen-
sichtlich kreiert hier Heine einen imagindren Raum. In diesem aufgefangen
konnte sich die schone, goldene Musik wahrend der Restauration noch ein-
mal ihr Recht herausnehmen, nach autonomen, rein dsthetischen Maximen
frei zu agieren. Rossini gelang es, die schone, idyllische, unabhéngige Mu-
sik in eine Zeit hiniiberzuretten, die die bedingungslose Schonheit eigent-
lich nicht mehr kannte.24

Gleich jener Quelle Arethusa, die ihre urspriingliche Siissigkeit bewahrte, ob-
gleich sie die bittern Gewésser des Meeres durchzogen, so behielt auch das Herz
Rossinis seine melodische Lieblichkeit und Siisse, obgleich es aus allen Wermuts-
kelchen dieser Welt hinldnglich gekostet.25

Das Konzept des Hasslichen

Die Musik derjenigen Komponisten aber, die sich der Wirkung jener Wermuts-
kelche nicht entziehen konnten — und das war die grosse Mehrheit —, klingt
entsprechend anders als die «Rossinische Rosinen-Musik». Es fehlt ihr be-
zeichnenderweise schon die Melodie, die Heine dermassen liebte. Diese
Komponisten wurden aus dem Paradies des goldenen Zeitalters, der Zeit der
schonen Musik, herauskatapultiert — mitten in die unschone Realitédt der
zweiten Epoche des geschichtsphilosophischen Entwurfs. Im Gegensatz zur
ersten Epoche ist diese zeitlich klar umrissen: Es ist die (Heinesche) Jetzt-
zeit.26

22 Heine, Uber die franzdsische Biihne, Neunter Brief. Bd. 3, S. 335.

23 Heine, Uber die franzésische Biihne, Neunter Brief. Bd. 3, S. 335.

24 Neben Rossini gesteht Heine diese Fihigkeit noch weiteren Komponisten zu (Chopin,
Bellini), doch keinem in einem dhnlich bedingungslosen Ausmass.

25 Heine, Lutetia. Zweiter Teil, 43. Bd. 5, S. 399.

26 Diese Zerrissenheit der Melodik wurde schon von Hegel als Kehrseite des Charakteristi-
schen in der Musik empfunden. Siehe dazu Carl Dahlhaus, Die Kategorie des Charakte-
ristischen in der Asthetik des 19. Jahrhunderts. In: Heinz Becker (Hg.), Die «Couleur
locale» in der Oper des 19. Jahrhunderts. Regensburg: Gustav Bosse. 1976. S. 9-21.



Nachtigall - Trommelschlag — Heilige Inbrunst im Mondschein 89

Heine iibernimmt die Forderung Hegels, dass sich der zeitgendssische
Kiinstler mit den politischen Umstanden auseinanderzusetzen habe, bedin-
gungslos. Und dadurch wird bald deutlich, dass diese Maxime in Heine ei-
nen Widerspruch evoziert. Denn wéhrend er keinen Moment an der imma-
nenten Notwendigkeit dieses Verlustes einer schonen Zeit zweifelt und de-
zidiert von den Kiinstlern erwartet, dass sie sich den politischen und sozia-
len Problemen der Zeit stellen, verzweifelt er gleichzeitig aus dsthetischen
Griinden ob dem Verlust jener naturbestimmten Zeit mit ihrer schénen
Kunst.27 Heine betont aus politischer Uberzeugung, dass sich in dieser Zeit
der halb vollendeten und missgliickten Revolutionen kein Kiinstler mehr in
die personliche Idylle zuriickziehen darf. So ist er denn auch geradezu be-
geistert von Meyerbeer, der fiir ihn den Prototyp des zeitgenossischen Kom-
ponisten verkorpert. Heine empfindet und betont die politische Stellungnah-
me in dessen Opern. (Einmal mehr nimmt er fast nur diesen Aspekt wahr.)
Und selbst als in den spateren Jahren Heines Attacken gegen Meyerbeer
tiberhand nehmen,28 betont Heine immer noch den politischen Aspekt sei-
ner Musik:

Ich kann nicht umhin hier ein geistreiches Wort zu erwdhnen, das man dem
Musiker Ferdinand Hiller zuschreibt. Als ndmlich jemand denselben dariiber
befragte, was er von Meyerbeers Opern halte, soll Hiller ausweichend verdriess-
lich geantwortet haben: «Ach, lasst uns nicht von Politik reden!29

Dass er den Ausspruch seinem Freund Ferdinand Hiller in den Mund legt,
spielt bei Heines poetischer Methode, Geschichten, Anekdoten, Zitate und
explizite Stellungnahmen zu vermischen, eine untergeordnete Rolle.

Der Kiinstler par excellence, an dem sich die Merkmale der Zeit dsthe-
tisch ablesen lassen, ist fiir Heine jedoch Hector Berlioz.30 Auch er nimmt

27 In Schillers dsthetischen Erwégungen erscheint dieser naturhafte Zustand ebenfalls; al-
lerdings wird er dort von jedem Menschen erfahren, bevor ein Bewusstseinsprozess ihn
aus dieser Einheit mit der Schonheit herauswirft. Vgl. Friedrich Schiller, «Uber die &s-
thetische Erziehung des Menschen».

28 Die Griinde fiir diese Attacken sind ausserhalb der Musik zu suchen. Gerhard Miiller sieht
sie einerseits motiviert durch die politische Kritik an der Versohnung Meyerbeers mit der
preussischen Macht, andererseits in der zunehmenden Erkenntnis Heines, dass die biir-
gerliche Musik ihr Fell letztendlich verkauft hat (Atta Troll), sich der Kommerzialisierung
bedingungslos geoffnet hat. Gerhard Miiller, «Ein politischer Stellvertreterkrieg. Hein-
rich Heines Auseinandersetzung mit Giacomo Meyerbeer». In: Musik und Gesellschaft,
5/1989. S. 241-244.

29 Heine, Lutetia. Erster Teil, 33. S. 364.

30 Es muss hier nicht eigens betont werden, dass Heine die Musik von Berlioz schitzte. Fiir
ihn ist er der «grosste und originellste Musiker den Frankreich in der letzten Zeit her-
vorgebracht hat». Heine, Augsburger Zeitung, Paris, 26. Mérz 1843. Bd. 5, S. 1017.



90 Annette Landau

laut Heine Stellung zu den ihn umgebenden Zeitlduften.31 Er verkorpert
sogar jene Metapher, mit der Heine die mittlere, traurige, revolutionire
Epoche charakterisiert: das Trommelschlagen. An der einzigen Stelle in sei-
nem Werk, in der Heine direkt auf den Menschen Berlioz Bezug nimmt, er-
scheint dieser als halb wahnsinniger Pauker wahrend der Auffiihrung der
Symphonie fantastique.

Mein Logennachbar, ein redseliger junger Mann, zeigte mir den Komponisten,
welcher sich, am dussersten Ende des Saales in einem Winkel des Orchesters
befand, und die Pauke schlug. Denn die Pauke ist sein Instrument.32

Heine lernte Berlioz kurz nach seiner Ankunft in Paris kennen. Die Bekannt-
schaft weitete sich bald zu einer Freundschaft aus, die bis zum Tode Heines
anhielt.33 Am 9. Dezember 1832 horte Heine die Auffithrungen der Sympho-
nie fantastique und von Lélio im Conservatoire. Und dieses Erlebnis pragte
sein gesamtes Bild von Berlioz — oder vielmehr sein Bild der Musik seiner
Zeit tiberhaupt. Dieses Werk entfaltete in seiner kiinstlerischen Phantasie ein
sehr lebendiges, sich mehr und mehr verselbstédndigendes Bild. Am ausfiihr-
lichsten nimmt Heine im Ersten Bericht zur Musikalischen Saison von 1844
Bezug auf Berlioz. In diesem Bericht vom 25. April 1844 setzt er den fran-
zosischen Komponisten in einen Gegensatz zum «ordentlichen» Felix Men-
delssohn Bartholdy. Wahrend er an letzterem unter anderem «sein grosses
Talent fiir Form, fiir Stilistik, [...] seine reizend schone Faktur»34 bewundert
— Attribute, die in der Asthetik der Aufklarung mit Natiirlichkeit und Schén-
heit im Bunde stehen35 —, hebt er bei Berlioz das Rohe, nicht Kultivierte
hervor.

Hier ist ein Fliigelschlag, der keinen gewohnlichen Sangesvogel verrit, das ist
eine kolossale Nachtigall, ein Sprosser von Adlersgrosse, wie es deren in der

31 Anders als bei Meyerbeer erfdhrt die Wahrnehmung von Berlioz durch Heine fast keine
Verdnderung.

32 Heine, Uber die franzésische Biihne, Zehnter Brief. Bd. 3, S. 350.

33 Berlioz war einer der wenigen, die Heine in seiner achtjahrigen Matratzengruft bis zu-
letzt besuchten. Siehe Guichard, Berlioz et Heine. S. 5-23 (bes. S. 14).

34 Heine, Lutetia. Anhang. Musikalische Saison von 1844, Erster Bericht. Bd. 5, S. 528.

35 Heines Asthetik wird auffallend stark vom Besuch des Lyzeums zu Diisseldorf beeinflusst.
Dort lernte er vor allem die Literatur des 18. Jahrhunderts kennen, die pridgend auf sei-
ne Musikésthetik wirkte: «Ihre Losung lautet «Natiirlichkeit> (im musikalischen Schaffen)
und Empirismus> (in der Urteilsbildung) — beides wesentliche Ansatzpunkte der Aufkla-
rung». Michael Mann, «Heinrich Heine als Musikkritiker». In: Schweizerische Musikzeitung,
4/1959. S. 121-126 (Zitat, S. 122).



Nachtigall — Trommelschlag — Heilige Inbrunst im Mondschein 91

Urwelt gegeben haben soll. Ja, die Berliozische Musik {iberhaupt hat fiir mich
etwas Urweltliches, wo nicht gar Antediluvianisches, und sie mahnt mich an
untergegangene Tiergattungen, an fabelhafte Konigstiimer und Siinden, an
aufgetiirmte Unmoglichkeiten.36

Und Heine spricht weiter von «kreischender Instrumentierung», «wenig
Melodie» und «wenig Schénheit».37

In dieser Beschreibung fiithrt Heine sein bipolares Weltbild mit der
Hegelschen geschichtsphilosophischen Vorstellung zusammen. Die Attribu-
te, mit denen Berlioz beschrieben wird, verweisen diesen Komponisten in
die erste Periode der Materie-Geist-Diskussion, in die Zeit der agyptischen
Architektur. Berlioz’ Werke seien

weder antik noch romantisch, sie erinnern weder an Griechenland noch an das
katholische Mittelalter, sondern sie mahnen weit hoher hinauf, an die assyrisch-
babylonisch-dgyptische Architekturperiode und an die massenhafte Passion, die
sich darin aussprach.38

Im Periodenentwurf braucht Heine dasselbe Vokabular. Dort ist die Rede von
der «unbewussten Grosse», die «massenhaft» verherrlicht sei. Hier erschei-
nen die «Siinden» und ein Sinn fiir «materielle Unermesslichkeit».39

Fiir Heine hat sich also Berlioz, im Gegensatz etwa zum spédten Beetho-
ven und zu Liszt, nicht von der materiellen Seite der Kunst, dem Sensualis-
mus, gelost. Es finden sich im Gegenteil keine Spuren einer vergeistigenden
Tendenz in seiner Musik, und gerade hier scheint fiir Heine das Problem zu
liegen. Er sehnt sich in seiner Geschichtsutopie explizit nach der Riickkehr
des sensualistischen Elementes. In Berlioz erkennt er viele Anzeichen die-
ses Urspriinglichen, Materiellen. Doch sind es gleichzeitig genau diese Ele-
mente, die ihn erschrecken: er empfindet sie — unverkniipft mit dem spiri-
tuellen Geist — als roh und unschon. So entsteht die paradoxe Situation, dass

36 Heine, Lutetia. Anhang. Musikalische Saison von 1844, Erster Bericht. Bd. 5, S. 528.

37 Heine, Lutetia. Anhang. Musikalische Saison von 1844, Erster Bericht. Bd. 5, S. 528.

38 Heine, Lutetia. Anhang. Musikalische Saison von 1844, Erster Bericht. Bd. 5, S. 528f.

39 Auch Schumann weist auf das Vorzeitliche von Berlioz’ Musik hin: «Es scheint, die Mu-
sik wolle sich wieder zu ihren Uranfingen, wo sie noch nicht das Gesetz der Tacteschwere
driickte, hinneigen und sich zur ungebundenen Rede, zu einer héheren poetischen
Interpunction (wie in den griechischen Chéren, in der Sprache der Bibel, in der Prosa
Jean Pauls) selbstindig erheben». Robert Schumann, «Symphonie von H. Berlioz.» In:
Sdmtliche Schriften. S. 123.



92 Annette Landau

er sich gleichzeitig von dieser Musik angezogen und abgestossen fiihlt. Ei-
nerseits hort er die exilierten Gotter aus dieser Musik sprechen, andererseits
empfindet Heine einen tiefen Widerwillen gegen diese Klange: Er fiihlt sich
«zugleich bedngstigt und beseligt [...] aber doch noch mehr bedngstigt».40

Diese Bedngstigung erfolgt aber auch aus dem Zwang der Geschichtsphi-
losophie. Hinter den Berliozschen Attributen des Rohen und Unschonen
steckt letztendlich die dsthetische Kategorie des Héasslichen. Zwar benutzt
Heine dieses Wort kaum je im Zusammenhang mit Musik; doch wann im-
mer die Rede auf Berlioz kommt, ldsst sich dieses dsthetische Verdikt her-
auslesen. Mehrmals betont Heine, dass die Musik von Berlioz nicht die
«schonste» sei.4! An einer Stelle verkniipft er gar explizit das Hassliche mit
der Musik dieses Komponisten. Im Ersten Buch seiner Schrift Religion und
Philosophie in Deutschland beschreibt Heine die deutschen Elementargeister:
Der Brocken sei

kein heiteres Avalon, sondern ein Rendezvous fiir alles, was wiist und hésslich
ist. Auf dem Gipfel des Bergs sitzt Satan in der Gestalt eines schwarzen Bocks.
Jede von den Hexen naht sich ihm mit einer Kerze in der Hand und kiisst ihn
hinten, wo der Riicken aufhort. Nachher tanzt die verruchte Schwesternschaft
um ihn herum und singt: Donderemus, Donderemus: Es meckert der Bock, es
jauchzt der infernale Chahut. Es ist ein boses Omen fiir die Hexe, wenn sie bei
diesem Tanze einen Schuh verliert; das bedeutet, dass sie noch im selbigen Jahr
verbrannt wird. Doch alle ahnende Angst iibertdubt die tolle echtberliozische
Sabbathmusik; — und wenn die arme Hexe des Morgens aus ihrer Berauschung
erwacht, liegt sie nackt und miide in der Asche, neben dem verglimmenden
Herde.42

Als «wiist und hésslich» bezeichnet Heine somit nicht bloss die Sphére des
Teufels und der Hexen, sondern auch die Musik von Berlioz. Und er war in
seiner Zeit nicht der einzige, der die Musik von Berlioz als «unschon» emp-
fand. Viele deutsche Rezipienten stiessen sich an der fiir sie mangelnden
Spiritualisierung, die eine entscheidende Entwicklung der deutschen Asthetik

40 Heine, Uber die franzdsische Biihne. Zehnter Brief. Bd. 3, S. 351. Diese Selbstbeschrei-
bung steht zwar im Zusammenhang mit Liszt, doch prégt dieser innere Zwiespalt Hei-
nes gesamtes (musik)asthetisches Denken.

41 z.B. Heine, Uber die franzésische Biihne. Zehnter Brief. Bd. 3, S. 349.

42 Heine, Uber Deutschland. Religion und Philosophie in Deutschland. Erstes Buch. Bd. 3,
S.524.



Nachtigall — Trommelschlag — Heilige Inbrunst im Mondschein 93

im 19. Jahrhundert ausmacht.#3 Vor dem Anspruch einer solchen Vergeisti-
gung, die nach dem Verborgenen, nicht Erscheinenden sucht, kénnen die
effets, mit denen Berlioz ohne Zweifel bewusst spielte, nur als ungeschliffen
und grob empfunden werden.44

In den dreissiger Jahren des 19. Jahrhunderts entwickelte sich eine ei-
gentliche Asthetik des Hésslichen.45 Christian Hermann Weisse ist der erste,
der sich zusammenhidngend zu diesem Phianomen dusserte.46 Andere wie
Arnold Ruge4” folgten nach, bis mit Rosenkranz’ philosophischer Schrift das
Hassliche nicht mehr als Randphdnomen des Schénen beschrieben wurde,
sondern selbst im Zentrum einer Untersuchung stand.48 Was hinter dieser
neuen Asthetisierung des Unschénen steht, soll in der Folge anhand dieser
theoretischen Ausfithrungen aufgezeigt werden. Dabei ist fiir das Verstdnd-
nis des Heineschen Hésslichkeitsentwurf vor allem Weisses Untersuchung von
Interesse. Die Asthetik von Rosenkranz kann durch ihr spétes Erscheinen nur
noch bedingt fiir direkte Vergleiche herangezogen werden.

Weisse entzieht das Hissliche als erster einer reinen Negativdefinition.
So ist fiir ihn Hasslichkeit nicht mehr bloss «<Mangel der Schonheit».4? Para-
digma des Hasslichen ist vielmehr «die dussere Gestalt des Todes und der

43 In der deutschen Musikdiskussion der Zeit erscheint das entscheidende «An sich» sowohl
hinter dem Begriff der Idee als auch hinter der Form. So ist es denn auch bezeichnend,
dass Richard Wagner und Robert Schumann von der Formlosigkeit der Symphonie
fantastique sprechen: Wiahrend Wagner die Formenschénheit generell vermisst («alles ist
ungeheuer, kiihn, aber unendlich wehtuend», Richard Wagner, Sdmtliche Schriften und
Dichtungen. Volks-Ausgabe. Leipzig: Breitkopf & Hértel 0.J. Bd. 12. S. 88), versucht Schu-
mann diesen Mangel zu rechtfertigen: «vollig phantastische Formen, nur einmal, wie
zerbrochen, an die iltern erinnernd». Und mit den Erlduterungen, die diesem Aufsatz
als Motto vorausgestellt worden sind, gibt Schumann die Richtung an, in welcher der
Hang zum Hisslichen in der Zeit gesehen werden muss. Schumann, «Symphonie von H.
Berlioz». S. 123.

44 Diese Zusammenhinge fiihrt Reckow aus: Fritz Reckow, «Wirkung> und <Effekt>. Uber
einige Voraussetzungen, Tendenzen und Probleme der deutschen Berlioz-Kritik.» In: Die
Musikforschung, Heft 1 (1980). S. 1-36.

45 Siehe Carl Dahlhaus, Klassische und romantische Musikdsthetik. Laaber: Laaber Verlag.
1988. S. 428ff.

46 Christian Hermann Weisse, System der Asthetik als Wissenschaft von der Idee der Schén-
heit. Reprografischer Nachdruck der Ausgabe Leipzig 1830. Hildesheim: Georg Olms.
1966.

47 Arnold Ruge, Neue Vorschule der Asthetik. Das Komische mit einem komischen Anhang.
Nachdruck der Ausgabe Halle a.d.S. 1837. Hildesheim etc.: Georg Olms. 1975.

48 Karl Rosenkranz, Asthetik des Hdsslichen. Leipzig: Reclam. 1996. (2. Auflage)

49 Weisse, Bd. 1, S. 174.



04 Annette Landau

Verwesung»>0. Er erklart dies, indem der Tod und seine sichtbaren Folgen
die umgeschlagene Wirklichkeit jenes Erhabene darstelle, die die Natur in
der gegensatzlichen Erscheinung von Leben und Tod kreierte. «Die Hésslich-
keit ist demnach zu fassen als die verkehrte oder auf den Kopf gestellte
Schonheit».>1 Nimmt man also Tod und Verwesung als hoheres Prinzip (oder
stellt es in der Kunst abgesondert dar), so verneint man die Schénheit und
damit die Wahrheit.

Denn eben jene absolute Negation, durch welche die abstracte Besonderheit, die
ihrer Bestimmung nach aufgehoben in einem Hohern sein soll, zum positiven
Princip dieses Hoheren gemacht wird, ist Abfall von diesem Hoheren, oder Ver-
kehrung der Elemente desselben. Darum wird die Wahrheit, die in der Schon-
heit aufgehoben ist, in der Hasslichkeit nothwendig zur Unwahrheit und Liige.52

Dadurch aber, dass das Hassliche das auf den Kopf gestellte Schone ist, wird
es aus dem Bereich des Trivialen und Unmassgebenden herausgehoben.
Wihrend die Anschauung der Schonheit jedoch das Bewusstsein der Selig-
keit auslost, evoziert im Gegenzug die Anschauung des Hésslichen das Be-
wusstsein der Verdammnis.

Die Hésslichkeit erscheint in diesem Bewusstsein als ein bodenloser Abgrund der
Finsternis und der Qual, in welchem der gottliche Lichtstrahl der Schénheit nur
als das verzehrende Feuer einer uniibersehbaren Zerstérung und eines ewig
ungestillten Verlangens lodert, und in welchem alle Gestalten jener Lichtwelt
verzerrt, zerrissen oder auf den Kopf gestellt wiedererscheinen. Die Empfindung
aber, welche bei dem Hereinblicken in diesen Abgrund entsteht, ist Schwindel,
Schauder und Grausen iiber die Tiefe und die Nacht, Eckel und Abscheu vor den,
die Zerfallenheit und Verwesung als Gestalt und Form festhaltenden Truggebil-
den, und unwillkiihrliches Einstimmen in die Klage der Sehnsucht und in den
Hohn der Verdammniss.>3

Vor der Schablone einer solchermassen neuen Definition von Hésslichkeit ldsst
sich Heines Verhéltnis zu den wichtigsten Musikern seiner Zeit und im beson-
deren sein Verhéltnis zu Berlioz verstehen. Denn genau dieses Schaudern und
Grausen des Weisseschen Rezipienten begegnet uns auch bei Heine angesichts
der Musik der schwarzen Romantik. Die Untersuchung Weisses, die etwa zeit-
gleich mit der Komposition der Symphonie fantastique verfasst worden ist, ldsst

50 Weisse, Bd. 1, S. 178.
51 Weisse, Bd. 1, S. 179.
52 Weisse, Bd. 1, S. 179.
53 Weisse, Bd. 1, S. 185f.



Nachtigall — Trommelschlag — Heilige Inbrunst im Mondschein 95

sich sehr einfach auf Berlioz beziehen.>4 So dringt sich eine Parallele zwischen
den Weisseschen, auf den Kopf gestellten, verzerrten und zerrissenen Lichtge-
stalt-Parodien und der parodierenden Inszenierung einer Messe durch die ar-
men, nackten Hexen des Berliozschen und Heineschen Sabbattraums férmlich
auf. Und auch die Spiegelung der Sehnsucht nach dem verlorenen Paradies in
hisslichen Darstellungen findet sich sowohl bei Weisse als auch bei Heine. Auf
dem Antlitz des Teufels im Tanzpoem von Heine lésst sich «der Triibsinn eines
gefallenen Engels»5 ablesen, und Heine fordert dazu auf, den «hésslichen Ein-
druck des Fratzenwesens»56 durch marchenhafte Pracht und positives Grau-
sen zu mildern beziehungsweise zu verwischen. Das Ende des Heineschen
Hexen-Sabbats endet in einer reinen Berlioz-Parodie:

Wieder Hexen-Ronde, die plotzlich unterbrochen wird von dem gellenden Klang
eines Gléckchens und einem Orgel-Choral, der eine verruchte Parodie der Kir-
chenmusik ist. Alles driangt sich zum Altar, wo der schwarze Bock in Flammen
aufgeht und prasselnd verbrennt. Nachdem der Vorhang schon gefallen, hort man
noch die grausenhaft burlesken Freveltone der Satansmesse.57

Die Parallelen zum Programm der Symphonie fantastique sind uniiberseh-
bar.

Abgesehen von solchen thematischen Parallelen erméglicht uns die
Asthetik Weisses auch Riickschliisse auf die Formprobleme der Zeit. Expli-
zit erscheint das Héssliche bei Weisse verbunden mit einer Verletzung der
Gesetze und Regeln der Kunst «oder mit einer Abweichung von dem Kanon
der Schonheit in der Natur oder der Sitte».>8 So fiihrt er den Formverlust
der zeitgendssischen Kunst auf die Dominanz des Hésslichen zuriick. Durch
das «Hinaustreten der gespenstischen Phantasie aus der Sphére ihres Seins,
d. h. ihrer Nichtigkeit, in die hohern Sphéren der dsthetischen Wirklichkeit»
kommt es zu einer «Zertriimmerung der Formen», «in denen die Idee der
Schonheit wesentlich besteht.»5? Einfach lasst sich da der Riickschluss auf
die Kritik des Unzusammenhangenden bei Berlioz (und Liszt) ziehen. Der

54 Selbstverstindlich gilt es hier zu bedenken, dass sich Berlioz schon fiir die Symphonie
fantastique stark von den Schépfungen Byrons beeinflussen liess, der seinerseits wichtig-
ster literarischer Exponent der schwarzen Romantik war.

55 Heine, Der Doktor Faust. Ein Tanzpoem. Bd. 6/1, S. 365.

56 Heine, Der Doktor Faust. Ein Tanzpoem. Bd. 6/1, S. 364.

57 Heine, Der Doktor Faust. Ein Tanzpoem. Bd. 6/1, S. 366.

58 Weisse, Bd. 1, S. 202.

59 Weisse, Bd. 1, S. 196.



96 Annette Landau

Mangel an musikanalytischen Ausserungen Heines zu Berlioz kann durch
einen Vergleich mit einer fritheren Kritik kompensiert werden. Heine stellt
bei der letzten Sinfonie von Ferdinand Hiller «iiberall [...] kiinstlerische
Ordnung» fest.

Man sieht sogleich aus den interessanten Ideen, die nicht abgesondert nachein-
ander auftreten oder durch Zwang verbunden sind, sondern, innerlich zusam-
menhéngend, sich in vollem Strome ergiessen, dass diesem Werke eine umfas-
sende und innige Anschauung zum Grunde liegt [...]. Je seltener in der neue-
sten Musik die Einheit des Stils geworden und je hédufiger man darin das Ro-
mantische in das Unzusammenhédngende, Aphoristische gesetzt hat, desto ge-
wisser zeichnet sich eine Produktion aus, welche [...] den Eindruck eines leben-
digen Ganzen hervorbringt.%0

Auch bei Rosenkranz erscheint das Héssliche, die schwarze Romantik, als
asthetische Signatur des modernen, gegenwaértigen Zeitalters. Auch hier steht
es in einem Zusammenhang mit der Sabbatmusik. Die Hexenrunde ist fiir
Rosenkranz geradezu Paradigma seiner Unterkategorie des Scheusslichen:
So kann nichts «Scheusslicheres als der Hexensabbat» ersonnen werden. Und
auch bei ihm hat die reine Hasslichkeit keine dsthetische Daseinsberechti-

gung.

Empirisch freilich versteht es sich von selbst, dass das Héassliche auch isoliert
auftreten kann, dsthetisch hingegen ist ein abstraktes Fixieren des Hasslichen
unzuléssig, denn dsthetisch muss es sich immer in das Schone reflektieren, an
welchem es die Bedingung seiner Existenz hat.61

Das Hassliche kann somit also neben dem Schonen, gleichsam unter seinem
Patronat, akzidentiell erscheinen, es darf jedoch nicht exklusiver Gegenstand
der Kunst sein.

In diesem Punkt unterscheidet sich sein Modell nicht von demjenigen
Weisses. Es ist jedoch interessant zu sehen, dass Rosenkranz als Beispiel fiir
das Hassliche immer wieder Heine herbeizieht.52 Er ist das Paradebeispiel
des Kiinstlers in einem Zeitalter, das «physisch und moralisch verderbt ist»
und daher «fiir die Erfassung des wahrhaften, aber einfachen Schonen der

60 Heine, Korrespondenzartikel 1831-1852, «E Hillers Konzert». Bd. 5, S. 126.

61 Weisse, Bd. 1, S. 38.

62 Es ist hier nicht der Ort, diesen Kritiken nachzugehen. Der von Rosenkranz erhobene
Hauptvorwurf ist die Verwendung des Rohen und Frivolen, das unmittelbare Zusammen-
fithren von Witz und Heiligem, sowie die «Leichtfertigkeit, mit welcher er ganz iiberfliissig
plotzlich eine Kapriole schneidet, mitten im Strom der edelsten Gefiihle eine Grimasse
macht» und damit férmlich Schmerz erzeuge.



Nachtigall — Trommelschlag — Heilige Inbrunst im Mondschein 97

Kraft entbehrt und noch in der Kunst das Pikante der frivolen Korruption
geniessen will.»®3 Was er beschreibt, lasst sich sowohl auf Heine als auch auf
Berlioz beziehen:

Ein solches Zeitalter lebt die gemischten Empfindungen, die einen Widerspruch
zum Inhalt haben. Um die abgestumpften Nerven aufzukitzeln, wird das Uner-
horteste, Disparateste und Widerigste zusammengebracht. Die Zerrissenheit der
Geister weidet sich an dem Hésslichen, weil es fiir sie gleichsam das Ideal ihrer
negativen Zustinde wird.64

Zu einem disteren Zeitalter gehort also auch fiir Rosenkranz diistere Kunst.

Fiir die zweite Epoche der asthetisch-geschichtsphilosophischen Dialek-
tik wird somit das Signum des Hésslichen als ein dem Schonen substanz-
gleiches, verkehrtes Phénomen der Asthetik akzeptiert. Sowohl fiir Weisse
und Roserikraiiz als auch flir Heine wird es allerdings Aufgabe der Zukunft
sein, diese (notwendige) Entfremdung des Schonen von sich selbst — das
gewissermassen Anders-Sein des Schonen — zu ihren Urspriingen zuriickzu-
fithren. Die Zukunit soli die Befreiung aus diesen Zustdnden bringen — oder;
wie sich Schumann ausdriickt, die «freundliche Hand eines Genius» wird
erwartet, der die Maske der Ironie und der Hasslichkeit von der Poesie ab-
bindet.

Die schone Zukunft

In Heines Vorstellungen wird diese ferne Zeit durch die Riickkehr der Got-
ter aus dem Exil représentiert. Mit der Wiederbelebung des sensualistischen
Prinzips soll die Sinnlichkeit und Lebenslust wieder Einzug ins Leben der
Menschen halten. Der Widerspruch zwischen Geist und Materie soll harmo-
nisch ausgeglichen werden. In der Zukunft wird es zur Verséhnung respek-
tive zur innigen Verbindung von Nachtigall und Trommelschlag kommen. Die
Musik wird wieder als Herzensmusik erklingen, und die Schénheit wird
wieder in die Kiinste Einzug halten und sich vor dem Hintergrund der ge-
gliickten Emanzipation der Individuen von politischer und sozialer Unfrei-
heit und Unterdriickung realisieren.65

63 Rosenkranz, S. 48.

64 Rosenkranz, S. 48.

65 Diese Entwicklung lisst sich nachlesen in: Gerhard Miiller, Heinrich Heines Musik-
anschauung unter dem Aspekt der Dialektik des Schonen und Hdsslichen in der Epochen-
physiognomie. Diss. Phil. Humboldt-Universitéit Berlin 1985.



98 Annette Landau

Die deutlichste Darstellung einer solchen Zukunftsvision erscheint be-
zeichnenderweise in Verbindung mit der Musik.6¢ Der Geiger Paganini ver-
koérpert fiir Heine den wirklichen Kiinstler, der durch sein Spiel dem Horer
die innersten Geheimnisse der Welt offenbart. Allerdings vermogen nicht alle
Menschen diesen Geheimnissen zu lauschen. Heine beschreibt zu Beginn
seiner Paganini-Erzahlung das biirgerliche Publikum:

Obgleich es Posttag war, erblickte ich doch, in den ersten Ranglogen, die ganze
gebildete Handelswelt, einen ganzen Olymp von Bankiers und sonstigen Millio-
ndren, die Gotter des Kaffees und des Zuckers, nebst deren dicken Ehegéttinnen,
Junonen vom Wandrahm und Aphroditen vom Dreckwall.

Diese durch materiellen Besitz verblendeten Zuhorer vermdgen keinen
Moment lang die tiefe Bedeutung des Paganinischen Spiels wahrzunehmen.
Als sich Paganini — stellvertretend fiir die Menschheit — mit einem «wahn-
sinnig verzweifelten Strich» von den ihn fesselnden Ketten befreien kann,
kommentiert das der Pelzmakler, Heines Konzertnachbar, lediglich mit ei-
nem: «schade, schade, eine Saite ist ihm gesprungen, das kommt von dem
bestandigen Pizzikati!»

Die Paganini-Episode in den Florentinischen Ndchten basiert auf einem tat-
siachlichen Konzerterlebnis Heines, das zur Zeit der Niederschrift allerdings
schon einige Jahre zuriicklag. Am 12. Juni 1830 horte Heine in Hamburg ein
Konzert, bei welchem Paganini — zusammen mit einem Pianisten — die Sonata
militare auf der G-Saite spielte. Bei Heine wird aus diesem Werk eine viersétzige
Sinfonie, wobei der zweite und der dritte Satz attacca ineinander iibergehen
und eine eigentliche Einheit bilden. Paganini durchlduft mittels «wunderbare(r)
Transfiguration der Tone» verschiedene Stationen: gliickseliges Verliebtsein, das
durch die Entdeckung der Untreue der Geliebten ein abruptes Ende findet und
in der Ermordung des Madchens gipfelt, eine danteske Holle, Apokalypse so-
wie die alles iiberragende poetische Vision.57

66 Heine, Florentinische Néchte. Erste Nacht, Bd. 1. S. 576-584. Sofern nicht anders ange-
zeigt stammen alle folgenden Zitate aus diesen Seiten.

67 Dass hier Heine gleichzeitig auch ein Faust-Drama inszeniert, ist offensichtlich: Paganini
und sein Sekretdr Georg Harrys werden als Faust und Mephistopheles eingefiihrt, und
im viersdtzigen Werk werden die Faustschen Stationen nachgebildet: die Gretchen-Epi-
sode, die mit dem schuldvollen Tod endet, der Teufelspakt und die Walpurgisnacht und
schliesslich Erlésung und Himmelfahrt, die in Faust II sogar mit der Apotheose der Ver-
briiderung aller Menschen endet.



Nachtigall — Trommelschlag — Heilige Inbrunst im Mondschein 99

Bei ndherem Hinsehen entpuppen sich die einzelnen Abschnitte des
Paganinischen Spiels als die drei Phasen des geschichtsphilosophischen Kon-
zepts. Die erste Abteilung birgt das Bild der idyllischen, schénen Musik in
sich: Paganini steht unvermittelt in einem «heiteren» Zimmer, das im Stil des
«Pompadourgeschmack(s)» eingerichtet ist. Der Geiger selbst tragt plotzlich
kurze Beinkleider und sein Gesicht bliiht «jung und rosig». An seiner Seite
steht eine Sdngerin, «altmodisch gekleidet, der weisse Atlas ausgebauscht
unterhalb den Hiiften [...], die gepuderten Haare hochauffrisiert». Dieses
idyllische, vorrevolutionére Bild wird begleitet durch die wunderbarsten
Melodien. Pikant allerdings, dass Heine die «Triller» der Sdngerin nicht zu
horen vermag — die Zeit dieser Musik ist in Heines Gegenwart eindeutig
vorbei. Doch das Violinspiel zeugt von der verklungenen Musik:

O, das waren Melodieen, wie die Nachtigall sie flétet, in der Abendddmmerung,
wenn der Duft der Rose ihr das ahnende Friihlingsherz mit Sehnsucht berauscht!
0, das war eine schmelzende, wolliistig hinschmachtende Seligkeit. Das waren
Tone die sich kiissten, dann schmollend einander flohen, und endlich wieder
lachend sich umschlangen, und eins wurden, und in trunkener Einheit dahin-
starben. Ja, die Tone trieben ein heiteres Spiel, wie Schmetterlinge, wenn ei-
ner dem anderen neckend ausweicht, sich hinter eine Blume verbirgt, endlich
erhascht wird, und dann mit dem anderen, leichtsinnig begliickt, im goldnen
Sonnenlichte hinaufflattert.

Hier erscheinen alle Attribute der schonen Musik, die fiir Heine durch Rossini
vertreten ist: Die Nachtigallen, die Blumen, die Idylle, die der Sinnlichkeit
nicht entbehrt (Kuss, Wollust), und ganz besonders die Sonne, die in Hei-
nes poetischem Schaffen einen entscheidenden Symbolgehalt besitzt: sie
steht fiir die Verbriiderung der Menschen, fiir ein Zusammenleben, in dem
nicht eine Schicht auf Kosten einer anderen lebt. Doch die erste Abteilung
endet nicht mit dieser wunderschonen Pittoreske; der schone, noch unschul-
dige Paganini entdeckt die Untreue seiner Sdngerin und ermordet sie.

Frappanter konnte der Stimmungswechsel von der ersten Abteilung zur
zweiten nicht sein:

Die Tone verwandelten sich nicht in helle Formen und Farben; die Gestalt des
Meisters umbhiillte sich vielmehr in finstere Schatten, aus deren Dunkel seine
Musik mit den schneidendsten Jammertonen hervor klagte.

Die Sonne ist auf einen Schlag untergegangen. Einziger Ersatz ist eine kleine
Lampe, die ihr «kiimmerliches Licht» auf die Szene wirft. Und schon blickt die
Hisslichkeit aus der Musik heraus. So schnell wie die Sonne und die Schén-
heit verschwanden, so schnell erschien der Teufel mit seiner Entourage: Hin-
ter Paganini steht eine «lustige Bocksnatur», die Heine zuweilen «hiilfreich in
die Saiten der Violine greifen» sieht. Diese langen haarigen Hénde



100 Annette Landau

fithrten ihm auch manchmal die Hand womit er den Bogen hielt, und ein mek-
kerndes Beifallachen akkompagnierte dann die Tone, die immer schmerzlicher
und blutender aus der Violine hervorquollen. Das waren Tone gleich dem Ge-
sang der gefallenen Engel [...]. Zuweilen, wenn in die melodischen Qualnisse
dieses Spiels das obligate Bockslachen hineinmeckerte, erblickte ich auch im
Hintergrunde eine Menge kleiner Weibsbilder, die boshaft lustig mit den héssli-
chen Kopfen nickten und mit den gekreuzten Fingern, in neckender Schaden-
freude, ihre Riibchen schabten.

Auch hier begegnen uns also die Epitheta der Heineschen Epochenklage: Die
Zeit der unbekiimmert und unabhéangig von allen dusseren Umstanden er-
klingenden Musik ist voriiber. Der Teufel spielt mit, die Hexen beteiligen sich
boshaft und das ganze Spektakel ist iiberdeckt vom Mantel der Hasslichkeit.
Aus diesem Sabbat entwickelt sich eine apokalyptische Situation, die jedoch
jah unterbrochen wird durch einen mentalen Kraftakt Paganinis: Er 16st sich
aus den «nackten Leichen», die «aus ihren Grabern hervor kriechen und ih-
res Schicksals harren» und zerbricht seine Ketten durch den oben erwéhn-
ten «wahnsinnigen, verzweifelten Strich».

Der zweite Satz geht attacca in den dritten iber. Der Himmel erscheint
«gespenstischhell, ganz leichenweiss». Die von Salomon in die eisernen Topfe
verbannten Ddmonen - «Ungetiime von fabelhafter Hasslichkeit» — treten
hervor und lauschen dem violinspielenden Monch (Paganinis Spiel auf der
G-Saite). Heine ist von dieser grauenhaften Erscheinung dermassen abge-
stossen und sinnverwirrt, dass er sich Ohren und Augen zuhélt und die
«Transfiguration der Tone» erst bei der neu einsetzenden vierten Abteilung
wieder zulédsst.

Es erklingt Musik, einem Orgelchoral dhnlich, der sich in einem Dome
entfaltet. Nicht mehr das koérperliche Auge vermag diesen Musikraum zu
erfassen, «sondern nur das Auge des Geistes». Heine steigt hier ganzlich aus
dem Konzertsaal in seine poetische Zukunftsvision ein, die sich aus dem real
erlebten Moment emanzipiert.

In der Mitte dieses Raumes schwebte eine leuchtende Kugel, worauf riesengross
und stolzerhaben ein Mann stand, der die Violine spielte. Diese Kugel war sie
die Sonne? ... und wie er da fest und sicher stand, ein erhabenes Gotterbild, und
die Violine strich: da war es als ob die ganze Schépfung seinen Ténen gehorch-
te. Er war der Mensch-Planet um den sich das Weltall bewegte, mit gemessener
Feierlichkeit und in seligen Rhythmen erklingend.

Die Vision folgt der klassischen Apokalypse. Nach den Schrecken und Greu-
eltaten, dem zu Blut gewordenen Meer, der Freilassung aller Ddmonen und
Hollengestalten erscheint der zum Adonis verschonte Geiger auf einer
Sonnenkugel. Die Vision gipfelt in der stark (kunst)religios durchdrungenen
Hymne an eine in Briiderlichkeit vereinte Welt.



Nachtigall — Trommelschlag — Heilige Inbrunst im Mondschein 101

Heine erkennt, dass die choraldhnliche Musik am Anfang seiner visualisier-
ten Utopie nur «das verhallende Echo jener Violinentone» ist, das die neue,
absolut schone Musik der Zukunft représentiert. In ihr finden die «heilige In-
brunst» und die «Waldhornténe im Mondschein» — die spirituelle und die sen-
sualistische Seite der Musik — zusammen und vereinen sich bruchlos. Ein neu-
es goldenes Zeitalter ist erstanden, in dem die verbannten antiken Gotter der
Sinnlichkeit und Lebensfreude aus dem verhingten Exil zuriickkehren und den
Kindern dieser Zeit das vorenthaltene Gliick zuriickbringen. In Paganinis Spiel
feiert Heine diese Vereinigung von Sinnlichkeit und Spiritualitét.

Die Sonnenparabel - fiir Heine Signum der gegliickten Revolution — sym-
bolisiert die definitive Emanzipation aller Menschen von jeglicher Unterdriik-
kung. Paganinis Musik ist die Zauberformel fiir den weggeschwemmten
Geldgeist; sie ist Garantin der Durchdringung von Materie und Geist. In
diesem Moment wird die Ausrichtung auf das Materielle, die im Publikum
— den Milliondren und Goéttern des Kaffees und des Zuckers — vertreten ist,
emphatisch aufgehoben: Die Gétter sind aus dem Exil zuriickgekehrt.

Der Bruch

Diese Vision fand indes keine ungebrochene Fortsetzung in Heines poeti-
schem Schaffen. Seit den vierziger Jahren des 19. Jahrhunderts fillt ein
immer grosserer Schatten auf Heines Hoffnung auf ein neues goldenes Zeit-
alter. Diese Verdiisterung hangt zusammen mit den politischen Erfahrungen
Heines. Erwartete er lange Zeit von der Juli-Revolution 1830, dass sie die
Emanzipation des Biirgertums auf die ganze Menschheit ausweiten wiirde,
erfuhr er in der sozialen und politischen Realitdt immer mehr das pure Ge-
genteil. Die emanzipatorischen Errungenschaften wurden missbraucht, und
die Gewinner der bisherigen Revolutionen sassen auf ihren Profiten, ohne
andere daran teilhaben zu lassen.

Gerhard Miiller beschreibt in seiner Dissertation eindringlich den Prozess
der Enttduschung und der - teilweise widerwilligen — Anteilnahme Heines
am Elend der unteren Schichten, der Industrie- und Kohlebergwerksarbeiter.
In diesem Milieu treffen wir denn auch auf eine zweite Ebene des Héssli-
chen, die unmittelbar nichts mehr mit dem Kunsthéasslichen zu tun hat, von
dem oben die Rede war.

Heine begegnete auf seiner Harzreise literarisch erstmals realen Arbei-
tern. Er horte in den Klausthaler Gruben die Maschinenmusik. Es ist ein

unterirdisches Sausen und Brausen, unheimliche Maschinenbewegung, unter-
irdisches Wellengeriesel, von allen Seiten herabtriefendes Wasser, qualmig



102 Annette Landau

aufsteigende Erddiinste und das Grubenlicht immer bleicher hinein flimmernd
in die einsame Nacht.68

Deutlich hért man hier die Industrialisierungsklage. Durch die Industriali-
sierung und die damit einhergehende Kommerzialisierung geht die Volks-
poesie, die urspriinglich bei den untersten Schichten bliihte, verloren. Zu-
riick bleibt Maschinenmusik, die zunédchst nur «saust und braust», sich je-
doch immer mehr dem Hésslichen ndhert. Auch in dieser Realitét — fern al-
ler Kunstasthetik — tritt das Signum des Hésslichen in Verbindung mit der
Holle auf.

In einem Artikel vom 30. April 1840 schildert Heine seinen Besuch in der
Pariser Fabrikvorstadt Faubourg Saint-Marceau. Diesmal wird von den In-
dustriearbeitern selber Musik produziert. Es erklingen Lieder, «die in der
Holle gedichtet zu sein scheinen.»%9 '

Nein, von den ddmonischen Tonen, die in jenen Liedern walten, kann man sich
in unserer zarten Sphére gar keinen Begriff machen; man muss dergleichen mit
eigenen Ohren angehort haben, z. B. in jenen ungeheuern Werkstétten, wo
Metalle verarbeitet werden und die halbnackten trotzigen Gestalten wahrend
des Singens mit dem grossen eisernen Hammer den Takt schlagen auf dem drdh-
nenden Amboss [!].70

Sind die Arbeiter im ersten Beispiel noch bemitleidenswerte Elendsgestal-
ten, weist die Beschreibung von Faubourg ein furchterregendes, gefahrliches
Element auf. Diese Bedrohung wachst zunehmend in der Beschreibung der
Arbeiter, die die Reprédsentanten der unterdriickten Schicht sind, und gip-
felt in der Schilderung der Tdnze des nichtbiirgerlichen Volkes vom 7. Feb-
ruar 1842: Heine sieht hier eine Persiflage auf alles «was gut und schén ist
[...], jede Art von Begeisterung, die Vaterlandsliebe, die Treue, den Glau-
ben, die Familiengefiihle, den Heroismus, die Gottheit.»7! Alle drei Beschrei-
bungen der Musik der Arbeiter zeichnet eines aus: das Héssliche. Auch aus-
serhalb ihrer Kunstproduktion zeichnen sich die untersten Schichten durch
Hisslichkeit aus. «Das arme Volk ist nicht schon; im Gegenteil, es ist sehr
hasslich.»72 '

68 Heine, Reisebilder. Erster Teil. Die Harzreise (1824). Bd. 2, S. 116.
69 Heine, Lutetia. Erster Teil, 4. Bd. 5, S. 251.

70 Heine, Lutetia. Erster Teil, 4. Bd. 5, S. 251.

71 Heine, Lutetia. Erster Teil, 4. Bd. 5, S. 395.

72 Heine, Gestdndnisse. Bd. 6/1, S. 468.



Nachtigall — Trommelschlag — Heilige Inbrunst im Mondschein 103

Heine, der sich immer nach dem Schénen gesehnt hat, sieht das Hassliche,
Unpoetische, Arme als politische Notwendigkeit auf sich (und die Zeit) zukom-
men. Aus sozial-politischer Sicht versteht er die Gefahr, die aus der Unterdriik-
kung einer ganzen Schicht entsteht und findet den bevorstehenden Aufstand
legitim. Aus &dsthetischer Sicht fiirchtet er sich vor dieser Zukunft und ist auch
iiberzeugt, dass damit das Ende der Kunst erfolgen wird. Am Ende der vierzi-
ger Jahre bleibt nichts zuriick von seiner schonen Zukunftsvision, von der
Riickkehr der Goétter aus dem Exil. Denn dass es sich bei diesen Gottern nicht
um die Arbeiter von Faubourg handelt, wie Gerhard Miiller in seiner Disserta-
tion zu belegen sucht, wird nicht zuletzt aufgrund von Heines Tiermetaphorik
klar.

Immer wieder wird fiir die Arbeiter das Bild der Ratten gebraucht.”3 Im
4. Buch seiner Denkschrift {iber Ludwig Borne erscheint dieser als Ratten-
konig und das revolutionsbereite Volk als sein Anhang.”4 In der Ratten-
metaphorik erscheint auch Heines Entsetzen vor der Biirgerschicht wieder,
die die Errungenschaften der Revolutionen nicht mit den Arbeitern zu tei-
len bereit ist und sich gegen eine Giitergemeinschaft wehrt:

(U)nd wenn sie [die Biirgerschicht] auch die Republik nicht eben fiirchtet, so
hat sie doch eine instinktméssige Angst vor dem Kommunismus, vor jenen dii-
stern Gesellen, die wie Ratten aus den Triimmern des jetztigen Regiments her-
vorstiirzen wiirden.”s

Das Bild von den alles iiberschwemmenden «proletarischen» Nagetieren
bestimmt letztlich auch die Fabel von den Wanderratten, den verzweifelten
Revolutiondren aus purer Not. Allen Ratten in Heines Werk geht es nur um
den ihnen gemeinsamen Hunger. «In Kassel waren zwey Ratten, / Die nichts
zu essen hatten.»”6 Doch wihrend diese zwei Ratten aus der «Zopfzeit» noch
untereinander diskutieren und gegen oben schmeicheln, suchen die Wander-
ratten kompromisslos ihren eigenen Vorteil. Der Revolutionsspruch von 1789

73 Auch Rosenkranz hat in seiner Asthetik des Hésslichen an die Ratten gedacht. Er ver-
wendet sie als Beispiel fiir inhdrente Hasslichkeit: «Stellen wir uns aber vor, dass ein
Kiinstler eine auf den Hinterfiissen sitzende Ratte, wenn auch noch so vollkommen, als
ein plastisches Werk bilden wollte, so wiirde dasselbe unter allen Umstdnden scheuss-
lich sein» Rosenkranz, S. 128. Zu Heines Rattenmetaphorik siehe Joseph A. Kruse, Hei-
ne-Zeit. Stuttgart: Metzler. 1997. S. 306.

74 Heine, Ludwig Bérne. Eine Denkschrift. Viertes Buch. Bd. 4, S. 100f.

75 Heine, Lutetia. Zweiter Teil, 50. Bd. 5, S. 414.

76 Heine, Aus der Zopfzeit. Nachgelesene Gedichte 1845-1856. 1. Abteilung. Bd. 6/1, S. 290.



104 Annette Landau

Liberté, Egalité, Fraternité ist fiir Heine zunehmend zur Forderung «Liebe,
Wabhrheit, Freiheit und Krebssuppe» geworden.”” Im Bild der Ratten wird Hei-
nes Angst vor der (realen) Bedrohung durch die unterste Schicht deutlich, die
zu Recht gendhrt zu werden verlangt, jedoch iiber keine Kultur verfiigt und
deshalb aus #sthetischen Uberlegungen bekdmpft werden sollte.

1848 geriet Heine zu einem schmerzlichen Jahr. Nachdem der Sieg der
«armen Leute», wie Heine ihn 1830 als Botschaft auf Helgoland empfangen
hatte — iiberbracht von einem Fischer —, zu einem Sieg der republikanischen
Bourgeoisie verwandelt wurde, ging in Heine der Glaube an das kommen-
de goldene Zeitalter verloren. Die geschichtsphilosophische Dreiteilung wird
mehr und mehr zerstért. An ihre Stelle tritt Defatismus. Die Arbeiter erschei-
nen nicht als Garanten der verheissenen Zukunft; vielmehr l6sen sie in Hei-
ne einen geradezu koérperlichen Widerspruch zwischen politisch-sozialer
Notwendigkeit und dsthetisch-sinnlichem Lebensgefiihl aus. Die wider-
spriichlichen Konstruktionen zwischen einer hésslichen Gegenwart, die in
absehbarer Zukunft in eine absolute Verbriiderung und Riickkehr des Sen-
sualismus iibergehen wird und derselben hésslichen Gegenwart, die mit ihrer
scheinbaren Schonhaftigkeit nur auf den absoluten Untergang der Kunst und
die definitive Verhinderung der Riickkehr der Gotter aus dem Exil hinaus-
lauft, bleibt in seinem poetischen Schaffen letztlich unaufgelost.

77 Charitas Jenny-Ebeling, «Vielbewundert, vielgescholten». In: Neue Ziircher Zeitung,
7.12. 1993, Nr. 285, S. 26.



	Nachtigall - Trommelschlag - Heilige Inbrunst mit Waldhorntönen im Mondschein : Heinrich Heines triadisches Geschichtsverständnis im Spiegel seiner Musikauffassung

