Zeitschrift: Publikationen der Schweizerischen Musikforschenden Gesellschaft.
Serie 2 = Publications de la Société Suisse de Musicologie. Série 2

Herausgeber: Schweizerische Musikforschende Gesellschaft

Band: 41 (2000)

Artikel: Die musikalische Ohnmacht des Orfeo von Antonio Sartorio
Autor: Kibler, Susanne

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-858799

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-858799
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die musikalische Ohnmacht
des Orfeo von Antonio Sartorio

Susanne Kiibler

Im Prolog zu Monteverdis Orfeo besingt die personifizierte Musica ihre
Macht, Ruhe, Zorn oder Liebe hervorzurufen. Den Beweis dieser Macht tritt
mit Orpheus der ideale Protagonist an: Dem Mythos nach riihrt er mit sei-
nem Gesang nicht nur Tiere, Pflanzen und Steine, sondern auch die Gotter
der Unterwelt. Und er iiberzeugte bekanntlich nicht nur innerhalb der Hand-
lung dieser Oper: Die Macht der neuen Musik, der neuen Gattung brauchte
schon wenig spéter nicht mehr belegt zu werden. Das Dramma in musica war
etabliert und hatte nach dem hofischen Publikum insbesondere die venezia-
nische Offentlichkeit so begeistert, dass nur eine eigentliche Massenproduk-
tion den Bedarf an neuen Werken decken konnte. Damit entwickelten sich,
selbstverstdndlich und auch notgedrungen, Regeln und Konventionen.

In diesem neuen Kontext scheint Orpheus nicht nur tiberfliissig, sondern
in seiner musikalischen Einzigartigkeit geradezu fehl am Platz. Und tatsach-
lich machte er sich nach den frithen Werken von Peri, Caccini und Monteverdi
rar auf der Opernbiihne (den ndchsten wirklich wichtigen Auftritt hatte er
bei Gluck, als die Macht einer anderen Musik neu zu belegen war).! In der
zweiten Hélfte des 17. Jahrhunderts kam er nur gerade in einer einzigen
Oper als Titelheld zum Zug: im Orfeo von Antonio Sartorio nach einem Li-
bretto von Aurelio Aureli, der 1673 im venezianischen Teatro San Salvatore
auf die Biihne kam. Aber dieser Orpheus hat mit seinem mythologischen
Vorbild nur wenig gemeinsam: Zwar enthalt die Oper alle zentralen Elemente
des Mythos vom todlichen Schlangenbiss {iber den Gang des Orpheus in die

1 Italienische Opern zum Orpheus-Stoff komponierten nach Monteverdi 1619 Stefano Landi
und 1647 fiir eine Auffiihrung in Paris Luigi Rossi (nach einem Libretto von Francesco
Buti). In Landis Oper spielt Orpheus’ musikalische Macht keine Rolle, wihrend in Rossis
Werk diese Funktion kaum zufillig noch einmal aufgenommen wird: In der ersten expli-
zit fiir Frankreich geschriebenen venezianischen Oper hatte Orpheus noch einmal eine
dhnliche Aufgabe wie zu Beginn des Jahrhunderts zu erfiillen. Ellen Rosand, «L’Ovidio
trasformato: «Orfeo> by Aureli and Sartorio (Venice, 1673)». In: «L'Orfeo», partitura
dell’opera in facsimile, edizione del libretto. Mailand: Ricordi. 1983. S. 9-57.



36 Susanne Kiibler

Unterwelt bis zum zweiten Tod der Euridice. Aber diese Ereignisse erschei-
nen nicht nur in ganzlich neuer Wertung, sondern sie machen auch nur ei-
nen relativ kleinen Teil der Handlung dieser Oper aus. Daneben laufen wei-
tere Handlungen: Orfeos Halbbruder Aristeo und seine Geliebte werden als
zweites Paar eingefiihrt, wobei Aristeo eigentlich Euridice liebt2 und damit
Orfeos iibermaéssige Eifersucht weckt. Dazu gibt es einen weiteren Bruder
von Orfeo sowie Buffopartien fiir einen Diener und eine Amme, und schliess-
lich tritt in einer fast gdnzlich unabhangigen Nebenhandlung der Zentaur
Chirone mit seinen Schiilern Achille und Ercole auf. Die inhaltlichen Veran-
derungen und Ergidnzungen bewirken grundséatzlich zweierlei: Einerseits
wird der Mythos gestort und in seiner Bedeutung teilweise geradezu ins
Gegenteil verkehrt; andererseits ergibt sich gerade dadurch eine fiir die
venezianische Oper weitgehend konventionelle Konstellation.3

Mit der Geschichte verdndert sich auch die Charakterisierung des Or-
pheus, der vor allem als eifersiichtiger Ehemann und erst in zweiter Linie
als Musiker auftritt. Das hat konkrete Auswirkungen auf Sartorios Kompo-
sition: Die musikalische Bedeutung seines Orfeo soll im folgenden am Bei-
spiel von Klage-Arien und Lamenti gezeigt werden.

Das Lamento hatte innerhalb der Operntradition des 17. Jahrhunderts eine
besondere Stellung: Es konnte vom Kontext isoliert werden,4 war musika-
lisch stark typisiert> und erklang oft in entscheidenden Momenten des
Geschehens. Die Rithrung der Affekte war hier als Anliegen besonders deut-
lich, und die steigende Anzahl von Lamenti und Klage-Arien im allgemei-
nen ist ein Hinweis auf ihre Beliebtheit sowohl bei Sdngerinnen und San-
gern als auch beim Publikum.

2 Dieses Handlungselement ist in Vergils Darstellung des Mythos bereits vorhanden, wah-
rend Ovid Aristeo nicht erwéhnt.

3 Die inhaltliche Dekonstruktion und Grundsétzliches zur musikalischen Gestaltung hat
Ellen Rosand in ihrem Vorwort zur Faksimileausgabe, auf das sich die vorliegende Ar-
beit haufig bezieht, ausfiihrlich beschrieben: Rosand, L'Ovidio trasformato.

4 Schon das erste beriihmte Lamento, Monteverdis Lamento d’Arianna, wurde vom Kom-
ponisten selbst einzeln publiziert, als Madrigal bearbeitet und mit einem geistlichen Text
versehen.

5 Fiir die Zeit nach der Jahrhundertmitte spielte Monteverdis Lamento della Ninfa die
massgebende Rolle. Nach diesem Vorbild etablierte sich der Typus mit einem absteigen-
den Tetrachord im Bass, mit Streicherbegleitung, im Dreiertakt. Ellen Rosand, Opera in
Seventeenth-Century Venice: The Creation of a Genre. Berkeley etc: University of California
Press. 1991. S. 369-386.



Die musikalische Ohnmacht des Orfeo von Antonio Sartorio 37

Dass auch Sartorio diesem Arientypus im Orfeo spezielle Beachtung
schenkt, zeigt sich in der einzigen eigentlichen Singszene der Oper, die in
einer hochst parodistischen Anlage nicht Orfeo als Protagonisten hat:6 An
seiner Stelle singt Achille, der als Musikschiiler von Chirone auftritt. Die
Szene spielt — auch dies eine ironische Brechung — im Musikzimmer des
Orfeo. Achille nimmt damit nicht nur die Funktion ein, die eigentlich Orfeo
gebiihrt, sondern auch seinen Raum. Dabei erstaunt schon, dass es diesen
Raum iiberhaupt gibt: Monteverdis Orfeo konnte man sich kaum in einem
Musikzimmer vorstellen. Sartorios Protagonist beherrscht den Gesang aber
offensichtlich nicht als natiirliche, sondern als gelernte Kunst — ein Detail,
das im spéteren Verlauf der Oper bedeutsam wird. Damit steht er genau auf
dem Niveau von Achille, der seine Kiinste allerdings im Gegensatz zu ihm
erfolgreich zur Schau stellen kann: Als er zur Vorfithrung seines Kénnens
aufgefordert wird, singt er die Arie Cupido fra le piante, in der ein ungliick-
licher Liebhaber sein Schicksal beklagt. Die Klage-Arie wird damit einerseits
als besonders geeignet zur Demonstration des sangerischen Kénnens einge-
fithrt, andererseits aber auch als erlernbares Genre, das nicht unbedingt auf
einer echten Empfindung aufbauen muss. Achille zeigt sich als begabter
Musikschiiler: Er singt so iiberzeugend, dass seine Zuhorer seine Gefiihle fiir
echt halten.”

Nach dieser Vorbereitung hort man Orfeos ersten Klagegesang mit Erstau-
nen — schon deshalb, weil er ihn im falschen Moment, ndmlich bereits vor
dem Tod der Euridice singt. Damit ist automatisch auch der Grund fiir die
Klage nicht der mythologisch richtige, im Gegenteil: Orfeo hatte Euridice aus
Eifersucht nicht nur gedroht, sie umzubringen, er hat ihr seinen Diener Orillo
tatsachlich zu diesem Zweck nachgeschickt. Als er dann allein ist, beklagt
er «con la Lira alla mano» ihre vermeintliche Untreue in einer Arie von ei-
genartiger musikalischer Faktur:

6 Die Szene, in der Orfeo singend die Gotter der Unterwelt dazu bewegt, Euridice freizu-
geben, ist in dieser Oper bezeichnenderweise ausgeblendet; man erfihrt erst im nach-
hinein von Pluto, dass sie stattgefunden hat und erfolgreich war. Es ist klar, dass damit
die musikalische Macht des Orpheus schon in der dramaturgischen Anlage des Librettos
- und nicht erst in der Musik — untergraben wird.

7 Dies zeigt Ercoles Reaktion auf Achilles Gesang: «Di tua canora voce soave ¢ il suon ma
con si ardente affetto canti d’Amor ch’io del tuo Cor sospetto.»



38 Susanne Kiibler

H 1 o H [
e Pt T EEEEErrTEE
s ; =t S EeEnamEE
& 1 (1 £l L
A\vJ 1) 17 o | A B I P L LL | VAR Vv | -
) Fr s Yoy Y | GRLELARL ™ ]
Sempredo-len- te| il Sol na-scen-te| mi ve-de - ra. Convo-cimes - te| perle fo-res - te
o 1 2 |
| _d hIVs) 1s77) - - F 1 Py 1
o o e i — 1 o e f E 7
L 1 1 1 1 1 1 L 1 1 | 53 1 (#1 1 1
v T F T el Rl T ¥

T

4 N . " IS
2 opap s e
_}.H I'l Irl 1 £ 4 1o A lyl :'I ¥ Irl v N

1
1
al-te que- re- le spar{ gen - do an-drd e pian-ge - rod per in-fe-de-le  em -
]
1

4 ] n 02 o
5 - 1 T n 1 Il 1 ==
=28 e ke F e
I T { € Ll *
— = L1l 1 - | £ W W 1 I L 1L L WA e
3 i TR ¥ 5t 21 L4 r
piabel-ta. Sem-pre do-len-te il Solnas-cen-te| mive-de- ra mi ve-de- ra. _—
I ] & Iy 1 S
‘)"l L 1 Nl 07 @ l
< i ’I ll 11 ZJ{ “E ”: }P !P-. 1 1 ;lf-[ 1 IFI 1 [#]
many S i 91 = N £ gl
Bsp. 1

Mit dem chromatischen Abstieg im Bass zu Beginn nimmt die Arie das cha-
rakteristischste Merkmal des Lamentos auf. Das Modell wird aber nach die-
ser signalartigen Verwendung am Anfang gleich und scheinbar mit einer
gewissen Eile verlassen: Die Notenwerte werden kiirzer, die Musik stiirzt
richtiggehend auf die erste Kadenz zu und damit aus dem Lamento-Bass-
modell hinaus.8 Auch andere konventionelle Elemente des Lamentos wer-
den unkonventionell verwendet: Die Seufzermotive auf «con voci meste»
fiihren nach C-Dur, das mit geradezu triumphalem Gestus erreicht wird; die
Basslinie dagegen scheint gerade auf diese Kadenz hin noch einmal nach
a-moll auszuweichen. Und wenn sie dann einen Takt spiter den Ubergang
nach C-Dur bestitigt, fithrt Orfeo bereits wieder mit einem emphatischen
«e piangero» nach e-moll. Auch diese Tonalitédt wird im Bass nur gerade an-
getippt, bevor der Anfang der Arie wieder aufgenommen wird. Fliessende,
in den beiden Stimmen oft verschobene Modulationen prigen also dieses
Stiick. Um so erstaunlicher ist darum der {iberaus affirmative Schluss: Zwei-
mal wiederholt Orfeo die Schlussfloskel, der Bass fiigt die Kadenz erst da-
nach an.? Das kann kaum anders als ironisch verstanden werden: Der durch

8 Schon Achille hat seine Arie {iber einem chromatisch absteigenden Bass begonnen, der
dann das Lamento-Modell ebenfalls bald verlisst. Diese Ahnlichkeit setzt die beiden
Sanger noch einmal auf die gleiche Ebene.

9 Diese Schlussgestaltung ist in dieser Zeit an sich nicht uniiblich; in dieser Sartorio-Oper
ist sie aber die Ausnahme.



Die musikalische Ohnmacht des Orfeo von Antonio Sartorio 39

die vermeintliche Untreue beleidigte Orfeo scheint trotzig auf seinem
Schmerz zu beharren - vielleicht gerade deswegen, weil seine Gefiihle nicht
ganz echt sind. Die Diskrepanz zwischen Text und Tonalitdt in dieser Arie,
zuweilen auch zwischen Stimme und Bass, wecken gewisse Zweifel beziig-
lich der Authentizitdt von Orfeos Gefiihlen.10 Und die Fortsetzung der Ge-
schichte dient durchaus nicht dazu, diese Zweifel zu verringern.

Gleich anschliessend folgt jenes Ereignis, das eigentlich die Trauer des
Orfeo auslosen miisste: Der Diener Orillo berichtet vom Tod der Euridice,
die auf der Flucht vor Aristeos Avancen von einer Schlange gebissen wor-
den ist. Mit diesem Botenbericht, der weder bei Vergil noch bei Ovid vor-
kommt,!1 wird wohl bewusst eine Parallele zu Monteverdis Orfeo geschaf-
fen.12 Aber wihrend dort der Protagonist sofort in Klagen ausbricht, braucht
dieser Orfeo umstdndliche Vorbereitungen dafiir — was kaum erstaunt:
Schliesslich hat er sich nach einem Mordversuch auf seine mythologische
Aufgabe zu besinnen. Zuerst folgt ein wiitendes Rezitativ, in dem Orfeo sei-
nen Bruder verwiinscht. Danach leitet ein kurzes Ritornell in F-Dur (!) eine
Arie ein, in der Orfeo seine Leier beschwért und Pflanzen, Steine, Végel und
Winde dazu auffordert, seine Klagen zu horen. Das Motiv auf «ascoltate» wird
dabei jeweils instrumental wiederholt, auch zu Beginn des folgenden Ritor-
nells taucht es noch einmal auf; die Natur reagiert also auf Orfeos Gesang.
Erst nach diesen Abklarungen beginnt er mit der eigentlichen Klage-Arie. Sie
steht im {iblichen Dreiertakt, fiigt obligate Streicher zum Basso continuo,
enthalt chromatische Wendungen und absteigende Bassfiguren — und damit
genug Elemente fiir die musikalische Identifikation der Arie als Lamento,
auch wenn das wichtigste Kennzeichen, das Tetrachordmodell im Bass, fehlt.
Auch der Text ist auf den ersten Blick nicht ungewdhnlich: «E morta Euridice,
/ mirar non mi lice / pit i raggi del Sol. / Uccidami il duol.» Im Vergleich
zur vorherigen Klage iiber die vermeintliche Untreue verwendet Orfeo so-
gar eine passende Steigerung der Metaphorik: Vorher hétte ihn die Sonne
nur noch traurig sehen sollen, nun will er sich dem Licht ganz verschlies-
sen. Nur héitte man von ihm eine weniger resignierende Haltung erwartet

10 Das ist um so bedeutsamer, als Orfeo hier, wie erwdhnt, mit seiner Leier auftritt — und
sich mit diesen Verschiebungen zwischen Stimme und Begleitung sozusagen selbst wi-
derspricht.

11 Rosand, L'Ovidio trasformato. S. 10.

12 Der Bezug wird auch hier durch eine ironischen Verkehrung des Vorbildes geschaffen:
Wihrend bei Monteverdi die Botin unter ihrer Botschaft leidet und ihren Riickzug in die
Einsamkeit ankiindigt, ist Orillo — verstdndlicherweise, schliesslich sollte er Euridice
ermorden — génzlich unberiihrt vom Geschehenen und verabschiedet sich von Orfeo mit
dem Satz «Contento a la capanna io torno.»



40 Susanne Kiibler

und mehr Entschlossenheit, dem Schicksal zu trotzen. Schliesslich wusste
der damalige Horer, dass der heroische Gang in die Unterwelt bevorsteht.
Auf diese Idee kommt dieser Orfeo allerdings nicht, im Gegenteil: Die in-
tensiven Gefiihle haben ihn so ermiidet, dass er gleich nach der Arie ein-
schlaft.

Diese Szene ist eine der wichtigsten, aber ldngst nicht die einzige, in der
die ironische Umkehrung des Mythos mit einer Konventionalisierung im
Sinne der venezianischen Oper zusammenfallt: Die Verbindung von Lamento
und Schlafszene kommt immer wieder vor.13 Gleichzeitig tduscht die Szene
die Erwartungen des Publikums: auch solche Uberraschungseffekte waren
bekanntlich wichtig fiir den Erfolg eines Stiicks.

II

In dhnlicher Art {iberraschend und konventionell gleichzeitig ist auch die
folgende Szene: Euridice erscheint dem schlafenden Orfeo und fordert ihn
auf, ihr in die Unterwelt zu folgen; damit bringt sie die Idee in die Hand-
lung, die eigentlich er hitte haben miissen.14 Und sie tut es auffilligerweise
mit einem Lamento in so reiner Auspragung, wie es sonst in der veneziani-
schen Oper jener Zeit kaum mehr vorkommt (Bsp. 2).15

Eine chromatische Variante des absteigenden Tetrachords ist als Ostinato-
Modell im Bass streng durchgehalten, und die Gesangslinie verbindet die
Abschnitte in einer Art, die direkt an die Tradition von Monteverdis Lamen-
to della Ninfa ankniipft.16 Dabei gidbe es vom Text her keinen Grund fiir
Euridice, hier einen Lamento-Tonfall anzuschlagen: Sie beklagt weder ihr
Schicksal noch die enttduschende Reaktion des Orfeo auf ihren Tod, sondern
gibt ihm konkrete Anweisungen, was er zu tun habe.17 Auch dieses erste —
und einzige — echte Lamento dieser Oper kann also nur im Zusammenhang
mit der Umdeutung des Mythos verstanden werden.

13 Rosand, Opera in Seventeenth-Century Venice. S. 374.

14 Rosand, L’Ovidio trasformato. S. 30.

15 In der Partitur, die in der Biblioteca Marciana in Venedig liegt, gibt es zu den hier notier-
ten Stimmen zusétzlich zwei leere Systeme fiir Violen.

16 Zur dieser Lamento-Tradition siehe beispielsweise Rosand, Opera in Seventeenth-Century
Venice. S. 369-377.

17 Der Text der ganzen Arie lautet: «Se desti pieta / ne’ tronchi e ne’ sassi / volgendo anco
i passi / nel regno del pianto / 14 pur il tuo canto / pieta troverd.» Gleich anschliessend
wechselt Euridice die musikalische Sprache und fordert Orfeo — immer noch im Dreier-
takt, aber ohne Streicherbegleitung und ohne jeglichen Lamento-Elemente — noch direkter
auf, sie zu holen: «Risvegliati st1 / mio sposo diletto / deh vieni t’aspetto / tra le ombre
la giti.»



Die musikalische Ohnmacht des Orfeo von Antonio Sartorio 4]

) | ZEH | [ [ | T T T T T =
E s er e =
S=s===r== = tre
| o o PN - | i
14 | — 1 1] 1 L - b 1
) | T | |
Se des- ti pie a ne' tron-chi, ne' | tronchi ¢ ne’ sas- si vol
! " - - 1y
2l aa.l 1 y b y 1] _"_Hm
2 1 e. 1 1 ‘A . Ll | 1 > 1 L ‘A o ) 1 P 1 1

Bsp. 2

Auf der musikalischen Ebene schwingt durch die anachronistische Form
Nostalgie mit: nach Zeiten, in denen die Macht der Musik noch intakt und
nicht von Kompromissen geschwécht war.18 Auf den Inhalt bezogen mag man
das mit der Sehnsucht nach dem urspriinglichen musikalischen Helden Orfeo
gleichsetzen, den es in Sartorios Oper tatsidchlich nicht gibt. Jedenfalls
scheint Euridice mit ihrem Lamento Orfeo zeigen zu wollen, wie eine musi-
kalische Klage zu formulieren sei — womit auch sie ihn gewissermassen als
Musikschiiler behandelt. Dafiir schligt sie einen geradezu pddagogischen Ton
an; mit dem ausgedehnten Melisma auf «canto» lddt sie ihn sozusagen zur
direkten Imitation ein. Und zwar tut sie das hier — als ob sie an seiner Auf-
fassungsgabe zweifeln wiirde — bereits zum zweiten Mal: Schon in der
ariosen Einleitung zu diesem Lamento beschwort sie seinen Gesang mit ei-
nem so ausfiihrlichen Melisma, wie es Orfeo in der ganzen Oper nie singt.1?

Die Lektion ist erfolgreich: Tatsdchlich gelingt Orfeo seine Klage nach
Euridices zweitem Tod wesentlich besser. «<Rendetemi Euridice, ombre
d’Averno» singt er in stilgerechtem Dreiertakt {iber einem Bass, der zwar

18 Die Klage tiber die notwendigen Kompromisse hat gerade Aureli in Vorwortern zu sei-
nen Libretti immer wieder gedussert. Rosand, [’Ovidio trasformato. S. 19.

19 Diese Interpretation mag spitzfindig sein, denn schliesslich ist ein Melisma auf «canto»
nichts anderes als der Normalfall in der Musiksprache jener Zeit. Aber der Mechanismus,
mit dem diese Stelle mit Publikumserwartungen umgeht, wire nichts Neues in dieser
Oper: Einerseits wird der Mythos ironisch gebrochen, andererseits gerade damit die ve-
nezianische Konvention gewahrt.



42 Susanne Kiibler

nicht das Tetrachordmodell aufgreift, aber mit absteigenden Figuren und
chromatischen Wendungen der Situation gerecht wird. Nach Euridices Vor-
bild begleiten die Streicher den Gesang durchgehend: ein deutlicher Bezug,
denn sonst werden sie in der ganzen Oper nur im Wechsel mit der Stimme
eingesetzt. Und mit der direkten Ansprache der Miachte der Unterwelt holt
er gewissermassen sogar seinen nach Euridices erstem Tod verpassten
Bittgesang fiir das Publikum nach. Es wire eine iiberzeugende Klage — wenn
Orfeo seinen mythologisch abgestiitzten Verzicht auf die Frauen nicht un-
mittelbar danach in so strahlendem C-Dur formulieren wiirde.20 Dieser ab-
rupte Wechsel, die scheinbar so freudig gezogene Konsequenz aus der Tra-
godie kann nur komisch wirken. Und Orfeo nimmt hier beispielsweise mit
den Wortwiederholungen («mai-mai-mai-mai io m’innamorero») tatsachlich
auch musikalisch Elemente des komischen Stils auf.

Wenn hier vom mythologischen Orpheus sowohl in der Interpretation der
Handlung als auch beziiglich seines Formats als Musiker kaum mehr etwas
iibrig geblieben ist, so gehen die spateren Wiederaufnahmen der Oper so-
gar noch einen Schritt weiter. Partituren fiir diese Auffithrungen sind zwar
keine erhalten, und es scheint, dass Sartorios Musik zumindest teilweise
durch eine Vertonung von Bernardo Sabadini ersetzt worden ist.21 Aber
schon der ebenfalls veranderte Text lasst Riickschliisse zu — gerade in der
besprochenen Schlafszene. Zumindest bei den Auffithrungen in Rom (1694,
Teatro della Pace) und Bologna (1695, Teatro Formagliari)22 ist hier das
zentrale Element des Mythos abgeschafft: Euridice stirbt gar nicht, Orfeo
meint es nur und schlaft auch hier nach seiner Klage ein. Sie weckt ihn aus
dem Schlaf mit Aurelis Versen — nur sagt sie hier nicht mehr, sie erwarte ihn
«tra le ombre la gil», sondern «nel bosco la gitu». Dort treffen sich die Ge-
liebten dann zu einem versohnlichen Duett, das bei Aureli und Sartorio
natiirlich nicht vorkommt. Der Grund fiir die Anderung wird in den Vor-
wortern zu den Libretti damit angegeben, dass man das Vergniigen des Pu-
blikums nicht mit einer traurigen Szene storen wollte.23 Damit ist nicht nur
ein weiteres zentrales Element des Mythos aus der Oper eliminiert: Orpheus’

20 Rosand, L'Ovidio trasformato. S. 49.

21 Rosand, I’Ovidio trasformato. S. 34.

22 Libretti Nr. 4909 und 6866 im Civico Museo Bibliografico Musicale in Bologna.

23 «Non si tocca cosa alcuna della morte d’Euridice, e del’andata d’Orfeo all’Inferno per
ricuperarla, perché questa parte di favola ¢ aliena al proponimento dell’Autore, che non
ha voluto funestar 'allegrezza degli Spettatori con questo tragico fine.» Libretto zur
Auffithrung im Teatro della Pace di Roma, 1694, S. 3. Die Begriindung im Libretto zur
Bologneser Auffithrung von 1695 entspricht dieser nicht im Wortlaut, aber inhaltlich.



Die musikalische Ohnmacht des Orfeo von Antonio Sartorio 43

musikalische Kiinste sind fiir die Handlung géanzlich iiberfliissig geworden,
da er die Gotter der Unterwelt zu nichts mehr bewegen muss. Die Verwand-
lung des Orfeo in irgendeinen eifersiichtigen Ehemann nach gingigem ve-
nezianischem Muster ist definitiv vollzogen. Konsequenterweise betonen
auch die Titel dieser Wiederaufnahmen diesen Aspekt: Orfeo a torto geloso
ist die Oper in Rom {iiberschrieben, Orfeo oppure l'amore spesso inganna in
Bologna.

111

Ist dieser Orfeo von Aureli/Sartorio ganz einfach das Zeichen dafiir, dass
Orpheus und seine musikalische Macht fiir die venezianische Oper keine
Rolle mehr spielt? Der Schluss wére trotz allem voreilig, denn es bevolker-
ten damals und spéter andere Orpheus-Figuren die Opernbiihnen Venedigs
und ganz allgemein das dortige Musikleben. 1676 wurde im Teatro San
Salvatore Giovanni Legrenzis Germanico sul Reno mit einer Handlung nach
einem altrémischen Stoff aufgefiihrt. Im Vorwort wird das Publikum aufge-
fordert, nicht iiber den (handlungsfremden) Aufritt eines Orpheus am Ende
des 2. Aktes nachzudenken, «accessorio solo introdotto per farti sentire un
famoso Suonatore da Violino.»24 Dass Orpheus als Violinist auftritt, ist nicht
weiter erstaunlich: Durch die Umdeutung seiner Leier als Lira da braccio?s
wurde er schon frither regelméssig mit Streichinstrumenten in Verbindung
gebracht.26 Und dass Violinisten als Orpheus bezeichnet werden, kommt im
17. Jahrhundert immer wieder vor.27 Aufschlussreich ist aber die Art, wie
Orpheus in der Legrenzi-Oper auftritt: als Gespenst namlich. Im Personen-
verzeichnis zu Beginn des Librettos28 ist ein «Spettro rappresentante Orfeo,
che suona» verzeichnet. Und genauer heisst es dann als Regieanweisung im

24 Zitiert nach Rosand, Opera in Seventeenth-Century Venice. S. 218.

25 Silke Leopold, «Lyra Orphei». In: Claudio Monteverdi. Festschrift Reinhold Hammerstein
zum 70. Geburtstag. Laaber: Laaber-Verlag. 1986. S. 338.

26 In einer langen Tradition von musiktheoretischen Schriften wird Orpheus als Erfinder
der Viola oder der Violine genannt. Auch der prominenteste Theoretiker in der zweiten
Hilfte des 17. Jahrhunderts, Angelo Berardi, iiberliefert diese Geschichte in seiner Dar-
stellung der Herkunft der Instrumente. Angelo Berardi, Miscellanea Musicale. Bologna:
Giacomo Monti. 1689. S. 16.

27 Auch Berardi benutzt den Vergleich: «Arcangelo Corelli, violinsta celebre, detto il Bolo-
gnese, novello Orfeo dei nostri tempi.» Berardi, Miscellanea Musicale. S. 45.

28 Libretto Nr. 2682 im Civico Museo Bibliografico Musicale in Bologna.



44 Susanne Kiibler

Text folgendermassen: «Partendo Aristeo esce da la Caverna un Fantasma,
sopra d'un Mostro, che rappresenta Orfeo sonando, doppo di che appariscono
molti spiriti, distruggendo con fiamme il Monte.» Immer aufwendigere
Spezialeffekte gehorten essentiell zur Entwicklung der venezianischen Oper;
Gespenster, Monster und Feuer waren nichts aussergewdohnliches. Die Sze-
ne hat viel mit Konventionen, nichts aber mit dem Orpheus-Mythos zu tun.
Orpheus ist hier keine Opernfigur, sondern der Interpret.

Dies gilt auch bei den noch weit hdufigeren Vergleichen von Sangern —
und auch Sangerinnen — mit ihrem mythischen Vorgédnger. Der Vergleich ist
alles andere als neu: Im humanistischen Italien waren Dichter-Sanger nach
Orpheus’ Vorbild beliebt.2? Oder dem ersten Monteverdi-Orfeo, Francesco
Rasi, wurde in der Grabinschrift die Fahigkeit, Tiere und Pflanzen zu bewe-
gen zugestanden: eine Gleichsetzung des Interpreten mit seiner Rolle.30
Dennoch hat sich im spéten 17. Jahrhundert einiges gedndert: So findet sich
der Vergleich mit Orpheus in den Applausi, den zu Ehren von Sdngern ge-
druckten Sonetten, zwar regelmaéssig, aber ohne dass charakteristische Ele-
mente des Mythos eine Rolle spielen wiirden.3! Er gehort damit in einen
eigentlichen Kanon von mythologischen Beziigen, die zur Konvention gewor-
den sind und auch beliebig miteinander kombiniert werden kénnen, wie die
folgenden zwei Beispiele zeigen:

— Der venezianische Intendant Giovanni Faustini lehnt die Forderungen der
Sangerin Vincenza Giulia Masotti nach einem héheren Honorar mit der
Begriindung ab, dass es bereits genug hoch sei: «[...] se ritornassero al
mondo gl’Antioni e gli'Orfei,32 et [...] volessero cantare in un Teatro,
d’avantaggio non potrebbero addimare una soma cosi grande.»33

29 Ludwig Finscher, Die Musik des 15. Und 16. Jahrhunderts (= Neues Handbuch fiir Musik-
wissenschaft, Band 3/2). Laaber: Laaber-Verlag. 1990. S. 442 ff.

30 «[...] e s’egli alzava il canto, / sorpresi all'armonia dell’aurea voce / taceano i venti, e
s'arrestavan l'onde, / e chinavano i pin l'altre cime [...].» Zitiert nach Warren Kirkendale,
«Zur Biographie des ersten Orfeo, Francesco Rasi». In: Monteverdi, Festschrift Hammer-
stein. S. 322.

31 Beispiele (vor allem aus Theatern in Rom) in Carl B. Schmidt und Lowell E. Lindgren,
«A Collection of 137 Broadsides Concerning Theatre in Late Seventeenth-Century Italy:
an Annotated Catalogue». In: Harvard Library Bulletin 28 (1980). S. 185-229.

32 Amphion, ein Sohn des Zeus, erhielt von Hermes eine Leier und konnte fiir den Bau der
Stadtmauer um Theben Steine anziehen. Weitere Beispiele, in denen er mit Orpheus
zusammen genannt wird, zitiert Gino Stefani, Musica Barocca: poetica e ideologia. Mai-
land: Bompiani. 1987. S. 137, 157-158.

33 Zitiert nach Beth L. Glixon, «Private Lives of Public Women: Prima Donnas in Mid-Seven-
teenth-Century Venice». In: Music & Letters 76 (1995). S. 525.



Die musikalische Ohnmacht des Orfeo von Antonio Sartorio 45

— In der Zeitschrift Pallade Veneta wird Angela Vicentina als «dolce Sirena»
bezeichnet und ihre Stimme so sehr gelobt, «che non sie crede che da
Orfeo sin qui habbia sentito il mondo voce piut dolce».34

Gemeinsam ist Orpheus, Amphion und den Sirenen die Unwiderstehlichkeit
ihrer musikalischen Kiinste; gemeinsam ist ihnen auch die Herkunft aus der
Antike — was zumindest insofern auffillt, als die Antike in der venezianischen
Oper des 17. Jahrhunderts nicht zu den bedeutenden Quellen an Stoffen
gehort. Im Gegensatz zu Orpheus haben aber weder Amphion noch die Si-
renen eine Opernkarriere hinter sich: ein Zeichen dafiir, dass diese Verglei-
che mit dem Opern-Orfeo nichts mehr zu tun haben, sondern als konven-
tionelles Lob im allgemeinsten Sinn verwendet werden.

Dass vor allem Sanger und Séngerinnen als Verkorperungen von Orpheus
genannt werden, hat weit weniger mit dem Mythos als mit ihrer Dominanz
im Musikleben zu tun. Und hier ist ein entscheidender — wohl der entschei-
dende — Punkt im Wandel der Funktion der Orpheus-Figur im venezianischen
Opernleben: Die Zeit, in der Sartorio den Orfeo schrieb, war die Zeit der
rasant zunehmenden Zahl von Arien, der immer riicksichtsloseren Sanger-
wiinsche; die Lohne der Sangerinnen und Sédnger stiegen ins Unermessliche,
wihrend jene der Komponisten weit dahinter zuriickblieben. Daran betei-
ligt war natiirlich auch das Publikum, das sich weit mehr fiir die singenden
Stars (solche waren es damals langst) als fiir eine ausgefeilte Handlung oder
individuell ausgestaltete Musik interessierte. In den zeitgendssischen Berich-
ten werden haufig die Sdnger und Sangerinnen fiir den Erfolg oder Misser-
folg einer Oper verantwortlich gemacht.33

Dass der Sanger oder die Sangerin, seltener ein Instrumentalist, zu Or-
pheus wird, ist damit nur folgerichtig; die Macht der Musik ist zu dieser Zeit
tatsachlich weit weniger auf der Ebene von Monteverdis Musica vorhanden
als auf der Ebene der Interpretation.3¢ Dass Orpheus seine Funktion als
Opernfigur mit dieser Tatsache verandert hat, zeigt die Oper von Aureli und
Sartorio deutlich. Wenn der mythische Sanger fiir die frithen Opernkompo-
nisten der ideale Held fiir den Beweis der musikalischen Macht war, so wird

34 Zitiert nach Eleanor Selfridge-Field, Pallade Veneta: Writings on Music in Venetian Society
1650-1750. Venedig: Edizioni fondazione Levi. 1985. S. 175.

35 Rosand, Opera in Seventeenth-Century Venice. S. 226.

36 Natiirlich kommt es gelegentlich auch vor, dass ein Komponist mit Orpheus gleichgesetzt
wird - beispielsweise Pallavicino in der Zeitschrift Pallade Veneta (Selfridge-Field, Pallade
Veneta, S. 210.) Aber der Bezug ist auch hier in der Regel unspezifisch.



46 Susanne Kiibler

nun mit seiner Hilfe eine Kritik am Opernbetrieb formuliert. Vor diesem
Hintergrund ist es Ironie des Schicksals, dass der Librettist Nicola Beregan
den Erfolg auch dieser Oper nicht der Musik, sondern den Sangerinnen und
Sédngern zuschrieb: «& vero che quelli di S Lucca non ostante un’opera
stracciata dell’Aureli intitolata 'Orfeo per havere huomeni migliori trion-
feranno a confusion de S. Gio. Polisti.»37

37 Zitiert nach Rosand, Opera in Seventeenth-Century Venice. S. 443.



	Die musikalische Ohnmacht des Orfeo von Antonio Sartorio

