
Zeitschrift: Publikationen der Schweizerischen Musikforschenden Gesellschaft.
Serie 2 = Publications de la Société Suisse de Musicologie. Série 2

Herausgeber: Schweizerische Musikforschende Gesellschaft

Band: 41 (2000)

Artikel: Die musikalische Ohnmacht des Orfeo von Antonio Sartorio

Autor: Kübler, Susanne

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858799

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858799
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die musikalische Ohnmacht
des Orfeo von Antonio Sartorio

Susanne Kubier

Im Prolog zu Monteverdis Orfeo besingt die personifizierte Musica ihre
Macht, Ruhe, Zorn oder Liebe hervorzurufen. Den Beweis dieser Macht tritt
mit Orpheus der ideale Protagonist an: Dem Mythos nach rührt er mit
seinem Gesang nicht nur Tiere, Pflanzen und Steine, sondern auch die Götter
der Unterwelt. Und er überzeugte bekanntlich nicht nur innerhalb der Handlung

dieser Oper: Die Macht der neuen Musik, der neuen Gattung brauchte
schon wenig später nicht mehr belegt zu werden. Das Dramma in musica war
etabliert und hatte nach dem höfischen Publikum insbesondere die venezianische

Öffentlichkeit so begeistert, dass nur eine eigentliche Massenproduktion

den Bedarf an neuen Werken decken konnte. Damit entwickelten sich,
selbstverständlich und auch notgedrungen, Regeln und Konventionen.

In diesem neuen Kontext scheint Orpheus nicht nur überflüssig, sondern
in seiner musikalischen Einzigartigkeit geradezu fehl am Platz. Und tatsächlich

machte er sich nach den frühen Werken von Peri, Caccini und Monteverdi
rar auf der Opernbühne (den nächsten wirklich wichtigen Auftritt hatte er
bei Gluck, als die Macht einer anderen Musik neu zu belegen war).1 In der
zweiten Hälfte des 17. Jahrhunderts kam er nur gerade in einer einzigen
Oper als Titelheld zum Zug: im Orfeo von Antonio Sartorio nach einem
Libretto von Aurelio Aureli, der 1673 im venezianischen Teatro San Salvatore
auf die Bühne kam. Aber dieser Orpheus hat mit seinem mythologischen
Vorbild nur wenig gemeinsam: Zwar enthält die Oper alle zentralen Elemente
des Mythos vom tödlichen Schlangenbiss über den Gang des Orpheus in die

1 Italienische Opern zum Orpheus-Stoff komponierten nach Monteverdi 1619 Stefano Landi
und 1647 für eine Aufführung in Paris Luigi Rossi (nach einem Libretto von Francesco

Buti). In Landis Oper spielt Orpheus' musikalische Macht keine Rolle, während in Rossis
Werk diese Funktion kaum zufällig noch einmal aufgenommen wird: In der ersten explizit

für Frankreich geschriebenen venezianischen Oper hatte Orpheus noch einmal eine
ähnliche Aufgabe wie zu Beginn des Jahrhunderts zu erfüllen. Ellen Rosand, «L'Ovidio
trasformato: <Orfeo> by Aureli and Sartorio (Venice, 1673)». In: «L'Orfeo», partitura
dell'opera in facsimile, edizione del libretto. Mailand: Ricordi. 1983. S. 9-57.



36 Susanne Kühler

Unterwelt bis zum zweiten Tod der Euridice. Aber diese Ereignisse erscheinen

nicht nur in gänzlich neuer Wertung, sondern sie machen auch nur
einen relativ kleinen Teil der Handlung dieser Oper aus. Daneben laufen weitere

Handlungen: Orfeos Halbbruder Aristeo und seine Geliebte werden als

zweites Paar eingeführt, wobei Aristeo eigentlich Euridice liebt2 und damit
Orfeos übermässige Eifersucht weckt. Dazu gibt es einen weiteren Bruder
von Orfeo sowie Buffopartien für einen Diener und eine Amme, und schliesslich

tritt in einer fast gänzlich unabhängigen Nebenhandlung der Zentaur
Chirone mit seinen Schülern Achille und Ercole auf. Die inhaltlichen
Veränderungen und Ergänzungen bewirken grundsätzlich zweierlei: Einerseits
wird der Mythos gestört und in seiner Bedeutung teilweise geradezu ins

Gegenteil verkehrt; andererseits ergibt sich gerade dadurch eine für die
venezianische Oper weitgehend konventionelle Konstellation.3

Mit der Geschichte verändert sich auch die Charakterisierung des

Orpheus, der vor allem als eifersüchtiger Ehemann und erst in zweiter Linie
als Musiker auftritt. Das hat konkrete Auswirkungen auf Sartorios Komposition:

Die musikalische Bedeutung seines Orfeo soll im folgenden am
Beispiel von Klage-Arien und Lamenti gezeigt werden.

I

Das Lamento hatte innerhalb der Operntradition des 17. Jahrhunderts eine
besondere Stellung: Es konnte vom Kontext isoliert werden,4 war musikalisch

stark typisiert5 und erklang oft in entscheidenden Momenten des

Geschehens. Die Rührung der Affekte war hier als Anliegen besonders deutlich,

und die steigende Anzahl von Lamenti und Klage-Arien im allgemeinen

ist ein Hinweis auf ihre Beliebtheit sowohl bei Sängerinnen und
Sängern als auch beim Publikum.

2 Dieses Handlungselement ist in Vergils Darstellung des Mythos bereits vorhanden, wäh¬

rend Ovid Aristeo nicht erwähnt.
3 Die inhaltliche Dekonstruktion und Grundsätzliches zur musikalischen Gestaltung hat

Ellen Rosand in ihrem Vorwort zur Faksimileausgabe, auf das sich die vorliegende
Arbeit häufig bezieht, ausführlich beschrieben: Rosand, L'Ovidio trasformato.

4 Schon das erste berühmte Lamento, Monteverdis Lamento d'Arianna, wurde vom Kom¬

ponisten selbst einzeln publiziert, als Madrigal bearbeitet und mit einem geistlichen Text
versehen.

5 Für die Zeit nach der Jahrhundertmitte spielte Monteverdis Lamento della Ninfa die
massgebende Rolle. Nach diesem Vorbild etablierte sich der Typus mit einem absteigenden

Tetrachord im Bass, mit Streicherbegleitung, im Dreiertakt. Ellen Rosand, Opera in
Seventeenth-Century Venice: The Creation of a Genre. Berkeley etc: University of California
Press. 1991. S. 369-386.



Die musikalische Ohnmacht des Orfeo von Antonio Sartorio 37

Dass auch Sartorio diesem Arientypus im Orfeo spezielle Beachtung
schenkt, zeigt sich in der einzigen eigentlichen Singszene der Oper, die in
einer höchst parodistischen Anlage nicht Orfeo als Protagonisten hat:6 An
seiner Stelle singt Achille, der als Musikschüler von Chirone auftritt. Die
Szene spielt - auch dies eine ironische Brechung - im Musikzimmer des

Orfeo. Achille nimmt damit nicht nur die Funktion ein, die eigentlich Orfeo

gebührt, sondern auch seinen Raum. Dabei erstaunt schon, dass es diesen
Raum überhaupt gibt: Monteverdis Orfeo könnte man sich kaum in einem
Musikzimmer vorstellen. Sartorios Protagonist beherrscht den Gesang aber
offensichtlich nicht als natürliche, sondern als gelernte Kunst - ein Detail,
das im späteren Verlauf der Oper bedeutsam wird. Damit steht er genau auf
dem Niveau von Achille, der seine Künste allerdings im Gegensatz zu ihm
erfolgreich zur Schau stellen kann: Als er zur Vorführung seines Könnens

aufgefordert wird, singt er die Arie Cupidofra lepiante, in der ein unglücklicher

Liebhaber sein Schicksal beklagt. Die Klage-Arie wird damit einerseits
als besonders geeignet zur Demonstration des sängerischen Könnens eingeführt,

andererseits aber auch als erlernbares Genre, das nicht unbedingt auf
einer echten Empfindung aufbauen muss. Achille zeigt sich als begabter
Musikschüler: Er singt so überzeugend, dass seine Zuhörer seine Gefühle für
echt halten.7

Nach dieser Vorbereitung hört man Orfeos ersten Klagegesang mit Erstaunen

- schon deshalb, weil er ihn im falschen Moment, nämlich bereits vor
dem Tod der Euridice singt. Damit ist automatisch auch der Grund für die

Klage nicht der mythologisch richtige, im Gegenteil: Orfeo hatte Euridice aus

Eifersucht nicht nur gedroht, sie umzubringen, er hat ihr seinen Diener Orillo
tatsächlich zu diesem Zweck nachgeschickt. Als er dann allein ist, beklagt
er «con la Lira alla mano» ihre vermeintliche Untreue in einer Arie von
eigenartiger musikalischer Faktur:

6 Die Szene, in der Orfeo singend die Götter der Unterwelt dazu bewegt, Euridice freizu¬

geben, ist in dieser Oper bezeichnenderweise ausgeblendet; man erfährt erst im
nachhinein von Pluto, dass sie stattgefunden hat und erfolgreich war. Es ist klar, dass damit
die musikalische Macht des Orpheus schon in der dramaturgischen Anlage des Librettos

- und nicht erst in der Musik - untergraben wird.
7 Dies zeigt Ercoles Reaktion auf Achilles Gesang: «Di tua canora voce soave è il suon mà

con si ardente affetto canti d'Amor ch'io del tuo Cor sospetto.»



38 Susanne Kubier

Bsp. 1

Mit dem chromatischen Abstieg im Bass zu Beginn nimmt die Arie das
charakteristischste Merkmal des Lamentos auf. Das Modell wird aber nach dieser

signalartigen Verwendung am Anfang gleich und scheinbar mit einer
gewissen Eile verlassen: Die Notenwerte werden kürzer, die Musik stürzt
richtiggehend auf die erste Kadenz zu und damit aus dem Lamento-Bassmodell

hinaus.8 Auch andere konventionelle Elemente des Lamentos werden

unkonventionell verwendet: Die Seufzermotive auf «con voci meste»
führen nach C-Dur, das mit geradezu triumphalem Gestus erreicht wird; die
Basslinie dagegen scheint gerade auf diese Kadenz hin noch einmal nach
a-moll auszuweichen. Und wenn sie dann einen Takt später den Übergang
nach C-Dur bestätigt, führt Orfeo bereits wieder mit einem emphatischen
«e piangerö» nach e-moll. Auch diese Tonalität wird im Bass nur gerade
angetippt, bevor der Anfang der Arie wieder aufgenommen wird. Fliessende,
in den beiden Stimmen oft verschobene Modulationen prägen also dieses

Stück. Um so erstaunlicher ist darum der überaus affirmative Schluss: Zweimal

wiederholt Orfeo die Schlussfloskel, der Bass fügt die Kadenz erst
danach an.9 Das kann kaum anders als ironisch verstanden werden: Der durch

8 Schon Achille hat seine Arie über einem chromatisch absteigenden Bass begonnen, der
dann das Lamento-Modell ebenfalls bald verlässt. Diese Ähnlichkeit setzt die beiden
Sänger noch einmal auf die gleiche Ebene.

9 Diese Schlussgestaltung ist in dieser Zeit an sich nicht unüblich; in dieser Sartorio-Oper
ist sie aber die Ausnahme.



Die musikalische Ohnmacht des Orfeo von Antonio Sartorio 39

die vermeintliche Untreue beleidigte Orfeo scheint trotzig auf seinem
Schmerz zu beharren - vielleicht gerade deswegen, weil seine Gefühle nicht
ganz echt sind. Die Diskrepanz zwischen Text und Tonalität in dieser Arie,
zuweilen auch zwischen Stimme und Bass, wecken gewisse Zweifel bezüglich

der Authentizität von Orfeos Gefühlen.10 Und die Fortsetzung der
Geschichte dient durchaus nicht dazu, diese Zweifel zu verringern.

Gleich anschliessend folgt jenes Ereignis, das eigentlich die Trauer des

Orfeo auslösen müsste: Der Diener Orillo berichtet vom Tod der Euridice,
die auf der Flucht vor Aristeos Avancen von einer Schlange gebissen worden

ist. Mit diesem Botenbericht, der weder bei Vergil noch bei Ovid
vorkommt,11 wird wohl bewusst eine Parallele zu Monteverdis Orfeo geschaffen.12

Aber während dort der Protagonist sofort in Klagen ausbricht, braucht
dieser Orfeo umständliche Vorbereitungen dafür - was kaum erstaunt:
Schliesslich hat er sich nach einem Mordversuch auf seine mythologische
Aufgabe zu besinnen. Zuerst folgt ein wütendes Rezitativ, in dem Orfeo
seinen Bruder verwünscht. Danach leitet ein kurzes Ritornell in F-Dur eine
Arie ein, in der Orfeo seine Leier beschwört und Pflanzen, Steine, Vögel und
Winde dazu auffordert, seine Klagen zu hören. Das Motiv auf «ascoltate» wird
dabei jeweils instrumental wiederholt, auch zu Beginn des folgenden Ritor-
nells taucht es noch einmal auf; die Natur reagiert also auf Orfeos Gesang.
Erst nach diesen Abklärungen beginnt er mit der eigentlichen Klage-Arie. Sie

steht im üblichen Dreiertakt, fügt obligate Streicher zum Basso continuo,
enthält chromatische Wendungen und absteigende Bassfiguren - und damit

genug Elemente für die musikalische Identifikation der Arie als Lamento,
auch wenn das wichtigste Kennzeichen, das Tetrachordmodell im Bass, fehlt.
Auch der Text ist auf den ersten Blick nicht ungewöhnlich: «È morta Euridice,

/ mirar non mi lice / più i raggi del Sol. / Uccidami il duol.» Im Vergleich
zur vorherigen Klage über die vermeintliche Untreue verwendet Orfeo
sogar eine passende Steigerung der Metaphorik: Vorher hätte ihn die Sonne

nur noch traurig sehen sollen, nun will er sich dem Licht ganz verschlies-
sen. Nur hätte man von ihm eine weniger resignierende Haltung erwartet

10 Das ist um so bedeutsamer, als Orfeo hier, wie erwähnt, mit seiner Leier auftritt - und
sich mit diesen Verschiebungen zwischen Stimme und Begleitung sozusagen selbst
widerspricht.

11 Rosand, L'Ovidio trasformato. S. 10.
12 Der Bezug wird auch hier durch eine ironischen Verkehrung des Vorbildes geschaffen:

Während bei Monteverdi die Botin unter ihrer Botschaft leidet und ihren Rückzug in die
Einsamkeit ankündigt, ist Orillo - verständlicherweise, schliesslich sollte er Euridice
ermorden - gänzlich unberührt vom Geschehenen und verabschiedet sich von Orfeo mit
dem Satz «Contento a la capanna io torno.»



40 Susanne Kiibler

und mehr Entschlossenheit, dem Schicksal zu trotzen. Schliesslich wusste
der damalige Hörer, dass der heroische Gang in die Unterwelt bevorsteht.
Auf diese Idee kommt dieser Orfeo allerdings nicht, im Gegenteil: Die
intensiven Gefühle haben ihn so ermüdet, dass er gleich nach der Arie
einschläft.

Diese Szene ist eine der wichtigsten, aber längst nicht die einzige, in der
die ironische Umkehrung des Mythos mit einer Konventionalisierung im
Sinne der venezianischen Oper zusammenfällt: Die Verbindung von Lamento
und Schlafszene kommt immer wieder vor.13 Gleichzeitig täuscht die Szene

die Erwartungen des Publikums: auch solche Überraschungseffekte waren
bekanntlich wichtig für den Erfolg eines Stücks.

II

In ähnlicher Art überraschend und konventionell gleichzeitig ist auch die

folgende Szene: Euridice erscheint dem schlafenden Orfeo und fordert ihn
auf, ihr in die Unterwelt zu folgen; damit bringt sie die Idee in die Handlung,

die eigentlich er hätte haben müssen.14 Und sie tut es auffälligerweise
mit einem Lamento in so reiner Ausprägung, wie es sonst in der venezianischen

Oper jener Zeit kaum mehr vorkommt (Bsp. 2).15

Eine chromatische Variante des absteigenden Tetrachords ist als Ostinato-
Modell im Bass streng durchgehalten, und die Gesangslinie verbindet die

Abschnitte in einer Art, die direkt an die Tradition von Monteverdis Lamento

della Ninfa anknüpft.16 Dabei gäbe es vom Text her keinen Grund für
Euridice, hier einen Lamento-Tonfall anzuschlagen: Sie beklagt weder ihr
Schicksal noch die enttäuschende Reaktion des Orfeo auf ihren Tod, sondern

gibt ihm konkrete Anweisungen, was er zu tun habe.17 Auch dieses erste -
und einzige - echte Lamento dieser Oper kann also nur im Zusammenhang
mit der Umdeutung des Mythos verstanden werden.

13 Rosand, Opera in Seventeenth-Century Venice. S. 374.
14 Rosand, L'Ovidio trasformato. S. 30.
15 In der Partitur, die in der Biblioteca Marciana in Venedig liegt, gibt es zu den hier notier¬

ten Stimmen zusätzlich zwei leere Systeme für Violen.
16 Zur dieser Lamento-Tradition siehe beispielsweise Rosand, Opera in Seventeenth-Century

Venice. S. 369-377.
17 Der Text der ganzen Arie lautet: «Se desti pietà / ne' tronchi e ne' sassi / volgendo anco

i passi / nel regno del pianto / là pur il tuo canto / pietà troverà.» Gleich anschliessend

wechselt Euridice die musikalische Sprache und fordert Orfeo - immer noch im Dreiertakt,

aber ohne Streicherbegleitung und ohne jeglichen Lamento-Elemente - noch direkter
auf, sie zu holen: «Risvegliati sù / mio sposo diletto / deh vieni t'aspetto / trà le ombre
la giù.»



Bsp. 2

Auf der musikalischen Ebene schwingt durch die anachronistische Form
Nostalgie mit: nach Zeiten, in denen die Macht der Musik noch intakt und
nicht von Kompromissen geschwächt war.18 Auf den Inhalt bezogen mag man
das mit der Sehnsucht nach dem ursprünglichen musikalischen Helden Orfeo

gleichsetzen, den es in Sartorios Oper tatsächlich nicht gibt. Jedenfalls
scheint Euridice mit ihrem Lamento Orfeo zeigen zu wollen, wie eine
musikalische Klage zu formulieren sei - womit auch sie ihn gewissermassen als

Musikschüler behandelt. Dafür schlägt sie einen geradezu pädagogischen Ton

an; mit dem ausgedehnten Melisma auf «canto» lädt sie ihn sozusagen zur
direkten Imitation ein. Und zwar tut sie das hier - als ob sie an seiner
Auffassungsgabe zweifeln würde - bereits zum zweiten Mal: Schon in der
ariosen Einleitung zu diesem Lamento beschwört sie seinen Gesang mit
einem so ausführlichen Melisma, wie es Orfeo in der ganzen Oper nie singt.19

Die Lektion ist erfolgreich: Tatsächlich gelingt Orfeo seine Klage nach
Euridices zweitem Tod wesentlich besser. «Rendetemi Euridice, ombre
d'Avemo» singt er in stilgerechtem Dreiertakt über einem Bass, der zwar

18 Die Klage über die notwendigen Kompromisse hat gerade Aureli in Vorwörtern zu sei¬

nen Libretti immer wieder geäussert. Rosand, L'Ovidio trasformato. S. 19.

19 Diese Interpretation mag spitzfindig sein, denn schliesslich ist ein Melisma auf «canto»
nichts anderes als der Normalfall in der Musiksprache jener Zeit. Aber der Mechanismus,
mit dem diese Stelle mit Publikumserwartungen umgeht, wäre nichts Neues in dieser
Oper: Einerseits wird der Mythos ironisch gebrochen, andererseits gerade damit die
venezianische Konvention gewahrt.



42 Susanne Kühler

nicht das Tetrachordmodell aufgreift, aber mit absteigenden Figuren und
chromatischen Wendungen der Situation gerecht wird. Nach Euridices Vorbild

begleiten die Streicher den Gesang durchgehend: ein deutlicher Bezug,
denn sonst werden sie in der ganzen Oper nur im Wechsel mit der Stimme
eingesetzt. Und mit der direkten Ansprache der Mächte der Unterwelt holt
er gewissermassen sogar seinen nach Euridices erstem Tod verpassten
Bittgesang für das Publikum nach. Es wäre eine überzeugende Klage - wenn
Orfeo seinen mythologisch abgestützten Verzicht auf die Frauen nicht
unmittelbar danach in so strahlendem C-Dur formulieren würde.20 Dieser
abrupte Wechsel, die scheinbar so freudig gezogene Konsequenz aus der
Tragödie kann nur komisch wirken. Und Orfeo nimmt hier beispielsweise mit
den Wortwiederholungen («mai-mai-mai-mai io m'innamorerö») tatsächlich
auch musikalisch Elemente des komischen Stils auf.

Wenn hier vom mythologischen Orpheus sowohl in der Interpretation der

Handlung als auch bezüglich seines Formats als Musiker kaum mehr etwas
übrig geblieben ist, so gehen die späteren Wiederaufnahmen der Oper
sogar noch einen Schritt weiter. Partituren für diese Aufführungen sind zwar
keine erhalten, und es scheint, dass Sartorios Musik zumindest teilweise
durch eine Vertonung von Bernardo Sabadini ersetzt worden ist.21 Aber
schon der ebenfalls veränderte Text lässt Rückschlüsse zu - gerade in der
besprochenen Schlafszene. Zumindest bei den Aufführungen in Rom (1694,
Teatro della Pace) und Bologna (1695, Teatro Formagliari)22 ist hier das

zentrale Element des Mythos abgeschafft: Euridice stirbt gar nicht, Orfeo
meint es nur und schläft auch hier nach seiner Klage ein. Sie weckt ihn aus
dem Schlaf mit Aurelis Versen - nur sagt sie hier nicht mehr, sie erwarte ihn
«tra le ombre la giù», sondern «nel bosco la giù». Dort treffen sich die
Geliebten dann zu einem versöhnlichen Duett, das bei Aureli und Sartorio
natürlich nicht vorkommt. Der Grund für die Änderung wird in den
Vorwörtern zu den Libretti damit angegeben, dass man das Vergnügen des

Publikums nicht mit einer traurigen Szene stören wollte.23 Damit ist nicht nur
ein weiteres zentrales Element des Mythos aus der Oper eliminiert: Orpheus'

20 Rosand, L'Ovidio trasformato. S. 49.
21 Rosand, L'Ovidio trasformato. S. 34.
22 Libretti Nr. 4909 und 6866 im Civico Museo Bibliografico Musicale in Bologna.
23 «Non si tocca cosa alcuna della morte d'Euridice, e dell'andata d'Orfeo all'Inferno per

ricuperarla, perché questa parte di favola è aliéna al proponimento dell'Autore, che non
hà voluto funestar l'allegrezza degli Spettatori con questo tragico fine.» Libretto zur
Aufführung im Teatro della Pace di Roma, 1694, S. 3. Die Begründung im Libretto zur
Bologneser Aufführung von 1695 entspricht dieser nicht im Wortlaut, aber inhaltlich.



Die musikalische Ohnmacht des Orfeo von Antonio Sartorio 43

musikalische Künste sind für die Handlung gänzlich überflüssig geworden,
da er die Götter der Unterwelt zu nichts mehr bewegen muss. Die Verwandlung

des Orfeo in irgendeinen eifersüchtigen Ehemann nach gängigem
venezianischem Muster ist definitiv vollzogen. Konsequenterweise betonen
auch die Titel dieser Wiederaufnahmen diesen Aspekt: Orfeo a torto geloso
ist die Oper in Rom überschrieben, Orfeo oppure l'amore spesso inganna in
Bologna.

III

Ist dieser Orfeo von Aureli/Sartorio ganz einfach das Zeichen dafür, dass

Orpheus und seine musikalische Macht für die venezianische Oper keine
Rolle mehr spielt? Der Schluss wäre trotz allem voreilig, denn es bevölkerten

damals und später andere Orpheus-Figuren die Opernbühnen Venedigs
und ganz allgemein das dortige Musikleben. 1676 wurde im Teatro San

Salvatore Giovanni Legrenzis Germanico sul Reno mit einer Handlung nach
einem altrömischen Stoff aufgeführt. Im Vorwort wird das Publikum
aufgefordert, nicht über den (handlungsfremden) Aufritt eines Orpheus am Ende
des 2. Aktes nachzudenken, «accessorio solo introdotto per farti sentire un
famoso Suonatore da Violino.»24 Dass Orpheus als Violinist auftritt, ist nicht
weiter erstaunlich: Durch die Umdeutung seiner Leier als Lira da braccio25
wurde er schon früher regelmässig mit Streichinstrumenten in Verbindung
gebracht.26 Und dass Violinisten als Orpheus bezeichnet werden, kommt im
17. Jahrhundert immer wieder vor.27 Aufschlussreich ist aber die Art, wie
Orpheus in der Legrenzi-Oper auftritt: als Gespenst nämlich. Im
Personenverzeichnis zu Beginn des Librettos28 ist ein «Spettro rappresentante Orfeo,
che suona» verzeichnet. Und genauer heisst es dann als Regieanweisung im

24 Zitiert nach Rosand, Opera in Seventeenth-Century Venice. S. 218.
25 Silke Leopold, «Lyra Orphei». In: Claudio Monteverdi. Festschrift Reinhold Hammerstein

zum 70. Geburtstag. Laaber: Laaber-Verlag. 1986. S. 338.
26 In einer langen Tradition von musiktheoretischen Schriften wird Orpheus als Erfinder

der Viola oder der Violine genannt. Auch der prominenteste Theoretiker in der zweiten
Hälfte des 17. Jahrhunderts, Angelo Berardi, überliefert diese Geschichte in seiner
Darstellung der Herkunft der Instrumente. Angelo Berardi, Miscellanea Musicale. Bologna:
Giacomo Monti. 1689. S. 16.

27 Auch Berardi benutzt den Vergleich: «Arcangelo Corelli, violinsta célébré, detto il Bolo-

gnese, novello Orfeo dei nostri tempi.» Berardi, Miscellanea Musicale. S. 45.
28 Libretto Nr. 2682 im Civico Museo Bibliografico Musicale in Bologna.



44 Susanne Kühler

Text folgendermassen: «Partendo Aristeo esce da la Caverna un Fantasma,

sopra d'un Mostro, che rappresenta Orfeo sonando, doppo di che appariscono
molti spiriti, distruggendo con fiamme il Monte.» Immer aufwendigere
Spezialeffekte gehörten essentiell zur Entwicklung der venezianischen Oper;
Gespenster, Monster und Feuer waren nichts aussergewöhnliches. Die Szene

hat viel mit Konventionen, nichts aber mit dem Orpheus-Mythos zu tun.
Orpheus ist hier keine Opernfigur, sondern der Interpret.

Dies gilt auch bei den noch weit häufigeren Vergleichen von Sängern -
und auch Sängerinnen - mit ihrem mythischen Vorgänger. Der Vergleich ist
alles andere als neu: Im humanistischen Italien waren Dichter-Sänger nach

Orpheus' Vorbild beliebt.29 Oder dem ersten Monteverdi-Orfeo, Francesco

Rasi, wurde in der Grabinschrift die Fähigkeit, Tiere und Pflanzen zu bewegen

zugestanden: eine Gleichsetzung des Interpreten mit seiner Rolle.30

Dennoch hat sich im späten 17. Jahrhundert einiges geändert: So findet sich
der Vergleich mit Orpheus in den Applausi, den zu Ehren von Sängern
gedruckten Sonetten, zwar regelmässig, aber ohne dass charakteristische
Elemente des Mythos eine Rolle spielen würden.31 Er gehört damit in einen

eigentlichen Kanon von mythologischen Bezügen, die zur Konvention geworden

sind und auch beliebig miteinander kombiniert werden können, wie die

folgenden zwei Beispiele zeigen:

- Der venezianische Intendant Giovanni Faustini lehnt die Forderungen der

Sängerin Vincenza Giulia Masotti nach einem höheren Honorar mit der

Begründung ab, dass es bereits genug hoch sei: «[...] se ritornassero al

mondo gl'Antioni e gli'Orfei,32 et [...] volessero cantare in un Teatro,
d'avantaggio non potrebbero addimare una soma cost grande.»33

29 Ludwig Finscher, Die Musik des 15. Und 16. Jahrhunderts Neues Handbuch für Musik¬

wissenschaft, Band 3/2). Laaber: Laaber-Verlag. 1990. S. 442 ff.
30 «[...] e s'egli alzava il canto, / sorpresi all'armonia dell'aurea voce / taceano i venti, e

s'arrestavan l'onde, / e chinavano i pin l'altre cime [...].» Zitiert nach Warren Kirkendale,
«Zur Biographie des ersten Orfeo, Francesco Rasi». In: Monteverdi, Festschrift Hammerstein.

S. 322.
31 Beispiele (vor allem aus Theatern in Rom) in Carl B. Schmidt und Lowell E. Lindgren,

«A Collection of 137 Broadsides Concerning Theatre in Late Seventeenth-Century Italy:
an Annotated Catalogue». In: Harvard Library Bulletin 28 (1980). S. 185-229.

32 Amphion, ein Sohn des Zeus, erhielt von Hermes eine Leier und konnte für den Bau der
Stadtmauer um Theben Steine anziehen. Weitere Beispiele, in denen er mit Orpheus
zusammen genannt wird, zitiert Gino Stefani, Musica Barocca: poetica e ideologia.
Mailand: Bompiani. 1987. S. 137, 157-158.

33 Zitiert nach Beth L. Glixon, «Private Lives of Public Women: Prima Donnas in Mid-Seven-

teenth-Century Venice». In: Music & Letters 76 (1995). S. 525.



Die musikalische Ohnmacht des Orfeo von Antonio Sartorio 45

- In der Zeitschrift Pallade Veneta wird Angela Vicentina als «dolce Sirena»
bezeichnet und ihre Stimme so sehr gelobt, «che non sie crede che da
Orfeo sin qui habbia sentito il mondo voce più dolce».34

Gemeinsam ist Orpheus, Amphion und den Sirenen die Unwiderstehlichkeit
ihrer musikalischen Künste; gemeinsam ist ihnen auch die Herkunft aus der
Antike - was zumindest insofern auffällt, als die Antike in der venezianischen

Oper des 17. Jahrhunderts nicht zu den bedeutenden Quellen an Stoffen
gehört. Im Gegensatz zu Orpheus haben aber weder Amphion noch die
Sirenen eine Opernkarriere hinter sich: ein Zeichen dafür, dass diese Vergleiche

mit dem Opern-Orfeo nichts mehr zu tun haben, sondern als
konventionelles Lob im allgemeinsten Sinn verwendet werden.

Dass vor allem Sänger und Sängerinnen als Verkörperungen von Orpheus

genannt werden, hat weit weniger mit dem Mythos als mit ihrer Dominanz
im Musikleben zu tun. Und hier ist ein entscheidender - wohl der entscheidende

- Punkt im Wandel der Funktion der Orpheus-Figur im venezianischen

Opernleben: Die Zeit, in der Sartorio den Orfeo schrieb, war die Zeit der
rasant zunehmenden Zahl von Arien, der immer rücksichtsloseren
Sängerwünsche; die Löhne der Sängerinnen und Sänger stiegen ins Unermessliche,
während jene der Komponisten weit dahinter zurückblieben. Daran beteiligt

war natürlich auch das Publikum, das sich weit mehr für die singenden
Stars (solche waren es damals längst) als für eine ausgefeilte Handlung oder
individuell ausgestaltete Musik interessierte. In den zeitgenössischen Berichten

werden häufig die Sänger und Sängerinnen für den Erfolg oder Misserfolg

einer Oper verantwortlich gemacht.35
Dass der Sänger oder die Sängerin, seltener ein Instrumentalist, zu

Orpheus wird, ist damit nur folgerichtig; die Macht der Musik ist zu dieser Zeit
tatsächlich weit weniger auf der Ebene von Monteverdis Musica vorhanden
als auf der Ebene der Interpretation.36 Dass Orpheus seine Funktion als

Opernfigur mit dieser Tatsache verändert hat, zeigt die Oper von Aureli und
Sartorio deutlich. Wenn der mythische Sänger für die frühen Opernkomponisten

der ideale Held für den Beweis der musikalischen Macht war, so wird

34 Zitiert nach Eleanor Selfridge-Field, Pallade Veneta: Writings on Music in Venetian Society

1650-1750. Venedig: Edizioni fondazione Levi. 1985. S. 175.

35 Rosand, Opera in Seventeenth-Century Venice. S. 226.
36 Natürlich kommt es gelegenüich auch vor, dass ein Komponist mit Orpheus gleichgesetzt

wird - beispielsweise Pallavicino in der Zeitschrift Pallade Veneta (Selfridge-Field, Pallade

Veneta, S. 210.) Aber der Bezug ist auch hier in der Regel unspezifisch.



46 Susanne Kühler

nun mit seiner Hilfe eine Kritik am Opernbetrieb formuliert. Vor diesem

Hintergrund ist es Ironie des Schicksals, dass der Librettist Nicolà Beregan
den Erfolg auch dieser Oper nicht der Musik, sondern den Sängerinnen und

Sängern zuschrieb: «è vero che quelli di S Lucca non ostante un'opera
stracciata dell'Aureli intitolata l'Orfeo per havere huomeni migliori trion-
feranno à confusion de S. Gio. Polisti.»37

37 Zitiert nach Rosand, Opera in Seventeenth-Century Venice. S. 443.


	Die musikalische Ohnmacht des Orfeo von Antonio Sartorio

