Zeitschrift: Publikationen der Schweizerischen Musikforschenden Gesellschaft.
Serie 2 = Publications de la Société Suisse de Musicologie. Série 2

Herausgeber: Schweizerische Musikforschende Gesellschaft

Band: 41 (2000)

Artikel: Hildegard cantrix : Uberlegungen zur musikalischen Kunst Hildegards
von Bingen (1098-1179)

Autor: Willimann, Joseph

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-858798

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-858798
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Hildegard cantrix

Uberlegungen zur musikalischen Kunst
Hildegards von Bingen (1098-1179)

Joseph Willimann

Quamvis autem in his cruciarer, in superna
tamen visione dictavi, cantavi ac scripsi, que
Spiritus sanctus per me proferre volebat.!

Als sich vor 120 Jahren der Todestag der Visiondrin Hildegard von Bingen
zum siebenhundertsten Mal jdhrte (1879), entstand eine der ausfiihrlichsten
Monographien iiber die mittelalterliche Nonne.2 Darin wurden nicht nur ihre
drei grossen Visionsschriften — Scivias (1141-51)3, Liber vite meritorum

1 Vita sanctae Hildegardis, aus der vierten der sogenannten autobiographischen Passagen;
zit. nach der neusten Edition durch Monika Klaes, Vita sanctae Hildegardis. Leben der
heiligen Hildegard von Bingen. Canonizatio sanctae Hildegardis. Kanonisation der heiligen
Hildegard (Fontes Christiani 29), Freiburg i.Br. etc. 1998 (= Klaes 1998), S. 152.
Ubersetzung ibid., S. 153: «Obgleich ich aber auf solche Weise [durch Krankheit] gequiilt
wurde, habe ich doch in der héheren Schau diktiert, gesungen und geschrieben, was der
heilige Geist durch mich verkiinden wollte.»

2 Johann Philipp Schmelzeis, Das Leben und Wirken der Heiligen Hildegardis nach den Quellen
dargestellt. Nebst einem Anhang Hildegard’scher Lieder mit ihren Melodien, Freiburg i.Br.
etc. 1879.

3 Eine kritische Edition von Scivias (Wisse die Wege) besorgten Adelgundis Fithrkétter und
Angela Carlevaris 1978 in der Reihe Corpus Christianorum Continuatio Mediaevalis [zit.
als CCCM] vol. 43 und 43A. Turnholti: Brepols. 1978. Dort findet sich auch eine deut-
sche Einfithrung ins Werk und die Diskussion der Uberlieferung (CCCM 43, S. IX-LX). -
Zu dieser Edition und weiteren Problemen vgl. Peter Dronke, «Problemata Hildegardiana».
In: Mittellateinisches Jahrbuch 16 (1981). S. 97-131. — Auf die iltere deutsche Ubersetzung
mit kleineren Auslassungen von Maura Béckeler (zahlreiche Auflagen seit 1928: Hilde-
gard von Bingen. Wisse die Wege. Scivias, Salzburg 1954 bis 1963 [13. Tausend]) folgte
1991 eine vollstandige Ubersetzung durch Walburga Storch nach CCCM 43/43A: Hilde-
gard von Bingen. Scivias. Wisse die Wege. Eine Schau von Gott und Mensch in Schépfung
und Zeit, Augsburg 1991; jiingst auch als Taschenbuch: Herder Spektrum 4115, Freiburg
i.Br. etc. 31997.



10 Joseph Willimann

(1158-63; IVvM)# und Liber divinorum operum (1163-73/74; LDQ)5 - be-
sprochen, sondern auch Hildegards Gesdnge in die umfassende Darstellung
von «Leben und Werk» einbezogen. Dabei liess der Autor einen speziellen
«Sachverstdndigen» in Sachen Musik zu Wort kommen®, der gegen Ende
seiner Ausfithrungen festhielt: «Unsere Zeit, beherrscht von der Manie fiir
polyphone Musik, ist nicht im Stande, diese hl. Gesdnge der hl. Hildegard
zu verstehen und lieb zu gewinnen. Das ist sehr betriibend! Aber doch gliiht
schon das Morgenroth einer besseren Zeit.»”

Dabei diirfte der zitierte «Geistliche Rath Schlecht»8 kaum geahnt haben,
in welchem Ausmass sich die Zeiten fiir Hildegards Gesédnge im Lauf der
ndchsten hundert Jahre — jedenfalls auf den ersten Blick — «bessern» soll-
ten. Seit den ersten Platten-Einspielungen durch das Ensemble Sequentia in
den 1980er Jahren? ist die Verbreitung von Hildegards Musik auf dem
Schallplattenmarkt stindig gestiegen und hat im Zusammenhang mit dem
Geburtstagsjubilaum von 1998 einen neuen Hohepunkt erreicht. Allerdings
wurde mit dieser Vermarktung Hildegards auch ein Bild von der Komponi-
stin vermittelt, das dringend einer kritischen Priifung bedarf. Diesem Zweck
galt der Hildegard-Kongress vom September 1998 in Bingen.10

4 Die kritische Edition des IVM (Buch der Lebensverdienste) erfolgte durch Angela
Carlevaris, Hildegardis Liber Vite Meritorum (CCCM 90), Turnholti: Brepols 1995; mit
deutscher Einleitung S. IX-LIX. — Die zur Zeit vollstindigste deutsche Ubersetzung stammt
von Heinrich Schipperges, Hildegard von Bingen. Der Mensch in der Verantwortung. Das
Buch der Lebensverdienste, Salzburg 1972; jiingst auch als Taschenbuch: Herder Spektrum
4291, Freiburg i.Br. etc. 21997.

5 Das LDO (Buch der Gotteswerke) wurde jiingst von Albert Derolez und Peter Dronke

kritisch ediert, Hildegardis Bingensis Liber Divinorum Operum (CCCM 92), Turnholti:

Brepols 1996; mit englischer Einfiihrung S. VII-CXVII. - Eine vollstidndige deutsche

Ubersetzung bietet Mechthild Heieck, Hildegard von Bingen. Das Buch vom Wirken Got-

tes. Liber divinorum operum, Augsburg 1998.

Schmelzeis, 1879 (Anm. 2), S. 454-59.

Ibid., S. 459.

Ibid., S. 453.

CD deutsche harmonia mundi GD 77051 (1982): Hildegard von Bingen, Ordo virtutum;

CD deutsche harmonia mundi GD 77020 (1985): Hildegard von Bingen, Symphoniae:

Geistliche Gesdnge.

10 «Hildegard von Bingen in ihrem historischen Umfeld» (Bingen, 13. bis 19. September
1998); die Leitung des historischen Teils (13.-16.9.) oblag Alfred Haverkamp (Trier), jene
des musikwissenschaftlichen Teils (18.-19.9.) Wulf Arlt (Basel). Mit ihm zusammen —
sowie mit Martina Schénfeld (Mainz) und Philipp Zimmermann (Basel) — war der Ver-
fasser mit der Vorbereitung des musikwissenschaftlichen Teils beauftragt. Diese Ausfiih-
rungen greifen einige der in Bingen referierten Punkte heraus. Ein ausfiihrlicher Kon-
gressbericht mit den iiberarbeiteten Papers ist in Planung und soll voraussichtlich im

O 0N



Hildegard cantrix 11

Besonders eingehend wurde dabei die Beurteilung der Gesénge und damit
zugleich der Dichterin und Komponistin Hildegard diskutiert. Auf diesem Ge-
biet haben sich seit den 1970er Jahren Auffassungen verfestigt, die angesichts
der Quellen und der heute aktuellen Forschungslage kaum haltbar sind. Zwei
solcher grundlegenden Auffassungen seien kurz vergegenwartigt: (1) Hildegard
habe im Zeitraum zwischen dem ersten und zweiten Visionsbuch, also etwa
zwischen 1151 und 1158, die Texte ihrer Gesdnge im Blick auf eine geplante
Sammlung gedichtet und vertont und diese Sammlung als ganzes Symphonia
genannt. (2) Diese schliesslich insgesamt 77 Gesédnge seien zum weitaus gross-
ten Teil von Anfang an fiir die Liturgie in Hildegards eigenen Klostergriindungen
— Rupertsberg (um 1150) und Eibingen (um 1165) — sowie in den mit ihr be-
freundeten Konventen bestimmt gewesen.

Dem ist entgegenzuhalten, dass zum einen der fiir die erste Ansicht re-
gelmissig beigezogene Passus im Prolog des IVM mit dem Hinweis auf
«symphonia» sich eher auf eine Erlduterung dessen bezieht, was Hildegard
unter «symphonia» verstand, und dass zudem keine der beiden {iberliefer-
ten Quellen der Gesangssammlung diesen Begriff als Titel tragt. Von der um
1175 zu datierenden Zusammenstellung im Codex Dendermonde (=D)
scheint zwar der Anfang zu fehlenll, aber auch die wohl nach Hildegards
Tod (1179) abgeschlossene Kompilation im sogenannten Riesenkodex (=R)
weist keinen solchen Titel, sondern lediglich eine hervorgehobene Initiale
im ersten Gesang auf.12 Gerade diese umfassendste Zusammenstellung von
Hildegards Werken in R — vor den Gesédngen stehen die Visionsschriften und
die Briefe — verwendet aber sonst regelmassig Titel. (So etwa auch beim nur
hier iiberlieferten geistlichen Spiel Hildegards, dem Ordo virtutum13, das den

Herbst 2000 erscheinen. — Uber den Kongress vgl. Julia Spinola, «Deconstructing Hilde-
gard. Musik von einem unbekannten Planeten, Geschifte mit der Heiligkeit und ein
mythenkritischer Kongress in Bingen». In: Frankfurter Allgemeine Zeitung vom 1.10.1998,
Nr. 228, S. 47; Susanne Herzog, «Fruchtbarer Austausch». In: Concerto. Das Magazin fiir
Alte Musik, Nr. 137, Oktober 1998, S. 12f.; Annette Kreutziger-Herr, Musikwissenschaft-
licher Teil des internationalen Kongresses «Hildegard von Bingen in ihrem historischen
Umfeld». In: Die Musikforschung 52 (1999), S. 101-103.

11 Dendermonde, St.-Pieters & Paulusabdij, Ms. Cod. 9; ein farbiges Faksimile des Gesangs-
teils dieser Handschrift (f. 153r-170v) edierte Peter van Poucke, Hildegard of Bingen.
Symphonia Harmoniae Caelestium Revelationum, Alamire 1991.

12 Wiesbaden, Hessische Landesbibliothek, Hs. 2; eine phototypische schwarz-weiss Wie-
dergabe des Gesangsteils durch Joseph Gmelch, Die Kompositionen der heil. Hildegard.
Nach dem grossen Hildegardkodex in Wiesbaden, Diisseldorf [1913]; nun auch im Farb-
faksimile: Michael Klaper (Kommentar) und Lorenz Welker (Hrsg.), Hildegard von Bin-
gen. Lieder. Faksimile, Wiesbaden 1998.

13 «Incipit ordo virtutum» steht auf f. 478v der Handschrift R.



$2 Joseph Willimann

Codex abschliesst.) Demnach ist auch das Fehlen eines Titels in R ein klares
Zeichen dafiir, dass die Gesangssammlung von den Zeitgenossen nicht un-
ter dem Titel symphonia subsumiert wurde. Auf die Frage, wie es dennoch
zu diesem Verstdndnis kam und welche Implikationen damit verbunden sind,
ist zuriickzukommen.

Zum zweiten Punkt ist festzuhalten, dass es keine eindeutigen Belege fiir
eine liturgische Funktion der Gesdnge gibt, weder in Hildegards eigenen
Kléstern noch in jenen, fiir welche einzelne Gesange Hildegards auf beson-
dere Patrone bestimmt gewesen sein konnten (etwa Disibodus fiir Disibo-
denberg).14 Und weder die Rubrizierung von Gesédngen als Antiphona,
Responsorium, Hymnus oder Sequentia, wie sie in D und R vorkommen, noch
die vereinzelten Psalmtondifferenzen sind ein Beweis fiir eine tatsédchliche
liturgische Funktion.15 Hier ist also Vorsicht geboten und sind verschiedene
Moglichkeiten im Auge zu behalten, darunter auch die einer bloss dusserli-
chen «liturgischen» Anlage der Sammlung zur Steigerung ihrer Dignitat.

Die iltere Forschung war noch zuriickhaltender in der Zuschreibung ei-
ner angeblich liturgischen Einbindung von Hildegards Gesdngen und sprach
allgemeiner von «geistlichen Liedern»16, die — nach Peter Wagner — «in Wort
und Ton ausserordentliche Denkméler deutscher Mystik bilden».17 Dagegen
stiitzte man sich in neuerer Zeit — abgesehen von den erwdhnten «liturgi-
schen» Indizien der beiden Sammlungen — vor allem auf eine Briefstelle des
Monchs Wibert von Gembloux, der 1175 ein erstes Mal Hildegard auf dem
Rupertsberg besuchte und dann von 1177 bis 1180 dort weilte, zunéchst als
Hildegards letzter Sekretédr, dann als einer der Nachlassverwalter der Seherin,
dessen Anteil an der Zusammenstellung von R hoch zu veranschlagen ist.

Wiberts entsprechende Briefstelle und ihre Deutung ist besonders auf-
schlussreich zum einen fiir den genuinen Zusammenhang der Gesdnge mit
Hildegards visio, zum andern fiir nachhaltige Missverstandnisse, wie sie
gerade auf dem Gebiet des Musikalischen die Hildegard-Rezeption bis heu-
te pragen. Wibert — der im {ibrigen fiir sein kompliziertes Latein bekannt ist —

14 Dariiber handelte Felix Heinzer am 18.9.98 beim Bingener Kongress («Hildegard und ihr
liturgisches Umfeld», Ms. 1998).

15 «Untersuchungen zu den differentiae in den Hildegard-Handschriften» (Ms. 1998) wur-
den in Bingen von Michael Klaper und Alba Scotti referiert (18.9.98).

16 So Schmelzeis 1879 (Anm. 2), S. 393; aber auch Peter Wagner, Ursprung und Entwick-
lung der liturgischen Gesangsweisen bis zum Ausgange des Mittelalters (Einfithrung in die
Gregorianischen Melodien, 1), Leipzig 31911, S. 299.

17 Ibid.; Gmelch schloss liturgische Zwecke sogar aus und dachte an «private Erbauung»
(Gmelch [1913] - Anm. 12 - S. 25).



Hildegard cantrix 13

schildert in einem Brief vom Herbst 1175 die Entstehung von Hildegards
Gesadngen aus der Erfahrung ihrer Vision wie folgt:

Inde est quod ad communem hominum conversationem ab illa interni concentus
melodia regrediens, dulces in vocum etiam sono modos, quos in spirituali
armonia discit et retinet, memor Dei, et in reliquiis cogitationum huiusmodi diem
festum agens, sepius resultando delectatur, eosdemque modulos, communi hu-
mane musice instrumento gratiores, prosis ad laudem Dei et sanctorum honorem
compositis, in ecclesia publice decantari facit.18

Wenden wir uns zundchst dem Schluss des Zitats zu, der besagt, dass Hilde-
gard die Gesdnge Offentlich in der Kirche singen liess («in ecclesia publice
decantari facit»). Offen bleibt allerdings auch hier, in welchem Rahmen dies
geschah, und es ist keineswegs behauptet, dass es sich dabei um liturgische
Feiern handelte.

Davor ist die Stelle «communi humane musice instrumento gratiores» von
besonderem Interesse, da sie falschlicherweise weithin als sicherer Beleg fiir
eine Auffithrungspraxis mit instrumentaler Begleitung gilt. Diese Auffassung
beruht auf dem Verstédndnis von «commune instrumentum» als «gebréduch-
liche (Musik)-Instrumente»19, eine Ubersetzung, die sich bis in die anson-
sten sehr kritische und in vielem den neusten Forschungsstand reprasentie-
rende Hildegard-Festschrift zum Jubildumsjahr 1998 halten konnte.20 Einer
solchen Ubersetzung ist aber einerseits entgegenzuhalten, dass mit dem
«gewohnlichen» — oder auch «allgemeinen» — Instrument (commune instru-
mentum) menschlicher Musik (humane musice) eben gerade am ehesten die
menschliche Stimme gemeint sein dirfte, und andererseits, dass die Kon-
struktion des Satzes auf eine noch umfassendere Bedeutung verweist. Dies

18 Wibert von Gembloux, Ep. XVIII, zit. nach Albert Derolez, Guiberti Gemblacensis Epistolae,
Pars I (CCCM 66). Turnholti: Brepols. 1988. S. 231.

19 So bei Walburga Storch: «Daher kommt es, dass sie vom Klang der inneren Harmonie
zum gewoOhnlichen Leben zuriickkehrt und sich an den lieblichen Weisen der Stimmen,
die sie in der Harmonie des Geistes kennenlernte und die in ihr widerhallen, freut. Sie
denkt dann an Gott und begeht unter weiteren derartigen Gedanken einen Festtag. Und
diese Melodien unterlegt sie mit Texten zum Lobe Gottes und zur Ehre der Heiligen, be-
reichert sie durch die Begleitung mit den gebrduchlichen Instrumenten und lésst sie 6ffent-
lich in der Kirche singen.» Walburga Storch, Hildegard von Bingen. Im Feuer der Taube.
Die Briefe, Augsburg 1997, zit. S. 217; Hervorhebung im Zitat durch den Verfasser.

20 Edeltraud Forster (Hg.), Hildegard von Bingen. Prophetin durch die Zeiten. Zum 900. Ge-
burtstag, Freiburg i.Br. etc. 1997; im folgenden zit. als Fs. 1997; das Zitat «bereichert sie
durch die Begleitung mit gebrduchlichen Musikinstrumenten» ibid., S. 336, im Beitrag
von Barbara Stithlmeyer, Auf der Suche nach der Stimme des lebendigen Geistes. Die
Musik Hildegards von Bingen als Sinnbild vollendeter Schopfung (ibid., S. 334-338).



14 Joseph Willimann

lasst sich — wie Felix Heinzer beim besagten Kongress in Bingen zeigte — an
«gratiores» festmachen. Die Steigerungsform von gratus (lieblich, angenehm,
schon) ist auf «modulos» bezogen und charakterisiert Hildegards Weisen
offenbar als «schoner» im Vergleich zum «communi humane musice instru-
mento», wenn man «communi [...] instrumento» als ablativus comparativus
versteht. Auf dieser Basis schligt Heinzer folgende Ubersetzung der Wibert-
Stelle vor:

Und so lasst sie diese Melodien, die schéner sind als das, was menschlicher Mu-
sik normalerweise zu Gebot steht, zu Texten, die sie zu Ehren Gottes und der
Heiligen verfasst hat, in der Kirche offentlich singen.21

Obwohl eine angeblich authentische, instrumentale Begleitung der Hilde-
gard-Gesdnge sich demnach nicht belegen lassen diirfte, wurden entspre-
chende Aufnahmen unter Verwendung von Instrumenten und etwa mit aus-
gedehntem Einsatz von Bordunkldngen besonders in den frithen Einspielun-
gen der 1980er Jahre fiir das heutige allgemeine Bild der Komponistin be-
stimmend. Dies geht sogar soweit, dass im Publikum die irrige Meinung nicht
selten ist, Hildegard hétte mehrstimmig komponiert. Selbst ein iiber Hilde-
gard an sich nicht schlecht informierter Autor erlag neulich offensichtlich
der tduschenden Wirkungsmacht solcher Schallplatten und meinte, iiber die
Komponistin Hildegard zu sprechen, als er festhielt: «Die abwechslungsreich
bewegten Melodielinien, die oft iiber lang klingende vokale und instrumen-
tale Akkorde gelegt sind, [...] iiben einen eigenartigen Reiz aus.»22 Es
scheint, dass die «Manie fiir polyphone Musik» — wie Schlecht sagen wiirde
— einer Rezeption von Hildegards besonderer Einstimmigkeit noch immer
im Weg steht.

Die Auffithrungspraxis ist nur ein — wenn auch besonders ohrenfalliger
— Aspekt des heutigen Hildegard-Bildes. Zentraler noch fiir eine historische
Einordnung der Komponistin ist die seit den frithen 1970er Jahren zur fe-
sten Meinung gewordene Ansicht, Hildegard hatte in der Zeit kurz nach ihrer

21 Das Zitat stammt aus Felix Heinzers Ubersetzung, die Wulf Arlt in einem Vortrag vom
18.9.1998 anlisslich des Bingener Hildegard-Kongresses zitierte (Wulf Arlt, «Hildegards
Musik im 12. Jahrhundert — Probleme und Perspektiven»). Die Hervorhebung im Zitat
stammt von JW. Fiir die Stelle davor lautet Heinzers Ubersetzung: «Wenn sie [Hildegard]
dann aus jener Musik, die sie als Zusammenklang in ihrem Inneren hért, zum gew6hn-
lichen Umgang mit den Menschen zuriickkehrt, liebt sie es, jene siissen Weisen, die sie
auch im Klang von Stimmen in der Harmonie des Geistes hort und festhélt, an Festtagen
im Gedenken an Gott ...6fters wieder zum Klingen zu bringen.» (ibid.)

22 Christian Feldmann, Hildegard von Bingen. Nonne und Genie (Herder Spektrum 4435),
Freiburg i.Br. etc. 1995, S. 194.



Hildegard cantrix 15

ersten Klostergriindung (um 1150) auf dem Rupertsberg eine geschlossene
Sammlung von Gesidngen gedichtet und vertont und ihr den Namen Sympho-
nia gegeben. Die folgenden Ausfiihrungen richten sich gegen diese Ansicht.
Sie sprechen im Gegenzug dafiir, dass Hildegard Zeit ihres Lebens einzelne
ihrer an Gott oder Heilige gerichteten Texte, die grosstenteils einen genuinen
Zusammenhang mit ihren Visionen haben und deren besondere Prosa im
elogischen Sprachduktus besteht, auch als Gesdnge vorgetragen — also vor-
gesungen — hatte und dass diese Gesadnge erst in einer relativ spaten Phase
ihres Lebens zusammengestellt wurden, als man auf dem Rupertsberg in den
1170er Jahren das Bild der Visionédrin zu jenem einer Prophetin abrunden
wollte23 und dabei offenbar auch mehr Gewicht auf ihre musikalische Pro-
duktion legte als zuvor. Nicht von ungefidhr kam es etwa im gleichen Zeit-
raum vor 1173 zu einer ersten Redaktion ihrer zahlreichen Briefe vermut-
lich durch den ersten Sekretar Volmar (11173)24, bei der frithe Briefe unter
anderem um Hinweise auf die musikalische Téatigkeit Hildegards ergénzt
wurden, wie dies etwa in einem Schreiben von 1153/54 an Papst Anastasi-
us IV der Fall ist.25 Und zu dieser Abrundung ihres Bildes in den 1170er
Jahren wiirde dann durchaus auch eine nachtrégliche «Liturgiesierung» der
Gesange passen.

* %%

23 Vgl. dazu Barbara Newman, «Seherin — Prophetin — Mystikerin. Hildegard von Bingen
in der hagiographischen Tradition». In: Fs. 1997 (Anm. 20). S. 126-152.

24 Diese These vertrat der inzwischen verstorbene Lieven van Acker, dessen kritische Phi-
lologie der Hildegardbriefe zu den wichtigsten Beitrdgen der jiingsten Hildegardforschung
zahlt: Lieven van Acker, Der Briefwechsel der heiligen Hildegard von Bingen. Vorbemer-
kungen zu einer kritischen Edition. In: Revue Bénédictine 98 (1988). S. 141-168; und Revue
Bénédictine 99 (1989). S. 118-154; Lieven van Acker, Hildegardis Bingensis Epistolarium,
Pars Prima (I-XC) (CCCM 91), Turnholti: Brepols. 1991; Lieven van Acker, Hildegardis
Bingensis Epistolarium, Pars Secunda (XCI-CCLR) (CCCM 91A). Turnholti: Brepols. 1993;
der dritte Band in Vorbereitung: Monika Klaes, Hildegardis Bingensis Epistolarium, Pars
Tertia (CCLI-CCXC) (CCCM 91B), Turnholti: Brepols. (voraussichtlich 2000). Storch 1997
(Anm. 19) bietet eine deutsche Ubersetzung aller 390 Schriftstiicke.

25 Die spitere Ergdnzung in Ep. VIII lautet: «[...] atque ut (in) multimodam, sed sibi
consonantem melodiam sonaret.» (vgl. CCCM 91, S. 21) («... und dass es in vielfdltiger,
aber in sich stimmiger Melodie erklinge»; Ubers. Storch 1997 [Anm. 19] S. 31; angefiigt
an: «Jener aber, der ohne Minderung gross ist, hat jetzt ein kleines Zelt [Hildegard] be-
rithrt, damit es Wunder schaue, eine unbekannte Schrift schaffe und eine unbekannte
Sprache erklingen lasse.» ibid.).



16 Joseph Willimann

Wenden wir uns nun der Lesung von «symphoniam» im Prolog des Liber vite
meritorum zu. Der Prolog beginnt wie folgt:

Et factum est in nono anno postquam vera visio veras visiones, in quibus per
decennium insudaveram, mihi simplici homini manifestaverat; qui primus annus
fuit, postquam eadem visio subtilitates diversarum naturarum creaturarum, ac
responsa et admonitiones tam minorum quam maiorum plurimarum persona-
rum, et symphoniam harmonie celestium revelationum, ignotamque linguam et
litteras cum quibusdam aliis expositionibus, in quibus post predictas visiones
multa infirmitate multoque labore corporis gravata per octo annos duraveram,
mihi ad explanandum ostenderat; cum sexaginta annorum essem, fortem et
mirabilem visionem vidi, in qua etiam per quinquennium laboravi. Igitur in
sexagesimo primo etatis mee anno, qui est millesimus centesimus quinqua-
gesimus octavus dominice incarnationis annus [...].26

Aufgrund dieser Stelle wird die Wendung «symphoniam harmonie celestium
revelationum» — meist auch nur in der Kurzform «symphonia» — heute als
vermeintlich Hildegardscher Titel der Gesangssammlung verwendet. Als
reprasentative Beispiele angefiihrt seien lediglich die eben in zweiter Auf-
lage erschienene (1998) kritische Textedition von Barbara Newman?7, die
Dissertation von Marianne R. Pfau?28, die jiingst von Walter Berschin edier-
te Ausgabe mit deutschen Ubersetzungen von Heinrich Schipperges2? sowie
eine weit verbreitete CD-Einspielung des Ensembles Sequentia30.

Dazu kommt, dass die Angaben zur Datierung meist auf den Zeitraum
zwischen 1151 (Abschluss von Scivias) und 1158 (Beginn des LVM) bezo-
gen werden. Daraus ergebe sich eben, dass Hildegards Gesdnge zur Haupt-
sache der sogenannten «zweiten Periode»3! ihrer schriftstellerischen Akti-
vitdt zuzurechnen seien.

26 Zit. nach CCCM 90, S. 8, unter Weglassung der dortigen Kursive und mit Unterscheidung
von «v» und «u».

27 Barbara Newman, Saint Hildegard of Bingen. Symphonia. A critical Edition of the Sympho-
nia armonie celestium revelationum [Symphony of the Harmony of Celestial Revelations].
Ithaca and London: Cornell UP 1988; Barbara Newman, Hildegard of Bingen. Symphonia,
Second Edition. Ithaca and London: Cornell UP 1998.

28 Marianne Richert Pfau, Hildegard von Bingen’s Symphonia Armonie Celestium Revelatio-
num: An Analysis of Musical Process, Modality, and Text-Music Relations. Diss. State Univ.
New York. 1990 (UMI 1992).

29 Walter Berschin/Heinrich Schipperges, Hildegard von Bingen. Symphonia. Gedichte und
Gesdnge, Lateinisch und Deutsch. Gerlingen 1995 (zit. als Berschin 1995).

30 Hier fiir einmal die Mehrzahl: Hildegard von Bingen. Symphoniae. Geistliche Gesdnge.
Spiritual Songs, deutsche harmonia mundi, GD 77020 (1985).

31 Schmelzeis, 1879 (Anm. 2), S. 392.



Hildegard cantrix ¥

Nun ldsst aber die Formulierung des Prologs auch andere Deutungen zu.
Die Reihung der Akkusativ-Objekte von «subtilitates» bis «litteras» muss
keineswegs als Nennung von Buchtiteln interpretiert, sondern kann genau-
so gut als Verweis auf inhaltliche Schwerpunkte verstanden werden, deren
Erlduterung Hildegard angeblich von der «visio» aufgetragen worden sei. Fiir
diese zweite Deutung spricht gerade die ungewoéhnliche Verbkonstruktion:
«[...] postquam eadem visio [...] symphoniam harmonie celestium revelatio-
num [...] mihi ad explanandum ostenderat;» (nachdem mir die gleiche visio
... die symphonia der Harmonie himmlischer Offenbarungen zum Erkliren
bzw. Entfalten gezeigt hatte).32

Auch die Datierungsangaben sind mehrdeutig. Welches ist der Bezugs-
rahmen fiir das eingangs genannte «neunte Jahr»? Handelt es sich um das
neunte Jahr nach dem Abschluss des «decenniums» der ersten visio, also nach
dem Abschluss von Scivias (1151) und somit je nachdem in etwa um das Jahr
1160, oder — wenn das erste Jahr mitgezahlt wird — um das Jahr 1159? Oder
aber ist dieses «neunte Jahr» — wie es Johannes Biihler 1922 tat33 — vom
Beginn der ersten «vera visio» an zu zdhlen und somit das vorletzte Jahr des
«decenniums» gemeint, also etwa 1150? Da beide einschldgigen Verben im
Plusquamperfekt stehen («insudaveram» und «manifestaverat»), gibt die
grammatikalische Form dariiber keine klare Auskunft. Und je nach Zahlung
des meunten Jahres> definiert sich dann der Anschluss mit «qui primus annus
fuit, postquam» wesentlich anders.

Diese Unklarheit scheint jedoch nur den Zeitraum vor 1158 zu betreffen.
Denn die Fortsetzung des Prologs macht im weiteren unmissverstindliche
Angaben: Als Hildegard sechzig war (1158), sah sie eine weitere visio, da-
her war sie im 61. Lebensjahr, als sie 1158 die Stimme horte.

Da auch die Frage nach der Chronologie neben jener nach der Bedeu-
tung der gereihten Akkusativobjekte fiir unseren Zusammenhang von Belang

_ist, muss beides weiter beriicksichtigt werden. Was den fraglichen Zeitraum
vor 1158 betrifft, ist hervorzuheben, dass die zwei verschiedenen Interpre-
tationen des «neunten Jahres» den gleichen Schluss zulassen, dass sich ndm-
lich die aufgezahlten Aktivitdten mit dem angeblichen Abschluss von Scivias
im Jahr 1151 mindestens teilweise iberlappen konnten.

32 Der Verfasser dankt Peter Dronke fiir das Gesprach in Bingen (16.9.1998) zur Interpre-
tation dieser Stelle.

33 Johannes Biihler, Schriften der Hildegard von Bingen (Der Dom. Biicher deutscher Mystik).
Leipzig 1922. Reprint Hildesheim etc.: Georg Olms Verlag. 1991. S. 217.



18 Joseph Willimann

Dies zeigte sich bereits in der Ubersetzung von Schmelzeis (1879), der
fiir die acht Jahre der «zweiten Periode» ab 1158 zuriickrechnete, dann al-
lerdings erwog, ob Scivias vielleicht schon 1150 abgeschlossen gewesen sei.34
Ein ganz anderes Verstindnis der Chronologie dusserte sich in der Uber-
setzung von Johannes Biihler.3> Fiir ihn ging es um das «neunte Jahr» des
«decenniums» (also 1150), welches das erste gewesen sei, nachdem die visio
Hildegard die aufgezédhlten Themata zur Erlauterung gezeigt hatte (1149),
an denen sie dann acht Jahre gearbeitet hatte (1149-1157). Und als sie
sechzig war (1158), horte sie erneut die Stimme. Es ist immerhin zu beto-
nen, dass es bei Biihlers Interpretation besonders einsichtig ist, warum der
Prolog den Neubeginn von 1158 gleich mehrfach bestimmt: zuerst mit Hil-
degards Altersangabe (60jahrig), dann explizit mit der Nennung der Jah-
reszahl 1158, in der Hildegard im 61. Lebensjahre stand.

Auch wenn sich heute das erste Verstédndnis der Chronologie durchgesetzt
hat und das «neunte Jahr» nach dem «decennium» angesetzt wird, sollte doch
die Moglichkeit einer Uberlappung der verschiedenen Arbeitsphasen nicht
ausser Acht gelassen werden. Um so mehr als der Vorgang der visio selbst
und die Arbeit der schriftlichen Fixierung und Redaktion jeweils nicht den
gleichen zeitlichen Gesetzen unterworfen gewesen sein diirfte. Im iibrigen
dussert sich der Interpretationsspielraum der Jahresangaben dieser Prolog-
stelle auch noch in unterschiedlichen Angaben der neueren Literatur.36 Sie
beruhen im Grunde darauf, dass die Divergenz des «neunten Jahres» nach
dem «decennium» (1160, allenfalls 1159) mit dem unmissverstdndlich ge-
nannten Jahr 1158 fiir den Beginn des LIVM von den Autoren auf unter-
schiedliche Weise harmonisiert wird. Eine Schwierigkeit, die sich bei Biihlers
Lesung nicht ergibt.

Man kann sich fragen, warum der Prolog die Chronologie gerade auf diese
Weise mitteilt und nicht von Anfang an mit klaren Jahreszahlen operiert.
Méoglicherweise spielte dabei die Zahlensymbolik eine Rolle. Gleich die er-
ste Zdhlung vertritt eine der Vollkommenheitszahlen («nono» fiir 9), im
«decenniumy» ist mit 10 die Summe mit einer weiteren Vollkommenheitszahl
(«primus» fiir 1) gegeben. Bemerkenswert ist auch, dass mit der zusétzlichen

34 Schmelzeis, 1879 (Anm. 2), S. 392.

35 Biihler, 1922 (Anm. 33), S. 217.

36 Schipperges, 1972 (Anm. 4), S. 14 setzt Scivias von 1141-50 an und ldsst das «neunte
Jahr» 1158 beginnen. Derolez setzt dagegen den Beginn des LIVM ins Jahr 1159 (1159-
64) und widerspricht so der Jahreszahl im Prolog (Albert Derolez, «Deux Notes concernant
Hildegarde de Bingen». In: Scriptorium 27 (1973). S. 291). Carlevaris (Anm. 4) beschrédnkt
sich auf die Angabe der Entstehungszeit des LVM: 1158-1163 (CCCM 90, S. X).



Hildegard cantrix 19

Altersangabe des 61. Lebensjahres Hildegards, in dem 1158 eine weitere visio
eingesetzt haben soll, die gleiche Quersumme sieben présent ist, wie sie
schon in der ersten Altersangabe Hildegards mit dem «43. Altersjahr» zu
Beginn von Scivias auftrat.3” Dass die Zahlensymbolik fiir Hildegard tatséch-
lich eine Rolle spielte, ist aufgrund einschldgiger Passagen im Visionswerk
belegt.38

Zu fragen ist auch, ob der Prolog zum IVM, der ja nach Abschluss der
Niederschrift und wohl auch der Redaktion entstanden sein diirfte, in stér-
kerem Mass vom Redaktor bestimmt war, als dies Hildegard sonst zugelas-
sen haben soll. Ja es stellt sich bei solchen Passagen gar die Frage, wieweit
hier bereits die «Propaganda» (Bertha Widmer) aus dem Umkreis Hildegards
mitverantwortlich war.32 Immerhin ist die dlteste erhaltene Quelle des IVM
erst kurz vor 1175 zu datieren (Hs. D). Dazu kommt, dass dann der Prolog
zum LDO nach gleichem Muster gemacht ist. Allerdings ergeben sich dort
keine Probleme der Datierung und sind die Zahlenverhaltnisse wieder an-
dere.

Die Interpretation der Akkusative von «subtilitates» bis «litteras» — und da-
mit auch von «symphoniam» — als Titel abgeschlossener und vor 1158 in
Biichern gesammelter Werke hat sich in der Literatur erst allmdhlich heraus-
gebildet. Noch vor der ersten Edition des LVM durch den Benediktiner Kar-
dinal Pitra (1882)40 identifizierte Schmelzeis «<symphoniam» relativ vorsich-
tig mit «ihren [Hildegards] geistlichen Liedern, wenigstens in einem Theile
derselben»4l. Doch nahm er bereits ein «eigens dafiir angelegtes Biichlein»
schon vor 1158 an.42 Pitra bestdrkte eine solche Interpretation, indem er
einige der Akkusative, die er auf liberlieferte Sammlungen beziehen konnte —
darunter auch «symphoniams» — in seiner Edition kursiv setzte und damit als

37 Vgl. dazu Helene M. Kastinger Riley, Hildegard von Bingen (= Rowohlt Monographie
50469). Reinbek bei Hamburg: Rowohlt. 1997. S. 67.

38 Vgl. ibid., S. 62ff.; auf Zahlensymbolik bei Hildegard verweist auch Christel Meier, Art.
Hildegard von Bingen. In: Die deutsche Literatur des Mittelalters. Verfasserlexikon, Bd. 3.
Berlin etc. 1981 (= VL), Sp. 1257-1280, Sp. 1263.

39 Vgl. dazu die kritischen Uberlegungen von Bertha Widmer, Heilsordnung und Zeitgesche-
hen in der Mystik Hildegards von Bingen (= Basler Beitrdge zur Geschichtswissenschaft
52). Basel etc. 1955, S. 16. 4

40 Johannes Baptista Card. Pitra, Analecta Sanctae Hildegardis Opera Spicilegio Solesmensi
Parata (= Analecta Sacra 8). Monte Cassino. 1882.

41 Schmelzeis, 1879 (Anm. 2), S. 393.

42 Ibid., S. 453.



20 Joseph Willimann

Titel auszeichnete.43 Diese Methode hat sich — sogar mit Erweiterungen —
bis in die jliingste kritische Ausgabe erhalten, obwohl die Quellen keine gra-
phische Unterscheidung nahelegen.44 Zwar besteht kein Zweifel, dass sich
die Akkusative ausnahmslos auf Teile des Hildegard zugeschriebenen Cor-
pus beziehen lassen — wobei sich die Frage der Authentizitat am schéarfsten
bei den naturkundlichen Schriften stellt («subtilitates»).45 Nur sind eben
diese Formulierungen nicht als Hildegardische Buchtitel belegt, auf keinen
Fall vor 1158. Einige davon treten erst im Riesencodex auf (um 1177-80),
jene zu den naturkundlichen Schriften sogar erst in den frithesten Quellen
um 1300. Und gerade fiir den Begriff «symphonia» ist noch einmal zu beto-
nen, dass ihn keine der Quellen als Uberschrift iiber die Sammlung belegt.

In der musikwissenschaftlichen Forschung wurde die Vorstellung von
«symphonia» als angeblichem Titel der gesammelten Gesdnge weitergetra-
gen. Fiir Joseph Gmelch (1913) war damit die «Entstehungszeit ihrer Kom-
positionen [...] zwischen 1150 und 1158» gegeben.46 Ludwig Bronarski
(1922) schloss sich ihm an, wobei er nicht ausschloss, dass die «Sammlung
spater erweitert und vermehrt worden ist».47 Dies bestétigten 1956 die
umfangreichen paldographischen Studien an den damals verfiigbaren Hil-
degard-Quellen durch Marianna Schrader und Adelgundis Fiihrkotter.48
Insbesondere aufgrund der Textiiberlieferung, aber auch unter Beriicksich-
tigung der von Gmelch und Bronarski noch nicht beigezogenen élteren no-
tierten Sammlung in D, kamen die beiden Forscherinnen zum Schluss: «Dich-
tung und Komposition der Symphonia breiten sich wohl {iber die ganze Zeit
der schriftstellerischen Téatigkeit Hildegards aus.»49 So einleuchtend diese
Aussage zur Chronologie der Entstehung von Hildegards Gesdngen nach wie

43 Pitra, 1882 (Anm. 40), S. 7.

44 Neben den «subtilitates», «symphoniam» und «ignotamque linguam» (bei Pitra) wurden
ausserdem hervorgehoben «responsa et admonitiones» und «litteras cum quibusdam aliis
expositionibus» (CCCM 90, S. 8).

45 Vgl. dazu Widmer 1955 (Anm. 39), S. 16f; ihr pflichtet auch die jlingste deutsche
Ubersetzung bei: Marie-Louise Portmann, Hildegard von Bingen. Heilkraft der Natur -
«Phyisca». Rezepte und Ratschldge fiir ein gesundes Leben. Freiburg i. Br. etc. 31997. S. 14.

46 Gmelch, (Anm. 12), S. 25.

47 Ludwig Bronarski, Die Lieder der hl. Hildegard. Ein Beitrag zur Geschichte der geistlichen
Musik des Mittelalters (Verdffentlichungen der Gregorianischen Akademie zu Freiburg/
Schweiz, 9). Ziirich. 1922. S. 15, Anm. 12.

48 Marianna Schrader/Adelgundis Fiihrkotter, Die Echtheit des Schrifttums der Heiligen Hil-
degard von Bingen. Quellenkritische Untersuchungen (= Beihefte zum Archiv fiir Kulturge-
schichte 6). Koln und Graz. 1956.

49 1bid., S. 21.



Hildegard cantrix 21

vor ist — auch wenn sie inzwischen noch weiter differenziert werden kann30
—, so bezeugt sie zugleich die Verfestigung der Meinung, «Symphonia» sei
ein Werktitel. Und damit ist u.a. auch die Vorstellung einer gewissen Einheit-
lichkeit eines solchen Werks impliziert, eine Vorstellung, die sich in Peter
Dronkes Arbeiten in der Bezeichnung als «cycle» aussert, worauf gleich zu-
riickzukommen ist.

Und obwohl die erste Gesamtausgabe der Gesdnge (1969) im Titel nicht
auf «symphonia» zuriickgriff5!, sondern die Stiicke unter der Bezeichnung
«Lieder» publizierte, trug sie doch indirekt zur Verbreitung des angeblich
Hildegardschen Titels «Symphonia» bei. Denn die Beschreibung der Hand-
schriften erweckt den Eindruck, dass zu Beginn der Sammlung D eine zeit-
genéssische Uberschrift «Symphonia S. Hildegardis» stehe, was eben nicht
der Fall ist.52

Zwei Arbeiten von Peter Dronke hatten zur Folge, dass sich der vermeint-
lich Hildegardsche Originaltitel «symphonia» fiir eine vermeintlich zwischen
Scivias und IVM zu wesentlichen Teilen abgeschlossene Gesangssammlung fi-
xierte und — soweit ich sehe — seither ausnahmslos durchsetzte.53 Der erste
Beitrag (1969/70) konzentrierte sich auf die Quelle D. Dronke vertrat die An-
sicht, dass D einen «originalen Zustand» der «symphonia» repréasentiere («the
original Symphonia»), wie sie angeblich 1158 abgeschlossen worden sei, wah-
rend in R iiberdies auch jiingere Gesange integriert seien und diese Sammlung
somit eine «final version» darstelle.> Neben dem iiblichen Verweis auf den

50 Von den Texten der insgesamt 77 Gesédnge sind 43 zunéchst im Kontext von Hildegards
Visionen und einiger weniger Briefe bis zu einem Zeitraum von 1170 iiberliefert (14 in
Scivias, 9 in Ep. 192, 14 in Ep. 390, je 3 in Ep. 74R und am Schluss der Vita sancti Ruperti
[=VSR]), wihrend 22 erstmals in der Gesangssammlung von D auftreten (davon allein
13 fiir die 11000 Jungfrauen) und 11 weitere erstmals in der Sammlung von R (hier
zudem auch Hildegards Kyrie) (vgl. die Ubersicht unten S. 28).

51 Pudentiana Barth/M. Immaculata Ritscher, Hildegard von Bingen. Lieder. Salzburg. 1969;
separat: M. Immaculata Ritscher, Kritischer Bericht zu Hildegard von Bingen: Lieder. Salz-
burg. 1969.

52 Vgl. Bart/Ritscher, 1969 (Anm. 51), S. 317, wo fiir f. 153v-170v von D mit Kursive ver-
merkt ist: Symphonia S. Hildegardis.

53 Peter Dronke, The composition of Hildegard of Bingen'’s Symphonia. In: Sacris Erudiri 19
(1969/70), S. 381-93; Peter Dronke, Poetic Individuality in the Middle Ages. New Departures
in Poetry 1000-1150. Oxford: Clarendon. 1970; darin das 5. Kapitel: Hildegard of Bin-
gen as Poetess and Dramatist (S. 150-79) und The Text of the Ordo Virtutum (S. 180—
92).

54 Dronke, 1969/70 (Anm. 53), S. 391.



22 Joseph Willimann

Prolog des LVM fiir Titel und Chronologie argumentierte Dronke mit Hinwei-
sen auf eine planvolle Anlage, auf eine Zusammenstellung, die er dann 1970
im Hildegard-Kapitel von Poetic Individuality in the Middle Ages einen «complete
lyrical cycle» nannte.>3

Dort ging es Dronke in erster Linie um den Nachweis dichterischer Qua-
litditen in Hildegards Gesangstexten, was Dronkes Betonung des «lyrical»
erklart, die sich ausdriicklich gegen friiher geausserte Kritik an Hildegards
Sprachform wandte. Damit vermochte Dronke zwar vielen den Blick fiir die
Eigenheiten von Hildegards Sprache erst zu 6ffnen, zugleich verfestigte er
aber auch Auffassungen, die seither die Analyse der Gesdnge Hildegards oft
in eine einseitige Richtung lenkten. Dies gilt in zweierlei Hinsicht: zum ei-
nen fiir die Form der Texte, zum andern fiir das Bild ihrer Entstehung.

Mit der Betonung der Besonderheiten dieser Texte ging bei Dronke eine
Auffassung des Baus in freien Versen einher, und die Texte galten seither recht
eigentlich als «Gedichte»56. Zugleich geriet ihr Verstdndnis als Prosa — wie
es etwa in lterer Literatur durch die Edition bei Pitra57 und Ausserungen
von Guido Maria Dreves und Karl Langosch belegt ist>8 — von vornherein in
den Verdacht einer unangemessenen Kritik an Hildegards dichterischem
Vermogen.>?

Der zweite Punkt hangt mit der Wertung der dichterischen Sprache zu-
sammen. Er betrifft die Vorstellung von der Entstehung der Texte und fithrt
zur Frage der «symphonia» zuriick. Die «lyrische» Qualitdt der Texte schien
Dronke offensichtlich am ehesten erkldrbar unter der Voraussetzung einer
gezielten Verfertigung fiir eine Sammlung von Gesangen, fiir eine Zusam-
menstellung von «lyrical compositions».60 Und auch wenn er grundsétzlich
die Schwierigkeit der Prioritdtsbestimmung eines «lyrical» oder «prose

55 Dronke, 1970 (Anm. 53), S. 150.

56 So nennt sie etwa Berschin, 1995 (Anm. 29), S. 244.

57 Pitra, 1882 (Anm. 40), S. 441ff.

58 Guido M. Dreves, Analecta Hymnica Medii Aevi (= AH) 50. Leipzig 1907. Reprint Frank-
furt/Main, 1961, S. 484; Karl Langosch, Reallexikon der deutschen Literatur, 21965, S. 383
(der Hinweis bei Dronke, 1970 [Anm. 53], S. 150, Anm. 2).

59 Zu Hildegards Prosa referierte Ritva Maria Jacobsson beim Bingener Kongress (18.9.98);
vgl. auch Ritva Maria Jacobsson, «Texts from Hildegard’s Symphonia» (Ms. 1998, zur
Vorbereitung des Kongresses). Im neuen Verfasserlexikon hatte Christel Meier betont, dass
es zu Hildegards Sprache und Stil noch «eingehender Untersuchungen» bediirfe (VL 3
[Anm. 38], Sp. 1262). Zugleich ist dort Hildegards «feines Sprachgefiihl, insbesondere
hinsichtlich des bildlichen Ausdrucks» hervorgehoben (ibid., Sp. 1260).

60 Dronke, 1970 (Anm. 53), S. 153.



Hildegard cantrix 23

context» betonte, 61 neigte er deutlich zum ersten.52 So hielt er fiir jene Tex-
te, die man friither aufgrund ihrer Anordnung im Riesenkodex und im An-
schluss an Pitra®3 als zum Epilog der Ruperts-Vita gehorig betrachtete, lako-
nisch fest: «They were songs written for the Symphonia, and subsequently
accommodated [...].»%4 Nun weiss man aber heute, dass sie auch Bestand-
teil zweier eigenstandig iiberlieferter Texte sind, die unter Hildegards Brie-
fe eingeordnet werden (Ep. 192 und Ep. 390) und deren fritheste Belege in
der sogenannten Zwiefaltener Handschrift die Prioritdt des Textes vor der
notierten Version nahelegen.65

Wie pragend Dronkes Vorstellung eines «lyrical cycle» unter dem Titel
«Symphonia» seither war, dussert sich deutlich in Barbara Newmans Text-
edition. Nicht nur ist «<Symphonia» als Haupttitel gesetzt und wird ausdriick-
lich auf Dronkes Beurteilung der «unusual, subtle, and exciting poetry» in
Hildegards Liedern verwiesen.56 Auch die Kriterien der Beurteilung richten
sich nach den Vorstellungen eines dichterischen Zyklus. Dies zeigt sich deut-
lich in Newmans kritischer Besprechung von «Laus trinitati», einer nur in D
iiberlieferten kurzen Antiphon.67 Newman beurteilt sie schlicht als «lyric» —
«One of the composer’s least effective lyrics»68 — und verweist in diesem
Zusammenhang auf einen angeblich besser gelungenen Text an die Engel («O
gloriosissimi lux»). Dabei wird weder auf die Tatsache eingegangen, dass den

61 Ibid.

62 Damals noch gestiitzt auf das vermeintliche Zeugnis des Odo von Soissons (Ep. 40; CCCM
91, S. 102) in einem Brief angeblich aus den spdten 1140er Jahren. Dieses Zeugnis ist
aber aufgrund der Forschungen von Lieven van Acker als nachtrigliche Ergdnzung der
ersten Briefredaktion zu vermuten (vgl. Anm. 24); zu den Konsequenzen vgl. Michael
Klaper, «Anmerkungen zur Uberlieferung von einer musikalisch-schopferischen Titigkeit
der Hildegard von Bingen» (Ms. 1998 zur Vorbereitung des Bingener Kongresses).

63 Pitra edierte sie unter der Uberschrift Ad vitam S. Ruperti Epilogus (1882 [Anm. 40], S.
358ff.), im Inhaltsverzeichnis als Epilogus vitae S. Ruperti (ibid., S. 614).

64 Dronke, 1970 (Anm. 53), S. 152/Anm. 4.

65 Die Hs. Stuttgart, Wiirtt. Landesbibliothek theol. et phil. 4°253, entstand wohl zwischen
1154 und 1170 auf dem Rupertsberg und in Zwiefalten (deswegen abgekiirzt als: Z; zur
Hs. vgl. CCCM 91, S. XXII f.). Darin finden sich die Ep. 192 vollstdndig auf f. 54r/v so-
wie die beiden Texte «O magne pater» und «O orzchis ecclesia» auf f. 281, die spdter als
Teile der Ep. 390 iiberliefert sind (in R, f. 405r-406v).

66 Newman 1998 (Anm. 27), S. XIL.

67 In der Edition von Barth/Ritscher, 1969 (Anm. 51) die Nr. 17, S. 48.

68 Newman, 1998 (Anm. 27), S. 280.



24 Joseph Willimann

beiden Stiicken in der Sammlung D offensichtlich ein ganz anderer Stellen-
wert zukommt, noch der Frage nachgegangen, wieweit sich aus dem Kon-
text der beiden Sammlungen erklédren liesse, warum sich mit «Laus trinitati»
in D ein kurzer Gesang auf die Dreifaltigkeit befindet, der dann in R fehlt.9

Gegen die heutige gangige Lesung von «symphonia» als Hildegardscher Titel
einer auf biographisch und konzeptionell relativ einheitlichen Voraussetzun-
gen beruhenden Gesangssammlung spricht Hildegards eigene Verwendung von
«symphonia», bzw. «symphonizare» und «symphonialis» an mehreren Stellen
ihrer Schriften. Das scheint Biihler schon 1922 beriicksichtigt zu haben, der
offenbar als erster in neuerer Zeit die Aufzdhlungen im Prolog des LIVM nicht
als Werktitel, sondern als Hinweise auf inhaltliche Momente las und infolge-
dessen die «symphoniam»-Passage so iibersetzte: «dem ersten [Jahr], nachdem
(Gottes) Gesicht mir [...] den wohlklingenden Zusammenklang der himmli-
schen Offenbarungen [...] zum Darlegen gezeigt hatte».70

Und wihrend sich Biihlers wortnahe Ubersetzung der Verbkonstruktion
dhnlich auch in Schipperges’ Ubertragung von 1972 wiederfindet, interpre-
tierte Schipperges dagegen einige der gereihten Akkusativobjekte — offen-
bar erneut in engem Anschluss an Pitras Kursive — wie gewohnt als Titel von
«Schriften»: «Es war das erste Jahr, nachdem dieses Gesicht mir folgende
Schriften zu erkldren gegeben hatte: [...] alsdann die «Sinfonie der Harmo-
nie himmlischer Offenbarungen>».71

Beide eben zitierten Ubersetzungen dringen einerseits zur Frage, wel-
che Aktivitdten mit dem Hinweis auf «symphoniam» im Prolog des LIVM denn
gemeint waren, und andererseits, was Hildegard genau unter «symphonia»
verstanden habe.

Darauf soll hier nur thesenhaft eingegangen werden, wihrend eine aus-
fiihrlichere Darstellung fiir die Publikation des Kongressberichts iiber Bin-
gen 1998 geplant ist.

Als Ziel des Verweises kommen aus meiner Sicht in erster Linie zwei Texte
Hildegards in Frage: (1) die letzte visio von Scivias und (2) ein im Brief-
kontext iiberlieferter Text «O verbum patris» (Ep. 390).

(1) Die dreizehnte visio des dritten und letzten Buches von Scivias — hier kurz
als «visio III,13» bezeichnet — enthilt Texte, die als Lobgesdnge an sieben

69 Auch Dronkes Uberlegungen dazu stiitzen sich auf Kriterien der dichterischen Qualitét
— bzw. Mangelhaftigkeit — von «Laus trinitati» (Dronke, 1969/70 [Anm. 53], S. 389);
worauf Newman verweist (1988 und 1998, S. 10f.).

70 Biihler, 1922 (Anm. 33), S. 217.

71 Schipperges, 1972 und 1997 (Anm. 4), S. 27.



Hildegard cantrix 25

hierarchische Stufen der Himmelsbewohner gerichtet sind.72 Der erste an
Maria ist in der Kapiteliiberschrift ausdriicklich «ssymphonia de sancta Ma-
ria» genannt, fiir die folgenden sechs bleibt «symphonia» offenbar implizit
giiltig.

Nicht nur die elogischen Texte solch angeblich wiahrend der Vision von
Hildegard aus der umfassenden himmlischen Harmonie vernommenen Lob-
gesangs sind in visio 111,13 enthalten, sondern auch eine daran anschliessen-
de Erkldarung von «symphonia» (vor allem in den capitula 11 bis 14 von visio
I11,13). Insgesamt geht daraus hervor, dass «symphonia» fiir Hildegard so-
viel wie Lobgesang bedeutet, dem in Hildegards Weltbild {iberdies eine be-
sondere Stellung zukommt.

Sie hdngt mit dem im Gesang vorgetragenen Wort («verbum») zusam-
men. Im Wort des Menschen sieht Hildegard eine Verbindung zur «rationali-
tas» Gottes, womit ein von Hildegard geprégter Schliisselbegriff ihres theo-
logischen Weltbilds genannt ist, auf den hier nicht im Einzelnen eingegan-
gen werden muss.”3 Entscheidend ist, dass Hildegard das «verbum» des Jo-
hannes-Prologs als ersten Klang iiberhaupt, als «primus sonus» versteht, in
dem sich die gottliche «rationalitas» dusserte.”’4 Die ganze Schopfung — in
besonderer Weise aber der wortbegabte Mensch — hat Anteil an solcher
«rationalitas», insbesondere wenn er im Gesang Gott lobt. Aus dieser Sicht
bedeutet «<symphonia» nicht nur Gesang oder Lobgesang, sondern auch Teil-
habe am Heilsplan.7> Nicht von ungefdhr kommt Hildegard in ihren Erldu-
terungen zu «symphonia» in Scivias 111,13 auch ausdriicklich auf die «rationa-
litas» zu sprechen.”6

72 An (1) Maria, (2) die Engel (superni spiriti), (3) die Patriarchen und Propheten, (4) die
Apostel, (5) die Mirtyrer, (6) die Bekenner, (7) die Jungfrauen; vgl. CCCM 43A, S. 614ff.;
in deutscher Ubersetzung bei Storch, 1991 (Anm. 3), S. 592ff.

73 Vgl. dazu die Studie von Fabio Chavez Alvarez, «Die brennende Vernunft». Studien zur
Semantik der «rationalitas» bei Hildegard von Bingen (= Mystik in Geschichte und Gegen-
wart. Texte und Untersuchungen, Abt. I: Christliche Mystik, Bd. 8). Stuttgart — Bad
Cannstatt. 1991.

74 Vgl. dazu die Exegese des Johannes-Prologs im LDO (CCCM 92, S. 248-264; besonders
S. 251, Z. 96: «Quando enim verbum Dei sonuit ...»; Ubers. bei Heieck, 1998 [Anm. 5],
§.:237).

75 Vgl. Chdvez Alvarez, S. 218f. [Anm. 73].

76 Das capitulum 13 beginnt: «Et ut potestas Dei ubique volans omnia circuit nec ei ullum
obstaculum resistit, ita et rationalitas hominis magnam vim habet in vivis vocibus sonare
et torpentes animas ad vigilandum in symphonia excitare.» (Scivias 111,13, Z.506-09;
CCCM 43A, S. 631). («Und wie die Macht Gottes iiberall hineilt [volans] und alles um-
kreist und ihr kein Hindernis entgegensteht, so besitzt auch die menschliche Verniinftigkeit
die grosse Kraft, mit lebendigen Stimmen zu erschallen und im Lobgesang [in symphonia]
die erschlafften Seelen zum Wachen anzueifern». Ubersetzung frei nach Storch, 1991
[Anm. 3], S. 609).



26 Joseph Willimann

Zusammenfassend ldsst sich festhalten: Insgesamt bietet der Erklarungs-
teil der letzten Scivias-visio eine relativ ausfiihrliche Erlduterung von «sym-
phonia». Enthalten sind sowohl Hinweise auf das theologisch gedeutete
Wesen wie auch auf die damit zusammenhéngende reale Wirkung des Lob-
gesangs, den Hildegard als «symphonia» in der visio gehort habe. Hervor-
gegangen sei dieser Lobgesang aus dem visiondr vernommenen «sonus» und
fiir Hildegard zu einem hoérbaren und offensichtlich als Text fixierbaren
Ausschnitt der himmlischen Harmonie geworden. Gesungen von lebendigen
Stimmen der Menschen wird er als klingender Ausdruck einer Gott und den
Menschen gemeinsamen «rationalitas» verstanden und sei in der Lage, das
gesungene Wort in besonderer Weise zu erheben.’”

Die visio III,13 von Scivias vertritt somit wie kein anderer mir bekannter
Text Hildegards das, was man am ehesten unter dem Hinweis im Prolog zum
IVM auf die Entfaltung und Erkldarung («ad explanandums») von «symphonia»
verstehen kann.

(2) Der mit «O verbum patris» einsetzende und unter den Briefen tiberlie-
ferte Text (Ep. 390)78 thematisiert gleich in der Anrede (O Wort des Vaters)
mit dem Verweis auf den Prolog des Johannes-Evangeliums das Fundament
fiir Hildegards Verstidndnis von «symphonia». Der Text besteht aus erkldren-
den Passagen und solchen, die als Lobgebete an Gott, an die Kirche, erneut
an Gott, an Maria und an den heiligen Geist gerichtet sind. Sowohl in den
explikatorischen wie in den elogischen Textpartien kommt auch der Begriff
«symphonia» vor. Und insgesamt 14 Textpassagen treten dann auch als no-
tierte Gesdnge in den spateren Sammlungen auf.

Die Uberlieferung von «O verbum patris» im Riesenkodex fiihrte — wie
bereits angedeutet — dazu, dass man diesen Text zusammen mit andern lange
Zeit als Epilog zur Rupertsvita betrachtete”?; und Berschin sprach neulich
in Bezug auf jene Texte in R von einer «intermedidren Sammlung»80. Doch
hatte Lieven van Acker gezeigt, dass es sich bei «O verbum patris» um einen
auch geschlossen im Briefkontext tiberlieferten Text handelt, der vermutlich

77 Scivias 111,13, cap. 11 (CCCM 43A, S. 631).

78 Wihrend eine deutsche Ubersetzung von Ep. 390 bereits erschien (Storch, 1997 [Anm.
191, S. 593-605), ist die kritische Edition des lateinischen Textes in Band 3 der Brief-
edition vorgesehen (CCCM 91B; voraussichtlich 2000; vgl. Anm. 24). Pitras Edition muss
als iiberholt gelten (Pitra 1882 [Anm. 40], S. 359, Z. 12 «O Verbum Patris» bis S. 362, Z.
38 [bis und mit «O ignee spiritus»]).

79 Im Anschluss an Pitra, 1882, vgl. Anm. 63.

80 Berschin, 1995 (Anm. 29), S. 244.



Hildegard cantrix 27

fiir die Rupertsberger Nonnen verfasst ist.81 Zwei Passagen davon sind so-
gar schon in der Zwiefaltener Briefhandschrift enthalten, was auf eine rela-
tiv frithe Entstehung mindestens dieser beiden elogischen Partien verweist.82
Die eine ist dort als oratio rubriziert, die andere als cantus; im zweiten Fall
scheint es sich also gewissermassen um die Aufzeichnung eines cantus sine
melodia zu handeln, wenn man die Formulierung der Vita Hildegardis vor
Augen hat, wo in der ersten autobiographisch gehaltenen Passage dann
ausdriicklich von «cantus cum melodia» die Rede ist:

Sed et cantum cum melodia in laudem Dei et sanctorum absque doctrina ullius
hominis protuli et cantavi, cum numquam vel neumam vel cantum aliquem
didicissem.83

Sowohl die visio III,13 von Scivias wie der Text «O verbum patris» sind zu-
néchst reine Textiiberlieferungen. Wobei in Scivias ausdriicklich gesagt wird,
dass Hildegard die «symphonia» wahrend der Schau als Gesang hore, wah-
rend dies in «O verbum patris» nicht explizit gemacht wird.

Wann die betreffenden Passagen aus diesen und anderen Texten erstmals
als Gesédnge mit Notation aufgezeichnet wurden, ist offen. Ausserhalb der
beiden genannten notierten Sammlungen aus den 1170er Jahren gibt es eine
nur geringe Streuiiberlieferung notierter Gesédnge im 12. Jahrhundert mit
nur gerade drei notierten Stiicken in zwei Handschriften.84 Davon diirfte das
eine Stiick in der Zwiefaltener Quelle «O vos imitatores» ebenfalls friithestens
um etwa 1170 aufgezeichnet worden sein, wohl eher etwas spater, wie
Heinzer in Bingen hervorhob. Und die zweite, aus dem Kloster Rommersdorf
stammende und heute in Wien aufbewahrte Quelle mit zwei weiteren Hil-
degard-Gesédngen wird ins ausgehende 12. Jahrhundert datiert.

So muss man annehmen, dass die Entstehung und schriftliche Fixierung
der Texte auch hier den Gesdngen vorausging und dass die Notation einen
spateren Zustand vertritt.

81 Vgl. van Acker, 1988 (Anm. 24), S. 154, Nr. 5.

82 Es handelt sich um «O magne pater» und «O orzchis eccles:a» in der Zahlung der Lie-
der-Ausgabe Barth/Ritscher, 1969 (Anm. 49) die Nr. 1 und 67.

83 Zit. nach Klaes, 1998 (Anm. 1), S. 128; die Ubersetzung ebenfalls nach Klaes: «Aber ich
habe auch Gesang mit Melodie zum Lobe Gottes und der Heiligen ohne Unterweisung
durch irgendeinen Menschen verfasst und gesungen, obwohl ich niemals Neumen oder
irgendeinen Gesang gelernt hatte.» (vgl. ibid., S. 129).

84 «O vos imitatores» in der Quelle Z (Anm. 65), f. 40v; ein Kyrie und das Alleluia «O virgo
mediatrix» in der Hs. Wien, Osterr. Nationalbibl. 1016 (Rommersdorf), f. 118v.



28 Joseph Willimann

Aufgrund dieser Annahme sowie hypothetischer Uberlegungen zur Da-
tierung der betreffenden Texte ergibt sich eine Schichtung der insgesamt 77
Gesdnge in 5 Gruppen (I-V), deren zahlenmaéssige Anteile in folgender
Ubersicht zusammenfassend dargestellt sind:

Von insgesamt 77 Hildegard-Gesangen gibt es:
(A) mit frither separater Textiiberlieferung 43
(B) erstmals in den beiden Gesangssammlungen 34

Gruppierung nach Textiiberlieferung:
(A) L 14 Scivias

II.1. 9 «Spiritus sanctus» (Ep. 192)
II.2. 14 «O verbum patris» (Ep. 390)

. 3 an Disibodus (Nachtrag in Ep. 74R)
3 an Rupertus (Ende der VSR)

(B) IV. 22 erstmalsinD
(davon 13 fiir 11 000 Jungfrauen)

V. 12 erstmals in R (inkl. Kyrie)

Als Fazit lasst sich festhalten: Die Gesangssammlungen in D und R sind als
Resultat einer allmdhlichen Kumulierung iiber mehrere Jahrzehnte zu be-
trachten. Fiir die Texte der Gruppen I-III kommt zuallererst auch die Funk-
tion von Lesetexten und Gebetstexten in Frage. Die notierte Aufzeichnung
diirfte eine spatere Redaktionsstufe reprasentieren.

Bei den erstmals in D und R auftretenden Texten (Gruppe IV/V) iiber-
wiegen solche, fiir die eine primére Gesangsfunktion — vielleicht gar im li-
turgischen Kontext — wahrscheinlicher ist, als bei den andern. Dafiir konnen
etwa die 13 Gesédnge fiir die 11 000 Jungfrauen — und deren Anfiihrerin
Ursula - stehen (erstmals in D), aber auch jene fiir die lokalen Patrone, die
zusatzlich in R bedacht werden, wie Eucharius (mit gleich zwei Gesdngen),
Mathias, Bonifatius und Maximin.

* kK

Einige grundsitzliche Uberlegungen zur Machart der Gesinge sollen hier ab-
schliessend skizziert werden. Sowohl an den Texten wie an den Melodien von
Hildegards Gesangen fillt eine freie, gewissermassen «rhapsodische» Art der
Gestaltung auf. Diese orientiert sich zwar an relativ hdufig wiederkehrenden



Hildegard cantrix 29

Strukturelementen, die aber auf eine oft improvisiert und assoziativ wirkende
Weise immer wieder anders realisiert und kombiniert sind.

Dies hatte Bronarski bereits 1922 fiir die Melodien ausfiihrlich dargestellt
und die wiederkehrenden Wendungen als «Motive» bezeichnet.85 Andere
sprachen in diesem Zusammenhang von musikalischen Formeln oder «pat-
terns».86 Und fiir die vergleichbare Machart der Texte Hildegards wurde
jiingst mehrfach auf die Technik von Assoziationsketten verwiesen.87

Wihrend Bronarskis ergiebige Analysen noch heute von Interesse sind,
erscheint dagegen sein negatives Gesamturteil {iber Hildegard, der er ein
«echt kiinstlerisches Schaffen» schlicht abspricht, zu einseitig.88 Es stiitzt sich
explizit auf eine moderne Auffassung von Komposition als der schriftlichen
Ausarbeitung individueller Werke, wahrend fiir Hildegard eher das Phéano-
men des musikalischen Vortrags ihrer Texte, der Akt des cantare im Vorder-
grund gewesen sein diirfte. Jedenfalls verwenden die zeitgendssischen Zeug-
nisse, insbesondere die zwei Stellen der sogenannten autobiographischen
Passagen ihrer Vita, fiir Hildegards musikalische Aktivitat das Verb «can-
tare».89 Auch von daher ist naheliegend, dass Hildegard allenfalls sang, aber
nicht selbst notierte und dass sie in diesem Sinn als «cantrix» angesprochen
werden darf.90

Mit der Konzeption aus dem Vortrag und einer wohl zunéchst oralen
Tradition von Hildegards Gesdngen korrespondiert die Tatsache, dass die
Gesange in auffallig hohem Mass iiber gemeinsame Strukturen verfiigen. Als
musikalische Strukturkonstanten figurieren in allen Melodiearten Hildegards
die Geriisttone Finalis, Quint und Oktay, je nach Ambitus auch Unterquart
oder die Quint iiber der Oktav. In diesem Geriist bewegen sich die Tonfol-
gen gewissermassen als Verbindungen, als «links», die — was entscheidend

85 Bronarski, 1922 (Anm. 47), S. 48 und passim.

86 So Ian D. Bent im Art. «Hildegard of Bingen», New Grove 8. 1980. S. 554: «formulae or
melodic patterns».

87 Von «enchainements associatifs» spricht Marie-Christine Pouchelle, Au bord du Rhin.
Hildegard entre chéne et roseau. In: Claudie Duhamel-Amado und Guy Lobrichon (Hg.),
Georges Duby. L'écriture de I'Histoire (= Bibliotheque du Moyen Age, 6). Bruxelles: De
Boeck. 1996. S. 381-399; das Zitat S. 388; Ritva Maria Jacobsson schlédgt «association
chains» vor (Ms. 1998 [Anm. 59], S. 2).

88 Bronarski, 1922 (Anm. 47), S. 66.

89 Vgl. das Motto dieses Aufsatzes und das Zitat oben S. 27.

90 Die Quellen bezeugen diese Bezeichnung nicht von Hildegard. Dagegen wird spéter eine
Nonne des Klosters Rupertsberg, die als Zeugin im Kanonisationsprotokoll aufgefiihrt ist,
«Sophia cantrix» genannt (zit. nach Klaes 1998 [Anm. 1], S. 248; vgl. auch ibid. S. 249,
Anm. 6).



30 Joseph Willimann

ist — bei Zasuren am Ende von Wortern, Wortgruppen und syntaktischen
Einheiten mit dem Geriist gleichsam verknotet werden. Danach kann der
Faden weitergesponnen werden, sei dies von einem der Geriistténe oder von
einem Zwischenton aus.

Die Verkniipfung syntaktischer Einheiten mit Geriistténen ist fiir Hildegard
so typisch, dass etwa eine krasse Abweichung in der Edition ihrer Gesdnge
sofort stutzig macht. Und tatsédchlich erweist sich die betreffende Stelle im
Druck von «Laus Trinitati» als irrige Umsetzung des Originals (D £.1571.10),
wo «(ignota sunt) est» eben mit der Finalis e auf einem Geriistton und nicht
— wie in der Edition - auf der Untersekund endet.

e:q_ﬁ_“_!ﬂiﬁ.. %—L—ﬂ‘——;

homui-nibus ignota sunt,est, et

Bsp. 1: Ausschnitt aus «Lieder» (Barth/Ritscher 1969, S. 48).

Bsp. 2: aus D 157r (van Poucke 1991). Der Kiirzungsstrich tiber «(ignota sunt) est»
mag den Fehler in der Edition verursacht haben. Die Neume (zweites Punctum) steht
aber deutlich auf e wie davor bei «sunt».

Diese einfache Art musikalischer Grammatik und Syntax erlaubt Entschei-
dungen auch aus dem Moment heraus: Die Weichen fiir das Schliessen oder
Fortfahren stehen sozusagen stets zur Disposition. Damit ist auch ein flexi-
bles Reagieren im musikalischen Vortrag verschieden langer Texte moglich,
entweder durch Dehnung oder durch Raffung dhnlicher Verldufe, was sich
besonders gut bei den als Sequenzen oder Hymnen rubrizierten langeren Stiik-
ken beobachten lasst, die sich aus strophendhnlichen Teilen unterschiedli-
cher Lange zusammensetzen.!

91 Vgl. Karlheinz Schlager, Die Sequenz als Lehrstiick. Die Melodien der Hildegard von Bin-
gen zwischen Inspiration und Redaktion. In: Fs. 1997 [Anm. 20], S. 296-312.



Hildegard cantrix 31

Entscheidend ist iiberdies, dass die Basis relativ einfacher, modellhafter
Strukturen die Moglichkeit der musikalischen Differenzierung — etwa zur Ge-
wichtung einzelner Worte oder inhaltlicher Zusammenhénge — nicht aus-
schliesst. Oder anders formuliert: auch auf einer einfach strukturierten Ba-
sis lasst sich eine «rhetorische» Lesung des Textes realisieren. Darauf verwies
Marianne Richert Pfau vor allem in der seit Bronarski einzigen ausfiihrlichen
monographischen Studie der neueren Zeit iiber Hildegards Gesange sowie
in verschiedenen Aufsédtzen.?2 Und in eine dhnliche Richtung zielten meh-
rere Papers, die zur Vorbereitung des Bingener Kongresses 1998 entstanden
und dort referiert wurden.93

Zu Hildegards Mitteln solcher Lesung gehort die Uberbietung gewdéhnli-
cher Verfahren. Dies gilt zunéchst von Hildegards Melodien generell im Ver-
gleich zur dlteren liturgischen Einstimmigkeit. Als typische Merkmale solch
Uberbietens hervorgehoben seien hier nur der grosse Ambitus bei Hildegard
und die zahlreichen Spriinge, von denen sich oft zwei sogar in die gleiche
Richtung folgen (in der Regel Quint—Quart). Ich gehe grundsatzlich davon
aus, dass sich derartige Uberbietungen vor dem Hintergrund der Vertraut-
heit mit dem Normalen abspielten. Dies gilt unabhingig davon, ob die Ver-
trautheit in Form einer angelernten Einstimmigkeit von Offizium und Mes-
se lediglich als Praxis bestand — was fiir Hildegard mehrfach belegt ist — oder
ob sie auch als Wissen, als mehr oder weniger theoretisches Bewusstsein fiir
Hildegard aktuell war. Gerade dies scheint allerdings in der oft zitierten au-
tobiographischen Passage ausgeschlossen zu werden (vgl. Anm. 83).

Fiir Hildegards Vertrautheit mit der Norm — oder besser: mit dem allge-
meinen Usus — gibt es Indizien in den Gesangen selbst. Dazu ein Beispiel:
Jener Text, der den ersten Klagegesang («querela») in Scivias III,13 vertritt
(cap. 8: «O plangens vox»), setzt in der Vertonung des «Ordo virtutum» mit
plagalem Dorisch ein, also mit der typischen Tonart der Klage.

92 Pfau 1990 (Anm. 28); aber auch Marianne Richert Pfau, Music and Text in Hildegard’s
Antiphon. In: Newman 1988 und 21998 (Anm. 27), S. 74-94; und Marianne Richert Pfau,
The Concept of «<Armonia» as a Key to the Antiphons in Hildegard von Bingen’s «Sympho-
nia». In: Medieval Perspectives 7 (Kentucky 1992). S. 154-170.

93 Wulf Arlt, «O splendidissima gemma» — zum Verhaltnis zwischen Musik und Text bei
Hildegard von Bingen (Ms. 1998); Marianne R. Pfau, Hildegard von Bingen. Aspects of
Text-Music Relations (Ms. 1998); Susan Rankin, Music as Drama: The Musical Language
of Hildegard’s «Ordo virtutum» (Ms. 1998).



32 Joseph Willimann

Und auf einer allgemeineren Ebene des Ausdrucks sind diesbeziiglich die
zahlreichen Spriinge in ihren Melodien bemerkenswert, gilt doch eine
sprunghafte, «saltatim» gefiihrte Melodie mindestens in der jiingeren Choral-
lehre als besonders geeignet zum Ausdruck froher Inhalte.?4 Angesichts der
Haufigkeit der Quint—-Quart-Sprungfolge in Hildegards Gesdngen mag man
sich allerdings fragen, wieweit es sich dabei um ein spezifisches Ausdrucks-
mittel handelt oder eher um eine generelle Ubernahme eines Melodie-
verhaltens, das sonst oft als Eroffnung eines Gesangs im ersten Ton oder am
ehesten noch innerhalb eines fiinften Tons zu beobachten ist. Klar fiir beab-
sichtigte Emphase spricht eine spezielle Stelle im «Ordo virtutums», bei der
die Spriinge als zusatzliche Uberbietung der fiir Hildegard gewissermassen
normalen Exaltiertheit erscheinen. Den Lobgesang nach gewonnenem Kampf
um die Seele (Finalis d) beginnen die Tugenden namlich gleich mit zwei
Quintspriingen hintereinander in die selbe Richtung (d—-a—e') zum Wortlaut:
«O (deus, quis es tu, qui in temetipso)» und wiederholen die gleiche Quint-
folge noch einmal fiir die unmittelbare Fortsetzung mit «hoc mag(num
consilium habuisti)».95 Diese beiden auf der None und somit ausserhalb des
normalen Geriists landenden Sprungfolgen sind die einzigen derartigen Stel-
len bei Hildegard. Und sowohl ihre Plazierung in der Schlussphase wie die
unmittelbar damit verbundenen Textpassagen legen einen kalkulierten Ein-
satz als Steigerungsmittel nahe. Bemerkenswert ist im iibrigen, dass diese
das tonale Geriist voriibergehend sprengenden Quintfolgen in einer Kom-
position, mit der Sofia Gubaidulina 1994 bei Hildegard ankniipft, zum mo-
dernen Signum fiir Hildegards Stil wird.%6

94 Fritz Reckow hielt dazu fest: «<Melodie-Spriinge werden insbesondere bei einer «<materia
laeta et iocosa> nahegelegt.» E Reckow, rectitudo — pulchritudo — enormitas. Spat-
mittelalterliche Erwdgungen zum Verhiltnis von materia und cantus. In: U. Giinther und
L. Finscher (Hg.), Musik und Text in der Mehrstimmigkeit des 14. und 15. Jahrhunderts.
Gottingen 1984. S. 1-13; das Zitat S. 9; es verweist auf Elias Salomon (13. Jh.). Johan-
nes Affligemensis, dessen Abhandlung De Musica aus dem Beginn des 12. Jahrhunderts
als Indikator einer auch im deutschen Sprachraum geltenden «rectitudo» des Gesangs
und seiner Komposition verstanden werden kann, charakterisiert Spriinge, an denen sich
einige freuen wiirden, nicht ganz eindeutig als «mimici saltus» (CSM 1, S. 109), was soviel
wie machahmende, aber auch <ibertriebene> oder <affektierte> Spriinge bedeuten kann.
Kornmiiller iibersetzte als «heitere Spriinge» (Atto Kornmiiller, Der Traktat des Johannes
Cottonius iiber Musik. In: KmJb 3 [1888]. S. 1-22, zit. 14).

95 Vgl. Barth/Ritscher 1969 (Anm. 51), S. 201f.; die Ubers.: «O (Gott wer bist Du? Der in
sich) diesen gros(sen Ratschluss) trug ...»; nach Barth/Ritscher ibid., S. 313.

96 Sofia Gubaidulina, «Aus den Visionen der Hildegard von Bingen» fiir Alt solo (1994), zum
60. Geburtstag von Alfred Schnittke (vgl. dazu Annette Kreutziger-Herr, «Der nachhal-
lende Posaunenton Gottes>. Musikalische Annéherungen an Hildegard von Bingen.» In:
Neue Ziircher Zeitung 14./15. November 1998, Nr. 265, S. 69).



Hildegard cantrix 33

Hildegards haufige Quint-Quart Sprungfigur scheint mir zudem ver-
gleichbar mit dem fast omnipréasenten «O»-Schema auf der sprachlichen
Ebene.?7 Selbst wenn Hildegard diese Vokabeln sowohl im Sprachlichen wie
im Musikalischen in einer Weise héuft, dass man aus heutiger Sicht an ei-
ner spezifischen Absicht oder Wirkung zweifeln konnte, ist nicht auszu-
schliessen, dass diese Vokabeln gerade vor dem Hintergrund des alltdglichen
Usus in Hildegards Kloster ein starkes Signal der Emphase im visionédren
Kontext sein sollten, etwa in die Richtung, die Amalar von Metz von den O-
Antiphonen im Offizium der Adventszeit angezeigt hatte:

Per illud O voluit cantor intimare verba sequentia pertinere ad aliquam mirabilem
visionem, quae plus pertinet ad mentis ruminationum, quam ad concionatoris
narrationem.”8

Der im Amalar-Zitat angesprochene Bezug zur visio scheint dann fiir Hil-
degards Gesdnge insgesamt von entscheidender Bedeutung gewesen zu sein,
und zwar sowohl fiir die Umstidnde ihrer Entstehung aus der visionédren
Inspiration wie auch fiir Hildegards Verstandnis ihrer eigentlichen Funkti-
on. Der Gesang, die «symphonia» — so hielt sie in Scivias 111,13 fest — sei in
der Lage, das gesungene Wort («verbum») in entscheidender Weise zu er-
heben («sursum tollit»)9?, so dass Singen zum bestméglichen Lobgebet des
Menschen wird. Und dies war ihr offensichtlich das Wichtigste, wichtiger

97 Allein 49 der 77 Gesangstexte ausserhalb des «Ordo virtutum» verwenden zu Beginn das
«O»-Schema als Allocutio. Dazu kommen noch zahlreiche Antiphonen des «Ordo» sowie
weitere Stellen innerhalb der Gesédnge.

98 Amalar von Metz, Liber de Ordine Antiphonarii, zit. nach Margaretha Landwehr von
Pragenau, Schriften zur Ars Musica (Taschenbiicher zur Musikwissenschaft 86), Wilhelms-
haven 1986, S. 92; (Ubers. ibid., S. 93: «Durch dieses O will der Kantor die Wortfolge
vertraulich machen, zu irgendeiner wunderbaren Vision werden lassen, was mehr zur
gewohnten Rede des Gemiits gehort, als zum Bericht eines Volksredners.»)

99 «Quapropter et sonus ille ut vox multitudinis in laudibus de supernis gradibus in harmonia
symphonizat: quia symphonia in unanimitate et in concordia gloriam et honorem
caelestium civium ruminat, ita quod et ipsa hoc sursum tollit quod verbum palam profert.»
(Scivias 111,13, Z. 493-97); (Ubersetzung durch Walburga Storch: «Deshalb ertont die-
ser Klang wie eine Menge Stimmen in harmonischem Lobgesang aus der Hohe. Denn ein
Lied in Einmiitigkeit und Eintracht verdoppelt (ruminat) den Ruhm und das Ansehen der
Himmelsbiirger; es tragt ndmlich empor, was das Wort offen verkiindet.» (zit. nach der
3. Auflage 1997 [Anm. 3], S. 608).



34 Joseph Willimann

jedenfalls als das Verfiigen tiber musikalische «Kunstmittel»100, Dabei
sprengt Hildegards Emphase besonders eine moderne Vorstellung von ei-
ner Okonomie der Mittel und entspricht in ihrer Wiederholungsdichte viel-
mehr dem, was man mit einem Lieblingswort Hildegards als «ruminatio»101
bezeichnen kénnte — und somit die Art ihres Gesangs gewissermassen als
«stilus ruminans».

100 Treffend hielt Heinrich Schipperges zu Hildegards Texten fest: «Beim Mangel an Kunst-
mitteln bleibt es nicht aus, dass das Ungeschliffene, Platte, Abrupte, Holzerne und Dunk-
le ins Auge féllt.», ohne dass er deswegen den Blick fiir die individuellen Eigenheiten
Hildegards verloren hétte (vgl. H. Schipperges, Das Schone in der Welt Hildegards von
Bingen. In: Jahrbuch fiir Asthetik und allgemeine Kunstwissenschaft 4 [1958/591; zit. S.
85).

101 Urspriinglich meint «ruminare» «wiederkduen»; dann «meditieren» aufgrund eingehen-
der Wiederholung im Sprechen (vgl. Albert Blaise, Dictionnaire latin-frangais des auteurs
chrétiens. Brepols 1954. Reprint Brepols. 1993. S. 727). Ein Beispiel fiir Hildegards
Gebrauch von «ruminare» findet sich in Anm. 99.



	Hildegard cantrix : Überlegungen zur musikalischen Kunst Hildegards von Bingen (1098-1179)

