
Zeitschrift: Publikationen der Schweizerischen Musikforschenden Gesellschaft.
Serie 2 = Publications de la Société Suisse de Musicologie. Série 2

Herausgeber: Schweizerische Musikforschende Gesellschaft

Band: 41 (2000)

Artikel: Hildegard cantrix : Überlegungen zur musikalischen Kunst Hildegards
von Bingen (1098-1179)

Autor: Willimann, Joseph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858798

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858798
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hildegard cantrix
Überlegungen zur musikalischen Kunst

Hildegards von Bingen (1098-1179)

Joseph Willimann

Quamvis autem in his cruciarer, in superna
tarnen visione dictavi, cantavi ac scripsi, que
Spiritus sanctus per me proferre volebat.1

Als sich vor 120 Jahren der Todestag der Visionärin Hildegard von Bingen
zum siebenhundertsten Mal jährte (1879), entstand eine der ausführlichsten
Monographien über die mittelalterliche Nonne.2 Darin wurden nicht nur ihre
drei grossen Visionsschriften - Scivias (1141-51)3, Liber vite meritorum

1 Vita sanctae Hildegardis, aus der vierten der sogenannten autobiographischen Passagen;
zit. nach der neusten Edition durch Monika Klaes, Vita sanctae Hildegardis. Leben der

heiligen Hildegard von Bingen. Canonizatio sanctae Hildegardis. Kanonisation der heiligen
Hildegard (Fontes Christiani 29), Freiburg i.Br. etc. 1998 Klaes 1998), S. 152.
Übersetzung ibid., S. 153 : «Obgleich ich aber auf solche Weise [durch Krankheit] gequält
wurde, habe ich doch in der höheren Schau diktiert, gesungen und geschrieben, was der

heilige Geist durch mich verkünden wollte.»
2 Johann Philipp Schmelzeis, Das Leben und Wirken der Heiligen Hildegardis nach den Quellen

dargestellt. Nebst einem Anhang Hildegard'scher Lieder mit ihren Melodien, Freiburg i.Br.

etc. 1879.
3 Eine kritische Edition von Scivias (Wisse die Wege) besorgten Adelgundis Führkötter und

Angela Carlevaris 1978 in der Reihe Corpus Christianorum Continuatio Mediaevalis [zit.
als CCCM] vol. 43 und 43A. Tirnholti: Brepols. 1978. Dort findet sich auch eine deutsche

Einführung ins Werk und die Diskussion der Überlieferung (CCCM 43, S. IX-LX). -
Zu dieser Edition und weiteren Problemen vgl. Peter Dronke, «Problemata Hildegardiana».
In: Mittellateinisches Jahrbuch 16 (1981). S. 97-131. -Auf die ältere deutsche Übersetzung
mit kleineren Auslassungen von Maura Böckeier (zahlreiche Auflagen seit 1928: Hildegard

von Bingen. Wisse die Wege. Scivias, Salzburg 1954 bis 1963 [13. Tausend]) folgte
1991 eine vollständige Übersetzung durch Walburga Storch nach CCCM 43/43A: Hildegard

von Bingen. Scivias. Wisse die Wege. Eine Schau von Gott und Mensch in Schöpfung
und Zeit, Augsburg 1991; jüngst auch als Taschenbuch: Herder Spektrum 4115, Freiburg
i.Br. etc. 31997.



10 Joseph Willimann

(1158-63; LVM)4 und Liber divinorum operum (1163-73/74; LDO)5 -
besprochen, sondern auch Hildegards Gesänge in die umfassende Darstellung
von «Leben und Werk» einbezogen. Dabei liess der Autor einen speziellen
«Sachverständigen» in Sachen Musik zu Wort kommen6, der gegen Ende
seiner Ausführungen festhielt: «Unsere Zeit, beherrscht von der Manie für
polyphone Musik, ist nicht im Stande, diese hl. Gesänge der hl. Hildegard
zu verstehen und lieb zu gewinnen. Das ist sehr betrübend! Aber doch glüht
schon das Morgenroth einer besseren Zeit.»7

Dabei dürfte der zitierte «Geistliche Rath Schlecht»8 kaum geahnt haben,
in welchem Ausmass sich die Zeiten für Hildegards Gesänge im Lauf der
nächsten hundert Jahre - jedenfalls auf den ersten Blick - «bessern» sollten.

Seit den ersten Platten-Einspielungen durch das Ensemble Sequentia in
den 1980er Jahren9 ist die Verbreitung von Hildegards Musik auf dem

Schallplattenmarkt ständig gestiegen und hat im Zusammenhang mit dem

Geburtstagsjubiläum von 1998 einen neuen Höhepunkt erreicht. Allerdings
wurde mit dieser Vermarktung Hildegards auch ein Bild von der Komponistin

vermittelt, das dringend einer kritischen Prüfung bedarf. Diesem Zweck

galt der Hildegard-Kongress vom September 1998 in Bingen.10

4 Die kritische Edition des LVM (Buch der Lebensverdienste) erfolgte durch Angela
Carlevaris, Hildegardis Liber Vite Meritorum (CCCM 90), Thrnholti: Brepols 1995; mit
deutscher Einleitung S. IX-LIX. - Die zur Zeit vollständigste deutsche Übersetzung stammt
von Heinrich Schipperges, Hildegard von Bingen. Der Mensch in der Verantwortung. Das

Buch der Lebensverdienste, Salzburg 1972; jüngst auch als Taschenbuch: Herder Spektrum
4291, Freiburg i.Br. etc. 21997.

5 Das LDO (Buch der Gotteswerke) wurde jüngst von Albert Derolez und Peter Dronke
kritisch ediert, Hildegardis Bingensis Liber Divinorum Operum (CCCM 92), Hirnholti:
Brepols 1996; mit englischer Einführung S. VII-CXVII. - Eine vollständige deutsche
Übersetzung bietet Mechthild Heieck, Hildegard von Bingen. Das Buch vom Wirken Gottes.

Liber divinorum operum, Augsburg 1998.
6 Schmelzeis, 1879 (Anm. 2), S. 454-59.
7 Ibid., S. 459.
8 Ibid., S. 453.
9 CD deutsche harmonia mundi GD 77051 (1982): Hildegard von Bingen, Ordo virtutum;

CD deutsche harmonia mundi GD 77020 (1985): Hildegard von Bingen, Symphoniae:
Geistliche Gesänge.

10 «Hildegard von Bingen in ihrem historischen Umfeld» (Bingen, 13. bis 19. September
1998); die Leitung des historischen Teils (13.-16.9.) oblag Alfred Haverkamp (Trier), jene
des musikwissenschaftlichen Teils (18.-19.9.) Wulf Arlt (Basel). Mit ihm zusammen -
sowie mit Martina Schönfeld (Mainz) und Philipp Zimmermann (Basel) - war der
Verfasser mit der Vorbereitung des musikwissenschaftlichen Teils beauftragt. Diese Ausführungen

greifen einige der in Bingen referierten Punkte heraus. Ein ausführlicher
Kongressbericht mit den überarbeiteten Papers ist in Planung und soll voraussichtlich im



Hildegard cantrix 11

Besonders eingehend wurde dabei die Beurteilung der Gesänge und damit
zugleich der Dichterin und Komponistin Hildegard diskutiert. Auf diesem
Gebiet haben sich seit den 1970er Jahren Auffassungen verfestigt, die angesichts
der Quellen und der heute aktuellen Forschungslage kaum haltbar sind. Zwei
solcher grundlegenden Auffassungen seien kurz vergegenwärtigt: (1) Hildegard
habe im Zeitraum zwischen dem ersten und zweiten Visionsbuch, also etwa
zwischen 1151 und 1158, die Texte ihrer Gesänge im Blick auf eine geplante
Sammlung gedichtet und vertont und diese Sammlung als ganzes Symphonia

genannt. (2) Diese schliesslich insgesamt 77 Gesänge seien zum weitaus gröss-

ten Teil von Anfang an für die Liturgie in Hildegards eigenen Klostergründungen

- Rupertsberg (um 1150) und Eibingen (um 1165) - sowie in den mit ihr
befreundeten Konventen bestimmt gewesen.

Dem ist entgegenzuhalten, dass zum einen der für die erste Ansicht
regelmässig beigezogene Passus im Prolog des LVM mit dem Hinweis auf
«symphonia» sich eher auf eine Erläuterung dessen bezieht, was Hildegard
unter «symphonia» verstand, und dass zudem keine der beiden überlieferten

Quellen der Gesangssammlung diesen Begriff als Titel trägt. Von der um
1175 zu datierenden Zusammenstellung im Codex Dendermonde (=D)
scheint zwar der Anfang zu fehlen11, aber auch die wohl nach Hildegards
Tod (1179) abgeschlossene Kompilation im sogenannten Riesenkodex (=R)
weist keinen solchen Titel, sondern lediglich eine hervorgehobene Initiale
im ersten Gesang auf.12 Gerade diese umfassendste Zusammenstellung von
Hildegards Werken in R - vor den Gesängen stehen die Visionsschriften und
die Briefe -verwendet aber sonst regelmässig Titel. (So etwa auch beim nur
hier überlieferten geistlichen Spiel Hildegards, dem Ordo virtutum13, das den

Herbst 2000 erscheinen. - Über den Kongress vgl. Julia Spinola, «Deconstructing Hildegard.

Musik von einem unbekannten Planeten, Geschäfte mit der Heiligkeit und ein
mythenkritischer Kongress in Bingen». In: FrankfurterAllgemeine Zeitung vom 1.10.1998,
Nr. 228, S. 47; Susanne Herzog, «Fruchtbarer Austausch». In: Concerto. Das Magazin für
Alte Musik, Nr. 137, Oktober 1998, S. 12f.; Annette Kreutziger-Herr, Musikwissenschaftlicher

Teil des internationalen Kongresses «Hildegard von Bingen in ihrem historischen
Umfeld». In: Die Musikforschung 52 (1999), S. 101-103.

11 Dendermonde, St.-Pieters & Paulusabdij, Ms. Cod. 9; ein farbiges Faksimile des Gesangs¬

teils dieser Handschrift (f. 153r-170v) edierte Peter van Poucke, Hildegard of Bingen.
Symphonia Harmoniae Caelestium Revelationum, Alamire 1991.

12 Wiesbaden, Hessische Landesbibliothek, Hs. 2; eine phototypische schwarz-weiss Wie¬

dergabe des Gesangsteils durch Joseph Gmelch, Die Kompositionen der heil. Hildegard.
Nach dem grossen Hildegardkodex in Wiesbaden, Düsseldorf [1913]; nun auch im
Farbfaksimile: Michael Klaper (Kommentar) und Lorenz Welker (Hrsg.), Hildegard von Bingen.

Lieder. Faksimile, Wiesbaden 1998.
13 «Incipit ordo virtutum» steht auf f. 478v der Handschrift R.



12 Joseph Willimann

Codex abschliesst.) Demnach ist auch das Fehlen eines Titels in R ein klares
Zeichen dafür, dass die Gesangssammlung von den Zeitgenossen nicht unter

dem Titel symphonia subsumiert wurde. Auf die Frage, wie es dennoch
zu diesem Verständnis kam und welche Implikationen damit verbunden sind,
ist zurückzukommen.

Zum zweiten Punkt ist festzuhalten, dass es keine eindeutigen Belege für
eine liturgische Funktion der Gesänge gibt, weder in Hildegards eigenen
Klöstern noch in jenen, für welche einzelne Gesänge Hildegards auf besondere

Patrone bestimmt gewesen sein könnten (etwa Disibodus für Disibo-
denberg).14 Und weder die Rubrizierung von Gesängen als Antiphona,
Responsorium, Hymnus oder Sequentia, wie sie in D und R vorkommen, noch
die vereinzelten Psalmtondifferenzen sind ein Beweis für eine tatsächliche
liturgische Funktion.15 Hier ist also Vorsicht geboten und sind verschiedene

Möglichkeiten im Auge zu behalten, darunter auch die einer bloss äusserli-
chen «liturgischen» Anlage der Sammlung zur Steigerung ihrer Dignität.

Die ältere Forschung war noch zurückhaltender in der Zuschreibung
einer angeblich liturgischen Einbindung von Hildegards Gesängen und sprach
allgemeiner von «geistlichen Liedern»16, die - nach Peter Wagner - «in Wort
und Ton ausserordentliche Denkmäler deutscher Mystik bilden».17 Dagegen
stützte man sich in neuerer Zeit - abgesehen von den erwähnten «liturgischen»

Indizien der beiden Sammlungen - vor allem auf eine Briefstelle des

Mönchs Wibert von Gembloux, der 1175 ein erstes Mal Hildegard auf dem
Rupertsberg besuchte und dann von 1177 bis 1180 dort weilte, zunächst als

Hildegards letzter Sekretär, dann als einer der Nachlassverwalter der Seherin,
dessen Anteil an der Zusammenstellung von R hoch zu veranschlagen ist.

Wiberts entsprechende Briefstelle und ihre Deutung ist besonders
aufschlussreich zum einen für den genuinen Zusammenhang der Gesänge mit
Hildegards visio, zum andern für nachhaltige Missverständnisse, wie sie

gerade auf dem Gebiet des Musikalischen die Hildegard-Rezeption bis heute

prägen. Wibert - der im übrigen für sein kompliziertes Latein bekannt ist -

14 Darüber handelte Felix Heinzer am 18.9.98 beim Bingener Kongress («Hildegard und ihr
liturgisches Umfeld», Ms. 1998).

15 «Untersuchungen zu den differentiae in den Hildegard-Handschriften» (Ms. 1998) wur¬
den in Bingen von Michael Klaper und Alba Scotti referiert (18.9.98).

16 So Schmelzeis 1879 (Anm. 2), S. 393; aber auch Peter Wagner, Ursprung und Entwick¬

lung der liturgischen Gesangsweisen bis zum Ausgange des Mittelalters (Einführung in die

Gregorianischen Melodien, 1), Leipzig 31911, S. 299.
17 Ibid.; Gmelch schloss liturgische Zwecke sogar aus und dachte an «private Erbauung»

(Gmelch [1913] - Anm. 12 - S. 25).



Hildegard cantrix 13

schildert in einem Brief vom Herbst 1175 die Entstehung von Hildegards
Gesängen aus der Erfahrung ihrer Vision wie folgt:

Inde est quod ad communem hominum conversationem ab illa interni concentus
melodia regrediens, dulces in vocum etiam sono modos, quos in spirituali
armonia discit et retinet, memor Dei, et in reliquiis cogitationum huiusmodi diem
festum agens, sepius resultando delectatur, eosdemque modulos, communi
humane musice instrumento gratiores, prosis ad laudem Dei et sanctorum honorem
compositis, in ecclesia publice decantari facit.18

Wenden wir uns zunächst dem Schluss des Zitats zu, der besagt, dass Hildegard

die Gesänge öffentlich in der Kirche singen Hess («in ecclesia publice
decantari facit»). Offen bleibt allerdings auch hier, in welchem Rahmen dies

geschah, und es ist keineswegs behauptet, dass es sich dabei um liturgische
Feiern handelte.

Davor ist die Stelle «communi humane musice instrumento gratiores» von
besonderem Interesse, da sie fälschlicherweise weithin als sicherer Beleg für
eine Aufführungspraxis mit instrumentaler Begleitung gilt. Diese Auffassung
beruht auf dem Verständnis von «commune instrumentum» als «gebräuchliche

(Musik)-Instrumente»19, eine Übersetzung, die sich bis in die ansonsten

sehr kritische und in vielem den neusten Forschungsstand repräsentierende

Hildegard-Festschrift zum Jubiläumsjahr 1998 halten konnte.20 Einer
solchen Übersetzung ist aber einerseits entgegenzuhalten, dass mit dem

«gewöhnlichen» - oder auch «allgemeinen» - Instrument (commune
instrumentum) menschlicher Musik (humane musice) eben gerade am ehesten die
menschliche Stimme gemeint sein dürfte, und andererseits, dass die
Konstruktion des Satzes auf eine noch umfassendere Bedeutung verweist. Dies

18 Wibert von Gembloux, Ep. XVIII, zit. nach Albert Derolez, Guiberti Gemblacensis Epistolae,
Pars I (CCCM 66). Tbrnholti: Brepols. 1988. S. 231.

19 So bei Walburga Storch: «Daher kommt es, dass sie vom Klang der inneren Harmonie
zum gewöhnlichen Leben zurückkehrt und sich an den lieblichen Weisen der Stimmen,
die sie in der Harmonie des Geistes kennenlernte und die in ihr widerhallen, freut. Sie

denkt dann an Gott und begeht unter weiteren derartigen Gedanken einen Festtag. Und
diese Melodien unterlegt sie mit Texten zum Lobe Gottes und zur Ehre der Heiligen,
bereichert sie durch die Begleitung mit den gebräuchlichen Instrumenten und lässt sie öffentlich

in der Kirche singen.» Walburga Storch, Hildegard von Bingen. Im Feuer der Taube.

Die Briefe, Augsburg 1997, zit. S. 217; Hervorhebung im Zitat durch den Verfasser.

20 Edeltraud Forster (Hg.), Hildegard von Bingen. Prophetin durch die Zeiten. Zum 900. Ge¬

burtstag, Freiburg i.Br. etc. 1997; im folgenden zit. als Fs. 1997; das Zitat «bereichert sie

durch die Begleitung mit gebräuchlichen Musikinstrumenten» ibid., S. 336, im Beitrag
von Barbara Stühlmeyer, Auf der Suche nach der Stimme des lebendigen Geistes. Die
Musik Hildegards von Bingen als Sinnbild vollendeter Schöpfung (ibid., S. 334-338).



14 Joseph Willimann

lässt sich - wie Felix Heinzer beim besagten Kongress in Bingen zeigte - an
«gratiores» festmachen. Die Steigerungsform von gratus (lieblich, angenehm,
schön) ist auf «modulos» bezogen und charakterisiert Hildegards Weisen
offenbar als «schöner» im Vergleich zum «communi humane musice
instrumente», wenn man «communi [...] instrumente» als ablativus comparativus
versteht. Auf dieser Basis schlägt Heinzer folgende Übersetzung der Wibert-
Stelle vor:

Und so lässt sie diese Melodien, die schöner sind als das, was menschlicher Musik

normalerweise zu Gebot steht, zu Texten, die sie zu Ehren Gottes und der

Heiligen verfasst hat, in der Kirche öffentlich singen.21

Obwohl eine angeblich authentische, instrumentale Begleitung der
Hildegard-Gesänge sich demnach nicht belegen lassen dürfte, wurden entsprechende

Aufnahmen unter Verwendung von Instrumenten und etwa mit
ausgedehntem Einsatz von Bordunklängen besonders in den frühen Einspielungen

der 1980er Jahre für das heutige allgemeine Bild der Komponistin
bestimmend. Dies geht sogar soweit, dass im Publikum die irrige Meinung nicht
selten ist, Hildegard hätte mehrstimmig komponiert. Selbst ein über Hildegard

an sich nicht schlecht informierter Autor erlag neulich offensichtlich
der täuschenden Wirkungsmacht solcher Schallplatten und meinte, über die

Komponistin Hildegard zu sprechen, als er festhielt: «Die abwechslungsreich
bewegten Melodielinien, die oft über lang klingende vokale und instrumentale

Akkorde gelegt sind, [...] üben einen eigenartigen Reiz aus.»22 Es

scheint, dass die «Manie für polyphone Musik» - wie Schlecht sagen würde

- einer Rezeption von Hildegards besonderer Einstimmigkeit noch immer
im Weg steht.

Die Aufführungspraxis ist nur ein - wenn auch besonders ohrenfälliger

- Aspekt des heutigen Hildegard-Bildes. Zentraler noch für eine historische

Einordnung der Komponistin ist die seit den frühen 1970er Jahren zur
festen Meinung gewordene Ansicht, Hildegard hätte in der Zeit kurz nach ihrer

21 Das Zitat stammt aus Felix Heinzers Übersetzung, die Wulf Arlt in einem Vortrag vom
18.9.1998 anlässlich des Bingener Hildegard-Kongresses zitierte (Wulf Arlt, «Hildegards
Musik im 12. Jahrhundert - Probleme und Perspektiven»). Die Hervorhebung im Zitat
stammt von JW Für die Stelle davor lautet Heinzers Übersetzung: «Wenn sie [Hildegard]
dann aus jener Musik, die sie als Zusammenklang in ihrem Inneren hört, zum gewöhnlichen

Umgang mit den Menschen zurückkehrt, liebt sie es, jene süssen Weisen, die sie

auch im Klang von Stimmen in der Harmonie des Geistes hört und festhält, an Festtagen
im Gedenken an Gott ...öfters wieder zum Klingen zu bringen.» (ibid.)

22 Christian Feldmann, Hildegard von Bingen. Nonne und Genie (Herder Spektrum 4435),
Freiburg i.Br. etc. 1995, S. 194.



Hildegard cantrix 15

ersten Klostergründung (um 1150) auf dem Rupertsberg eine geschlossene
Sammlung von Gesängen gedichtet und vertont und ihr den Namen Sympho-
nia gegeben. Die folgenden Ausführungen richten sich gegen diese Ansicht.
Sie sprechen im Gegenzug dafür, dass Hildegard Zeit ihres Lebens einzelne
ihrer an Gott oder Heilige gerichteten Texte, die grösstenteils einen genuinen
Zusammenhang mit ihren Visionen haben und deren besondere Prosa im
elogischen Sprachduktus besteht, auch als Gesänge vorgetragen - also

vorgesungen - hatte und dass diese Gesänge erst in einer relativ späten Phase

ihres Lebens zusammengestellt wurden, als man auf dem Rupertsberg in den

1170er Jahren das Bild der Visionärin zu jenem einer Prophetin abrunden
wollte23 und dabei offenbar auch mehr Gewicht auf ihre musikalische
Produktion legte als zuvor. Nicht von ungefähr kam es etwa im gleichen
Zeitraum vor 1173 zu einer ersten Redaktion ihrer zahlreichen Briefe vermutlich

durch den ersten Sekretär Volmar (tll73)24, bei der frühe Briefe unter
anderem um Hinweise auf die musikalische Tätigkeit Hildegards ergänzt
wurden, wie dies etwa in einem Schreiben von 1153/54 an Papst Anastasius

IV der Fall ist.25 Und zu dieser Abrundung ihres Bildes in den 1170er
Jahren würde dann durchaus auch eine nachträgliche «Liturgiesierung» der
Gesänge passen.

***

23 Vgl. dazu Barbara Newman, «Seherin - Prophetin - Mystikerin. Hildegard von Bingen
in der hagiographischen Tradition». In: Fs. 1997 (Anm. 20). S. 126-152.

24 Diese These vertrat der inzwischen verstorbene Lieven van Acker, dessen kritische Phi¬

lologie der Hildegardbriefe zu den wichtigsten Beiträgen der jüngsten Hildegardforschung
zählt: Lieven van Acker, Der Briefwechsel der heiligen Hildegard von Bingen. Vorbemerkungen

zu einer kritischen Edition. In: Revue Bénédictine 98 (1988). S. 141-168; und Revue

Bénédictine 99 (1989). S. 118-154; Lieven van Acker, Hildegardis Bingensis Epistolarium,
Pars Prima (I-XC) (CCCM 91), Tbrnholti: Brepols. 1991; Lieven van Acker, Hildegardis
Bingensis Epistolarium, Pars Secunda (XCI-CCLR) (CCCM 91A). Tbrnholti: Brepols. 1993;
der dritte Band in Vorbereitung: Monika Klaes, Hildegardis Bingensis Epistolarium, Pars

Tertia (CCLI-CCXC) (CCCM 91B), Tbrnholti: Brepols. (voraussichtlich 2000). Storch 1997

(Anm. 19) bietet eine deutsche Übersetzung aller 390 Schriftstücke.
25 Die spätere Ergänzung in Ep. VIII lautet: «[...] atque ut (in) multimodam, sed sibi

consonantem melodiam sonaret.» (vgl. CCCM 91, S. 21) («... und dass es in vielfältiger,
aber in sich stimmiger Melodie erklinge»; Übers. Storch 1997 [Anm. 19] S. 31; angefügt
an: «Jener aber, der ohne Minderung gross ist, hat jetzt ein kleines Zelt [Hildegard]
berührt, damit es Wunder schaue, eine unbekannte Schrift schaffe und eine unbekannte

Sprache erklingen lasse.» ibid.).



16 Joseph Willimann

Wenden wir uns nun der Lesung von «symphoniam» im Prolog des Liber vite
meritorum zu. Der Prolog beginnt wie folgt:

Et factum est in nono anno postquam vera visio veras visiones, in quibus per
decennium insudaveram, mihi simplici homini manifestaverat; qui primus annus
fuit, postquam eadem visio subtilitates diversarum naturarum creaturarum, ac

responsa et admonitiones tarn minorum quam maiorum plurimarum persona-
rum, et symphoniam harmonie celestium revelationum, ignotamque linguam et
litteras cum quibusdam aliis expositionibus, in quibus post predictas visiones
multa infirmitate multoque labore corporis gravata per octo annos duraveram,
mihi ad explanandum ostenderat; cum sexaginta annorum essem, fortem et
mirabilem visionem vidi, in qua etiam per quinquennium laboravi. Igitur in
sexagesimo primo etatis mee anno, qui est millesimus centesimus quinqua-
gesimus octavus dominice incarnationis annus [...].26

Aufgrund dieser Stelle wird die Wendung «symphoniam harmonie celestium
revelationum» - meist auch nur in der Kurzform «symphonia» - heute als

vermeintlich Hildegardscher Titel der Gesangssammlung verwendet. Als

repräsentative Beispiele angeführt seien lediglich die eben in zweiter Auflage

erschienene (1998) kritische Textedition von Barbara Newman27, die
Dissertation von Marianne R. Pfau28, die jüngst von Walter Berschin edierte

Ausgabe mit deutschen Übersetzungen von Heinrich Schipperges29 sowie
eine weitverbreitete CD-Einspielung des Ensembles Sequentia30.

Dazu kommt, dass die Angaben zur Datierung meist auf den Zeitraum
zwischen 1151 (Abschluss von Scivias) und 1158 (Beginn des LVM) bezogen

werden. Daraus ergebe sich eben, dass Hildegards Gesänge zur Hauptsache

der sogenannten «zweiten Periode»31 ihrer schriftstellerischen Aktivität

zuzurechnen seien.

26 Zit. nach CCCM 90, S. 8, unter Weglassung der dortigen Kursive und mit Unterscheidung
von «v» und «u».

27 Barbara Newman, Saint Hildegard ofBingen. Symphonia. A critical Edition of the Sympho¬
nia armonie celestium revelationum [Symphony of the Harmony of Celestial Revelations].
Ithaca and London: Cornell UP 1988; Barbara Newman, Hildegard ofBingen. Symphonia,
Second Edition. Ithaca and London: Cornell UP 1998.

28 Marianne Richert Pfau, Hildegard von Bingen's Symphonia Armonie Celestium Revelatio¬

num: An Analysis ofMusical Process, Modality, and Text-Music Relations. Diss. State Univ.

New York. 1990 (UM1 1992).
29 Walter Berschin/Heinrich Schipperges, Hildegard von Bingen. Symphonia. Gedichte und

Gesänge, Lateinisch und Deutsch. Gerlingen 1995 (zit. als Berschin 1995).
30 Hier für einmal die Mehrzahl: Hildegard von Bingen. Symphoniae. Geistliche Gesänge.

Spiritual Songs, deutsche harmonia mundi, GD 77020 (1985).
31 Schmelzeis, 1879 (Anm. 2), S. 392.



Hildegard, cantrix 17

Nun lässt aber die Formulierung des Prologs auch andere Deutungen zu.
Die Reihung der Akkusativ-Objekte von «subtilitates» bis «litteras» muss
keineswegs als Nennung von Buchtiteln interpretiert, sondern kann genauso

gut als Verweis auf inhaltliche Schwerpunkte verstanden werden, deren

Erläuterung Hildegard angeblich von der «visio» aufgetragen worden sei. Für
diese zweite Deutung spricht gerade die ungewöhnliche Verbkonstruktion:
«[...] postquam eademvisio [...] symphoniamharmonie celestiumrevelatio-
num [...] mihi ad explanandum ostenderat;» (nachdem mir die gleiche visio

die symphonia der Harmonie himmlischer Offenbarungen zum Erklären
bzw. Entfalten gezeigt hatte).32

Auch die Datierungsangaben sind mehrdeutig. Welches ist der
Bezugsrahmen für das eingangs genannte «neunte Jahr»? Handelt es sich um das

neunte Jahr nach dem Abschluss des «decenniums» der ersten visio, also nach
dem Abschluss von Scivias (1151) und somit je nachdem in etwa um das Jahr

1160, oder-wenn das erste Jahr mitgezählt wird - um das Jahr 1159? Oder
aber ist dieses «neunte Jahr» - wie es Johannes Bühler 1922 tat33 - vom
Beginn der ersten «vera visio» an zu zählen und somit das vorletzte Jahr des

«decenniums» gemeint, also etwa 1150? Da beide einschlägigen Verben im
Plusquamperfekt stehen («insudaveram» und «manifestaverat»), gibt die

grammatikalische Form darüber keine klare Auskunft. Und je nach Zählung
des <neunten Jahres> definiert sich dann der Anschluss mit «qui primus annus

fuit, postquam» wesentlich anders.
Diese Unklarheit scheint jedoch nur den Zeitraum vor 1158 zu betreffen.

Denn die Fortsetzung des Prologs macht im weiteren unmissverständliche

Angaben: Als Hildegard sechzig war (1158), sah sie eine weitere visio,
daher war sie im 61. Lebensjahr, als sie 1158 die Stimme hörte.

Da auch die Frage nach der Chronologie neben jener nach der Bedeutung

der gereihten Akkusativobjekte für unseren Zusammenhang von Belang
ist, muss beides weiter berücksichtigt werden. Was den fraglichen Zeitraum
vor 1158 betrifft, ist hervorzuheben, dass die zwei verschiedenen Interpretationen

des «neunten Jahres» den gleichen Schluss zulassen, dass sich nämlich

die aufgezählten Aktivitäten mit dem angeblichen Abschluss von Scivias

im Jahr 1151 mindestens teilweise überlappen konnten.

32 Der Verfasser dankt Peter Dronke für das Gespräch in Bingen (16.9.1998) zur Interpre¬
tation dieser Stelle.

33 Johannes Bühler, Schriften der Hildegard von Bingen (Der Dom. Bücher deutscher Mystik).
Leipzig 1922. Reprint Hildesheim etc.: Georg Olms Verlag. 1991. S. 217.



18 Joseph Willimann

Dies zeigte sich bereits in der Übersetzung von Schmelzeis (1879), der
für die acht Jahre der «zweiten Periode» ab 1158 zurückrechnete, dann
allerdings erwog, ob Scivias vielleicht schon 1150 abgeschlossen gewesen sei.34

Ein ganz anderes Verständnis der Chronologie äusserte sich in der
Übersetzung von Johannes Bühler.35 Für ihn ging es um das «neunte Jahr» des

«decenniums» (also 1150), welches das erste gewesen sei, nachdem die visio

Hildegard die aufgezählten Themata zur Erläuterung gezeigt hätte (1149),
an denen sie dann acht Jahre gearbeitet hätte (1149-1157). Und als sie

sechzig war (1158), hörte sie erneut die Stimme. Es ist immerhin zu betonen,

dass es bei Bühlers Interpretation besonders einsichtig ist, warum der
Prolog den Neubeginn von 1158 gleich mehrfach bestimmt: zuerst mit
Hildegards Altersangabe (60jährig), dann explizit mit der Nennung der
Jahreszahl 1158, in der Hildegard im 61. Lebensjahre stand.

Auch wenn sich heute das erste Verständnis der Chronologie durchgesetzt
hat und das «neunte Jahr» nach dem «decennium» angesetzt wird, sollte doch
die Möglichkeit einer Überlappung der verschiedenen Arbeitsphasen nicht
ausser Acht gelassen werden. Um so mehr als der Vorgang der visio selbst
und die Arbeit der schriftlichen Fixierung und Redaktion jeweils nicht den

gleichen zeitlichen Gesetzen unterworfen gewesen sein dürfte. Im übrigen
äussert sich der Interpretationsspielraum der Jahresangaben dieser Prologstelle

auch noch in unterschiedlichen Angaben der neueren Literatur.36 Sie

beruhen im Grunde darauf, dass die Divergenz des «neunten Jahres» nach
dem «decennium» (1160, allenfalls 1159) mit dem unmissverständlich
genannten Jahr 1158 für den Beginn des LVM von den Autoren auf
unterschiedliche Weise harmonisiert wird. Eine Schwierigkeit, die sich bei Bühlers

Lesung nicht ergibt.
Man kann sich fragen, warum der Prolog die Chronologie gerade auf diese

Weise mitteilt und nicht von Anfang an mit klaren Jahreszahlen operiert.
Möglicherweise spielte dabei die Zahlensymbolik eine Rolle. Gleich die
erste Zählung vertritt eine der Völlkommenheitszahlen («nono» für 9), im
«decennium» ist mit 10 die Summe mit einer weiteren Völlkommenheitszahl
(«primus» für 1) gegeben. Bemerkenswert ist auch, dass mit der zusätzlichen

34 Schmelzeis, 1879 (Artm. 2), S. 392.
35 Bühler, 1922 (Anm. 33), S. 217.
36 Schipperges, 1972 (Anm. 4), S. 14 setzt Scivias von 1141-50 an und lässt das «neunte

Jahr» 1158 beginnen. Derolez setzt dagegen den Beginn des LVM ins Jahr 1159 (1159—

64) und widerspricht so der Jahreszahl im Prolog (Albert Derolez, «Deux Notes concernant
Hildegarde de Bingen». In: Scriptorium 27 (1973). S. 291). Carlevaris (Anm. 4) beschränkt
sich auf die Angabe der Entstehungszeit des LVM: 1158-1163 (CCCM 90, S. X).



Hildegard cantrix 19

Altersangabe des 61. Lebensjahres Hildegards, in dem 1158 eine weitere visio

eingesetzt haben soll, die gleiche Quersumme sieben präsent ist, wie sie

schon in der ersten Altersangabe Hildegards mit dem «43. Altersjahr» zu
Beginn von Scivias auftrat.37 Dass die Zahlensymbolik für Hildegard tatsächlich

eine Rolle spielte, ist aufgrund einschlägiger Passagen im Visionswerk
belegt.38

Zu fragen ist auch, ob der Prolog zum LVM, der ja nach Abschluss der
Niederschrift und wohl auch der Redaktion entstanden sein dürfte, in
stärkerem Mass vom Redaktor bestimmt war, als dies Hildegard sonst zugelassen

haben soll. Ja es stellt sich bei solchen Passagen gar die Frage, wieweit
hier bereits die «Propaganda» (Bertha Widmer) aus dem Umkreis Hildegards
mitverantwortlich war.39 Immerhin ist die älteste erhaltene Quelle des LVM

erst kurz vor 1175 zu datieren (Hs. D). Dazu kommt, dass dann der Prolog
zum LDO nach gleichem Muster gemacht ist. Allerdings ergeben sich dort
keine Probleme der Datierung und sind die Zahlenverhältnisse wieder
andere.

Die Interpretation der Akkusative von «subtilitates» bis «litteras» - und
damit auch von «symphoniam» - als Titel abgeschlossener und vor 1158 in
Büchern gesammelter Werke hat sich in der Literatur erst allmählich
herausgebildet. Noch vor der ersten Edition des LVM durch den Benediktiner
Kardinal Pitra (1882)40 identifizierte Schmelzeis «symphoniam» relativ vorsichtig

mit «ihren [Hildegards] geistlichen Liedern, wenigstens in einem Theile
derselben»41. Doch nahm er bereits ein «eigens dafür angelegtes Büchlein»
schon vor 1158 an.42 Pitra bestärkte eine solche Interpretation, indem er
einige der Akkusative, die er auf überlieferte Sammlungen beziehen konnte -
darunter auch «symphoniam» - in seiner Edition kursiv setzte und damit als

37 Vgl. dazu Helene M. Kastinger Riley, Hildegard von Bingen Rowohlt Monographie
50469). Reinbek bei Hamburg: Rowohlt. 1997. S. 67.

38 Vgl. ibid., S. 62ff.; auf Zahlensymbolik bei Hildegard verweist auch Christel Meier, Art.
Hildegard von Bingen. In: Die deutsche Literatur des Mittelalters. Verfasserlexikon, Bd. 3.

Berlin etc. 1981 VL), Sp. 1257-1280, Sp. 1263.
39 Vgl. dazu die kritischen Überlegungen von Bertha Widmer, Heilsordnung und Zeitgesche¬

hen in der Mystik Hildegards von Bingen Basler Beiträge zur Geschichtswissenschaft

52). Basel etc. 1955, S. 16.

40 Johannes Baptista Card. Pitra, Analecta Sanctae Hildegardis Opera Spicilegio Solesmensi

Parata Analecta Sacra 8). Monte Cassino. 1882.
41 Schmelzeis, 1879 (Anm. 2), S. 393.
42 Ibid., S. 453.



20 Joseph Willimann

Titel auszeichnete.43 Diese Methode hat sich - sogar mit Erweiterungen -
bis in die jüngste kritische Ausgabe erhalten, obwohl die Quellen keine
graphische Unterscheidung nahelegen.44 Zwar besteht kein Zweifel, dass sich
die Akkusative ausnahmslos auf Teile des Hildegard zugeschriebenen Corpus

beziehen lassen - wobei sich die Frage der Authentizität am schärfsten
bei den naturkundlichen Schriften stellt («subtilitates»).45 Nur sind eben
diese Formulierungen nicht als Hildegardische Buchtitel belegt, auf keinen
Fall vor 1158. Einige davon treten erst im Riesencodex auf (um 1177-80),
jene zu den naturkundlichen Schriften sogar erst in den frühesten Quellen
um 1300. Und gerade für den Begriff «symphonia» ist noch einmal zu betonen,

dass ihn keine der Quellen als Überschrift über die Sammlung belegt.
In der musikwissenschaftlichen Forschung wurde die Vorstellung von

«symphonia» als angeblichem Titel der gesammelten Gesänge weitergetragen.

Für Joseph Gmelch (1913) war damit die «Entstehungszeit ihrer
Kompositionen [...] zwischen 1150 und 1158» gegeben.46 Ludwig Bronarski
(1922) schloss sich ihm an, wobei er nicht ausschloss, dass die «Sammlung
später erweitert und vermehrt worden ist».47 Dies bestätigten 1956 die
umfangreichen paläographischen Studien an den damals verfügbaren
Hildegard-Quellen durch Marianna Schräder und Adelgundis Führkötter.48
Insbesondere aufgrund der Textüberlieferung, aber auch unter Berücksichtigung

der von Gmelch und Bronarski noch nicht beigezogenen älteren
notierten Sammlung in D, kamen die beiden Forscherinnen zum Schluss: «Dichtung

und Komposition der Symphonia breiten sich wohl über die ganze Zeit
der schriftstellerischen Tätigkeit Hildegards aus.»49 So einleuchtend diese

Aussage zur Chronologie der Entstehung von Hildegards Gesängen nach wie

43 Pitra, 1882 (Anm. 40), S. 7.

44 Neben den «subtilitates», «symphoniam» und «ignotamque linguam» (bei Pitra) wurden
ausserdem hervorgehoben «responsa et admonitiones» und «litteras cum quibusdam aliis
expositionibus» (CCCM 90, S. 8).

45 Vgl. dazu Widmer 1955 (Anm. 39), S. 16f; ihr pflichtet auch die jüngste deutsche
Übersetzung bei: Marie-Louise Portmann, Hildegard, von Bingen. Heilkraft der Natur -
«Phyisca». Rezepte und Ratschläge für ein gesundes Leben. Freiburg i. Br. etc. 31997. S. 14.

46 Gmelch, (Anm. 12), S. 25.
47 Ludwig Bronarski, Die Lieder der hl. Hildegard. Ein Beitrag zur Geschichte der geistlichen

Musik des Mittelalters (Veröffentlichungen der Gregorianischen Akademie zu Freiburg/
Schweiz, 9). Zürich. 1922. S. 15, Anm. 12.

48 Marianna Schrader/Adelgundis Führkötter, Die Echtheit des Schrifttums der Heiligen Hil¬

degard von Bingen. Quellenkritische Untersuchungen Beihefte zum Archiv für Kulturgeschichte

6). Köln und Graz. 1956.
49 Ibid., S. 21.



Hildegard cantrix 21

vor ist - auch wenn sie inzwischen noch weiter differenziert werden kann50

-, so bezeugt sie zugleich die Verfestigung der Meinung, «Symphonia» sei

ein Werktitel. Und damit ist u.a. auch die Vorstellung einer gewissen Einheitlichkeit

eines solchen Werks impliziert, eine Vorstellung, die sich in Peter
Dronkes Arbeiten in der Bezeichnung als «cycle» äussert, worauf gleich
zurückzukommen ist.

Und obwohl die erste Gesamtausgabe der Gesänge (1969) im Titel nicht
auf «symphonia» zurückgriff51, sondern die Stücke unter der Bezeichnung
«Lieder» publizierte, trug sie doch indirekt zur Verbreitung des angeblich
Hildegardschen Titels «Symphonia» bei. Denn die Beschreibung der
Handschriften erweckt den Eindruck, dass zu Beginn der Sammlung D eine
zeitgenössische Überschrift «Symphonia S. Hildegardis» stehe, was eben nicht
der Fall ist.52

Zwei Arbeiten von Peter Drenke hatten zur Folge, dass sich der vermeintlich

Hildegardsche Originaltitel «symphonia» für eine vermeintlich zwischen
Scivias und LVM zu wesenüichen Teilen abgeschlossene Gesangssammlung
fixierte und - soweit ich sehe - seither ausnahmslos durchsetzte.53 Der erste

Beitrag (1969/70) konzentrierte sich auf die Quelle D. Drenke vertrat die
Ansicht, dass D einen «originalen Zustand» der «symphonia» repräsentiere («the

original Symphonia»), wie sie angeblich 1158 abgeschlossen worden sei, während

in R überdies auch jüngere Gesänge integriert seien und diese Sammlung
somit eine «final version» darstelle.54 Neben dem üblichen Verweis auf den

50 Von den Texten der insgesamt 77 Gesänge sind 43 zunächst im Kontext von Hildegards
Visionen und einiger weniger Briefe bis zu einem Zeitraum von 1170 überliefert (14 in
Scivias, 9 in Ep. 192,14 in Ep. 390, je 3 in Ep. 74R und am Schluss der Vita sancti Ruperti
[=VSR]), während 22 erstmals in der Gesangssammlung von D auftreten (davon allein
13 für die 11000 Jungfrauen) und 11 weitere erstmals in der Sammlung von R (hier
zudem auch Hildegards Kyrie) (vgl. die Übersicht unten S. 28).

51 Pudentiana Barth/M. Immaculata Ritscher, Hildegard von Bingen. Lieder. Salzburg. 1969;

separat: M. Immaculata Ritscher, Kritischer Bericht zu Hildegard von Bingen: Lieder.
Salzburg. 1969.

52 Vgl. Bart/Ritscher, 1969 (Anm. 51), S. 317, wo für f. 153v-170v von D mit Kursive ver¬

merkt ist: Symphonia S. Hildegardis.
53 Peter Dronke, The composition of Hildegard of Bingen's Symphonia. In: Sacris Erudiri 19

(1969/70), S. 381-93; Peter Dronke, Poetic Individuality in the Middle Ages. New Departures
in Poetry 1000-1150. Oxford: Clarendon. 1970; darin das 5. Kapitel: Hildegard of Bingen

as Poetess and Dramatist (S. 150-79) und The Text of the Ordo Virtutum (S. 180-
92).

54 Dronke, 1969/70 (Anm. 53), S. 391.



22 Joseph Willimann

Prolog des LVM für Titel und Chronologie argumentierte Dronke mit Hinweisen

auf eine planvolle Anlage, auf eine Zusammenstellung, die er dann 1970
im Hildegard-Kapitel vonPoetic Individuality in the Middle Ages einen «complete

lyrical cycle» nannte.55

Dort ging es Dronke in erster Linie um den Nachweis dichterischer
Qualitäten in Hildegards Gesangstexten, was Dronkes Betonung des «lyrical»
erklärt, die sich ausdrücklich gegen früher geäusserte Kritik an Hildegards
Sprachform wandte. Damit vermochte Dronke zwar vielen den Blick für die

Eigenheiten von Hildegards Sprache erst zu öffnen, zugleich verfestigte er
aber auch Auffassungen, die seither die Analyse der Gesänge Hildegards oft
in eine einseitige Richtung lenkten. Dies gilt in zweierlei Hinsicht: zum
einen für die Form der Texte, zum andern für das Bild ihrer Entstehung.

Mit der Betonung der Besonderheiten dieser Texte ging bei Dronke eine
Auffassung des Baus in freien Versen einher, und die Texte galten seither recht

eigentlich als «Gedichte»56. Zugleich geriet ihr Verständnis als Prosa - wie
es etwa in älterer Literatur durch die Edition bei Pitra57 und Äusserungen
von Guido Maria Dreves und Karl Langosch belegt ist58 - von vornherein in
den Verdacht einer unangemessenen Kritik an Hildegards dichterischem
Vermögen.59

Der zweite Punkt hängt mit der Wertung der dichterischen Sprache
zusammen. Er betrifft die Vorstellung von der Entstehung der Texte und führt
zur Frage der «symphonia» zurück. Die «lyrische» Qualität der Texte schien
Dronke offensichtlich am ehesten erklärbar unter der Voraussetzung einer
gezielten Verfertigung für eine Sammlung von Gesängen, für eine
Zusammenstellung von «lyrical compositions».60 Und auch wenn er grundsätzlich
die Schwierigkeit der Prioritätsbestimmung eines «lyrical» oder «prose

55 Dronke, 1970 (Anm. 53), S. 150.
56 So nennt sie etwa Berschin, 1995 (Anm. 29), S. 244.
57 Pitra, 1882 (Anm. 40), S. 441ff.
58 Guido M. Dreves, Analecta Hymnica Medii Aevi AH) 50. Leipzig 1907. Reprint Frank¬

furt/Main, 1961, S. 484; Karl Langosch, Reallexikon der deutschen Literatur, 21965, S. 383

(der Hinweis bei Dronke, 1970 [Anm. 53], S. 150, Anm. 2).
59 Zu Hildegards Prosa referierte Ritva Maria Jacobsson beim Bingener Kongress (18.9.98);

vgl. auch Ritva Maria Jacobsson, «Texts from Hildegard's Symphonia» (Ms. 1998, zur
Vorbereitung des Kongresses). Im neuen Verfasserlexikon hatte Christel Meier betont, dass

es zu Hildegards Sprache und Stil noch «eingehender Untersuchungen» bedürfe (VL 3

[Anm. 38], Sp. 1262). Zugleich ist dort Hildegards «feines Sprachgefühl, insbesondere
hinsichtlich des bildlichen Ausdrucks» hervorgehoben (ibid., Sp. 1260).

60 Dronke, 1970 (Anm. 53), S. 153.



Hildegard cantrix 23

context» betonte,61 neigte er deutlich zum ersten.62 So hielt er für jene Texte,

die man früher aufgrund ihrer Anordnung im Riesenkodex und im
Anschluss an Pitra63 als zum Epilog der Ruperts-Vita gehörig betrachtete,
lakonisch fest: «They were songs written for the Symphonia, and subsequently
accommodated [...].»64 Nun weiss man aber heute, dass sie auch Bestandteil

zweier eigenständig überlieferter Texte sind, die unter Hildegards Briefe

eingeordnet werden (Ep. 192 und Ep. 390) und deren früheste Belege in
der sogenannten Zwiefaltener Handschrift die Priorität des Textes vor der
notierten Version nahelegen.65

Wie prägend Dronkes Vorstellung eines «lyrical cycle» unter dem Titel
«Symphonia» seither war, äussert sich deutlich in Barbara Newmans
Textedition. Nicht nur ist «Symphonia» als Haupttitel gesetzt und wird ausdrücklich

auf Dronkes Beurteilung der «unusual, subtle, and exciting poetry» in
Hildegards Liedern verwiesen.66 Auch die Kriterien der Beurteilung richten
sich nach den Vorstellungen eines dichterischen Zyklus. Dies zeigt sich deutlich

in Newmans kritischer Besprechung von «Laus trinitati», einer nur in D

überlieferten kurzen Antiphon.67 Newman beurteilt sie schlicht als «lyric» -
«One of the composer's least effective lyrics»68 - und verweist in diesem

Zusammenhang auf einen angeblich besser gelungenen Text an die Engel («O

gloriosissimi lux»). Dabei wird weder auf die Tatsache eingegangen, dass den

61 Ibid.
62 Damals noch gestützt auf das vermeintliche Zeugnis des Odo von Soissons (Ep. 40; CCCM

91, S. 102) in einem Brief angeblich aus den späten 1140er Jahren. Dieses Zeugnis ist
aber aufgrund der Forschungen von Lieven van Acker als nachträgliche Ergänzung der
ersten Briefredaktion zu vermuten (vgl. Anm. 24); zu den Konsequenzen vgl. Michael
Klaper, «Anmerkungen zur Überlieferung von einer musikalisch-schöpferischen Tätigkeit
der Hildegard von Bingen» (Ms. 1998 zur Vorbereitung des Bingener Kongresses).

63 Pitra edierte sie unter der Überschrift Ad vitam S. Ruperti Epilogus (1882 [Anm. 40], S.

358ff.), im Inhaltsverzeichnis als Epilogus vitae S. Ruperti (ibid., S. 614).
64 Dronke, 1970 (Anm. 53), S. 152/Anm. 4.
65 Die Hs. Stuttgart, Württ. Landesbibliothek theol. et phil. 4°253, entstand wohl zwischen

1154 und 1170 auf dem Rupertsberg und in Zwiefalten (deswegen abgekürzt als: Z; zur
Hs. vgl. CCCM 91, S. XXII f.). Darin finden sich die Ep. 192 vollständig auf f. 54r/v
sowie die beiden Texte «O magne pater» und «O orzchis ecclesia» auf f. 28r, die später als

Teile der Ep. 390 überliefert sind (in R, f. 405r—406v).
66 Newman 1998 (Anm. 27), S. XII.
67 In der Edition von Barth/Ritscher, 1969 (Anm. 51) die Nr. 17, S. 48.
68 Newman, 1998 (Anm. 27), S. 280.



24 Joseph Willimann

beiden Stücken in der Sammlung D offensichtlich ein ganz anderer Stellenwert

zukommt, noch der Frage nachgegangen, wieweit sich aus dem Kontext

der beiden Sammlungen erklären liesse, warum sich mit «Laus trinitati»
in D ein kurzer Gesang auf die Dreifaltigkeit befindet, der dann in R fehlt.69

Gegen die heutige gängige Lesung von «symphonia» als Hildegardscher Titel
einer auf biographisch und konzeptionell relativ einheitlichen Voraussetzungen

beruhenden Gesangssammlung spricht Hildegards eigene Verwendung von
«symphonia», bzw. «symphonizare» und «symphonialis» an mehreren Stellen
ihrer Schriften. Das scheint Bühler schon 1922 berücksichtigt zu haben, der
offenbar als erster in neuerer Zeit die Aufzählungen im Prolog des LVM nicht
als Werktitel, sondern als Hinweise auf inhaltliche Momente las und infolgedessen

die «symphoniam»-Passage so übersetzte: «dem ersten [Jahr], nachdem

(Gottes) Gesicht mir [...] den wohlklingenden Zusammenklang der himmlischen

Offenbarungen [...] zum Darlegen gezeigt hatte».70

Und während sich Bühlers wortnahe Übersetzung der Verbkonstruktion
ähnlich auch in Schipperges' Übertragung von 1972 wiederfindet, interpretierte

Schipperges dagegen einige der gereihten Akkusativobjekte - offenbar

erneut in engem Anschluss an Pitras Kursive - wie gewohnt als Titel von
«Schriften»: «Es war das erste Jahr, nachdem dieses Gesicht mir folgende
Schriften zu erklären gegeben hatte: [...] alsdann die <Sinfonie der Harmonie

himmlischer Offenbarungen>».71
Beide eben zitierten Übersetzungen drängen einerseits zur Frage, welche

Aktivitäten mit dem Hinweis auf «symphoniam» im Prolog des LVM denn

gemeint waren, und andererseits, was Hildegard genau unter «symphonia»
verstanden habe.

Darauf soll hier nur thesenhaft eingegangen werden, während eine
ausführlichere Darstellung für die Publikation des Kongressberichts über Bingen

1998 geplant ist.
Als Ziel des Verweises kommen aus meiner Sicht in erster Linie zwei Texte

Hildegards in Frage: (1) die letzte visio von Scivias und (2) ein im
Briefkontext überlieferter Text «O verbum patris» (Ep. 390).

(1) Die dreizehnte visio des dritten und letzten Buches von Scivias - hier kurz
als «visio 111,13» bezeichnet - enthält Texte, die als Lobgesänge an sieben

69 Auch Dronkes Überlegungen dazu stützen sich auf Kriterien der dichterischen Qualität

- bzw. Mangelhaftigkeit - von «Laus trinitati» (Dronke, 1969/70 [Anm. 53], S. 389);
worauf Newman verweist (1988 und 1998, S. 10f.).

70 Bühler, 1922 (Anm. 33), S. 217.
71 Schipperges, 1972 und 1997 (Anm. 4), S. 27.



Hildegard cantrix 25

hierarchische Stufen der Himmelsbewohner gerichtet sind.72 Der erste an
Maria ist in der Kapitelüberschrift ausdrücklich «symphonia de sancta Maria»

genannt, für die folgenden sechs bleibt «symphonia» offenbar implizit
gültig.

Nicht nur die elogischen Texte solch angeblich während der Vision von
Hildegard aus der umfassenden himmlischen Harmonie vernommenen
Lobgesangs sind in visio 111,13 enthalten, sondern auch eine daran anschliessende

Erklärung von «symphonia» (vor allem in den capitula 11 bis 14 von visio
111,13). Insgesamt geht daraus hervor, dass «symphonia» für Hildegard
soviel wie Lobgesang bedeutet, dem in Hildegards Weltbild überdies eine
besondere Stellung zukommt.

Sie hängt mit dem im Gesang vorgetragenen Wort («verbum») zusammen.

Im Wort des Menschen sieht Hildegard eine Verbindung zur «rationali-
tas» Gottes, womit ein von Hildegard geprägter Schlüsselbegriff ihres
theologischen Weltbilds genannt ist, auf den hier nicht im Einzelnen eingegangen

werden muss.73 Entscheidend ist, dass Hildegard das «verbum» des

Johannes-Prologs als ersten Klang überhaupt, als «primus sonus» versteht, in
dem sich die göttliche «rationalitas» äusserte.74 Die ganze Schöpfung - in
besonderer Weise aber der wortbegabte Mensch - hat Anteil an solcher
«rationalitas», insbesondere wenn er im Gesang Gott lobt. Aus dieser Sicht
bedeutet «symphonia» nicht nur Gesang oder Lobgesang, sondern auch
Teilhabe am Heilsplan.75 Nicht von ungefähr kommt Hildegard in ihren
Erläuterungen zu «symphonia» in Scivias 111,13 auch ausdrücklich auf die «rationalitas»

zu sprechen.76

72 An (1) Maria, (2) die Engel (supemi spiriti), (3) die Patriarchen und Propheten, (4) die

Apostel, (5) die Märtyrer, (6) die Bekenner, (7) die Jungfrauen; vgl. CCCM 43A, S. 614ff.;
in deutscher Übersetzung bei Storch, 1991 (Anm. 3), S. 592ff.

73 Vgl. dazu die Studie von Fabio Chavez Alvarez, «Die brennende Vernunft». Studien zur
Semantik der «rationalitas» bei Hildegard von Bingen Mystik in Geschichte und Gegenwart.

Texte und Untersuchungen, Abt. I: Christliche Mystik, Bd. 8). Stuttgart - Bad

Cannstatt. 1991.
74 Vgl. dazu die Exegese des Johannes-Prologs im LDO (CCCM 92, S. 248-264; besonders

S. 251, Z. 96: «Quando enim verbum Dei sonuit...»; Übers, bei Heieck, 1998 [Anm. 5],
S. 237).

75 Vgl. Châvez Alvarez, S. 218f. [Anm. 73].
76 Das capitulum 13 beginnt: «Et ut potestas Dei ubique volans omnia circuit nec ei ullum

obstaculum résistât, ita et rationalitas hominis magnam vim habet in vivis vocibus sonare
et torpentes animas ad vigilandum in symphonia excitare.» (Scivias 10,13, Z.506-09;
CCCM 43A, S. 631). («Und wie die Macht Gottes überall hineilt [volans] und alles
umkreist und ihr kein Hindernis entgegensteht, so besitzt auch die menschliche Vernünftigkeit
die grosse Kraft, mit lebendigen Stimmen zu erschallen und im Lobgesang [in symphonia]
die erschlafften Seelen zum Wachen anzueifern». Übersetzung frei nach Storch, 1991

[Anm. 3], S. 609).



26 Joseph Willimann

Zusammenfassend lässt sich festhalten: Insgesamt bietet der Erklärungsteil

der letzten Scivias-visio eine relativ ausführliche Erläuterung von «sym-
phonia». Enthalten sind sowohl Hinweise auf das theologisch gedeutete
Wesen wie auch auf die damit zusammenhängende reale Wirkung des

Lobgesangs, den Hildegard als «symphonia» in der visio gehört habe.
Hervorgegangen sei dieser Lobgesang aus dem visionär vernommenen «sonus» und
für Hildegard zu einem hörbaren und offensichtlich als Text fixierbaren
Ausschnitt der himmlischen Harmonie geworden. Gesungen von lebendigen
Stimmen der Menschen wird er als klingender Ausdruck einer Gott und den
Menschen gemeinsamen «rationalitas» verstanden und sei in der Lage, das

gesungene Wort in besonderer Weise zu erheben.77

Die visio 111,13 von Scivias vertritt somit wie kein anderer mir bekannter
Text Hildegards das, was man am ehesten unter dem Hinweis im Prolog zum
LVM auf die Entfaltung und Erklärung («ad explanandum») von «symphonia»
verstehen kann.

(2) Der mit «O verbum patris» einsetzende und unter den Briefen überlieferte

Text (Ep. 390)78 thematisiert gleich in der Anrede (O Wort des Vaters)
mit dem Verweis auf den Prolog des Johannes-Evangeliums das Fundament
für Hildegards Verständnis von «symphonia». Der Text besteht aus erklärenden

Passagen und solchen, die als Lobgebete an Gott, an die Kirche, erneut
an Gott, an Maria und an den heiligen Geist gerichtet sind. Sowohl in den

explikatorischen wie in den elogischen Textpartien kommt auch der Begriff
«symphonia» vor. Und insgesamt 14 Textpassagen treten dann auch als
notierte Gesänge in den späteren Sammlungen auf.

Die Überlieferung von «O verbum patris» im Riesenkodex führte - wie
bereits angedeutet - dazu, dass man diesen Text zusammen mit andern lange
Zeit als Epilog zur Rupertsvita betrachtete79; und Berschin sprach neulich
in Bezug auf jene Texte in R von einer «intermediären Sammlung»80. Doch
hatte Lieven van Acker gezeigt, dass es sich bei «O verbum patris» um einen
auch geschlossen im Briefkontext überlieferten Text handelt, der vermutlich

77 Scivias 111,13, cap. 11 (CCCM 43A, S. 631).
78 Während eine deutsche Übersetzung von Ep. 390 bereits erschien (Storch, 1997 [Anm.

19], S. 593-605), ist die kritische Edition des lateinischen Textes in Band 3 der
Briefedition vorgesehen (CCCM 91B; voraussichtlich 2000; vgl. Anm. 24). Pitras Edition muss
als überholt gelten (Pitra 1882 [Anm. 40], S. 359, Z. 12 «O Verbum Patris» bis S. 362, Z.

38 [bis und mit «O ignee spiritus»]).
79 Im Anschluss an Pitra, 1882, vgl. Anm. 63.

80 Berschin, 1995 (Anm. 29), S. 244.



Hildegard cantrix 27

für die Rupertsberger Nonnen verfasst ist.81 Zwei Passagen davon sind
sogar schon in der Zwiefaltener Briefhandschrift enthalten, was auf eine relativ

frühe Entstehung mindestens dieser beiden elogischen Partien verweist.82
Die eine ist dort als oratio rubriziert, die andere als cantus; im zweiten Fall
scheint es sich also gewissermassen um die Aufzeichnung eines cantus sine
melodia zu handeln, wenn man die Formulierung der Vita Hildegardis vor
Augen hat, wo in der ersten autobiographisch gehaltenen Passage dann
ausdrücklich von «cantus cum melodia» die Rede ist:

Sed et cantum cum melodia in laudem Dei et sanctorum absque doctrina ullius
hominis protuli et cantavi, cum numquam vel neumam vel cantum aliquem
didicissem.83

Sowohl die visio 111,13 von Scivias wie der Text «O verbum patris» sind
zunächst reine Textüberlieferungen. Wobei in Scivias ausdrücklich gesagt wird,
dass Hildegard die «symphonia» während der Schau als Gesang höre, während

dies in «O verbum patris» nicht explizit gemacht wird.
Wann die betreffenden Passagen aus diesen und anderen Texten erstmals

als Gesänge mit Notation aufgezeichnet wurden, ist offen. Ausserhalb der
beiden genannten notierten Sammlungen aus den 1170er Jahren gibt es eine

nur geringe Streuüberlieferung notierter Gesänge im 12. Jahrhundert mit
nur gerade drei notierten Stücken in zwei Handschriften.84 Davon dürfte das

eine Stück in der Zwiefaltener Quelle «O vos imitatores» ebenfalls frühestens

um etwa 1170 aufgezeichnet worden sein, wohl eher etwas später, wie
Heinzer in Bingen hervorhob. Und die zweite, aus dem Kloster Rommersdorf
stammende und heute in Wien aufbewahrte Quelle mit zwei weiteren
Hildegard-Gesängen wird ins ausgehende 12. Jahrhundert datiert.

So muss man annehmen, dass die Entstehung und schriftliche Fixierung
der Texte auch hier den Gesängen vorausging und dass die Notation einen

späteren Zustand vertritt.

81 Vgl. van Acker, 1988 (Anm. 24), S. 154, Nr. 5.
82 Es handelt sich um «O magne pater» und «O orzchis ecclesia», in der Zählung der Lie¬

der-Ausgabe Barth/Ritscher, 1969 (Anm. 49) die Nr. 1 und 67.
83 Zit. nach Klaes, 1998 (Anm. 1), S. 128; die Übersetzung ebenfalls nach Klaes: «Aber ich

habe auch Gesang mit Melodie zum Lobe Gottes und der Heiligen ohne Unterweisung
durch irgendeinen Menschen verfasst und gesungen, obwohl ich niemals Neumen oder

irgendeinen Gesang gelernt hatte.» (vgl. ibid., S. 129).
84 «O vos imitatores» in der Quelle Z (Anm. 65), f. 40v; ein Kyrie und das Alleluia «O virgo

mediatrix» in der Hs. Wien, Österr. Nationalbibl. 1016 (Rommersdorf), f. 118v.



28 Joseph Wülimann

Aufgrund dieser Annahme sowie hypothetischer Überlegungen zur
Datierung der betreffenden Texte ergibt sich eine Schichtung der insgesamt 77

Gesänge in 5 Gruppen (I-V), deren zahlenmässige Anteile in folgender
Übersicht zusammenfassend dargestellt sind:

Von insgesamt 77 Hildegard-Gesängen gibt es:

(A) mit früher separater Textüberlieferung 43
(B) erstmals in den beiden Gesangssammlungen 34

Gruppierung nach Textüberlieferung:

I. 14 Scivias

II.l. 9 «Spiritus sanctus» (Ep. 192)
II. 2. 14 «0 verbum patris» (Ep. 390)

III. 3 an Disibodus (Nachtrag in Ep. 74R)
3 an Rupertus (Ende der VSR)

IV. 22 erstmals in D

(davon 13 für 11 000 Jungfrauen)

V. 12 erstmals in R (inkl. Kyrie)

Als Fazit lässt sich festhalten: Die Gesangssammlungen in D und R sind als

Resultat einer allmählichen Kumulierung über mehrere Jahrzehnte zu
betrachten. Für die Texte der Gruppen I—III kommt zuallererst auch die Funktion

von Lesetexten und Gebetstexten in Frage. Die notierte Aufzeichnung
dürfte eine spätere Redaktionsstufe repräsentieren.

Bei den erstmals in D und R auftretenden Texten (Gruppe IV/V)
überwiegen solche, für die eine primäre Gesangsfunktion - vielleicht gar im
liturgischen Kontext - wahrscheinlicher ist, als bei den andern. Dafür können
etwa die 13 Gesänge für die 11 000 Jungfrauen - und deren Anführerin
Ursula - stehen (erstmals in D), aber auch jene für die lokalen Patrone, die
zusätzlich in R bedacht werden, wie Eucharius (mit gleich zwei Gesängen),
Mathias, Bonifatius und Maximin.

•kick

Einige grundsätzliche Überlegungen zur Machart der Gesänge sollen hier
abschliessend skizziert werden. Sowohl an den Texten wie an den Melodien von
Hildegards Gesängen fällt eine freie, gewissermassen «rhapsodische» Art der

Gestaltung auf. Diese orientiert sich zwar an relativ häufig wiederkehrenden



Hildegard cantrix 29

Strukturelementen, die aber auf eine oft improvisiert und assoziativ wirkende
Weise immer wieder anders realisiert und kombiniert sind.

Dies hatte Bronarski bereits 1922 für die Melodien ausführlich dargestellt
und die wiederkehrenden Wendungen als «Motive» bezeichnet.85 Andere
sprachen in diesem Zusammenhang von musikalischen Formeln oder
«patterns».86 Und für die vergleichbare Machart der Texte Hildegards wurde
jüngst mehrfach auf die Technik von Assoziationsketten verwiesen.87

Während Bronarskis ergiebige Analysen noch heute von Interesse sind,
erscheint dagegen sein negatives Gesamturteil über Hildegard, der er ein
«echt künstlerisches Schaffen» schlicht abspricht, zu einseitig.88 Es stützt sich

explizit auf eine moderne Auffassung von Komposition als der schriftlichen
Ausarbeitung individueller Werke, während für Hildegard eher das Phänomen

des musikalischen Vortrags ihrer Texte, der Akt des cantare im Vordergrund

gewesen sein dürfte. Jedenfalls verwenden die zeitgenössischen Zeugnisse,

insbesondere die zwei Stellen der sogenannten autobiographischen
Passagen ihrer Vita, für Hildegards musikalische Aktivität das Verb
«cantare».89 Auch von daher ist naheliegend, dass Hildegard allenfalls sang, aber
nicht selbst notierte und dass sie in diesem Sinn als «cantrix» angesprochen
werden darf.90

Mit der Konzeption aus dem Vortrag und einer wohl zunächst oralen
Tradition von Hildegards Gesängen korrespondiert die Tatsache, dass die

Gesänge in auffällig hohem Mass über gemeinsame Strukturen verfügen. Als
musikalische Strukturkonstanten figurieren in allen Melodiearten Hildegards
die Gerüsttöne Finalis, Quint und Oktav, je nach Ambitus auch Unterquart
oder die Quint über der Oktav. In diesem Gerüst bewegen sich die Tonfolgen

gewissermassen als Verbindungen, als «links», die - was entscheidend

85 Bronarski, 1922 (Anm. 47), S. 48 und passim.
86 So Ian D. Bent im Art. «Hildegard of Bingen», New Grove 8. 1980. S. 554: «formulae or

melodic patterns».
87 Von «enchaînements associatifs» spricht Marie-Christine Pouchelle, Au bord du Rhin.

Hildegard entre chêne et roseau. In: Claudie Duhamel-Amado und Guy Lobrichon (Hg.),
Georges Duby. L'écriture de l'Histoire Bibliothèque du Moyen Age, 6). Bruxelles: De
Boeck. 1996. S. 381-399; das Zitat S. 388; Ritva Maria Jacobsson schlägt «association
chains» vor (Ms. 1998 [Anm. 59], S. 2).

88 Bronarski, 1922 (Anm. 47), S. 66.

89 Vgl. das Motto dieses Aufsatzes und das Zitat oben S. 27.
90 Die Quellen bezeugen diese Bezeichnung nicht von Hildegard. Dagegen wird später eine

Nonne des Klosters Rupertsberg, die als Zeugin im Kanonisationsprotokoll aufgeführt ist,
«Sophia cantrix» genannt (zit. nach Klaes 1998 [Anm. 1], S. 248; vgl. auch ibid. S. 249,
Anm. 6).



30 Joseph Willimann

ist - bei Zäsuren am Ende von Wörtern, Wortgruppen und syntaktischen
Einheiten mit dem Gerüst gleichsam verknotet werden. Danach kann der
Faden weitergesponnen werden, sei dies von einem der Gerüsttöne oder von
einem Zwischenton aus.

Die Verknüpfung syntaktischer Einheiten mit Gerüsttönen ist für Hildegard
so typisch, dass etwa eine krasse Abweichung in der Edition ihrer Gesänge
sofort stutzig macht. Und tatsächlich erweist sich die betreffende Stelle im
Druck von «Laus Trinitati» als irrige Umsetzung des Originals (D f.l57r.l0),
wo «(ignota sunt) est» eben mit der Finalis e auf einem Gerüstton und nicht

- wie in der Edition - auf der Untersekund endet.

— 1 1 P
ff, %

'

* 4

homi-nibus ignota sunt, est, et

Bsp. 1: Ausschnitt aus «Lieder» (Barth/Ritscher 1969, S. 48).

•• —r »J
norwn ammêxWtJm - « s

Bsp. 2: aus D 157r (van Poucke 1991). Der Kürzungsstrich über «(ignota sunt) est»

mag den Fehler in der Edition verursacht haben. Die Neume (zweites Punctum) steht
aber deutlich auf e wie davor bei «sunt».

Diese einfache Art musikalischer Grammatik und Syntax erlaubt Entscheidungen

auch aus dem Moment heraus: Die Weichen für das Schliessen oder
Fortfahren stehen sozusagen stets zur Disposition. Damit ist auch ein flexibles

Reagieren im musikalischen Vortrag verschieden langer Texte möglich,
entweder durch Dehnung oder durch Raffung ähnlicher Verläufe, was sich
besonders gut bei den als Sequenzen oder Hymnen rubrizierten längeren Stük-
ken beobachten lässt, die sich aus strophenähnlichen Teilen unterschiedlicher

Länge zusammensetzen.91

91 Vgl. Karlheinz Schlager, Die Sequenz als Lehrstück. Die Melodien der Hildegard von Bin¬

gen zwischen Inspiration und Redaktion. In: Fs. 1997 [Anm. 20], S. 296-312.



Hildegard cantrix 31

Entscheidend ist überdies, dass die Basis relativ einfacher, modellhafter
Strukturen die Möglichkeit der musikalischen Differenzierung - etwa zur
Gewichtung einzelner Worte oder inhaltlicher Zusammenhänge - nicht aus-
schliesst. Oder anders formuliert: auch auf einer einfach strukturierten Basis

lässt sich eine «rhetorische» Lesung des Textes realisieren. Darauf verwies
Marianne Richert Pfau vor allem in der seit Bronarski einzigen ausführlichen
monographischen Studie der neueren Zeit über Hildegards Gesänge sowie
in verschiedenen Aufsätzen.92 Und in eine ähnliche Richtung zielten mehrere

Papers, die zur Vorbereitung des Bingener Kongresses 1998 entstanden
und dort referiert wurden.93

Zu Hildegards Mitteln solcher Lesung gehört die Überbietung gewöhnlicher

Verfahren. Dies gilt zunächst von Hildegards Melodien generell im
Vergleich zur älteren liturgischen Einstimmigkeit. Als typische Merkmale solch
Überbietens hervorgehoben seien hier nur der grosse Ambitus bei Hildegard
und die zahlreichen Sprünge, von denen sich oft zwei sogar in die gleiche
Richtung folgen (in der Regel Quint-Quart). Ich gehe grundsätzlich davon

aus, dass sich derartige Überbietungen vor dem Hintergrund der Vertrautheit

mit dem Normalen abspielten. Dies gilt unabhängig davon, ob die
Vertrautheit in Form einer angelernten Einstimmigkeit von Offizium und Messe

lediglich als Praxis bestand - was für Hildegard mehrfach belegt ist - oder
ob sie auch als Wissen, als mehr oder weniger theoretisches Bewusstsein für
Hildegard aktuell war. Gerade dies scheint allerdings in der oft zitierten
autobiographischen Passage ausgeschlossen zu werden (vgl. Anm. 83).

Für Hildegards Vertrautheit mit der Norm - oder besser: mit dem
allgemeinen Usus - gibt es Indizien in den Gesängen selbst. Dazu ein Beispiel:
Jener Text, der den ersten Klagegesang («querela») in Scivias 111,13 vertritt
(cap. 8: «O plangens vox»), setzt in der Vertonung des «Ordo virtutum» mit
plagalem Dorisch ein, also mit der typischen Tonart der Klage.

92 Pfau 1990 (Anm. 28); aber auch Marianne Richert Pfau, Music and Text in Hildegard's
Antiphon. In: Newman 1988 und 21998 (Anm. 27), S. 74-94; und Marianne Richert Pfau,
The Concept of «Armonia» as a Key to the Antiphons in Hildegard von Bingen's «Sympho-
nia». In: Medieval Perspectives 7 (Kentucky 1992). S. 154-170.

93 Wulf Arlt, «O splendidissima gemma» - zum Verhältnis zwischen Musik und Text bei

Hildegard von Bingen (Ms. 1998); Marianne R. Pfau, Hildegard von Bingen. Aspects of
Text-Music Relations (Ms. 1998); Susan Rankin, Music as Drama: The Musical Language
of Hildegard's «Ordo virtutum» (Ms. 1998).



32 Joseph Willimann

Und auf einer allgemeineren Ebene des Ausdrucks sind diesbezüglich die
zahlreichen Sprünge in ihren Melodien bemerkenswert, gilt doch eine
sprunghafte, «saltatim» geführte Melodie mindestens in der jüngeren Chorallehre

als besonders geeignet zum Ausdruck froher Inhalte.94 Angesichts der

Häufigkeit der Quint-Quart-Sprungfolge in Hildegards Gesängen mag man
sich allerdings fragen, wieweit es sich dabei um ein spezifisches Ausdrucksmittel

handelt oder eher um eine generelle Übernahme eines
Melodieverhaltens, das sonst oft als Eröffnung eines Gesangs im ersten Ton oder am
ehesten noch innerhalb eines fünften Tons zu beobachten ist. Klar für
beabsichtigte Emphase spricht eine spezielle Stelle im «Ordo virtutum», bei der
die Sprünge als zusätzliche Überbietung der für Hildegard gewissermassen
normalen Exaltiertheit erscheinen. Den Lobgesang nach gewonnenem Kampf
um die Seele (Finalis d) beginnen die lügenden nämlich gleich mit zwei
Quintsprüngen hintereinander in die selbe Richtung (d-a-e') zum Wortlaut:
«O (deus, quis es tu, qui in temetipso)» und wiederholen die gleiche Quintfolge

noch einmal für die unmittelbare Fortsetzung mit «hoc magfnum
consilium habuisti)».95 Diese beiden auf der None und somit ausserhalb des

normalen Gerüsts landenden Sprungfolgen sind die einzigen derartigen Stellen

bei Hildegard. Und sowohl ihre Plazierung in der Schlussphase wie die
unmittelbar damit verbundenen Textpassagen legen einen kalkulierten Einsatz

als Steigerungsmittel nahe. Bemerkenswert ist im übrigen, dass diese
das tonale Gerüst vorübergehend sprengenden Quintfolgen in einer
Komposition, mit der Sofia Gubaidulina 1994 bei Hildegard anknüpft, zum
modernen Signum für Hildegards Stil wird.96

94 Fritz Reckow hielt dazu fest: «Melodie-Sprünge werden insbesondere bei einer <materia

laeta et iocosa> nahegelegt.» F. Reckow, rectitudo - pulchritudo - enormitas.
Spätmittelalterliche Erwägungen zum Verhältnis von materia und cantus. In: U. Günther und
L. Finscher (Hg.), Musik und Text in der Mehrstimmigkeit des 14. und 15. Jahrhunderts.

Göttingen 1984. S. 1-13; das Zitat S. 9; es verweist auf Elias Salomon (13. Jh.). Johannes

Affligemensis, dessen Abhandlung De Musica aus dem Beginn des 12. Jahrhunderts
als Indikator einer auch im deutschen Sprachraum geltenden «rectitudo» des Gesangs
und seiner Komposition verstanden werden kann, charakterisiert Sprünge, an denen sich

einige freuen würden, nicht ganz eindeutig als «mimici saltus» (CSM1, S. 109), was soviel
wie <nachahmende>, aber auch «übertriebene» oder «affektierte» Sprünge bedeuten kann.
Kornmüller übersetzte als «heitere Sprünge» (Atto Kornmüller, Der Traktat des Johannes
Cottonius über Musik. In: KmJb 3 [1888]. S. 1-22, zit. 14).

95 Vgl. Barth/Ritscher 1969 (Anm. 51), S. 201f.; die Übers.: «O (Gott wer bist Du? Der in
sich) diesen gros(sen Ratschluss) trug ...»; nach Barth/Ritscher ibid., S. 313.

96 Sofia Gubaidulina, «Aus den Visionen der Hildegard von Bingen» für Alt solo (1994), zum
60. Geburtstag von Alfred Schnittke (vgl. dazu Annette Kreutziger-Herr, «Der nachhallende

«Posaunenton Gottes». Musikalische Annäherungen an Hildegard von Bingen.» In:
Neue Zürcher Zeitung 14./15. November 1998, Nr. 265, S. 69).



Hildegard cantrix 33

Hildegards häufige Quint-Quart Sprungfigur scheint mir zudem
vergleichbar mit dem fast omnipräsenten «0»-Schema auf der sprachlichen
Ebene.97 Selbst wenn Hildegard diese Vokabeln sowohl im Sprachlichen wie
im Musikalischen in einer Weise häuft, dass man aus heutiger Sicht an
einer spezifischen Absicht oder Wirkung zweifeln könnte, ist nicht auszu-
schliessen, dass diese Vokabeln gerade vor dem Hintergrund des alltäglichen
Usus in Hildegards Kloster ein starkes Signal der Emphase im visionären
Kontext sein sollten, etwa in die Richtung, die Amalar von Metz von den O-

Antiphonen im Offizium der Adventszeit angezeigt hatte:

Per illud O voluit cantor intimare verba sequentia pertinere ad aliquam mirabilem
visionem, quae plus pertinet ad mentis ruminationum, quam ad concionatoris
narrationem.98

Der im Amalar-Zitat angesprochene Bezug zur visio scheint dann für
Hildegards Gesänge insgesamt von entscheidender Bedeutung gewesen zu sein,
und zwar sowohl für die Umstände ihrer Entstehung aus der visionären
Inspiration wie auch für Hildegards Verständnis ihrer eigentlichen Funktion.

Der Gesang, die «symphonia» - so hielt sie in Scivias 111,13 fest - sei in
der Lage, das gesungene Wort («verbum») in entscheidender Weise zu
erheben («sursum tollit»)", so dass Singen zum bestmöglichen Lobgebet des

Menschen wird. Und dies war ihr offensichtlich das Wichtigste, wichtiger

97 Allein 49 der 77 Gesangstexte ausserhalb des «Ordo virtutum» verwenden zu Beginn das

«0»-Schema als Allocutio. Dazu kommen noch zahlreiche Antiphonen des «Ordo» sowie
weitere Stellen innerhalb der Gesänge.

98 Amalar von Metz, Liber de Ordine Antiphonarii, zit. nach Margaretha Landwehr von
Pragenau, Schriften zur Ars Musica (Taschenbücher zur Musikwissenschaft 86), Wilhelmshaven

1986, S. 92; (Übers, ibid., S. 93: «Durch dieses O will der Kantor die Wortfolge
vertraulich machen, zu irgendeiner wunderbaren Vision werden lassen, was mehr zur
gewohnten Rede des Gemüts gehört, als zum Bericht eines Volksredners.»)

99 «Quapropter et sonus ille ut vox multitudinis in laudibus de supemis gradibus in harmonia
symphonizat: quia symphonia in unanimitate et in concordia gloriam et honorem
caelestium civium ruminât, ita quod et ipsa hoc sursum tollit quod verbum palam profert.»
(Scivias 111,13, Z. 493-97); (Übersetzung durch Walburga Storch: «Deshalb ertönt dieser

Klang wie eine Menge Stimmen in harmonischem Lobgesang aus der Höhe. Denn ein
Lied in Einmütigkeit und Eintracht verdoppelt (ruminât) den Ruhm und das Ansehen der
Himmelsbürger; es trägt nämlich empor, was das Wort offen verkündet.» (zit. nach der
3. Auflage 1997 [Anm. 3], S. 608).



34 Joseph Willimann

jedenfalls als das Verfügen über musikalische «Kunstmittel»100. Dabei

sprengt Hildegards Emphase besonders eine moderne Vorstellung von
einer Ökonomie der Mittel und entspricht in ihrer Wiederholungsdichte
vielmehr dem, was man mit einem Lieblingswort Hildegards als «ruminatio»101
bezeichnen könnte - und somit die Art ihres Gesangs gewissermassen als
«stilus ruminans».

100 Treffend hielt Heinrich Schipperges zu Hildegards Texten fest: «Beim Mangel an Kunst¬

mitteln bleibt es nicht aus, dass das Ungeschliffene, Platte, Abrupte, Hölzerne und Dunkle

ins Auge fällt.», ohne dass er deswegen den Blick für die individuellen Eigenheiten
Hildegards verloren hätte (vgl. H. Schipperges, Das Schöne in der Welt Hildegards von
Bingen. In: Jahrbuch für Ästhetik und allgemeine Kunstwissenschaft 4 [1958/59]; zit. S.

85).
101 Ursprünglich meint «ruminare» «wiederkäuen»; dann «meditieren» aufgrund eingehen¬

der Wiederholung im Sprechen (vgl. Albert Blaise, Dictionnaire latin-français des auteurs
chrétiens. Brepols 1954. Reprint Brepols. 1993. S. 727). Ein Beispiel für Hildegards
Gebrauch von «ruminare» findet sich in Anm. 99.


	Hildegard cantrix : Überlegungen zur musikalischen Kunst Hildegards von Bingen (1098-1179)

