
Zeitschrift: Publikationen der Schweizerischen Musikforschenden Gesellschaft.
Serie 2 = Publications de la Société Suisse de Musicologie. Série 2

Herausgeber: Schweizerische Musikforschende Gesellschaft

Band: 40 (2000)

Artikel: Tora und Shira : Untersuchungen zur Musikauffassung des
rabbinischen Judentums

Autor: Zimmermann, Heidy

Kapitel: Epilog

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858815

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858815
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Epilog

Am Ausgangspunkt dieser Untersuchung stand der Befund, dass ein Sammelbegriff

'Musik', wie er seit dem Spätmittelalter auch in den semitischen Sprachen
als Lehnwort auftritt, im ganzen rabbinischen Schrifttum nicht vorkomme. Dem
scheint ein einziger Beleg, aus dem Midrasch zu den Psalmen, zu widersprechen,
in dem von "Musikern" die Rede ist:

Ein Gleichnis: Wie eine Gruppe von [Musikern], die einen Hymnus singen wollten
vor dem König. Er sagte zu ihnen: ihr alle seid Sänger/beliebt (ne'ïmîm); ihr alle
seid Spieler (zammarïm)\ ihr alle seid lobenswert; ihr alle seid würdig, vor dem
König eine Hymne zu singen. Aber ein bestimmter soll es sagen an Stelle von
euch allen. - Warum? - Weil seine Stimme reizender ist als die von euch allen;
das ist, was geschrieben steht: Der Liebling der Lieder Israels (2Sam 23,1).
Wer ist "der Liebling der Lieder Israels" - David, der Sohn Isais, Edelmann und
Sohn eines Edelmannes. - Was sagt er am Schluss der Psalmen? - Zu Ende sind
die Gebete Davids, des Sohnes Isais (Ps 72,20). - Gleich wie es zehn Männer
sagten, so wurde es gesagt auf zehn Arten des Spiels (zemer): Lobgesang (nisüah),
Spiel (niggün), Psalm (mizmör), Loblied (sir), Hallel, Gebet (tefillä), Segensspruch
(berakha), Dank (hoda'ä), Gotteslob (hallelüyä), Ashrey [Ps 145], Und grösser als
alle ist das Halleluja, das [Gottes] Namen und Lobpreis (sevah) in einem Wort
einschliesst.794

Nun ist man aber gerade mit dem entscheidenden Stichwort dieses Belegtextes
('Musiker') in der misslichen Lage, dass es in der schriftlichen Uberlieferung
korrumpiert worden ist. Die Textvorlage der Edition Buber hat an der Stelle

einen signifikanten Schreiberfehler, aus dem man schliessen kann, dass der
Schreiber die hebraisierte Form mûsïqïn nicht verstanden und sie deshalb mit
einer sinnlosen Wortform (kwwsqyn) wiedergegeben hat. Liest man die beiden

Buchstaben ïo/kw indessen zusammengefasst als D/m, ergibt sich das Wort
mûsiqîn.795 Die Mutmassung, dass hier tatsächlich das Stichwort lmüszqä'
gemeint ist, wird zum einen durch den Kontext nahegelegt, zum andern dadurch
gestützt, dass in dem Gleichnis noch weitere Lehnwörter aus dem Griechischen
vorkommen.796 Dennoch hat der Beleg eher anekdotischen Wert - zumal das

Stichwort in den beiden Parallelversionen des Gleichnisses mit "eine Gruppe
von Männern, die eine Hymne singen wollen" umschrieben wird -, und das

griechisch-lateinische Fremdwort scheint hier vor allem als typisches Requisit
zur Beschreibung einer bestimmten Art von Gleichnis-Szenerie, wie es öfter in

794 MTeh 1,6 (p.4); Parallelen: CantR 4,5; QohR 7,30.

795 Buber selbst hat die Stelle in diesem Sinn emendiert (MTeh [p. 4 n. 88]), und auch Krauss
führt den Beleg an (Lehnwörter, Bd. 2, 327b).

796 Mehrmals hymnön 'Hymne' und avgynös (griech. eugenés) 'von edler Herkunft'.

349



rabbinischen Gleichnissen begegnet, zu dienen. Erst der anonyme Autor des

kabbalistischen Buches Sefer ner elohim konkretisiert den sprachlichen
Zusammenhang zwischen Lehnwort und genuin hebräischer Terminologie:

[...] Die Philosophen bezeichnen diese Wissenschaft in griechischer Sprache als

müsiqä [...] Bei uns heisst es [sc. das Wort] auch nö'am und ta'am wie die
Akzente der Kantillation (te'amïm), nämlich zarqa, tarsa, tevir, revia', geresh und
so fort, denn durch sie wird die Lesung verschönert und all denen angenehmer
gemacht, die sie hören.797

Und um 1100 stellt der spanische Gelehrte Abraham b. Hiyya fest, dass das, was

im Griechischen mit dem Terminus müsiqä umschrieben werde, im Hebräischen

hokhmat ha-niggün heisse.798 Damit war der Weg der kulturellen Vermittlung
in die eine Richtung gebahnt, und der Begriff 'Musik' wurde fortan auch im
Hebräischen als Lehnwort verwendet. Diesem blieb indessen eine charakteristische

Begrenztheit eigentümlich: müsiqä bewahrte den Aspekt des abstrakten
Begriffs und des theoretischen, wissenschaftlichen Umgangs mit dem Gegenstand;

im Unterschied dazu wurde der Bereich der musikalischen Praxis, das

Singen und Spielen von Liedern im aktuellen Kontext, aber auch das Nachdenken

darüber weiterhin mit genuin semitischer Terminologie umschrieben.

Die Erkundung dieser genuin semitischen Terminologie für musikalische
Tatbestände hat sich in der vorliegenden Untersuchung als ergiebige Methode
erwiesen, um eine Vorstellung von den musikbezogenen Denkformen des

rabbinischen Judentums zu vermitteln. Dabei war in verschiedenen Richtungen kein

geringes Mass an Interdisziplinarität notwendig, um überhaupt Einsichten in
die Beschaffenheit dieser spezifischen Denkformen zu ermöglichen. Dass ein
direkter Vergleich zwischen Kulturen im Sinne einer Suche nach Entsprechungen

oft nicht funktioniert, da man es mit Kategorien zu tun hat, die auf der

einen oder andern Seite gar nicht existieren, dürfte an zahlreichen Beispielen
deutlich geworden sein. Man kann, wie Walter Ong treffend bemerkt hat, in
einer Schriftkultur schlécht eine Vorstellung von Mündlichkeit vermitteln,
indem man vergleichshalber ein Pferd als 'ein Auto ohne Räder' beschreibt.799

Deshalb wurde hier versucht, Bedeutungen durch ein dichtes Gewebe von
Beispielen und durch kulturinterne Beschreibung zu vermitteln.

Meine Auseinandersetzung mit bisheriger Forschung wollte sich weder in die
Diskussion um den Ursprung und die primäre Punktion der biblischen Akzente,

noch in die um Alter und Historizität des Meeresliedes einmischen;
vielmehr ging es mir darum, sowohl auf musik- wie auf bibelwissenschaftlicher
Seite stereotype Vorstellungen von jüdischer Musik zu analysieren und fest-

797 Zitiert nach Idel, Mystical Experience, 62f.

798 RISM B IX.2, 6f.

799 Ong, Orality, 12.

350



gesetzte Projektionen zu hinterfragen. Indem ich die Quellen neu gelesen, auf
die hebräischen Grundbedeutungen rekurriert und sprachliche Zusammenhänge
aufgedeckt habe, habe ich versucht, die musikalischen Aspekte in ihrem
kultursoziologischen Kontext zu beschreiben und so dem rabbinischen Denken auf
die Spur zu kommen.

Eine auf Torakantillation und Meereslied - zwei vielfältig musikbezogene

Identifikationsstränge des Judentums - fokussierte Bestandsaufnahme hat
Konzepte zutage gefördert, an denen sich die rabbinische Musikauffassung konkretisieren

lässt. Grundsätzlich hat sich gezeigt, dass sich das musikbezogene Denken

und Reden der Rabbinen fast ausschliesslich auf Gesang als kreatürliche
Verpflichtung des Menschen und als Medium kommunikativen Handelns gegenüber
der Gottheit konzentriert. Gesang wird somit gleichsam zum Inbegriff von Musik;

er bringt zum einen die Präsenz der Stimme und eine körperzentrierte
Begrifflichkeit in der Wahrnehmung und Benennung musikalischer Aspekte mit
sich, zum andern ist er adäquates Transportmittel für textlich gefasste Inhalte,
die im Rahmen des Kultes übermittelt werden.

An der Toralesung, einer zentralen kulturellen Institution, mit der Musik
praktiziert wird, sind die für die jüdische Tradition spezifischen Zusammenhänge
zwischen Mündlichkeit und Schriftlichkeit in ihrer ganzen Komplexität fassbar

geworden. Auf der einen Seite steht der schriftlich überlieferte Text der Tora,
auf der andern dessen stimmliche Verlautbarung, die stets von neuem realisiert
werden muss. Dazwischen liegt - quasi als Bindeglied, das die Bewahrung der

Tradition sichert - das System der masoretischen Akzente. Als Zeichensystem
schriftlich kodiert und ebenfalls seit über tausend Jahren kanonisch überliefert,
ist es doch auf die mündliche Vermittlung von einer Generation an die nächste

angewiesen, damit es für die Realisierung des Vortrags entschlüsselbar bleibt.
Hinter all diesen Aspekten der Torakantillation - Kanonizität, Bewahrung und
Tradierung des Textes, Fixierung eines schriftlichen Zeichensystems, das eine

mündliche Begleitüberlieferung voraussetzt, und dem Konzept der Kontinuität
angesichts historisch bedingten Wandels - hat sich der für diese (musikalische)
Tradition charakteristische Antagonismus von Einheit und Pluralität manifestiert.

Dass sich die melodische Komponente der Kantillation nicht isolieren lässt,
sondern dass sie im Gegenteil alle übrigen Aspekte mit einschliesst, hat sich
schon aus der Erhebung rabbinischer Quellen ergeben, die meist ein starkes
Bewusstsein für die synthetisierende Eigenschaft des Musikalischen zeigen und
auch die Voraussetzungen und die Verfassung des Sängers wie die Wirkung auf
die Hörer mitbedenken. Gerade die in der Sekundärliteratur häufiger
festzustellende Geringschätzung der Kantillation als eine niedere Stufe von Gesang
ist daher eine Denkfigur, die der Auffassung des rabbinischen Judentums in
keiner Weise gerecht wird. In der analytischen Beobachtung der Kantillations-

351



praxis ging es vor allem darum, im Detail zu beschreiben, wie phonetische,

syntaktische und melodische Komponenten in einem komplexen System
zusammenwirken, welche Interdependenzen zwischen textlichen und melodischen
Strukturen wirken und welche kontextuellen Faktoren schliesslich eine aktuelle
Situation determinieren.

In meiner Darstellung habe ich mich auf die Akzente der 21 prosaischen
Bücher und - in einer Verbindung von historischer und synchroner
Betrachtungsweise - auf eine begrenzte Zahl von Versen aus der Tora beschränkt. Das

Ziel dabei war stets, die Beispiele so umzusetzen, dass sie auf verschiedenen

Ebenen zugänglich sind, d.h. von Leserinnen mit unterschiedlichen Voraussetzungen

nachvollzogen werden können. Dieses Vorgehen hat es ermöglicht, an
konsistentem Material exemplarisch zu zeigen, wie man sich die mündliche
Realisierung der Kantillation vorstellen kann: als Wechselspiel zwischen dem Lesen

des Textes und einer rekonstruierenden Gedächtnisleistung, unter Anwendung
von melodischen Formeln, die in stereotypen Kombinationen auftreten, aber
als flexible Module gehandhabt werden.

So betrachtet hat sich die Torakantillation als ein höchst aufschlussreicher

Fall erwiesen, um die besonderen Bedingungen musikalischer Umsetzung in
einer textgeprägten Oralität zu studieren. Darüber hinaus ist deutlich geworden,
dass die Realisierung dieses komplexen musikalischen Zeichensystems nur Sinn

hat, wenn der Gesang als essentieller Bestandteil des Textvollzugs vor einer
textual community und im Rahmen einer kultischen Handlung verstanden wird.
Dieser Aspekt ist es letztlich auch, der die beiden scheinbar so verschiedenartigen

Themenbereiche des ersten und zweiten Teils miteinander verbindet

Am Beispiel des Meeresliedes, der Shira, hat sich gezeigt, dass eine ganze Reihe

von traditions- und einheitsstiftenden Konzepten gerade an diesem paradigmatischen

Text festgemacht werden. Obwohl das Meereslied kein der rabbinischen
Literatur inhärentes Thema darstellt und obwohl auch andere biblische Lieder

(etwa bestimmte Psalmen) in den Diskussionen weite Kreise ziehen, ist der
Sonderstatus der Shira aufgrund der prominenten Plazierung im Schriftkanon
und der inhaltlichen Bedeutung unangefochten. Die Shira als Lied par excellence

verkörpert im kollektiven Gedächtnis die Idee eines spontanen Lobgesangs
als adäquaten Ausdruck der Anerkennung der Gottheit und markiert zugleich
die Initiation einer kultischen Gesangspraxis. Zudem wird das Lied aufgefasst
als kollektiver Lobgesang einer wahrlich umfassend gedachten Gesamtheit und
als geschichtliches Ereignis, das als Idealmodell in eine eschatologische Zukunft
projiziert werden kann. So stellt die Shira gerade als Lied sowohl ein Konzentrat

des ganzen Exodusgeschehens als auch einen von dessen Höhepunkten dar.
In der Weise, wie schon innerbiblisch, dann in den Schriften aus der Zeit des

Zweiten Tempels und vor allem in der rabbinischen Literatur immer wieder
darauf Bezug genommen wird, zeigt sich die bestimmte Art der Erinnerung,

352



die hier wirksam ist: der Bezug auf das historische Ereignis dient der

Aktualisierung, die zyklische Wiederholung auch der musikalischen Handlungen im
Kult orientiert sich typologisch am geschichtlichen Modell. In diesem
konzeptionellen Rahmen steht das Lied selbst real und bildlich für bestimmte Formen
kommunikativen Handelns; das Singen des Liedes wird über die Realität der

Handlung hinaus zum Sinnbild für eine besondere Qualität kommunikativer
Nähe zwischen Gottheit und Menschen.

Auch in der analytischen Darstellung der Quellentexte im zweiten Teil habe

ich versucht, sowohl von sprachlicher und literarischer wie von inhaltlicher
und exegetischer Seite her Zugänge zu schaffen, um ihren ganzheitlichen
Bezug auf die Frage nach 'Lied und Gesang' deutlich werden zu lassen. Dass

dieses musikbezogene rabbinische Denken sich nicht als abstrahierender
theoretischer Diskurs abspielt, sondern dass es kasuistisch mit Beispielen, Gleichnissen,

Erzählungen und argumentativen Dialogen operiert, ist an den Belegen

vielfach nachvollziehbar geworden. Im Zusammenhang mit den rabbini-
schen 'Lied-Diskussionen' allerdings, in denen ein Netz von auf das Wortfeld
'Lied/s-y-r/sirä' bezogenen Schriftauslegungen geknüpft wird, musste das

Lesen "fremder Texte" regelrecht auf die Spitze getrieben werden. Denn hier
bewegte sich der Bezug auf Lied und Gesang oft nur noch auf der Ebene des

Sprachspiels und der freien Assoziation. Doch wurde dabei immer wieder ein
Endzweck des musikbezogenen Denkens der Rabbinen fassbar: die Sangespflicht
aller Kreaturen der Schöpfung aus der Schrift abzuleiten und dabei gerade das

Meereslied zum idealen Vorbild zu erklären.

Sowohl bei der Darstellung der Torakantillation als auch bei der Interpretation
von Quellentexten zum Meereslied hat sich die methodische Prämisse bewährt,
dass das Thema Musik und Gesang nur im kulturellen Gesamtrahmen sinnvoll

zu betrachten ist, eingebunden in ein historisch gewachsenes System von
Texten und Handlungen, denen spezifische Bedeutungen zugeschrieben werden.
Unter diesem Blickwinkel haben Musik und Gesang, haben das Meereslied und
erst recht die Torakantillation je eine Funktion als Sprech- und Singhandlung,
die man im Sinne von John L. Austins Sprechakttheorie und mit Grözinger
als "performatives Musizieren" auffassen kann.800 Austin hat bekanntlich die

neuere Sprachphilosophie um die Einsicht bereichert, dass Sätze wie "Ja ich
nehme den hier anwesenden XY zum Mann)" oder "Ich vermache meine Uhr
meiner Schwester" (als Teil eines Testamentes) nicht etwas beschreiben oder

feststellen, sondern dass in solchen Fällen "den Satz äussern heisst: es tun";801
diese Charakterisierung lässt sich treffend auf die im Zusammenhang mit
Torakantillation und Meereslied beschriebenen musikalischen Handlungen anwen-

800 Vgl. Austin, Theorie, 25-34; Grözinger, Musik und Gesang, 335f.

801 Vgl. Austin, Theorie, 28f.

353



den. Indem ein Toraabschnitt vor der textual community intoniert wird, wird
die kultische Handlung der Toralesung vollzogen. Der Vollzug und die Gültigkeit

dieser musikalischen Sprechhandlung ist aber ebenso von einer ganzen Reihe

von Bedingungen und begleitenden Faktoren abhängig wie die performative
Äusserung des 'Ja-Wortes' (es gilt z.B. nicht, wenn ich es einsam auf einem Berg
sitzend einer Amsel vorspreche); gleichfalls kommt es bei der Toralesung darauf

an, dass zu einem bestimmten Zeitpunkt der richtige Textabschnitt durch
eine geeignete Person vor einer definierten Gruppe und mit korrekter Aussprache

und Intonation vorgetragen wird. Diese kontextuellen Bedingungen sind
hier, zentriert auf die Umsetzung des akzentuierten Textes in der Kantillati-
on, ausführlich beschrieben worden. Hingegen ist es unerheblich, in welchem

Tonfall, mit welcher Ausdruckskraft der Text gesprochen bzw. gesungen wird,
solange er verständlich bleibt. So umfasst das Singen nach rabbinischer Auffassung

ein Spektrum stimmlicher Qualitäten, die sich terminologisch keineswegs
immer scharf von normalem Sprechen abheben und - 'von aussen' betrachtet

- oft in andere Ausdrucksbereiche führen, die aber in den einschlägigen
Zusammenhängen funktional auf die Kategorie des Lobpreises ausgerichtet sind.
Diesen Fluchtpunkt des musikbezogenen Denkens der Rabbinen markiert -
gleichsam in umgekehrter Perspektive - ein Midrasch, der dem grossen Lehrer
R. Aqiba zugeschrieben wird:

Der Heilige, gelobt sei er, sprach: Ich will die Zunge aller Kinder von Fleisch und
Blut öffnen, damit sie vor mir preisen (meqallesm) an jedem Tag und mich als

König anerkennen in den vier Gegenden der Welt; denn wäre nicht Lied (sirä) und
Musizieren (zimrä), das sie vor mir an jedem Tag anstimmen, ich hätte meine Welt
nicht erschaffen.802

802 Jüngere Rezension des Alphabet-Midrasch des R. Aqiva, BatM II, 46 § 3; Parallelen: BatM II,
46 §6; BHM III Alef (p. 12).

354


	Epilog

