Zeitschrift: Publikationen der Schweizerischen Musikforschenden Gesellschaft.
Serie 2 = Publications de la Société Suisse de Musicologie. Série 2

Herausgeber: Schweizerische Musikforschende Gesellschaft

Band: 40 (2000)

Artikel: Tora und Shira : Untersuchungen zur Musikauffassung des
rabbinischen Judentums

Autor: Zimmermann, Heidy

Kapitel: Epilog

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-858815

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-858815
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Epilog

Am Ausgangspunkt dieser Untersuchung stand der Befund, dass ein Sammelbe-
griff ‘Musik’, wie er seit dem Spatmittelalter auch in den semitischen Sprachen
als Lehnwort auftritt, im ganzen rabbinischen Schrifttum nicht vorkomme. Dem
scheint ein einziger Beleg, aus dem Midrasch zu den Psalmen, zu widersprechen,
in dem von “Musikern” die Rede ist:

Ein Gleichnis: Wie eine Gruppe von [Musikern], die einen Hymnus singen wollten
vor dem Konig. Er sagte zu ihnen: ihr alle seid Sénger/beliebt (ne“mim); ihr alle
seid Spieler (zammarim); ihr alle seid lobenswert; ihr alle seid wiirdig, vor dem
Konig eine Hymne zu singen. Aber ein bestimmter soll es sagen an Stelle von
euch allen. — Warum? — Weil seine Stimme reizender ist als die von euch allen;
das ist, was geschrieben steht: DER LIEBLING DER LIEDER ISRAELS (2Sam 23,1).
Wer ist “der Liebling der Lieder Israels”? — David, der Sohn Isais, Edelmann und
Sohn eines Edelmannes. — Was sagt er am Schluss der Psalmen? — Zu ENDE SIND
DIE GEBETE DAvVIDS, DES SOHNES Isals (Ps 72,20). — Gleich wie es zehn Manner
sagten, so wurde es gesagt auf zehn Arten des Spiels (zemer): Lobgesang (nistah),
Spiel (niggun), Psalm (mizmor), Loblied ($7r), Hallel, Gebet (tefilla), Segensspruch
(berakha), Dank (hoda’a), Gotteslob (halleluya), Ashrey [Ps 145]. Und grosser als
alle ist das Halleluja, das [Gottes] Namen und Lobpreis (Sevah) in einem Wort
einschliesst. %%

Nun ist man aber gerade mit dem entscheidenden Stichwort dieses Belegtextes
(‘Musiker’) in der misslichen Lage, dass es in der schriftlichen Uberlieferung
korrumpiert worden ist. Die Textvorlage der Edition Buber hat an der Stel-
le einen signifikanten Schreiberfehler, aus dem man schliessen kann, dass der
Schreiber die hebraisierte Form musigin nicht verstanden und sie deshalb mit
einer sinnlosen Wortform (kwwsqyn) wiedergegeben hat. Liest man die bei-
den Buchstaben 12/kw indessen zusammengefasst als n/m, ergibt sich das Wort
masigin.™°® Die Mutmassung, dass hier tatsichlich das Stichwort ‘masiga’ ge-
meint ist, wird zum einen durch den Kontext nahegelegt, zum andern dadurch
gestiitzt, dass in dem Gleichnis noch weitere Lehnworter aus dem Griechischen
vorkommen.”® Dennoch hat der Beleg eher anekdotischen Wert — zumal das
Stichwort in den beiden Parallelversionen des Gleichnisses mit “eine Gruppe
von Mannern, die eine Hymne singen wollen” umschrieben wird —, und das
griechisch-lateinische Fremdwort scheint hier vor allem als typisches Requisit
zur Beschreibung einer bestimmten Art von Gleichnis-Szenerie, wie es ofter in

794 MTeh 1,6 (p.4); Parallelen: CantR 4,5; QohR 7,30.

795 Buber selbst hat die Stelle in diesem Sinn emendiert (MTeh [p.4 n.88]), und auch Krauss
fithrt den Beleg an (Lehnworter, Bd. 2, 327b).

796 Mehrmals hymnon ‘Hymne’ und avgynas (griech. eugenés) ‘von edler Herkunft’.

349



rabbinischen Gleichnissen begegnet, zu dienen. Erst der anonyme Autor des
kabbalistischen Buches Sefer ner elohim konkretisiert den sprachlichen Zusam-
menhang zwischen Lehnwort und genuin hebréischer Terminologie:

[...] Die Philosophen bezeichnen diese Wissenschaft in griechischer Sprache als
musiga [...] Bei uns heisst es [sc.das Wort] auch né‘am und ta‘am wie die Ak-
zente der Kantillation (te‘amim), namlich zarqa, tarsa, tevir, revia‘, geresh und
so fort, denn durch sie wird die Lesung verschénert und all denen angenehmer
gemacht, die sie horen.”®7

Und um 1100 stellt der spanische Gelehrte Abraham b. Hiyya fest, dass das, was
im Griechischen mit dem Terminus musiga umschrieben werde, im Hebraischen
hokhmat ha-niggin heisse.”®® Damit war der Weg der kulturellen Vermittlung
in die eine Richtung gebahnt, und der Begriff ‘Musik’ wurde fortan auch im
Hebraischen als Lehnwort verwendet. Diesem blieb indessen eine charakteristi-
sche Begrenztheit eigentiimlich: misiga bewahrte den Aspekt des abstrakten
Begriffs und des theoretischen, wissenschaftlichen Umgangs mit dem Gegen-
stand; im Unterschied dazu wurde der Bereich der musikalischen Praxis, das
Singen und Spielen von Liedern im aktuellen Kontext, aber auch das Nachden-
ken dariiber weiterhin mit genuin semitischer Terminologie umschrieben.

Die Erkundung dieser genuin semitischen Terminologie fiir musikalische Tat-
bestande hat sich in der vorliegenden Untersuchung als ergiebige Methode er-
wiesen, um eine Vorstellung von den musikbezogenen Denkformen des rabbi-
nischen Judentums zu vermitteln. Dabei war in verschiedenen Richtungen kein
geringes Mass an Interdisziplinaritdt notwendig, um iiberhaupt Einsichten in
die Beschaffenheit dieser spezifischen Denkformen zu ermdglichen. Dass ein
direkter Vergleich zwischen Kulturen im Sinne einer Suche nach Entsprechun-
gen oft nicht funktioniert, da man es mit Kategorien zu tun hat, die auf der
einen oder andern Seite gar nicht existieren, diirfte an zahlreichen Beispielen
deutlich geworden sein. Man kann, wie Walter Ong treffend bemerkt hat, in
einer Schriftkultur schlécht eine Vorstellung von Miindlichkeit vermitteln, in-
dem man vergleichshalber ein Pferd als ‘ein Auto ohne Réder’ beschreibt.”®
Deshalb wurde hier versucht, Bedeutungen durch ein dichtes Gewebe von Bei-
spielen und durch kulturinterne Beschreibung zu vermitteln.

Meine Auseinandersetzung mit bisheriger Forschung wollte sich weder in die
Diskussion um den Ursprung und die primare Funktion der biblischen Akzen-
te, noch in die um Alter und Historizitdt des Meeresliedes einmischen; viel-
mehr ging es mir darum, sowohl auf musik- wie auf bibelwissenschaftlicher
Seite stereotype Vorstellungen von jiidischer Musik zu analysieren und fest-

797 Zitiert nach Idel, Mystical Ezperience, 62f.
798 RISM B IX.2, 6f.
799 Ong, Orality, 12.

350



gesetzte Projektionen zu hinterfragen. Indem ich die Quellen neu gelesen, auf
die hebraischen Grundbedeutungen rekurriert und sprachliche Zusammenhénge
aufgedeckt habe, habe ich versucht, die musikalischen Aspekte in ihrem kul-
tursoziologischen Kontext zu beschreiben und so dem rabbinischen Denken auf
die Spur zu kommen.

Eine auf Torakantillation und Meereslied — zwei vielfaltig musikbezogene
Identifikationsstrange des Judentums — fokussierte Bestandsaufnahme hat Kon-
zepte zutage gefordert, an denen sich die rabbinische Musikauffassung konkreti-
sieren lasst. Grundsétzlich hat sich gezeigt, dass sich das musikbezogene Denken
und Reden der Rabbinen fast ausschliesslich auf Gesang als kreatiirliche Ver-
pflichtung des Menschen und als Medium kommunikativen Handelns gegeniiber
der Gottheit konzentriert. Gesang wird somit gleichsam zum Inbegriff von Mu-
sik; er bringt zum einen die Prasenz der Stimme und eine kérperzentrierte Be-
grifflichkeit in der Wahrnehmung und Benennung musikalischer Aspekte mit
sich, zum andern ist er adaquates Transportmittel fiir textlich gefasste Inhalte,
die im Rahmen des Kultes {ibermittelt werden.

An der Toralesung, einer zentralen kulturellen Institution, mit der Musik prak-
tiziert wird, sind die fiir die jiidische Tradition spezifischen Zusammenhénge
zwischen Miindlichkeit und Schriftlichkeit in ihrer ganzen Komplexitat fassbar
geworden. Auf der einen Seite steht der schriftlich iiberlieferte Text der Tora,
auf der andern dessen stimmliche Verlautbarung, die stets von neuem realisiert
werden muss. Dazwischen liegt — quasi als Bindeglied, das die Bewahrung der
Tradition sichert — das System der masoretischen Akzente. Als Zeichensystem
schriftlich kodiert und ebenfalls seit iiber tausend Jahren kanonisch iiberliefert,
ist es doch auf die miindliche Vermittlung von einer Generation an die néchste
angewiesen, damit es fiir die Realisierung des Vortrags entschliisselbar bleibt.
Hinter all diesen Aspekten der Torakantillation — Kanonizitat, Bewahrung und
Tradierung des Textes, Fixierung eines schriftlichen Zeichensystems, das eine
miindliche Begleitiiberlieferung voraussetzt, und dem Konzept der Kontinuitat
angesichts historisch bedingten Wandels — hat sich der fiir diese (musikalische)
Tradition charakteristische Antagonismus von Einheit und Pluralitdt manife-
stiert.

Dass sich die melodische Komponente der Kantillation nicht isolieren lasst,
sondern dass sie im Gegenteil alle iibrigen Aspekte mit einschliesst, hat sich
schon aus der Erhebung rabbinischer Quellen ergeben, die meist ein starkes
Bewusstsein fiir die synthetisierende Eigenschaft des Musikalischen zeigen und
auch die Voraussetzungen und die Verfassung des Sangers wie die Wirkung auf
die Horer mitbedenken. Gerade die in der Sekundarliteratur haufiger festzu-
stellende Geringschatzung der Kantillation als eine niedere Stufe von Gesang
ist daher eine Denkfigur, die der Auffassung des rabbinischen Judentums in
keiner Weise gerecht wird. In der analytischen Beobachtung der Kantillations-

351



praxis ging es vor allem darum, im Detail zu beschreiben, wie phonetische,
syntaktische und melodische Komponenten in einem komplexen System zu-
sammenwirken, welche Interdependenzen zwischen textlichen und melodischen
Strukturen wirken und welche kontextuellen Faktoren schliesslich eine aktuelle
Situation determinieren.

In meiner Darstellung habe ich mich auf die Akzente der 21 prosaischen
Biicher und - in einer Verbindung von historischer und synchroner Betrach-
tungsweise — auf eine begrenzte Zahl von Versen aus der Tora beschrankt. Das
Ziel dabei war stets, die Beispiele so umzusetzen, dass sie auf verschiedenen
Ebenen zuganglich sind, d.h. von LeserInnen mit unterschiedlichen Vorausset-
zungen nachvollzogen werden konnen. Dieses Vorgehen hat es ermoglicht, an
konsistentem Material exemplarisch zu zeigen, wie man sich die miindliche Rea-
lisierung der Kantillation vorstellen kann: als Wechselspiel zwischen dem Lesen
des Textes und einer rekonstruierenden Gedachtnisleistung, unter Anwendung
von melodischen Formeln, die in stereotypen Kombinationen auftreten, aber
als flexible Module gehandhabt werden.

So betrachtet hat sich die Torakantillation als ein hochst aufschlussreicher
Fall erwiesen, um die besonderen Bedingungen musikalischer Umsetzung in ei-
ner textgepragten Oralitat zu studieren. Dariiber hinaus ist deutlich geworden,
dass die Realisierung dieses komplexen musikalischen Zeichensystems nur Sinn
hat, wenn der Gesang als essentieller Bestandteil des Textvollzugs vor einer tez-
tual community und im Rahmen einer kultischen Handlung verstanden wird.
Dieser Aspekt ist es letztlich auch, der die beiden scheinbar so verschiedenar-
tigen Themenbereiche des ersten und zweiten Teils miteinander verbindet

Am Beispiel des Meeresliedes, der Shira, hat sich gezeigt, dass eine ganze Reihe
von traditions- und einheitsstiftenden Konzepten gerade an diesem paradigma-
tischen Text festgemacht werden. Obwohl das Meereslied kein der rabbinischen
Literatur inharentes Thema darstellt und obwohl auch andere biblische Lie-
der (etwa bestimmte Psalmen) in den Diskussionen weite Kreise ziehen, ist der
Sonderstatus der Shira aufgrund der prominenten Plazierung im Schriftkanon
und der inhaltlichen Bedeutung unangefochten. Die Shira als Lied par excel-
lence verkorpert im kollektiven Gedéachtnis die Idee eines spontanen Lobgesangs
als adaquaten Ausdruck der Anerkennung der Gottheit und markiert zugleich
die Initiation einer kultischen Gesangspraxis. Zudem wird das Lied aufgefasst
als kollektiver Lobgesang einer wahrlich umfassend gedachten Gesamtheit und
als geschichtliches Ereignis, das als Idealmodell in eine eschatologische Zukunft
projiziert werden kann. So stellt die Shira gerade als Lied sowohl ein Konzen-
trat des ganzen Exodusgeschehens als auch einen von dessen Hohepunkten dar.
In der Weise, wie schon innerbiblisch, dann in den Schriften aus der Zeit des
Zweiten Tempels und vor allem in der rabbinischen Literatur immer wieder
darauf Bezug genommen wird, zeigt sich die bestimmte Art der Erinnerung,

352



die hier wirksam ist: der Bezug auf das historische Ereignis dient der Aktua-
lisierung, die zyklische Wiederholung auch der musikalischen Handlungen im
Kult orientiert sich typologisch am geschichtlichen Modell. In diesem konzep-
tionellen Rahmen steht das Lied selbst real und bildlich fiir bestimmte Formen
kommunikativen Handelns; das Singen des Liedes wird iiber die Realitdat der
Handlung hinaus zum Sinnbild fiir eine besondere Qualitat kommunikativer
Nahe zwischen Gottheit und Menschen.

Auch in der analytischen Darstellung der Quellentexte im zweiten Teil ha-
be ich versucht, sowohl von sprachlicher und literarischer wie von inhaltlicher
und exegetischer Seite her Zugange zu schaffen, um ihren ganzheitlichen Be-
zug auf die Frage nach ‘Lied und Gesang’ deutlich werden zu lassen. Dass
dieses musikbezogene rabbinische Denken sich nicht als abstrahierender theo-
retischer Diskurs abspielt, sondern dass es kasuistisch mit Beispielen, Gleich-
nissen, Erzdhlungen und argumentativen Dialogen operiert, ist an den Bele-
gen vielfach nachvollziehbar geworden. Im Zusammenhang mit den rabbini-
schen ‘Lied-Diskussionen’ allerdings, in denen ein Netz von auf das Wortfeld
‘Lied/$-y-r/§ira’ bezogenen Schriftauslegungen gekniipft wird, musste das Le-
sen “fremder Texte” regelrecht auf die Spitze getrieben werden. Denn hier be-
wegte sich der Bezug auf Lied und Gesang oft nur noch auf der Ebene des
Sprachspiels und der freien Assoziation. Doch wurde dabei immer wieder ein
Endzweck des musikbezogenen Denkens der Rabbinen fassbar: die Sangespflicht
aller Kreaturen der Schopfung aus der Schrift abzuleiten und dabei gerade das
Meereslied zum idealen Vorbild zu erkléren.

Sowohl bei der Darstellung der Torakantillation als auch bei der Interpretation
von Quellentexten zum Meereslied hat sich die methodische Pramisse bewahrt,
dass das Thema Musik und Gesang nur im kulturellen Gesamtrahmen sinn-
voll zu betrachten ist, eingebunden in ein historisch gewachsenes System von
Texten und Handlungen, denen spezifische Bedeutungen zugeschrieben werden.
Unter diesem Blickwinkel haben Musik und Gesang, haben das Meereslied und
erst recht die Torakantillation je eine Funktion als Sprech- und Singhandlung,
die man im Sinne von John L. Austins Sprechakttheorie und mit Grozinger
als “performatives Musizieren” auffassen kann.®%® Austin hat bekanntlich die
neuere Sprachphilosophie um die Einsicht bereichert, dass Satze wie “Ja (, ich
nehme den hier anwesenden XY zum Mann)” oder “Ich vermache meine Uhr
meiner Schwester” (als Teil eines Testamentes) nicht etwas beschreiben oder
feststellen, sondern dass in solchen Fillen “den Satz dussern heisst: es tun” ;%!
diese Charakterisierung lasst sich treffend auf die im Zusammenhang mit To-
rakantillation und Meereslied beschriebenen musikalischen Handlungen anwen-

800 Vgl. Austin, Theorie, 25-34; Grozinger, Musik und Gesang, 335f.
801 Vgl. Austin, Theorie, 28f.

353



den. Indem ein Toraabschnitt vor der tertual community intoniert wird, wird
die kultische Handlung der Toralesung vollzogen. Der Vollzug und die Giiltig-
keit dieser musikalischen Sprechhandlung ist aber ebenso von einer ganzen Rei-
he von Bedingungen und begleitenden Faktoren abhangig wie die performative
Ausserung des ‘Ja-Wortes’ (es gilt z.B. nicht, wenn ich es einsam auf einem Berg
sitzend einer Amsel vorspreche); gleichfalls kommt es bei der Toralesung dar-
auf an, dass zu einem bestimmten Zeitpunkt der richtige Textabschnitt durch
eine geeignete Person vor einer definierten Gruppe und mit korrekter Ausspra-
che und Intonation vorgetragen wird. Diese kontextuellen Bedingungen sind
hier, zentriert auf die Umsetzung des akzentuierten Textes in der Kantillati-
on, ausfiihrlich beschrieben worden. Hingegen ist es unerheblich, in welchem
Tonfall, mit welcher Ausdruckskraft der Text gesprochen bzw. gesungen wird,
solange er verstandlich bleibt. So umfasst das Singen nach rabbinischer Auffas-
sung ein Spektrum stimmlicher Qualitédten, die sich terminologisch keineswegs
immer scharf von normalem Sprechen abheben und — ‘von aussen’ betrachtet
— oft in andere Ausdrucksbereiche fiihren, die aber in den einschlagigen Zu-
sammenhéngen funktional auf die Kategorie des Lobpreises ausgerichtet sind.
Diesen Fluchtpunkt des musikbezogenen Denkens der Rabbinen markiert —
gleichsam in umgekehrter Perspektive — ein Midrasch, der dem grossen Lehrer
R. Aqiba zugeschrieben wird:

Der Heilige, gelobt sei er, sprach: Ich will die Zunge aller Kinder von Fleisch und
Blut 6ffnen, damit sie vor mir preisen (megallesin) an jedem Tag und mich als
Konig anerkennen in den vier Gegenden der Welt; denn wiére nicht Lied (§7ra) und
Musizieren (zimra), das sie vor mir an jedem Tag anstimmen, ich hatte meine Welt
nicht erschaffen 802

802 Jiingere Rezension des Alphabet-Midrasch des R. Agiva, BatM II, 46 § 3; Parallelen: BatM II,
46 §6; BHM III Alef (p.12).

354



	Epilog

