
Zeitschrift: Publikationen der Schweizerischen Musikforschenden Gesellschaft.
Serie 2 = Publications de la Société Suisse de Musicologie. Série 2

Herausgeber: Schweizerische Musikforschende Gesellschaft

Band: 40 (2000)

Artikel: Tora und Shira : Untersuchungen zur Musikauffassung des
rabbinischen Judentums

Autor: Zimmermann, Heidy

Kapitel: 2: Shira

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858815

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858815
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Teil II

SHIRA





Ex 15,1-21 ("Meereslied") Shira

1 Damals sangen Mose und die Israeliten PNIÎÇO PD nüb PET TN 1

dem Herrn dieses Lied; sie hoben an: '"'iiTP 0^11 ^TtÖHTIN

Singen will ich dem Herrn, denn hoch erhaben ist er; 1N3 INTVp mn"9 ni'ÜN
Ross und Reiter warf er ins Meer.

2 Meine Stärke und mein Loblied ist der Herr,

und er ward mein Heil;

er ist mein Gott, ich will ihn preisen,

der Gott meines Vaters, ich will ihn erheben.

3 Der Herr ist ein Kriegsheld,

Herr ist sein Name.

4 Die Wagen des Pharao und seine Streitmacht

warf er ins Meer,

ins Schilfmeer sind versenkt

seine auserlesenen Krieger.
5 Die Fluten bedeckten sie,

sie fuhren zur Tiefe wie Steine.

6 Deine Rechte, o Herr, herrlich in Kraft,
deine Rechte, o Herr, zerschmettert den Feind.

:d^3 noi 19911 010

rr 'mon 99 2

ini.3Ni Hn nr

nnmphNl "N nfps
nnn'pb tö's nin; 3

:incp nirr;
i'p-n] nins ràpip 4

»3 HT
vc'ptö 19991

Hio'Db 199a

m;93'; nnnp 5

:)3N"i03 rfptebb HD
0?3 nnro nin; 71DPI 6

rpiN 9919 mn; Tjrp-;
7 In der Fülle deiner Hoheit wirfst du nieder die Gegner; DPP OOiin ypiN3 PIP1* 1

du lassest los deinen Grimm,

er verzehrt sie wie Stoppeln.
8 Beim Schnauben deines Zorns

türmten die Wasser sich hoch,

standen aufrecht wie ein Damm die Wogen,

erstarrten die Fluten mitten im Meer.

9 Der Feind sprach:

"Ich jage nach, hole ein, verteile den Raub,

sättige meine Gier;

ich zücke mein Schwert, meine Hand vertilgt sie."

10 Du bliesest darein mit deinem Hauch,

und sie deckte das Meer;

sie versanken wie Blei in mächtigen Wassern.

11 Wer ist wie du, Herr, unter den Göttern?

wer ist wie du so hehr und heilig,

furchtbar in Ruhmestaten, Wunder verrichtend?

12 Du recktest aus deine Rechte,

da verschlang sie die Erde.

Dno VI'pofi

:öj?3 loboN"

ysx 91191 8

'O 10993

Dî'3 TP03 1993

:q)"393 nbnp iNsp
3;IN ION 9

p9öN 3'9N 999N
'(093 iONbop

:'D ia?Hin 'bon pnx
90113 F199] 10

; laps
ID'OHS o'op rnpto i99^

nin1 bbNO npbp^o 11

3np? 19153 npbp -p

:Nps ncp rfpnn Nii3

D'P'Vrto 12

DIN iopbpn

227



13 Gnädig hast du geleitet das Volk, das du erlöst, n'pXS IITO? y|?On? HTO? 13

hast es machtvoll geführt zu deiner heiligen Wohnstatt. "T??!? TÛ-*^
14 Die Völker hörten's, und sie erbebten; PI?"!' OTO.U 1-5"?$ 14

Angst ergriff Philistäas Bewohner. TOtiTO? TOÇ Tlix

15 Damals erschraken die Gewaltigen Moabs - OXTO TO'X DTOl* TOTOx TOriC ÎX 15

Zittern ergriff sie. ~I1H TOTOX'

Die Bewohner Kanaans verzagten zumal; 0? 1TO]

16 es überfiel sie Schrecken und Furcht, "TOBl nriCX DiT1?.? ^BD 16

ob der Gewalt deines Arms wurden sie starr wie Stein.

So zog hindurch dein Volk, o Herr,

zog hindurch das Volk, das du erworben.

17 Du führtest sie hinein und pflanztest sie

auf den Berg, der dein eigen,

an die Stätte, die du, Herr,

zu deiner Wohnung gemacht hast,

in das Heiligtum, Herr, das deine Hände gegründet.

18 Der Herr ist König immer und ewig!

19 Denn als die Rosse des Pharao

mit seinen Wagen und Reitern ins Meer hineingingen,

liess der Herr

die Wasser des Meeres über sie zurückfluten,

während die Israeliten im Trockenen

mitten durch das Meer gezogen waren.

20 Da griff die Prophetin Mirjam,
Aarons Schwester, zur Handpauke,

und alle Frauen zogen hinter ihr her

mit Handpauken und im Reigen.

21 Und Mirjam sang ihnen vor:

Singet dem Herrn, denn hoch erhaben ist er;

Ross und Reiter warf er ins Meer.

]?X? TOT "TT
mir

iiroj? T0? "WTO?
TOITODI TOX2- 17

7|T>n5 "in?
-rrocT "TO?

TT n1???

:TT 'nx üijpo
hjüi T?T i nyr 18

nj&-jS 030 X? TO 19

TO VtÖ"13T TO?"I?

mir nein
VT : VST-

TO TOTOX Dn1??

no?TO to1?? TOrT 'TOi

s toto Tin?
nxTOT DTOQ nj?ni 20

ht? ^nrunx Tox nira
nTOnx ctoanTOo jxsrn

TObno?! can?
TOO on1? ]?ni 21

nxj nxrTO VnnTO nTO

0 Toto non TOoT oto

228



6. Das Meereslied als Prototyp

"Ein neues Lied sangen die Erlösten am Ufer des Meeres zum Lob deines

Namens, alle zusammen dankten und huldigten sie und sprachen: Der Herr ist
König immer und ewig." Mit diesen Worten, die im täglichen Morgengebet
als Ende des dritten Segensspruches die Rezitation des Shema' beschliessen,

wird mehrfach auf das biblische Meereslied (Ex 15,1-21) rekurriert. Einschlägige

Stichworte verweisen auf jene Aspekte, welche die Bedeutung dieses Liedes

in der jüdischen Tradition ausmachen: auf die Erfahrung der Erlösung nach
dem Durchzug durch das Meer und dem Ende der ägyptischen Knechtschaft,
das Singen eines spontanen Lobliedes als adäquate Reaktion darauf und die

damit zum Ausdruck gebrachte kollektive Anerkennung der Herrschaft Gottes.
Der besondere Stellenwert, der dem Lied gemäss rabbinischer Auffassung

zukommt, wird gestützt durch seine Verbindung mit zentralen Elementen der

Synagogenliturgie; so etwa im Umfeld des Shema', dem morgens und abends

zu verrichtenden Hauptgebet seit der Zeit des Zweiten Tempels. Bereits in
der Mischna wird im Verlauf der Diskussionen über das Shema' der Kontext
erwähnt, in dem es naheliegt, das Lied zu assoziieren:

Man erwähnt den Auszug aus Ägypten auch am Abend.484

Zu dieser Aufforderung, im Zuge der Rezitation des Shema' stets des Auszugs

zu gedenken, tritt im babylonischen Talmud eine Gebetsformel hinzu, die das

Singen eines Liedes als Reaktion auf die Rettung am Meer erwähnt. Hier wird
die Erinnerung an den Exodus durch die direkte Anrede Gottes als fiktiver
Dialog gestaltet, vor allem aber betont die 1. Person Plural den Gestus der
kollektiven Identifikation mit dem Erinnerten:

Man muss doch aber den Auszug aus Ägypten erwähnen?!485 - Man sage folgendes:
Wir danken dir, o Herr, unser Gott, dass du uns aus Ägypten geführt, aus dem
Sklavenhaus befreit und uns am Meer Wunder und Grosstaten erwiesen hast. Wir
sangen dir (sarnü lekha) [sc. ein Lied].486

Das Shemac mit seinen Benediktionen ist der zentrale liturgische Komplex,
der die wichtigsten Theologumena und das Geschichtsbewusstsein des rabbini-

484 mBer 1,5; aus dem Kontext wird verständlich, dass die Erwähnung des Exodus im Morgen¬
gebet ohnehin unbestritten ist; vgl. tBer 11,1 (p. 3): "Wer das Shema' liest, muss in Emet

we-yatziv den Auszug aus Ägypten erwähnen. [...] Andere sagen: man muss die Erschlagung
der Erstgeborenen und die Spaltung des Schilfmeers erwähnen." Parallelen: yBer 1,9 (3d),
ExE 22,3.

485 Der Einwand reagiert auf die Frage, ob in jedem Fall die dritte Shema'-Benediktion, der Dank
für die Befreiung aus Ägypten, zu sprechen sei, bestätigt also nachdrücklich deren Wichtigkeit.

486 bBer 14b.

229



sehen Judentums in die Dreiheit von Schöpfung, Offenbarung/Erwählung und

Erlösung fasst. Dabei durchzieht die Befreiung aus Ägypten, jenes wichtigste

Erlösungsereignis in der kollektiven Erinnerung,487 das nach dem Durchzug

durch das Meer im Meereslied kulminiert, thematisch den ganzen She-

ma' -Komplex:488 Dem Shema' im engeren Sinne geht als Prolog die Rezitation
entsprechender biblischer Abschnitte voran - auf die Verse Neh 9,9-11, die das

Meerwunder als Fluchtpunkt eines heilsgeschichtlichen Programms in Erinnerung

rufen, folgt das Meereslied, gleichsam als poetisches Konzentrat jenes
Geschehens, in seinem vollen Wortlaut (Ex 15,1-18) und mitsamt seiner Einleitung
(Ex 14,30-31).489 Gottes Rettungsaktion, der Auszug aus Ägypten, wird zudem
auch im biblischen Text des Shema' selbst erwähnt: ICH BIN DER HERR, EUER

Gott, der ich euch aus dem Lande Ägypten herausgeführt habe
[...] heisst es am Ende des dritten Abschnittes des Shema' (Num 15,41). Dieser
Vers geht direkt über in die Benediktion Emet we-yatziv, einen gross angelegten

Hymnus, der Gott als Retter und Erlöser preist und deshalb häufiger nach
der abschliessenden Eulogie barükh attä, ha-sem, go'el yisra'el ('gesegnet seist

Du, Herr, Erlöser Israels') als Ge'ulla 'Erlösung' benannt wird. Die Benediktion
mündet in ihrem letzten Teil in eine Reinszenierung des Meeresliedes, die - hier
in der zum Morgengebet gehörigen Fassung - auf verschiedenen Bezugsebenen
mit wörtlichen Zitaten und motivischen Anspielungen490 das Geschehen

vergegenwärtigt und aktualisiert:491

487 Neben der Erwähnung im täglichen Morgen- und Abendgebet ist es Hauptgegenstand des

Pessach-Festes, aber auch Bezugspunkt im wöchentlichen Qiddush zum Shabbatabend und
in der Beschneidungszeremonie. Beim letztgenannten Anlass werden die Verse Ex 15,1-18 in
einigen Riten im Wechselgesang von Mohel ('Beschneider') und Sandaq ('Pate') vorgetragen
(cf. Siddur Baer, 72-74).

488 Über Alter und Zusammensetzung des Shema'-Komplexes unterrichtet Elbogen, Studien, 13-

18, und id.. Der jüdische Gottesdienst, 22-24 (vgl. dazu auch bBer 12a und bBer 21a); den
ideologischen Stellenwert der einzelnen Teile untersucht Kimelman, The Sema' and Its
Blessings. In einer jüngeren Fassimg dieses Aufsatzes hat Kimelman die rhetorische Struktur der

ganzen liturgischen Einheit herausgearbeitet. Dabei betont er deren mehr performativen als

deskriptiven Charakter, wird doch mit dem aktuellen Rezitieren des Shema' die im Meereslied

präfigurierte Anerkennung von Gottes Königsherrschaft täglich erneuert The Shema' and
Its Rhetoric, 111-132).

489 Laut Machzor Vitry war die tägliche Rezitation des Meeresliedes im römischen Ritus ein
auf den Beginn der Diaspora zurückgehender fester Usus, der sich mit der Zeit im gesamten
Judentum etablierte (Machzor Vitry, §265 [p. 226f.]).

490 Erstere sind durch Kapitälchen, letztere durch Kursivdruck hervorgehoben.

491 Nachdem das Shema' mit seinen Benediktionen bereits in tannaitischer Zeit integraler Be¬

standteil des Synagogengebets geworden war, erfolgte - wohl im Zuge der amoräischen
Standardisierung - die Einflechtung von Versen aus Ex 15 in die dritte Benediktion, aus der sich
der Bogenschlag zwischen der Erlösung in der Vergangenheit und in der Zukunft ergibt (cf.
J. Heinemann, Prayer, 51f., 269f.). Der ganze Text der Ge'ulla besteht - als Sprechen in Zitaten

- aus einem Geflecht von weiteren biblischen Referenzen (vgl. dazu auch Lenhardt, Gott
der Welt, 292ff.).

230



[...] Aus Ägypten hast du uns erlöst, Ewiger, unser Gott, und aus dem Sklavenhaus
uns befreit. Alle ihre Erstgeborenen hast du erschlagen und deinen Erstgeborenen
erlöst, das Schilfmeer gespalten, die Übermütigen versenkt und die Lieblinge
hindurchgeführt, da deckten die Wasser ihre Feinde, kein einziger blieb übrig. Darob
priesen (Sibbehü) die Geliebten und verherrlichten Gott, und es brachten die Lieblinge

Lobgesänge (zemvröt) dar, Lieder (siröt) und Verherrlichung (tiSbahöt),
Segenssprüche (berakhöt) und Dank (höda'öt) dem König, dem lebendigen, ewigen
Gott. Er ist hoch und erhaben, gross und furchtbar, demütigt die Stolzen, erhöht die
Niedrigen, befreit die Gefangenen, erlöst die Demütigen, hilft den Armen und erhört
sein Volk zur Zeit, da sie zu ihm flehen. Lobessprüche (tehillöt) dem höchsten Gott,
gelobt sei er und gepriesen. Mose und die Kinder Israel (Ex 15,1) stimmten dir
ein Lied an (lekha 'anü sirà) mit grosser Freude und sprachen alle: Wer IST wie
du, Herr, unter den Göttern, wer ist wie du, verherrlicht durch
Heiligkeit, furchtbar an Ruhm, Wundertäter! (Ex 15,11). Ein neues Lied492

sangen (sibbehü) die Erlösten zum Lob deines Namens am Ufer des Meeres, alle

zusammen dankten und huldigten sie und sprachen: Der Herr ist KÖNIG FÜR

immer UND ewig! (Ex 15,18). [...] Gelobt seist du, Ewiger, der du Israel erlöst
hast!493

Signifikant für die Bedeutung des Meeresliedes im rabbinischen Denken ist die

Art und Weise, wie in der Komposition dieses Segensspruches Vergangenheit
und Gegenwart übereinandergelagert werden. Das Bewusstsein eines Zeitkon-
tinuums eröffnet eine eschatologische Perspektive. Dabei wird aus der dankbar

erinnerten vergangenen Erlösung jedoch nicht eine Bitte für zukünftige
Erlösung, sondern vielmehr deren feste Gewissheit abgeleitet. Anders als in der
Standardform rabbinischer Benediktionen (barükh attä, ha-sem, ha-... 'gepriesen

seist Du, Herr, der getan hat') mit dem Nebeneinander von direkter
Anrede und Begründung des Lobes in der 3. Person werden hier die Taten des

Gepriesenen durchgehend in der 2. Person aufgezählt: du hast erlöst, befreit,
erschlagen usw. Dadurch wird ein unmittelbarer Bezug geschaffen. Ebenso

unterstützt der Wechsel zwischen der 1. und 3. Person Plural die Identifikation
der sprechenden Personen mit historischen Subjekten, so dass die kollektive
Erinnerung die gegenwärtige Identität mitbestimmt: "aus Ägypten hast Du uns

492 Die biblische Formel für das Neue Lied lautet maskulin sir hadas. Die hier verwendete feminine
Form verweist einerseits auf die Bezeichnung im Meereslied selbst, andererseits auf einen
verbreiteten Midrasch, wonach alle in dieser Welt gesungenen Lieder weiblichen Geschlechts

seien, erst das in der kommenden Welt zu singende männlich (cf. infra p. 294, p. 337).

493 Nach Siddur Sefat Emet, 39f.; die gleiche Version der Benediktion haben Sed Rav Amram (§ 29

[p. 28f.]) sowie Machzor Vitry, 65f. und - mit einer interessanten, vom Midrasch inspirierten
Variante - auch der Siddur des Sa'adya Ga'on. Dort heisst es an Stelle des letzten Satzes:

"Aus dem Mund der Kleinkinder und Säuglinge hast Du ein Lied vernommen am Ufer des

Meeres, alle zusammen dankten und huldigten sie und sprachen: Und wir wollen sprechen:
Unser Erlöser, Herr der Heerscharen, sein Name ist heilig, gesegnet seist Du, Herr, Erlöser
Israels." (Sidd Rav Sa'adya, 16). Diese Erweiterung steht im Seder des Rav Amram (gest. ca.

875), dem ältesten erhaltenen Gebetbuch, in der Ge'ulla des Abendgebetes (Sed Rav Amram
§ 89 [91] [p. 72]). Zum Midrasch von den Säuglingen vgl. infra p. 317ff.

231



erlöst" .494 Dieses auffällige Lavieren zwischen grammatischen Personen in der
Anrede Gottes wie in der Erwähnung der Geretteten ist eine Eigenheit der

Erzählperspektive, die bereits im biblischen Lied vorgebildet ist. Auch dort ist
der Wechsel nicht nur in der dialogischen Anlage motiviert, sondern er durchzieht

als Ausdrucksmittel die Rede selbst.495

So fungiert das Meereslied in der Konfiguration des Shema* als Prototyp
für die Retrojektion wie für die Präfiguration von Erlösungsvorstellungen. Das
abstrakte Konzept einer eschatologischen Erlösung wird veranschaulicht und
erlebbar gemacht durch den Bezug auf ein Ereignis, das als Paradigma der

Erlösung in der kollektiven Vorgeschichte verstanden wird. In den Benediktio-
nen werden jeweils die Stellen genannt, die das ganze Lied repräsentieren (Ex
15,1b bzw. 21), und jene beiden Verse zitiert, die als Modell der kultischen
Akklamation dienen (Ex 15,11.18).

Das Meereslied als die Quintessenz des ganzen Auszugs- und Rettungsgeschehens,

als dessen poetisches Konzentrat, verweist stets auf den ganzen
Zusammenhang des Exodus wie auch auf dessen hervorragende Bedeutung für das

kollektive Selbstverständnis. Damit erklärt sich die zweifache Schlüsselrolle dieses

Liedtextes, seine Bedeutsamkeit für das geschichtliche Bewusstsein wie für
die kultische Inszenierung. Zum einen steht das Meereslied als pars pro toto für
eines der wichtigsten Ereignisse in der Geschichte des Volkes Israel und dient
allenthalben als Referenztext für dessen Vergegenwärtigung. Zum andern hat
das Lied aufgrund seiner Position im Kontext das Image von spontanem und

494 In der kürzeren, aber ebenso bedeutsamen Version der Ge'ulla im Abendgebet (Emet we-
'emuna) gestaltet sich der Wechsel von Personen und Tempus in anderer Weise: "[...] Der
Wunder für uns vollbracht und Vergeltung an Pharao geübt hat, Zeichen und Wunder [getan]
im Land der Söhne des Harn. Der in seinem Zorn alle Erstgeborenen Ägyptens erschlagen
und sein Volk Israel von ihnen weg in die ewige Freiheit geführt hat. Der seine Kinder das

zweigeteilte Schilfmeer hat durchqueren lassen, ihre Verfolger und ihre Hasser in die Fluten
versenkt hat. Und seine Kinder sahen seine Allmacht, lohpriesen und dankten seinem Namen,
seine Königsherrschaft nahmen sie freiwillig auf sich. Mose und die Kinder Israel (Ex 15,1)
stimmten dir ein Lied an (lekha 'anü sîra) mit grosser Freude und sagten alle: Wer ist wie
du, Herr, unter den Göttern, wer ist wie du, verherrlicht durch Heiligkeit,
furchtbar AN Ruhm, Wundertäter! (Ex 15,11) - Deine Königsherrschaft sahen Deine
Kinder, als du das Meer spaltetest vor Mose. Dies ist mein Gott (Ex 15,2), stimmten
sie an ('anü) und sprachen: Der Herr ist König für immer und ewig! (Ex 15,18) [...]
Gelobt seist du, Ewiger, der du Israel erlöst hast!" (nach Siddur Sefat Emet, 88f.; vgl. Sed

Rav Amram, § 89 [91] [p. 72], Sidd Rav Sa'adya, 27, und Machzor Vitry, 78f.) Die Aufzählung
der Rettungstaten Gottes bleibt hier distanzierter in der 3. Person, während das Lied der
Geretteten noch unmittelbarer als Reaktion auf die Gotteserfahrung dargestellt wird "seine
Kinder sahen") und wiederum mit einer direkten Anrede verbunden ist ("stimmten dir ein
Lied an"). Auch J. Heinemann hat die Differenz bei der Nennung Gottes (2-/3. Person) in den
beiden Versionen der Ge'ulla als auffällig registriert, ohne sie aber auf eine Chronologie hin zu
interpretieren oder zu der Talmudstelle bBer 14b in Beziehung zu setzen (vgl. J. Heinemann,
Prayer, 269).

495 Vgl. hierzu auch Spieckermann, Exodus und Tempelberg, 107 n. 37.

232



kollektivem Gotteslob und wird damit zum Lied schlechthin wie zum Modell
für die wichtigsten Formen des kultischen Gesangs (Antiphon und Respons).496

Diese Befrachtung des Meeresliedes mit Bedeutungen und Funktionen lässt sich

- wie gerade dargestellt - an seiner Einbindung in den Shema'-Komplex quasi

vom Ende her, aus der Perspektive der gefestigten Liturgie, zeigen. Dass das

Meereslied aber bereits in der rabbinischen Literatur zum Lied par excellence

geworden ist, geht nicht zuletzt daraus hervor, dass der Gattungsbegriff sirä,
der im Einleitungsvers (Ex 15,1) genannt ist, bald als nomen proprium für dieses

spezifische Lied verwendet wird. So wird auf das Meereslied nicht nur mit
dessen Anfangsworten az yasir 'damals sang Mose' verwiesen, sondern oft auch

mit dem Namen ha-sirä 'das Lied'497; eher selten - etwa zur Unterscheidung
von anderen biblischen Liedern - kommt die präzise Bezeichnung suät ha-yam
'Meereslied' vor498.

Der hohe Stellenwert des Meeresliedes wird weiter befestigt durch seine Präsenz

im Umfeld von Pessach, einem der wichtigsten und bedeutsamsten Feste

im ganzen Jahreszyklus.499 Gemäss der traditionellen Chronologie geschah der

Durchzug durch das Meer in der Nacht zum 22. Nissan, also vor jenem siebten

Pessachtag, an dem der Abschnitt Ex 13,17 bis Ex 15,26, der das Meereslied

496 Stützung erfährt diese Interpretation durch den Umstand, dass die einschlägigen zum Mee¬

reslied gehörigen Verse einer lange gepflegten Usanz zufolge bei der Lesung von der Gemeinde
laut nachgesprochen wurden. Dies ist laut Sa'adya Ga'on insgesamt nur bei zehn Toraversen
der Fall, vier davon gehören zum Meereslied (Ex 15,3.11.17.18), zwei weitere stehen in der
vorangehenden Erzählung des Meerwunders (Ex 14,14.31) (Sidd Rav Sa'adya, 359).

497 Bisweilen auch in der aramäischen Form sirta und im Midrasch Mekhilta gar ohne Artikel sirä
(vgl. Goldin, Song at the Sea, 3f.); der Shabbat, an dem im Jahreszyklus die Parasha mit dem
Meereslied gelesen wird (Beshallach, Ex 13,17 bis Ex 17,16), ist ebenfalls ausgezeichnet durch
den Namen 'Shabbat Shira'.

498 Sie findet sich erstmals in GenR 54,4, einem Midrasch, der in der ersten Hälfte des 5. Jahr¬

hunderts redigiert wurde, aber sehr viel älteres Material enthält.

499 Wenn auch die christliche Rezeption des Meeresliedes im Rahmen dieser Arbeit nicht eigens
behandelt wird, ist hier wenigstens ein Seitenblick auf die Rolle des Textes in der frühchristlichen

Liturgie zu werfen. Man nimmt an, dass das frühe Christentum bei der liturgischen
Verwendung des Meeresliedes als eines jener biblischen Lieder, die nicht im Psalter stehen, an
die jüdische Tradition anknüpfte. Der Exodusbericht mitsamt dem Lied Ex 15 wurde wohl
Ende des 2. Jahrhunderts aus der Pessachfeier in die Ostervigil übernommen und christo-
logisch uminterpretiert (vgl. lCor 10,1-4). Dadurch erhielt das sogenannte Canticum Mosis
auch hier seine besondere symbolische Bedeutung. Im römischen Kult hatte es zudem seit dem
5. Jahrhundert seinen festen Platz in den Laudes des Donnerstags. Dass das Meereslied in den

patristischen Odenkatalogen des 3. und 4. Jahrhunderts wie in der abschliessenden Kodifikation

des Codex Alexandrinus (5. Jh.) jeweils an erster Stelle steht, hat indes wohl weniger
mit seiner Vorrangstellung zu tun (die sich mit der Verwendung in der Ostermesse begründen
liesse), als vielmehr damit, dass die Anordnung der Odenlisten sich an der Reihenfolge des

Bibelkanons orientiert (vgl. dazu Schneider, Oden, 42-46; Ruth Steiner/Milos Velimirovic,
"Canticle", in: NGrove, Bd.2, 724f.).

233



einschliesst, als Festperikope gelesen wird.500 Entscheidend für die Bedeutung
des Liedes in rabbinischer Sicht ist die Verbindung von Heilserfahrung und
Sangespflieht, wie sie aus dem Erinnerungsgebot für Pessach hervorgeht. Im
Rahmen der Pessachfeier wird das Singen selbst zu einer konzentrierten Form
des Gedenkens:

In jedem Geschlecht und Geschlecht muss der Mensch sich sehen, als ob er selbst
aus Ägypten gezogen wäre, denn es heisst: Und du sollst es deinem Sohne an
jenem Tage erklären und sagen: '[Es geschieht] um dessen willen, was
der Herr für mich getan hat, als ich aus Ägypten zog' (Ex 13,8). Darum

sind wir verpflichtet zu loben (le-hödöt), zu lobsingen (le-hallel), zu rühmen
(le-sabbeah), zu verherrlichen (le-fa'er), zu erheben (le-römem), zu schmücken {le-
hadder), zu segnen (le-varekh), zu erhöhen (le-'allë) und zu preisen (le-qalles) den,
der unseren Vätern und uns all diese Wunder getan, der uns aus der Knechtschaft
in die Freiheit geführt hat, [...] aus Sklaverei zur Erlösung. *Nicht nur unsere Väter
hat der Heilige, gelobt sei er, losgekauft, sondern auch uns hat er mit ihnen
losgekauft, wie es heisst: Und uns hat er von dort herausgeführt, um uns
herbeizubringen und uns das Land zu geben, das er unseren Vätern
zugeschworen (Deut 6,23).* Darum singen wir vor ihm: Halelujah [gemeint ist
das Hallel Ps 113-118].501

Im Zuge des Gebotes zur Aktualisierung ist das Loblied am Meer die
prototypische Antwort auf Erwählung und Rettung, aus der die Aufforderung zur
permanenten Wiederholung und zur Erneuerung des Lobes abgeleitet wird.
Signifikant ist an diesem prominenten Mischna-Abschnitt, dass die Aufforderung
zum Lobgesang mit einem ganzen Katalog von Verben umschrieben wird. Diese

Reihung von neun Weisen des Lobpreises wird in anderen Belegen öfter auf zehn

Arten, Gott zu loben, erweitert.502 Sie differenziert die Modalität des Singens
sowohl inhaltlich als auch im Ausdruck und steigert überdies die Darstellung
der Intensität des Singens.

Nun könnte man aufgrund des ersten Teils dieser Arbeit die Erwartung haben,
dass mit der Fokussierung auf das Meereslied als auf einen Teil der Tora auch
dessen Akzentuation und Kantillationsweise zur Sprache kommen werden. Auf
die liturgischen Orte und auf die verschiedenen Kantillationsweisen des Liedes
ist bereits hingewiesen worden (cf. supra p. 170). Doch im folgenden geht es

unter einem ganz anderen Aspekt um diesen biblischen Text. Da der Abschnitt
Ex 15,1-21 in der jüdischen Tradition in verschiedener Hinsicht den Prototyp
aller Lieder darstellt, hat er zugleich eine Schlüsselfunktion in der Frage, wie
in der rabbinischen Literatur 'Musik und Gesang' thematisiert werden.

500 Vgl. Jub 49; Machzor Vitry, 304: "Man liest von besallah bis kï anï ha-sem rofë'kha [Ex
13,17-15,26). Denn am siebten Tag sangen sie das Lied am Meer."

501 mPes X,5; der Abschnitt *...* ist aus der Parallelversion der Pessach-Haggada hier eingefügt
(Haggada sel Pessah [Ed. Goldschmidt, p. 125f.]).

502 MTeh 1,6; vgl. auch Epilog, p. 349.

234



Wie bereits an verschiedenen Stellen deutlich geworden ist, werden in der
rabbinischen Literatur keine abstrakten Aussagen über Musik gemacht,
stattdessen werden Handlungen beschrieben, die darauf hindeuten, dass musiziert
oder gesungen wurde. Diese Handlungen sind als musikalische Äusserungen

eingebunden in einen grösseren Zusammenhang, sie übernehmen eine Funktion als

unabdingbare Seite des Kultus. Das Meereslied und seine starke Resonanz in
der jüdischen Traditionsliteratur von der Musikwissenschaft aus zu befragen,
erfordert darum, ins Zentrum des Fragens auch die religiöse und kultische
Bedeutung des Liedes zu rücken und zu erkunden, wie in Anlehnung an Ex 15 über
musikalische Äusserungen und Handlungen berichtet wird und welche

Bedeutungen dem Lied resp. dem Singen zugeschrieben werden. Von da ausgehend ist
zunächst zu erschliessen, wie jene sprachlichen Ausdrücke semantisch besetzt

sind, die durch musikbezogenes Suchen im weitesten Sinne erfasst werden; weiter

sind auch jene Zusammenhänge einzubeziehen, welche durch die Maschen

eines musikalischen Begriffsnetzes aus heutiger Sicht fallen würden. Nur so

besteht die Aussicht, eine Vorstellung zu bekommen von den vernetzten,
vielschichtigen Konzepten, die sich im rabbinischen Denken mit 'Musikalischem'
verbinden.

Ein Beispiel mag vorweg die Beschaffenheit des Themas und des Quellenmaterials

verdeutlichen. An ihm kann gleichzeitig die Zielrichtung der folgenden

Untersuchungen umrissen werden. Wenn es im Epilog des Meeresliedes (Ex
15,20) heisst, dass Mirjam die Handpauke in ihre Hand nahm, dann interessieren

sich die Rabbinen keinen Moment dafür, ob es sich dabei eher um eine

Rahmentrommel oder eine Schellentrommel handelte, ob die Trommel einseitig
oder doppelseitig mit Leder bespannt war und ob das Instrument etwa nur von
Frauen oder doch auch von Männern gespielt wurde - lauter Fragen, welche die

Musikwissenschaft zu beantworten versucht hat. Die Rabbinen kümmern sich

um ganz andere Fragen:

Mirjam begann zu singen und zu spielen und alle Frauen zogen hinter ihr her, wie

es heisst: Da nahm Mirjam die Prophetin, [die Schwester des Aaron die
Handpauke in die Hand, und alle Frauen zogen hinaus hinter ihr her
mit Handpauken und Meholot (Reigen)] (Ex 15,20). - Und woher hatten sie

in der Wüste Handpauken und Meholot503? - Daher weil die Gerechten immerdar
wissen und gewiss sind, dass Gott ihnen Wunder und Machttaten tut! [Deshalb]
bereiteten sie sich beim Auszug aus Ägypten Handpauken und Meholot vor!504

Das ist nur eine kleine Kostprobe davon, wie in der rabbinischen Literatur
'Musik und Gesang' zur Sprache gebracht werden können. Aber sie macht für

503 Das Wort meholot 'Reigen' wird hier als Bezeichnung für ein Instrument aufgefasst, cf. infra

p. 250n. 542.

504 PRE 42 (p. 100a); vgl. MekhY besallah sira (p. 151); Rashi (zur Stelle) hat sadqaniyyöt 'ge¬

rechte [Frauen]' statt sadïqïm 'Gerechte'.

235



die folgende Untersuchung exemplarisch deutlich, dass die Angemessenheit von
Fragen überdacht werden muss und dass es geraten scheint, erst einmal die

Texte für sich sprechen zu lassen. Dabei muss man im Auge behalten, dass

die rabbinischen Texte nicht auf musiktheoretische Erörterungen im heutigen
Sinne abzielen und dass sie keine Auskunft geben über das 'Wer', 'Wie' und
'Was' musikalischer Gegebenheiten, sondern dass sie letztlich immer die Bibel
auslegen und nur unter bestimmten Gesichtspunkten auf musikalische Fragen

reagieren. Wenn also in den folgenden Kapiteln nach Indizien für die Funktion
von Musik und Gesang im rabbinischen Denken gefahndet werden soll, muss
es immer auch darum gehen, sich auf den Duktus des rabbinischen Diskurses

einzulassen. Unter diesem Blickwinkel zeigt sich am Meereslied - neben seiner

Bedeutung als Erinnerungsgrösse und Liedideal - noch eine weitere Dimension

als Text, als ein Text nämlich, der in der permanenten Schriftauslegung
zur Diskussion steht. So betrachtet gehören die im folgenden zur Sprache
kommenden Texte zur vielschichtigen Gattung des Midrasch, dessen Eigenheiten im
Verlauf der Darstellung vielfältig zum Ausdruck kommen werden. War bis jetzt
des öftern vom rabbinischen Judentum als einer textual community die Rede, so

verlagert sich im folgenden das Gewicht darauf, dass die auf einen gemeinsamen
Text ausgerichtete Gruppe ganz wesentlich eine interpretive community (Stock)
ist, eine Interpretationsgemeinschaft, die sich in Bezug auf diesen Text mit der

Produktion von Sinn befasst. Die greifbaren Texte sind, obwohl sie ebenso

oft im Namen von bestimmten Gelehrten wie anonym überliefert werden, als

Gruppentexte zu betrachten, umso mehr, als sie in komplexen Uberlieferungsund

Redaktionsprozessen entstanden sind. Da die Interpretation im wesentlichen

auf mündlicher Kommunikation beruht und mündlich überliefert wird

- wenngleich deren Traditionsstoffe über einen langen Zeitraum hinweg ver-
schriftlicht worden sind -, scheint es für unsere Fragestellung also vertretbar,
die rabbinische Literatur als ein fiktives Ganzes und als eine synchrone Einheit

zu behandeln. Geht es mir doch vor allem darum, das Meereslied in einem

weitverzweigten Geflecht von Deutungen und Anspielungen aufzusuchen und
Querverbindungen aufzuzeigen, die weniger entwicklungsgeschichtlich von
Interesse sind, als dass sie Denk- und Argumentationsformen in der Dimension

von longue durée verständlich machen. Festzustellen sind häufiger 'vagieren-
de Traditionseinheiten', die unabhängig von ihrer historischen Gewachsenheit

ihre argumentative Kraft entfalten. Wo es indessen zur Klärung sinnvoll oder

nötig erscheint, sollen auch Einsichten der historisch-kritischen judaistischen
Forschung einfliessen.

Wovon eine Untersuchung auszugehen hat, welche die Forschung zum Thema
zur Kenntnis nehmen will, wird im folgenden Kapitel in groben Zügen skizziert.
Für die Einschätzung des Meeresliedes lässt sich allerdings weder in der
Bibelwissenschaft noch auf musikwissenschaftlicher Seite ein 'heutiger Stand der

236



Forschung' referieren. Vielmehr wird an den divergierenden Meinungen deutlich

werden, auf welche Aspekte ihre Art des Fragens zielt. Vor allem aber soll
der Kontrast zu den rabbinischen 'Lied-Diskussionen' noch geschärft und der
hier gewählte methodische Zugang begründet werden.

237



'

;



7. "What really happened at the Sea of Reeds?"505

Der Text des Meeresliedes (Ex 15,1-21) gilt in der alttestamentlichen Wissenschaft

als eine der interessantesten und zugleich schwierigsten Passagen, über
die seit Beginn des Jahrhunderts nicht nur in Bibelkommentaren, sondern auch

in einer Vielzahl von Einzeluntersuchungen gestritten wird.506 Ahnlich wie bei
dem Problemfeld der Akzente und der Kantillation waren es auch hier zuerst di-
lettierende Bibelwissenschaftler, die das Thema "Musik in der Bibel" zu einem

eigenen Traktandum machten und dabei den prominenten Text interpretierten.507

Musikhistorische Untersuchungen waren aus exegetischen Gründen auf
die Ergebnisse der Bibelwissenschaft angewiesen und davon beeinflusst, wenn
sie diese nicht einfach ignorierten und sich auf das Referieren der traditionellen
Kommentare beschränkten.508 Das Meereslied bietet sich als musikbezogene

Quelle deshalb besonders an, weil es sich nicht nur - wie meistens die Psalmen

- als poetischer, zum Singen vorgesehener Text präsentiert, sondern weil
darin auch Anhaltspunkte für eine musikalische Szenerie vorhanden sind und
sich das Ganze in den narrativen Kontext des Exodusbuches einfügt: Das Lied

folgt als deutlich abgegrenzter Abschnitt auf die epische Erzählung über den

Auszug aus Ägypten, die Durchschreitung des geteilten Meeres und die
Vernichtung der ägyptischen Verfolger (Ex 14). Explizit vorgestellt als Lied, das

"Mose und die Kinder Israel" sangen, rekapituliert das Meereslied das zuvor
Geschilderte und endet mit einem Hinweis auf Trommelspiel und Reigentanz
der Frauen sowie mit einer Aufforderung zum Gesang. Je nachdem, ob man
dieses Meerereignis als ein Wunder, als einen Mythos oder aber als einen
wissenschaftlich erklärbaren Naturvorgang deutet, erscheint auch das Lied in je
anderem Licht.

505 So der Titel eines Aufsatzes von Lewis S. Hay in: Journal of Biblical Literature 83 (1964),
397-403, in dem der Realitätsbezug des Schilfmeerkomplexes (Ex 14-15) diskutiert wird.

506 Bender, Das Lied Exodus 15; P.Haupt, Moses' Song of Triumph; H.Schmidt, Meerlied; Ro-

zelaar, Song of the Sea; Cross/Freedman, Song of Miriam; Watts, Song of the Sea; Noth,
Exodus; Lohfink, Siegeslied; Fohrer, Uberlieferung; Muilenburg, A Liturgy; Westermann, Loben

Gottes; Crüsemann, Studien; Butler, Song of the Sea; Coats, Song of the Sea; Childs,
Traditio-Historical Study; id., Book of Exodus; Hyatt, Exodus, 161-170; Stolz, Jahwes und
Israels Kriege; Cross, Canaanite Myth; Freedman, Strophe and Meter; Coats, History and

Theology; Patrick, Traditio-History; Norin, Er spaltete; Zenger, Tradition; Foresti, Compo-

sizione; W.H.Schmidt, Exodus, 60-69; Strauss, Meerlied; Th.W.Mann, Book of the Torah;
Anderson, Song of Mirjam; Spieckermann, Exodus und Tempelberg; Trible, Bringing Miriam;
Brenner, Song of the Sea; Janzen, Song of Moses; Weitzman, Song and Story.

507 Z.B. Gressmann, Musik und Musikinstrumente, Leitner, Volksgesang, oder Quasten, Musik
und Gesang.

508 Für erstere stehen etwa die Arbeiten von Gerson-Kiwi, Avenary, I. Adler, Bayer und Seidel,
für letztere die von Idelsohn, Quasten und Sendrey.

239



7.1. Fragen und Antworten der Bibelwissenschaft

Die historische Bibelkritik christlicher Provenienz hat am Meereslied, unter
quellen- und formkritischem Blickwinkel, nach überlieferungs- und
religionsgeschichtlichen Gesichtspunkten Fragen diskutiert, die sich - etwas vereinfacht

- in vier meist argumentativ miteinander verknüpfte Problemkreise gruppieren

lassen. Auf diese (akademisch etablierte) Forschung kurz,einzugehen, mag
nützlich sein, bevor die Ansätze jüdischer Wissenschaftler, welche die Prämisse
der Schriftoffenbarung selten aufgeben, vorgeführt werden,

a) Die vorrangige und meistdiskutierte Frage dreht sich um die entstehungsgeschichtliche

Einordnung des als heterogen erscheinenden Textes. In der Tradition

der Quellenscheidungstheorie und der klassischen Urkundenhypothese von
Wellhausen geht man bis heute einhellig davon aus, dass das Meereslied aus
mindestens zwei verschiedenen Quellen zusammengesetzt sei. Das sogenannte
Mirjamlied (Ex 15,20-21) wird isoliert vom Rest, dem Meereslied im engeren
Sinne (Ex 15,1-18), das dann bisweilen auch als 'Moselied'509 bezeichnet wird.
Die überwiegende Mehrheit der Forscherinnen sieht in dem kurzen Abschnitt
des Mirjamliedes einen ursprünglichen Text, möglicherweise den ältesten
biblischen Text überhaupt, der in die Zeit des Exodus selbst (12. Jh. v.d.Z.)
zurückreichen und somit das Ereignis am Schilfmeer510 als Reminiszenz eines

spontanen Dankliedes unmittelbar reflektieren könnte. Das lange Meereslied
wäre dann eine sekundäre und (viel) später erfolgte Ausarbeitung eines alten
Kerns.511 Diese Meinung wird auf der einen Seite begründet mit der als archaisch

interpretierten Kürze des Mirjamliedes, auf der andern mit der Erwähnung
von Stichworten wie "Heiligtum" und "Berg" (Vers 13, 17), die als Hinweis auf
den Tempel gedeutet und folglich in einem viel späteren Jerusalemer Kontext
angesiedelt werden. Manche sehen in der Zeitpartikel 'az 'damals' in Vers 1 ein
Indiz für eine spätere Einfügung des Meeresliedes und die redaktionelle
Herstellung einer Chronologie. Gegen die Hypothese vom Alter des Mirjamliedes
spricht die aus der Mündlichkeitsforschung gewonnene Einsicht, dass die Kürze
eines Textes nicht sein Alter beweisen muss; sie wird zudem in Frage gestellt

509 Nicht zu verwechseln mit dem eigentlichen Moselied Deut 32. Der in dieser Einteilung nicht
untergebrachte Vers 19 wird gewöhnlich als Prosarekapitulation aus dem Lied ausgeschieden.

510 Das Meereslied wird entsprechend der Angabe in Ex 15 bisweilen auch als 'Schilfmeerlied'
bezeichnet, dagegen ist die Präzisierung 'Rotes Meer' eine ungesicherte Interpretation (dazu
Hyatt, Exodus, 161, und Norman H. Snaith, "Yäm süp: the Sea of Reeds - the Red Sea", in:
VT15 [1965], 395-398).

511 Stellvertretend sei für diese Hypothese, die vor allem von deutschsprachigen Forschern ver¬
treten wird, Fritz Stolz angeführt, der das Mirjamlied als "authentischste Erinnerung an das

Exodus-Ereignis" ansieht, als einen "Hymnus", der "selbst wohl direkt an die ursprünglichen

Ereignisse heran[führt]." Dagegen sei das "Schilfmeerlied" "eine späte Komposition" aus
"verschiedenen verarbeiteten Uberlieferungsstoffen" (Stolz, Jahwes und Ismeis Kriege, 90f.).

240



durch den lexikographischen Streit darüber, ob sprachliche Eigentümlichkeiten
des Liedes eher Zeichen für einen archaischen oder einen archaisierenden

Stil seien. Andere Erklärungsmodelle stellen das Mirjamlied als Motto bzw.
als Titel dar, mit dem auf das ganze Lied verwiesen wird (Cross/Freedman),
oder sie deuten es aufgrund der Wurzel '-n-h/y512 in Vers 21 als einen Refrain,
in dem sich die Aufführungssituation unmittelbar spiegelt (Mowinckel).
Gegenüber diesen analytischen Ansätzen wird in der jüngsten Monographie zum
Thema die Einheitlichkeit des Liedes bereits im Titel programmatisch
herausgestrichen.513 Sprachliche und inhaltliche Anachronismen wären dann Ergebnis
einer bewussten, späten Komposition.

b) Ein zweiter Problemkreis betrifft die Ansätze zu Strukturbeschreibungen des

Liedes. Ausgehend von der Prämisse, dass ein poetischer Text als literarische
Einheit eine stichometrische und strophische Einteilung aufweisen müsse, wurden

Gliederungen erarbeitet, die entweder auf dem parallelismus membrorum
als dem Grundprinzip biblischer Poesie aufbauen, sich an syntaktischen Einheiten

orientieren oder stärker in Richtung einer metrisch-strophischen Strukturierung

gehen. Die Ergebnisse sind im einzelnen überaus kontrovers und sollen

hier nicht weiter ausgebreitet werden.514 Als Konstante lässt sich aber
feststellen, dass die meisten Strukturbeschreibungen in ihrer groben Gliederung
den Text nach literarkritischen Gesichtspunkten in einen Prosarahmen (Verse

la.l9-21a) und einen poetischen Kern aufteilen (Verse lb-18.21b).

c) Eine gattungsgeschichtliche Einordnung des Meeresliedes ist allein schon

aus den eben erörterten Gründen schwierig, vor allem aber deshalb, weil es

aussichtslos scheint, dafür eindeutig einen "Sitz im Leben" (cf. p. 248)
auszumachen. Seit den Anfängen der bibelkritischen Gattungsforschung in den
Psalmenstudien Hermann Gunkels wurde das Meereslied stets in die
Untersuchung einbezogen, und die Palette der Bestimmungsversuche deckt ein
verwirrend breites Spektrum ab. Entsprechend den divergierenden Meinungen in
der Uberlieferungs- und Datierungsfrage wurde das Meereslied bald als Siegeslied

(Cross/Freedman), als "ursprünglich amphiktyonischer Hymnus, der später
für den Tempel in Jerusalem adaptiert wurde" (Watts), als Inthronisationshymnus

(Mowinckel), als Liturgie (Muilenburg, H. Schmidt), als "Solo-Hymnus
und Danklied" (Noth), als "Hymnus mit ausführlicher Geschichtserzählung"
(Crüsemann), als "berichtender Lobpsalm des Volkes" (Westermann) oder als

Mischung aus Hymnus, Siegeslied und Danklied (Fohrer) klassifiziert. Einer

512 Sie gehört zu den sogenannten Verben tertiae infirmae, deren labiles drittes Radikal je nach
Stammvokal zu Langvokal (y) oder mater lectionis (h) wird. Zur Bedeutung der Wurzel vgl.
im weiteren p. 254ff. und p. 314f.

513 Brenner, Song of the Sea, betrachtet das ganze Lied als nachexilische Neukomposition (cf.
infra p. 243).

514 Einen Uberblick geben Coats, History and Theology, Iff., und Zenger, Tradition, 454-456.

241



der Schwachpunkte dieser gattungskritischen Klassifizierungen besteht darin,
dass das Meereslied entweder vollständig losgelöst vom Kontext betrachtet wird
oder dass entstehungs- und redaktionsgeschichtliche Kriterien mit funktionalen

Überlegungen vermischt werden. So überlagern sich in gattungskritischen
Ansätzen oftmals die Perspektive auf die ursprüngliche Funktion von
angenommenen Vorstufen und jene auf die Rolle des Liedes im endgültigen
Zusammenhang des biblischen Textes. Gemeinsam ist den Gattungsbestimmungen
auch, dass musikbezogene Fragen nur sehr am Rande tangiert werden, obwohl
die Terminologie - neben dem literarischen und liturgischen Kontext - auch

Musikalisches suggeriert. Pierre Casetti hat ausgehend von der Kritik, "dass

die alttestamentliche Musik nicht nur ein archäologisches Problem" sei, Musik

in der Bibel nach funktionalen Gesichtspunkten zu beschreiben versucht,

um der Frage nach dem Warum des Musizierens auf die Spur zu kommen und
den "Eigencharakter" der "israelitischen Musik" im altorientalischen Umfeld
nachzuweisen.515 Allerdings gelangt er mit seiner Klassifizierung in vier
Lebensbereiche und über zwanzig Unterkategorien, durch welche die Frage nach

dem "Sitz im Leben" differenziert wird, nicht über eine 'Oberflächenbehandlung'

seiner Belege hinaus. Denn damit, dass etwa das Meereslied unter drei so

verschiedenen Kategorien wie "Musik und Prophétie", "Ende des Krieges" und
"Musik aus Freude an Gott" eingeordnet wird, ist für das Verständnis seiner

Funktion nicht viel gewonnen.516

d) Die Frage der Datierung des Meeresliedes steht mit den drei vorangehenden

Problemkreisen in einer komplexen Wechselbeziehung. Entsprechend den

dort festgestellten Divergenzen verteilen sich die Datierungen über einen

Zeitraum vom 12. bis ins 5. Jahrhundert. Verfechter einer frühen Datierung setzen

meist die Einheit des ganzen Liedes voraus und argumentieren mit dessen

lexikalischen, morphologischen und syntaktischen Besonderheiten als Anzeichen

für archaische Poesie (Cross/Freedman, Albright, Norin). Wichtig für die

Frühdatierung wurden auch ausserbiblische Texte, altorientalische Quellen mit
ägyptischer und ugaritischer Poesie und andere archäologische Funde, die als

kulturgeschichtliches Vergleichsmaterial herbeigezogen werden konnten.
Demgegenüber gelangen Forscher, die von der Annahme zweier Lieder ausgehen,
meist zu einer späteren Datierung, zumindest für das Meereslied im engeren
Sinne (Ex 15,1-18). Die sprachlichen Eigenheiten des Textes werden dann als

literarische Typologien oder als bewusste Archaismen interpretiert. Ein
weiteres Argument in der Datierungsdebatte ergibt sich aus der Frage nach der

Einbindung des Meeresliedes in seinen narrativen Kontext und dessen Zuschrei-
bung zu verschiedenen Pentateuchquellen. Allerdings wird das Lied selbst heute

515 Casetti, Funktionen, 367.

516 Casetti, Funktionen, 372, 379, 384.

242



überwiegend als von den traditionellen Quellen unabhängiger Text mit eigener

Entstehungsgeschichte angesehen. Eine wichtige Argumentationsbasis ist
schliesslich der Vergleich mit Formulierungen in den übrigen Texten des

biblischen Kanons, die offensichtlich das Schilfmeerlied bzw. -ereignis ansprechen
oder dem Meereslied aufgrund terminologischer Ubereinstimmungen nahestehen.

Gerade bei Parallelen zu Texten, deren Alter nicht eindeutig festzulegen

ist, bleibt aber die Richtung der Abhängigkeit oft ein ungelöstes Problem. Dies
ist etwa der Fall bei mehreren Psalmen, sogenannten 'Geschichtspsalmen', die
das Meereslied erwähnen oder das Ereignis referieren (cf. infra p. 260ff.)

Wenn sich eine Tendenz in der neueren Forschung zum Meereslied erkennen

lässt, dann ist es die einer zunehmenden Ubereinstimmung hinsichtlich der
historischen Verortung des Liedes. So wird das Lied häufiger im nachexilischen
Kontext (6./5. Jh.) angesiedelt und als eine kultische Hymne zur liturgischen
Feier des Exodus gesehen, mithin als späte Komposition mit - christlich gesehen

- theologischem Schwerpunkt, die sich auf eine mythische Vergangenheit
bezieht zu einer Zeit, in der es darum ging, die Katastrophe des Exils zu
überwinden und die Kontinuität von Gottes Heilstaten zu betonen.517

Symptomatisch für die dennoch bis heute bestehende Polarität in der
bibelwissenschaftlichen Erforschung des Meeresliedes sind die beiden jüngsten
umfänglichen Studien zum Thema: Martin L. Brenner stellt die Frage nach
der eindeutigen entstehungsgeschichtlichen Verortung des Textes ins Zentrum
seiner Untersuchung. Aufgrund einer textimmanenten Analyse und innerbiblischer

Komparatistik gelangt er - wie er meint - zu einer abschliessenden

Beantwortung der wiedererwogenen Forschungsfragen. Brenner bestimmt das

Lied Ex 15,1-21 als eine einheitliche Komposition späten Datums (444 v.d.Z.
oder kurz danach[!]), verfasst von den Kult-Leviten als hymnisches Siegeslied

für die Interpolation nach der Exodus-Erzählung in Ex 14.518 Demgegenüber
zweifelt Steven Weitzman am Nutzen entstehungsgeschichtlicher Hypothesen
und konzentriert sich auf die Frage nach der literarischen und rhetorischen

Funktion des Meeresliedes in seinem definitiven narrativen Kontext. Ist man
sich der Tatsache bewusst, dass keine quellenkundliche Evidenz den Formie-

rungsprozess des biblischen Kanons zu erhellen vermag, dass man vielmehr mit
mündlicher Komposition und Uberlieferung zu rechnen hat, scheint es

überzeugend, wenn Weitzman einerseits altorientalische Parallelen (v.a. die ägyptische

Pye-Inschrift) einbezieht und andererseits die Kontinuität der Meereslied-

Tradition in nachbiblischen Schriften berücksichtigt, um zu einem Verständnis

517 So z.B. Strauss, Meerlied; Spieckermann, Exodus und Tempelberg\ Brenner, Song of the Sea.

518 Brenner, Song of the Sea, 19, 175-188.

243



zu gelangen, welche Funktion dem Lied als Lied im Zusammenhang der ganzen
Erzählung zukommt.519

Als Gegenposition zu jener der christlich dominierten historisch-kritischen
Bibelwissenschaft, die in ihrem Umgang mit der hebräischen Bibel nicht selten von
einer antijudaistischen Haltung bestimmt war und deshalb auch die Kontinuität
vom biblischen "Alt-Israel" in Richtung des späteren Judentums ausblendete,
seien stellvertretend für andere die - prononciert jüdischen - Forschungsansätze

von zwei Bibelwissenschaftlern erwähnt, die in umfangreichen Torakommentaren

auch das Meereslied eingehend behandelt haben.520 Sowohl Benno Jacob

als auch Umberto Cassuto verfolgten die christliche Bibelkritik intensiv521 (was

in der Gegenrichtung nur ausnahmsweise der Fall war), standen ihr jedoch
kritisch gegenüber und insistierten auf dem Anspruch, die hebräische Bibel als ein

geschlossenes literarisches Werk ernstzunehmen. Jacob betrachtete die

Urkundenhypothese bereits in den 1930er Jahren als überwunden522, und Cassuto

wehrte sich zur gleichen Zeit entschieden gegen die "Vivisektion" der Bibelkritik523.

Im Gegensatz zur historisch-kritischen Perspektive betonen Jacob und
Cassuto als Prämisse ihrer Forschung die Einheitlichkeit der Schrift, wobei sie

sich zum Ziel setzen, deren sprachliche Feinheiten zu interpretieren und auch

ihre ästhetischen Qualitäten wahrzunehmen.
Für Cassuto ist nur der endgültige Text als Ganzes faktisch existent, auf

Konjekturen basierende Rekonstruktionsversuche von Teilquellen haben in
seinen Augen keinen Sinn. Deshalb rücken historische Fragestellungen (Datierung
usw.) für ihn in den Hintergrund, statt dessen wird das kulturgeschichtliche
Umfeld stärker einbezogen. Auch Cassuto zieht Vergleiche zu altorientalischen
Quellen, betont im Zusammenhang mit dem Meereslied etwa die sprachlichen
und literarischen Parallelen zu Meeresmythen aus den Nachbarkulturen Babylon

und Ugarit und vermutet die Existenz eines (wohl mündlichen) Versepos
als Vorstufe der Exodus-Erzählung.

519 Weitzman, Song and Story, 17-30.

520 Cassuto, Commentary, Jacob, Exodus; in die gleiche Richtung tendieren Loewenstamm, Tra¬

dition, und Sarna, Torah Commentary.

521 Cassuto etwa verfasste den Artikel "Bibelwissenschaft, nichtjüdische" in: EJ (Berlin), Bd. 4

(1929), 717-726.

522 Im Kommentar zu Ex 17,8-16 reflektiert er die Problematik der traditionellen Quellenschei¬
dung: "Wenn verschiedener Sprachgebrauch verschiedene Quellenschriften anzeigt, so müsste
für diesen Abschnitt imbedingt eine neue Quelle angenommen werden. Aber wieder werden
nur die abgegriffenen Spielmarken J, E, P ausgegeben. Es ist jedesmal der andere Gegenstand

und die andere Lehrabsicht, die eine andere Sprache verlangen, und die einheitliche
Tora verfügt über viele Töne" (Jacob, Exodus, 500; mit J, E, P werden die mutmasslichen
Pentateuchquellen bezeichnet).

523 Cassuto, Commentary, vi.

244



Jacob, dessen Kommentar bereits in den 1930er Jahren entstand und 1940

im Londoner Exil beendet wurde, der sich also noch kaum auf neuere archäologische

Funde stützen konnte, konzentriert sich noch stärker auf eine
textimmanente philologische und literarische Interpretation der Bibel. Aber er betont
ebenfalls die Kontextgebundenheit der Offenbarungsschrift, wenn er feststellt:
"Auch die Tora spricht die Sprache ihrer Zeit und Umwelt".524 Dennoch wertet

er stilistische Unterschiede und Erzählvarianten im Text nicht als Indizien

für verschiedene Quellenschichten, sondern als literarische Ausdruckskategorien.

Nicht selten stellt Jacob die gleichen Fragen wie die Bibelkritik und

tritt in deren Diskussion ein, etwa im Hinblick auf die Autorschaft, die
literarische Form und das Verhältnis des Meeresliedes zum Kontext. Aber
aufgrund seiner philologischen und exegetischen Überlegungen, die einerseits im
Dialog mit den traditionellen jüdischen Bibelkommentaren stehen und auch

die masoretische Akzentuation berücksichtigen, andererseits vom gedanklichen
Austausch mit den Bibelübersetzern Buber und Rosenzweig geprägt sind,
gelangt er zu anders gewichteten Folgerungen. Jacobs Ansicht nach ist - gerade
hinsichtlich der Exodus-Erzählung - "der tatsächliche Geschichtsverlauf nur
sekundär" während sich die Intention des Textes auf "Sinn und Zweck und deren

pädagogisch-künstlerische Gestaltung" richte.525 Im Gegensatz zur Quellenkritik

anerkennt Jacob - durchaus auch in apologetischer Absicht - die Kontinuität
der Textüberlieferung, wie sie oben im Zusammenhang mit dem Shema' und
seinen Benediktionen aufgezeigt wurde und wie er sie selber mit dem Hinweis
auf Pessach artikulierte.526 Hinsichtlich des Meeresliedes auch dessen besonderen

Stellenwert in der Tradition im Auge zu behalten, ist für ihn daher eine
Selbstverständlichkeit.527

Die rudimentäre Skizzierung von Forschungsansätzen entlang mehr oder

weniger getrennt verlaufenden Bahnen reflektiert eine Tendenz zur Religionsgebundenheit

biblischer Wissenschaft, von der diese sich nur selten freimachte,
so dass andere Positionen eher ausnahmsweise wahrgenommen werden konnten.

Die kontroverse Beantwortung der exponierten Fragen in der akademischen

Bibelkritik dürfte angedeutet haben, dass die ganze Forschungsrichtung

524 Jacob, Exodus, 1055.

525 Jacob, Exodus, 484; vgl. auch die pointierte briefliche Stellungnahme: "Es gibt für den Auszug

aus Ägypten nur Einen Beweis, das ist der Sederabend, die Pessachhaggada mit der davor

sitzenden jüdischen Familie" (ib., xvii).

526 Cf. supra p. 245 n. 525. Jacobs Kommentar zu Exodus endet mit dem Satz: "Die Tora Moses

brauchte nicht ausgegraben zu werden, denn sie ist nie verschüttet gewesen, und ein unsterbliches

Volk hat sie wie seinen Augapfel gehütet und von Geschlecht zu Geschlecht bis auf den

heutigen Tag vererbt, (was auch der nichtjüdische Leser und Forscher dankend anerkennen

soll)" (Jacob, Exodus, 1066, xvii; die Bemerkimg in Klammern wurde von Jacob nachträglich

gestrichen).

527 Cf. Jacob, Exodus, 439f.

245



im Blick auf diesen Text in einem aporetischen Glaubensstreit befangen ist. Die

Quellenscheidung als Paradigma der christlichen Bibelwissenschaft, die sich im
18./19. Jahrhundert als dialektische Antwort auf fundamentalistische
Bibelinterpretation etablierte, hat ihren Status im ausgehenden 20. Jahrhundert durch
immer feinere Differenzierungen befestigt. Die Gattungs- und Uberlieferungs-
kritik als ihre Tochterdisziplinen analysieren weiterhin die Genese eines Textes,

dessen Ursprung und Vorgeschichte im Dunkeln der Mündlichkeit liegen.528

Ohne Zweifel nährt sich das Interesse dieser Forschungsrichtungen gerade aus
dem Auffinden von Texten, die sprachlich und inhaltlich als heterogen erscheinen.

Hinter der endgültigen Textgestalt werden Schichten ausgemacht, deren

Geschichte, religiöser Charakter und theologischer Stellenwert in akribischen

Analysen rekonstruiert werden soll. Dabei gerät leicht ausser acht, dass es sich

um Texte handelt, deren religiöse wie auch historische Bedeutung sich wesentlich

aus der Anerkennung einer in sich schlüssigen Ganzheit konstituiert.
Erst in den letzten Jahren haben sich vermehrt Forscher zu Wort gemeldet,

die sich auf den Text als solchen konzentrieren und sich damit einem literarkri-
tischen Ansatz, wie ihn Jacob und Cassuto vertreten haben, annähern. Damit
beginnt sich auch in der akademischen Bibelwissenschaft ein Ansatz zu etablieren,

den Brevard S. Childs - gerade im Blick auf das Meereslied - bereits in den
1970er Jahren als Desiderat beschrieben hat: "Although it is a legitimate task of
the traditio-historical method to trace [...] earlier stages before the development
of its present literary role, an equally important and usually neglected exegeti-
cal task is to analyze the composition in its final stage."529 Pointiert formuliert
hat die jüdische Tradition - auch in ihrer wissenschaftlichen Beschäftigung mit
der Bibel - das Bewusstsein von einer synchronen 'Bibliothek', in der man sich

bewegt, obwohl man weiss, dass die Texte unterschiedlich alt sind, nie aufgegeben.

Innerhalb der von der christlichen Theologie geprägten Bibelkritik hingegen

werden die Integrität des Buches und die Geschichte seiner Entstehung erst
allmählich wieder als gleichwertige Forschungsgegenstände betrachtet. Eine neu
sich formierende Redaktions- und Kompositionskritik konstatierte schliesslich
auch im deutschsprachigen Bereich ein Forschungsdefizit, das mit der
"Unterbewertung der Letztgestalt des Pentateuch" zusammenhänge, und wandte sich

vermehrt der Funktion und Intention des Textes als einer literarischen Einheit

zu.530 Ob sich mit dieser Verlagerung von der diachronen zu einer mehr
synchronen Betrachtungsweise bereits ein Paradigmenwechsel abzeichnet, sei

528 Dazu Mulder, Transmission, 103f., und Fokkelman, Literary Approach, 12-20.

529 Childs, Book of Exodus, 248.

530 Weimar, Meerwundererzählung, 6 n. 4; vgl. zu dieser Richtung auch Zenger, Tradition, 477-

482; Th. W.Mann, Book of the Torah, 2-8; Janzen, Song of Moses, 212; Weitzmann, Song and
Story, 10-14.

246



dahingestellt. Sicher ist aber, dass damit auch bisherige historische Einsichten
in ein anderes Licht gerückt werden dürften.

Es ging in diesem Abschnitt nicht darum, divergierende Forschungsmeinungen
gegeneinander auszuspielen, eher schon darum, ihr jeweiliges Erkenntnisinteresse

zu umschreiben, und vor allem darum, aus der Vielfalt von möglichen
Ansätzen eine für unsere Fragestellung angemessene Perspektive zu gewinnen.
Im Hinblick auf die Kontinuität der Meereslied-Tradition und deren Rezeption

im nachbiblischen Judentum ist die Frage, wie die Endgestalt des Textes
zustande gekommen ist (zumal sie immer nur spekulativ beantwortet werden

kann), sekundär. Hingegen ist es sinnvoll, vom vorliegenden Text als einer
literarischen Einheit auszugehen, deren Stellenwert recht früh etabliert gewesen
sein muss. Auch wenn die Kanonisierung der hebräischen Bibel insgesamt
sicherlich ein komplizierter und langwieriger Prozess war, ist das Meereslied -
im Gegensatz etwa zu den Psalmen - ausgezeichnet als Teil jenes Corpus (der

Tora), das zuerst und schon früh als Kanon wahrgenommen worden ist. Ganz

unabhängig von der Frage, wann der Text komponiert und in den Erzählzusammenhang

eingefügt worden ist, besteht daher eine starke und für unsere
Fragestellung besonders aufschlussreiche Interdependenz zwischen dem Bewusstsein

von Kanon, der prominenten Plazierung des Liedes im Exodus-Buch und
seinem Sonderstatus in der Tradition.

7.2. Das Interesse der Musikwissenschaft

In musikgeschichtlichen Darstellungen und in einschlägiger Sekundärliteratur
erscheint das Meereslied regelmässig unter drei Gesichtspunkten: dem Raster

entsprechend, mit dem "Musik in der Bibel" allgemein wahrgenommen und

klassifiziert worden ist, wird regelmässig auf das Lied verwiesen, zum einen

wenn es um "biblische Musikinstrumente", zum andern wenn es um den "Sitz

im Leben" von Musik in der Bibel geht. Schliesslich wird das Meereslied - aus

Gründen, die im folgenden auszuführen sind - immer wieder angeführt als ein

Modell, auf das spätere Vorstellungen von wechselchörigem Singen projiziert
worden sind. Wenn ich diese drei Aspekte bis hierher weitgehend ausgeblendet

habe, dann darum, weil an ihnen die Berührungspunkte zwischen Bibelwissenschaft,

Liturgiegeschichte und Musikforschung, aber auch die Gebrechen von

interdisziplinärer Kommunikation sichtbar werden. Der forschungsgeschichtliche

Hintergrund - dass das Meereslied nun einmal in der Schnittmenge der

Aufmerksamkeit von musikinteressierten (christlichen) Theologinnen und von

(fast ausschliesslich) jüdischen Musikwissenschaftlerinnen liegt - soll nicht zu-

247



letzt deshalb mitberücksichtigt werden, weil damit erklärbar wird, wie das

Meereslied in der einschlägigen Literatur aufscheint und mit welchen Vorstellungen,

aber auch Missverständnissen seine Erwähnung oftmals behaftet ist.
Als Tendenz lässt sich beobachten, dass seitens der Musikgeschichte die These

vom hohen Alter des Mirjamliedes gerne aufgenommen wird, wobei mit einer

aufführungspraktischen Interpretation dessen Status als Faktum noch betont
wird. Dabei scheint das Lied kraft seines hohen Stellenwertes in späteren
Liturgien zugleich als Vorbild und als Projektionsfläche für Vorstellungen über
kultische Gesangspraktiken zu dienen. Im Zuge dieser Gleichsetzung wird die
historische Dimension zwar verwischt; dennoch wirkt sie als Legitimation,

a) Die Frage nach dem "Sitz im Leben" (Hermann Gunkel) ist bekanntlich eine

aus der Theologie stammende Ordnungskategorie der Gattungskritik, die

zur Beschreibung von sozial- und kulturgeschichtlichen Zusammenhängen von
vielen anderen Disziplinen übernommen und adaptiert worden ist. Unter
diesem Gesichtspunkt wird nun oft nicht das ganze Meereslied, sondern lediglich
das kurze Mirjamlied fokussiert, das die Imagination einer realen Szenerie

anregt und von der Aura des "ältesten Dokumentes" der Bibel umgeben ist. So

spricht etwa Westermann im Hinblick auf Ex 15,21 von einem "ganz kurze[n]
[...] Volkslied [...], das unmittelbar aus der Stunde des besungenen Ereignisses
wächst und von einem Chor unter Tänzen gesungen oder von allen Versammelten

aufgenommen" wurde.531 Andere - die Klassifizierungen der Bibelwissenschaft

aufnehmend und die Verse Ex 15,20-21 paraphrasierend - bezeichnen
das Mirjamlied als Siegeslied ("Song of Triumph"), als "Siegestanzlied" mit
Mirjam als Vorsängerin oder einfach als Frauenlied ("women's song").532

Demgegenüber lassen mehrere (zumal jüdische) Autoren die Aufteilung des

Liedes unbeachtet und stellen die Szene dafür umso anschaulicher dar. Für
Avenary ist das "Lied am Schilfmeer (Ex 15) [...] als Vorbild eines spontanen
Lobgesangs richtungweisend" und der ältesten Epoche "Musik der Hebräer [...]

(1250-1000 v.Chr.)" zugeordnet.533 Adler nennt unter der Kategorie "chants de

triomphe" neben dem profanen Deboralied (Jud 5) "le cantique sur la Mer Rouge

(Ex 15,1-21), célébration spontanée de victoire ou de délivrance de la main
des ennemis", und hebt dessen eindeutige Funktion als Gotteslob hervor.534 Für
Sachs schliesslich und im Rahmen von dessen kulturanthropologischem Ansatz
repräsentiert das Lied "ein urtümliches Stadium, in welchem Gemütsbewegung
und freies Ausströmen die melodischen und rhythmischen Gestalten formte. Je-

531 Georgiades et al., "Musik", in: RGG, Bd.4 (1950), 1204.

532 Kraeling/Mowry, Music in the Bible, 285; Seidel, Musik in Alt-Israel, 19; Eric Werner, "Jewish
Music", in: NGrove, Bd.9, 617.

533 Avenary, Jüdische Musik, 226.

534 I.Adler, Juive (Musique), 640.

248



dermann in Israel sang, und das Spielen der Leier und der Schellentrommel war
eine allgemein verbreitete Erscheinung, zumindest unter den Frauen. Als die

Kinder Israels auf trockenem Pfad mitten durch das Meer zogen und so aus der
Hand der Ägypter gerettet wurden, stimmte Moses die heilige Weise zum Lobe

Gottes an, und alle Männer fielen in seinen Gesang ein, während die Frauen
im Wechselgesang antworteten."535

So naiv und blumig diese letzte Schilderung erscheinen mag, so genau trifft
sie den Tenor, mit dem die spärlichen Informationen aus wenigen Bibelversen

als historische Belege für Musik auf einer frühen Kulturstufe interpretiert
worden sind. Dabei wird stets das als historisch betrachtete Ereignis mit dem

literarischen Zeugnis, das - möglicherweise - davon berichtet, gleichgesetzt.536

Erst in einer neueren Darstellung wird das Meereslied (Ex 15,1-19.21) explizit
als Kulthymne einer späteren Zeit klassifiziert, zugleich wird vorsichtig
eingeräumt, "Musikstrukturen" seien "beim gegenwärtigen Forschungsstand nicht
verifizierbar".537 An all diesen musikgeschichtlichen Referenzen auf das
Meereslied wird exemplarisch deutlich, wie die wenigen in der Bibel auffindbaren

Anhaltspunkte als Belege sowohl für die jüdische wie für die abendländischchristliche

Prähistorie einstehen müssen.

b) Die in der Bibel erwähnten Musikinstrumente sind ein Studienobjekt, dessen

Darstellung als Zentrum der Realiengeschichte in den einschlägigen Arbeiten
breiten Raum einnimmt.538 Instrumente bzw. deren Namen werden inventarisiert,

nach einer gängigen Systematik klassifiziert und allenfalls mit archäologischen

Funden als Vergleichsmaterial konfrontiert. Dabei stellt allein schon

die Terminologie ein besonderes Problem dar, das indes bei den im Meereslied

erwähnten Instrumenten vergleichsweise gering zu sein scheint. Bei den in
Ex 15,20 genannten tuppïm (Sg. töf) handelt es sich zweifelsfrei um handliche

Trommeln, die in der Sekundärliteratur bald als 'Schellentrommel' oder
'Schellenreif', bald als 'Handpauke' oder 'Tambourin' spezifiziert werden.539 Als
charakteristisch für töf, das einzige in der Bibel erwähnte Membranophon, gilt,
dass das Instrument meist in den Händen von Frauen und als Begleitung von

535 Sachs, Musik der Alten Welt, 52.

536 Die Beispiele für diese Beschreibungsebene sind zahlreich und brauchen nicht im einzelnen

aufgezählt zu werden; sie bilden eine Konstante in einschlägigen Lexikonartikeln und in
summarischen, oft auf popularisierende Bildhaftigkeit angelegten Gesamtdarstellungen.

537 J.Braun et al., Jüdische Musik, 1522.

538 Idelsohn, Jewish Music, 8-17; Gerson-Kiwi, Musique, 1414-1436; Avenary/Bayer, Music, 560-

565; Erich Werner, "Jewish Music", in: NGrove, Bd.9, 618-620 (dass hier sämtliche
biblischen Instrumente unter der Rubrik "Instruments of the Temple" aufgeführt werden, ist
irreführend). Die neue MGG widmet dem Stichwort "Biblische Musikinstrumente" erstmals

einen umfangreichen eigenständigen Artikel (MGG2, Bd. 1 [1994], 1503-1537).

539 Ausführliche Klärung des Instrumententyps bei J.Braun, Biblische Musikinstrumente, 1525-

1527.

249



kultischen Tänzen auftaucht, ein Befund, hinter dem unschwer die Einleitung
zum Mirjamlied (Ex 15,20) als locus classicus zu erkennen ist. Die Diskussion

darüber, ob töf ein spezifisches oder gar ein ausschliessliches Fraueninstrument
sei, hat Joachim Braun einstweilen mit einer situativen Differenzierung
dahingehend beendet, dass Spielende beiderlei Geschlechts in Frage kommen: "Eine
Gesetzmässigkeit ist darin zu erkennen, dass die solistische Trommel nur von
Frauen geschlagen wurde [...], im Zusammenspiel mit anderen Instrumenten
aber von allen Ausführenden."540 Dennoch wird dem Bild von der trommelnden

und tanzenden Frau (Mirjam) zusätzliches Gewicht verliehen als Zeugnis

einer "jahrtausendlange[n] nahöstliche[n] Tradition"541; zum einen durch
archäologische Funde (besonders einiger weibliche Terracotta-Figuren aus dem
Gebiet Alt-Palästinas), zum andern durch ethnomusikologische Beschreibungen

rezenter Praktiken im Nahen Osten, die diesen ikonographischen Topos
stützen.

Nicht beachtet blieb interessanterweise in der organologischen Bestandesaufnahme

die exegetische Diskussion darüber, ob mit dem Wort meholöt in Ex
15,20 'Reigentänze' oder ein Musikinstrument (eine Art Flöte) oder gar beides

gemeint sei. Soweit ich sehe, ist dies eine philologische Variante, die lediglich

in jüdischen Bibelkommentaren und -Übersetzungen erwogen worden ist.542

Sie scheint in der musikwissenschaftlichen Literatur nicht weiter berücksichtigt
worden zu sein, da sie offensichtlich auf der forcierten Lesung eines aggadischen
Midrasch beruht.

c) Ex 15 erscheint mit frappierender Konstanz als Referenz bei der Erörterung
von frühen Belegen für liturgischen 'Wechselgesang'; einerseits bei der
terminologischen Klärung der Wörter 'Antiphonie' und 'antiphonal', andererseits bei
der aufführungspraktischen Erwägung von Varianten 'wechselchörigen' Singens
in der liturgischen Verwendung von biblischer Poesie. Diese beiden Richtungen
des Fragens sind in auffallender Weise auf einen griechisch-lateinischen und
einen semitischen Uberlieferungsstrang bezogen. Dass das Meereslied zwischen
diesen Uberlieferungen als mehr oder weniger verdecktes Bindeglied wirkt und

540 J.Braun, Biblische Musikinstrumente, 1526, mit Bezug auf Eunice Blanchard Poethig, The

Victory Song Tradition of the Women of Israel, Ph.D. Diss. New York 1985; vgl. dazu -
stellvertretend für mehrere Arbeiten, die das Mirjamlied unter feministischem Blickwinkel neu
betrachten - auch Carol Meyers: "The Drum-Dance-Song Ensemble: Women's Performance
in Biblical Israel", in: Rediscovering the Muses. Women's Musical Traditions, ed. Kimberly
Marshall, Boston 1993, 49-67.

541 J.Braun, Biblische Musikinstrumente, 1520; ebenso Gerson-Kiwi, Musique, 1435. Der Topos
Frau, Trommel und Tanz kehrt wieder in Jud 11,34, lSam 18,6, Jer 31,4, und klingt an in Ps
68,26; 81,3; 149,3-4; 150,4.

542 U.a. Jacob, Exodus, 448, und Cassuto, Commentary, 182, 488, bringen die Interpretation
von mahöl als Variante zu halïl 'Pfeife, Flöte' in Ableitung von der Wurzel h-w-l 'hohl sein';
Gerson-Kiwi (Musique, 1435) weist die Lesart 'Flöte' ausdrücklich als falsch zurück (vgl. dazu
auch Kühn, Musik, 65f., und supra p. 235).

250



wie es wiederum die Rolle eines (prototypischen) Modells einnimmt,543 sei in
einem Exkurs skizziert.

EXKURS 4: Das Meereslied als Modell für Antiphonie

Soweit das Meereslied als aufführungspraktisches Modell aufgefasst worden ist,
geht es zunächst um die Vorgeschichte von Antiphonie und Responsorium, nach
musikwissenschaftlicher Lesart um Gattungen, die für die Psalmodie der christlichen

Frühzeit und die Frage nach der Kontinuität von Gesangspraktiken
zwischen Synagoge und Kirche zentral, aber auch von der Schwierigkeit begleitet
sind, dass sie terminologisch weder eindeutig noch einheitlich erfasst werden.
Das bedeutet, dass mit den Wörtern antiphona und responsum etc. noch nicht
unbedingt die gemeinten Sachen bzw. die gesuchten Informationen gefunden
sind. Nun lässt sich in der historischen und terminologischen Sekundärliteratur
über die Anfänge wechselchörigen Singens eine eindeutige Zentrierung auf das

Meereslied als Modell feststellen. Es ist darum interessant zu fragen, worüber
die einschlägigen Zeugnisse etwas aussagen, wenn sie eine Art wechselchörigen
Singens mit dem Meereslied in Verbindung bringen. Max Haas hat in einem

richtungweisenden Aufsatz, der ausging von der Einsicht, dass die "herangezogenen

Zeugnisse [...] in ihrer Zielsetzung nicht auf die Präzisierung liturgischer
Usanzen gerichtet" sind und von der Überlegung, dass "jede Untersuchung
von 'antiphonal' und 'responsorial' [...] notwendigerweise semitische Zeugnisse

berücksichtigen" müsse, die Aufmerksamkeit auf die in Ex 15,21 exponierte
Wurzel '-n-h/y gelenkt.544 Seine lexikalischen Ermittlungen schloss er mit der
offen formulierten Hypothese: "[G]eht es um eine mit dem Verweis auf Ex 15

evozierte Typologie, die Nachahmungen - stets an Ex 15 orientiert - zur Folge

hat? Oder ist das Meereslied das besonders geeignete Beispiel, um auf eine
Form des 'Entgegnens' hinzuweisen [...]?"545

543 Dies in bemerkenswert stärkerem Ausmass denn jene (als jünger geltenden) biblischen Ab¬

schnitte, in denen eine wechselchörige Situation weitaus konkreter ausgestaltet ist: Deut 27,11-
26 und Neh 12,24.37-47 (cf. Sachs, Musik der Alten Welt, 83; I. Adler, Juive [Musique], 640b).

544 Haas, Psalmodie, 46ff. - Damit ist allerdings eine andere Perspektive angezeigt als jene lite-
raturwissenschaftliche, die im Wechselgesang ein Pendant zum parallelismus membrorum als
der Grundstruktur biblischer Poesie sieht (zu diesem Aspekt Georgiades et al., "Musik", in:
RGG, Bd. 4 [1950], 1205; Slotki, Antiphony; Kugel, Idea, 116-119).

545 Haas, Psalmodie, 51.

251



Die klassische begriffsgeschichtliche Referenz einer frühen Verwendung von
antiphonabi& ist Philo von Alexandria (ca. 10v.-45d.Z.), der das Wort mmrjxo-

vos dreimal bezogen auf Ex 15 als eine wechselchörige Situation verwendet,
zweimal davon bei der Beschreibung kultischer Praktiken der Therapeuten,
einer hellenistisch-jüdischen Sekte in Ägypten:

[83] Nach dem Mahl veranstalteten sie die heilige Nachtfeier. Diese geht auf folgende
Weise vor sich: alle erheben sich gemeinsam, und in der Mitte des Speisesaals bilden
sie zunächst zwei Chöre, einen von Männern und einen von Frauen. Zum Führer
und Vorsänger wird für jeden Chor der geachtetste und musikalischste gewählt.
[84] Dann singen sie Hymnen zu Gott in vielen Versmassen und Melodien, teils
zusammenklingend (owr)xoûvTs), teils auch 'wechselchörig' (üim<|>(ovoLs appovtais),
wobei sie die Hände im Takt bewegen und tanzen. [...] [85] Wenn dann jeder der
beiden Chöre allein für sich seinen Anteil zum Fest beigetragen hat [...], vermischen
sie sich untereinander und werden ein Chor aus zweien. Damit ahmen sie den Chor
nach, der vor langer Zeit am Roten Meer zusammentrat auf Grund der dort gewirkten

Wunder. [Hier folgt eine Rekapitulation des Schilfmeerereignisses, Ex 14,8ff.]
[87] Als sie [sc. die Israeliten] das gesehen und erlebt hatten, ein Ereignis, welches

Worte, Gedanken und Hoffnung überstieg, bildeten Männer und Frauen voll
Begeisterung einen einzigen Chor und sangen Dankeshymnen (eûxapiarr|pLOus upvous)
auf Gott ihren Retter, die Männer geleitet von dem Propheten Moses, die Frauen

von der Prophetin Maria [sc. Mirjam]. [88] Hauptsächlich nach diesem Vorbild
erklingt der Gesang der Therapeuten und Therapeutriden in widerhallenden und
wechselchörigen Melodien (peXecnv avTijxots Kai âvTL<t>cljvoi.s), wobei auf den tiefen

Klang der Männer der hellere der Frauen antwortet und so ein harmonischer
Zusammenklang und eine wirkliche Musik entstehen.547

Diesem Bericht wurde für die Präzisierung des Terminus antiphona zweierlei

entnommen: zum einen die Gegenüberstellung zweier Chöre, zum andern
der Umstand eines Registerunterschiedes zwischen Frauen- und Männerseite.
Überdies entdeckte man hier einen Beleg für die Beteiligung von Frauen an
liturgischen Handlungen.048 Betrachtet man die Schilderung Philos aber auch

546 Vgl. Bruno Stäblein, "Antiphonie", in: MGG, Bd. 1 (1949), 524; Hourlier, Notes, 117ff.; Hucke,
Entwicklung, 150f.; Michel Huglo, "Antiphon", in: NGrove, Bd. 1, 471; Edward Nowacki,
"Antiphon", in: MGG2, Bd. 1 (1994), 637.

547 Philo, De vita contemplativa, 11 (§§83-88). Im Traktat De agricultura deutet Philo das

Meereslied allegorisch als Siegesgesang anlässlich des Sieges der Tugend über die schlechten

menschlichen Eigenschaften. Auch hier verweist er auf das antiphonische Gegenüber von
Männern und Frauen (oTavTes avTrix011 Kai öum<t>(ovov), die das "Lied am Meer" (irapaXL-
ov <î>8f|v), diesen "wunderbaren und höchst angemessenen Hymnus", singen (rrctyKaXoi' Kai
TrpemuSeaTaTOv üpvov çtSeiv) (De agricultura, 17 [§§ 79-81]).

548 Die Vorstellung, dass Mirjam den Chor der Frauen gegenüber Mose und den Männern anführ¬

te, findet sich auch in der samaritanischen Quelle Memar Marqah, § 7 (p. 58); cf. p. 316 n. 717;
ausserdem hat Philo die Szene im Rahmen seiner Bibelparaphrase De vita Mosis konkretisiert:
"Was sollte Mose danach [sc. dem Durchzug durch das Meer] anderes tun als den Wohltäter
mit Dankeshymnen zu preisen? Er teilt das Volk in zwei Chöre, einen von Männern und einen
von Frauen, er selbst führt die Männer an, während er seine Schwester dazu bestimmt, die
Frauen anzuführen, damit sie dem Vater und Schöpfer Hymnen singen in wohlklingenden Har-

252



im Licht der Benediktionen zum Shema', wird deutlich, wie hier - sei es für
Philo oder für die Therapeuten selbst549 - Ex 15 ebenfalls als Modell für eine

kultische Inszenierung, quasi als Hintergrund für einen charismatischen Gottesdienst

dient. Dabei könnte es in der Beschreibung Philos ebensosehr wie um die

Gegenüberstellung von Chören um die Beschreibung einer Akklamation oder

um das Konzept der Ganzheit Israels (hol yisra'el) gehen. Denn ob ctvTi4>covos

das zentrale Stichwort ist, was der terminologische Blick leicht suggeriert, ist
zumindest fraglich.

Edward Nowacki hat zu bedenken gegeben, dass der Focus des Stichwortes

möglicherweise auf etwas anderes gerichtet ist550, und zurecht eingeräumt,
der Abschnitt über die Therapeuten bei Philo sei "vermutlich weniger als

Vorahnung einer christlichen Praxis bedeutsam denn als Zeugnis für den

Eklektizismus der alexandrinischen jüdischen Kultur in ihrer Abhängigkeit von
griechischen] und jüdischen Chortraditionen" .551 Ohnehin klafft zwischen den

Belegen bei Philo und den frühesten Zeugnissen für antiphonale Praxis bei
syrischen und palästinischen Christen seit der zweiten Hälfte des 4. Jahrhunderts
eine Zeitraum von über 300 Jahren. Dass Philo dennoch zum Kronzeugen der

Begriffsgeschichte von 'Antiphonie' geworden ist, hängt damit zusammen, dass

seine Schriften in der christlichen Kirche eine kontinuierliche Rezeption erfuhren.

In der jüdischen Tradition dagegen blieb er bis in die Neuzeit fast
unbekannt. Was indes Philos Verhältnis zur jüdischen Tradition betrifft, haben

vergleichende Untersuchungen gezeigt, dass seine Auslegungen der Tora wie seine

Allegoresen der Schrift mit der mündlichen Uberlieferung des Judentums in
Verbindung stehen.552 Es passt in dieses Bild, dass die Belege bei ihm schon

um die Wende der Zeitrechnung bezeugen, wie Ex 15 zumindest für eine be-

monien (àvTufiGôyyoï.s apportais awrixoOires), in einer guten Mischung von Stimmen und

Melodien; die Stimmen gleichmässig einander ablösend und tiefe und hohe Stimmen sich zu
Wohlklang verbindend, denn die Stimmen der Männer sind tief, hoch jene der Frauen, wenn
sie im richtigen Verhältnis gemischt werden, ergibt dies ein wohltönendes, panharmonisches
Melos. All diese Myriaden wurden von Mose dazugebracht, mit einmütigen Herzen die gleiche

Hymne zu singen. [...] Der Prophet stimmte das Loblied an (Karfjpxe Tfjs Ù8r|s), und
die ihn hörten traten in zwei Chören zusammen und sangen seine Worte mit." (De vita Mo-
sis II, 256-257); vgl. dazu Levarie, Philo, und Richard A. Baer, Philo's Use of the Categories
Male and Female, Leiden 1970, 98-101.

549 In der Forschung besteht - unabhängig von der Frage, ob die Sekte überhaupt existiert hat

- weitgehende Einigkeit darüber, dass Philo in seiner Darstellung der Therapeuten eher ein
Modell von jüdischem Leben nach seinem Ideal formte, als dass er eine reale Gemeinschaft
beschrieb (vgl. Borgen, Philo, 247ff.).

550 "The connection of 'antiphonal harmonies' [ävTKjxöi'oi.s öppovlais] to songs sung by facing
rows of dancers suggests that it was a term of choreography. It is not at all clear that Philo
understood it to refer to alternating hymnody in general [...]" (Nowacki, Antiphonal Psalmody,
289 n. 4).

551 Nowacki, "Antiphon", in: MGGi, Bd. 1 (1994), 637.

552 Vgl. dazu Borgen, Philo, 233-282.

253



stimmte Gruppe von Juden als archetypisches Modell galt.553 Dafür spricht
auch eine weitere Stelle, die in diesen Zusammenhang gehört:

[268] Es ergeben sich aber viele Gelegenheiten, bei denen es sich nicht gehört zu
schweigen, sondern die eine Äusserung in Poesie/Lied (ipôàs) oder entsprechend in
Prosa (ppoeis) fordern. [...] [269] So wollen wir nicht zögern, sondern einen Chor
aufstellen und die dem Heiligen entsprechende Ode singen (tt|v lepoiTpeTreordTTiu

göwpev ùSijv), indem wir alle auffordern zu sprechen: "Singen wir (çhaiûpev) dem

Herrn, denn ruhmreich hat er gesiegt, Ross und Reiter warf er ins Meer" Ex
15,l).554

Hier wird die Szenerie von Ex 15 nur angedeutet. Zu vermerken ist, dass Philo
den Vers Ex 15,1 nach LXX, der für die Juden in Alexandria gebräuchlichen
Ubersetzung, zitiert. In jener Version ist der ursprüngliche Singular des Ausrufs

asirä 'singen will ich' in den adhortativen Plural cticrwpev 'lasst uns singen'
gewendet, was den - hier betonten - Gestus eines kollektiven Hymnus verstärkt.

Lassen wir diesen Strang für einen Moment liegen und wenden uns der
andern Seite zu. Im talmudischen Schrifttum, beginnend in der Mischna und in
mehreren Stationen bis in den babylonischen Talmud fortgesetzt, gibt es eine

wichtige Traditionseinheit, die den Vortrag des Meeresliedes im Vergleich mit
Shema' und Hallel als Teilen der Liturgie diskutiert (cf. infra p. 304fL). Dabei

geht es um die Frage, mit welcher Verteilung und in welcher Reihenfolge die
betreffenden Texte im Wechsel zwischen Vorbeter und Gemeinde zu rezitieren
seien.

Wenn nun in Darstellungen jüdischer Musik ebenfalls in Verbindung mit Ex
15 antiphonale Praktiken konstatiert werden,555 so steht dahinter eine lange

Tradition, welche mit Bezug auf die genannten talmudischen Quellen die Wurzel

'-n-h implizit in diese Richtung interpretiert. Max Haas hat die relevanten
lexikographischen Ermittlungen zu '-n-h bereits detailliert zusammengestellt
und dabei die erheblichen exegetischen Schwierigkeiten reflektiert.556 Die
wichtigsten Aspekte des Problems seien darum hier nur skizziert:

553 Vgl. Weitzman, Song and Story, 75: "The leap from present-day liturgical praise to the songs
of the biblical past was possible only because by the Second Temple period the Song of the
Sea at least was perceived as a model for how Jews were to praise God in their own divine
worship."

554 Philo, De somniis, II, 41 (§§268-69).

555 I. Adler registriert, "l'exécution antiphonée (choeurs alternés d'hommes et de femmes) est at¬
testée dans le cantique de Miriam [!]" Juive [Musique], 640b). Mit Bezug auf die einschlägige
Stelle bSot 30b erwähnt Gerson-Kiwi Ex 15 als Modell für "antiphonie responsoriale"
(Musique, 1439). Avenary nennt die gleiche talmudische Tradition als Beleg für "responsorial
psalmody", erwähnt aber auch Philo als Referenz für Antiphonie (Avenary/Bayer, Music,
575f.).

556 Haas, Psalmodie, 47-51.

254



1. Die hebräischen Lexika unterscheiden vier homonyme Wurzeln '-n-h mit den

Grundbedeutungen I 'antworten', II 'gebeugt sein', III 'sich mit etwas beschäftigen',

IV 'singen'. Dazu wird festgestellt, dass die Bedeutungen I und IV "nicht
immer scharf zu scheiden" seien.557 Lexika zur jüdischen Traditionsliteratur
dagegen setzen nur eine bzw. zwei Wurzeln an; entweder mit der primären
Bedeutung 'entgegnen' oder I und IV zusammengefasst und übersetzt mit 'to
begin to speak, to respond, to speak or sing in chorus, to answer'.558

2. Erhellt wird eine Unterscheidung zwischen '-n-h I und IV allenfalls durch
die Information aus der vergleichenden Semitistik, dass mit der Lautverschiebung

von g zu c in '-n-h zwei Wurzeln verschmelzen, die etwa im Arabischen als

'-n-h 'im Sinn haben, meinen' und gannä 'nasal sprechen, singen' getrennt bleiben.

Dieser Erklärung steht die Bemerkung Fischers entgegen, gannä 'singen'
sei etymologisch von hebräisch '-n-h zu trennen. Ihm zufolge bedeuten "hebr.

'anä, aram. 'nä [...] 'antworten, anheben (zu sprechen, zu singen)' und gehören
etymologisch zu arab. 'änä 'etw. im Sinn haben, meinen'".559 Beide Erklärungen

sind formal interessant und müssen sich nicht einmal ausschliessen. Denn
ungeachtet der etymologischen Herleitung bleibt die Frage nach der Kontamination

von Bedeutungen bei einem Wort, das synchron als Homonym erscheint,
bestehen.

3. Zieht man für die Exegese von '-n-h die griechischen und aramäischen
Ubersetzungen zu Ex 15 bei, ergibt sich das typische Bild unterschiedlicher
Interpretationen, weil jede Übertragung einen anderen Aspekt betont. Die Septuaginta
gibt die Wurzel in Ex 15,21 mit e^dpxeiv 'begin, to lead in, initiate' wieder:
êÇfjpxev [...] Mapiàp Xéyovaa 'Mirjam hob an zu sprechen'. Demgegenüber
setzen einzelne Targumim (PsJ, FT) an der Stelle die Wurzel z-m-r 'singen'

557 Koehler/Baumgartner, Lexikon, Bd. 3, 719b. Über die bei Haas genannten Lexika hinaus wird
diese Unterscheidung auch vorgenommen in Ben Yehuda, Thesaurus, Bd. 9 (1949), 4578a-
4583b.

558 J.Levy, Wörterbuch, Bd. 3, 668ff.; Jastrow, Dictionary, 1093a.

559 Wolfdietrich Fischer, Färb- und Formbezeichnungen in der Sprache der altarabischen Dich¬

tung, Wiesbaden 1965, 137 n. 3 (den Hinweis darauf gibt Haas an anderer Stelle [Mündliche
Uberlieferung, 163 n. 271]). Aus der kurzen Feststellung geht nicht hervor, ob Fischer sich auf
'-n-h als auf eine von mehreren homonymen Wurzeln bezieht, oder ob er semantisch auf eine
Grundbedeutung reduziert. Hingegen ist im Hinblick auf die sprachlich manifeste Differenzierung

von Modi des Singens interessant, dass sich gannä 'singen' von einem onomatopoetischen
Adjektiv herleitet, das "den sanften, brummenden Ruf der Antilopen wiedergibt, mit dem sie

ihre Jungen anlocken"; über gannä' 'Frau mit sanfter, gazellengleicher Stimme' entsteht
Fischer zufolge als Denominativ dann das Verb gannä 'singen' (Fischer, ib.).

560 Liddell/Scott, Lexicon, 588a. Zu den Versionen der Targumim vgl. auch infra p. 301ff.

255



4. Haas folgert aus der Zusammenschau der lexikographischen Belege, "dass

'-n-h primär mit 'entgegnen, antworten' übersetzt werden kann".561 Die
Bedeutung von '-n-h als ein Modus des Singens ergäbe sich dann jeweils erst aus
dem Kontext.
Diese Schlussfolgerung reduziert das Problem der Homonymie von '-n-h
dahingehend, dass zumindest die Bedeutungen I und IV - wenn nicht auch II
und III - in einem gemeinsamen semantischen Feld gesehen werden können,
dessen Grundbedeutung mit 'sich hinwenden zu' umschrieben werden kann.562

Hier tritt ein lexikographisches Dilemma zutage, das Jacques Hourlier einmal
im Zusammenhang mit 'Antiphonie' benannt hat: "Les meilleurs dictionnaires
ne sont pas d'un grand secours pour interpréter ces mots, car ils dépendent de

traducteurs qui, eux-mêmes, n'ont pas abordé les problèmes musicaux."563 Es

scheint, dass mit der Abspaltung einer forciert musikalischen Signifikanz, mit
der Ubersetzung von '-n-h durch 'singen', der Blick auf die konnotierte
Grundbedeutung und auf die Eigenschaften des Singens verstellt wird. Es geht in
Ex 15,21 nicht nur um das Singen Mirjams, sondern auch um ein 'Entgegnen'
bzw. 'Antworten' gegenüber Mose und um das 'Anstimmen' vor einer Gruppe.

Diese Bedeutungsdifferenzen sind auf erhellende Weise zu beobachten an
einem Beleg, der, soweit ich sehe, in dem hier zur Frage stehenden terminologischen

Zusammenhang noch nicht beachtet worden ist:

[268] An Neumonden, am Chanukkafest und am Purimfest dürfen sie [sc. die Frauen]

einen Trauergesang anstimmen (ma'anöt) und sich an die Brust schlagen; aber
weder an diesem noch an jenem [sc. Tag] dürfen sie ein Klagelied anstimmen (meqö-
nenöt). Ist der Tote begraben, so dürfen sie weder einen Trauergesang anstimmen
noch sich an die Brust schlagen. - Was heisst Trauergesang ('innüy)? - Wenn alle
[Frauen] zusammen anstimmen (kullan 'önöt ka-ahat). - [Und was heisst] Klagelied

(qinä)? - Wenn eine vorsagt und die übrigen nach ihr anstimmen (kullan 'önöt
aharëha), wie es heisst: Und lehrt eure Töchter einen Trauergesang (nehï),
eine jede die andere ein Klagelied (qmä) (Jer 9,19 [20]).564

Die Gegenüberstellung von 'Trauergesang' und 'Klagelied' führt in weitere
terminologische Schwierigkeiten, denen hier nicht nachgegangen werden soll.
Entscheidend für unseren Zusammenhang ist, dass die Wurzeln '-n-h und q-n-h
in zwei Ableitungspaaren aus Substantiv und Verb einander gegenübergestellt
werden.565 Dabei lässt sich nicht ein Unterschied hinsichtlich Liedgattungen
ausfindig machen, zumal 'innüy als Nomen actionis eigentlich ' Anstimmung ei¬

set Haas, Psalmodie, 51.

562 Vgl. Lienhard Delekat, "Zum hebräischen Wörterbuch", in: VT 14 (1964), 42.

563 Hourlier, Notes, 119 n. 6.

564 mMQ 111,9; vgl. auch tBer 1,11 (p. 2) und bPes 36a.

565 Das Substantiv 'innüy ist ein Derivat von '-n-h im Pi'el, während umgekehrt das Verb qinnen
auf das Substantiv qïnâ zurückgeht.

256



nes Klageliedes' meint.566 Hingegen richtet sich die Intention der Erklärung auf
die Modalität des Singens, die sich wiederum an der Wurzel '-n-h festmacht:
Beide Erklärungen {qïna und 'innüy) brauchen das Verb '-n-h in verschiedenen
Bedeutungen.

Zu berücksichtigen ist für diesen Beleg möglicherweise auch die semantische

Erweiterung, die das Wort qinä im Syrischen erfährt. Das syrische Wörterbuch

von Payne-Smith gibt für rfi.n primär 'Klagelied' ('naenia'), dann aber
auch 'sonus musicus', 'cantus', 'me/os' usw., zeigt also eine klare Tendenz zur
Abstrahierung eines ursprünglichen Konkretums an.567 Auf der anderen Seite

ist in dem zitierten Beleg die dreifache Verwendung der Wurzel '-n-h
aufschlussreich für die Vermutung der Gleichzeitigkeit von verschiedenen
Bedeutungen. Wenn mit 'innüy die 'Anstimmung eines Klageliedes' gemeint ist, ist
sowohl der Aspekt 'gebeugt, elend sein' von '-n-h II als auch der des 'Lied
Anstimmens' von '-n-h III angesprochen.568 Ebenso ist bei der Erklärung des

Sangesmodus mit der gleichen Form (cönöt) zweierlei gemeint: 'ein Lied anstimmen',

also 'singen' oder in einen Gesang 'einstimmen'. Diese explizit polyseme
Verwendung der Wurzel '-n-h in den rabbinischen Belegen, deren Auslegung ja
gerade auf der Mehrdeutigkeit basiert, legt den Schluss nahe, dass die Differenzierung

in vier homonyme Wurzeln - zumindest für dieses Sprachstadium - ein
Scheinproblem darstellt. Gibt man sie auf, gewinnt man mit Rücksicht auf den
jeweiligen Kontext ein differenzierteres Bild von der Modalität des Singens.

Setzt man schliesslich den auf Philo bezogenen Traditionsstrang mit dem auf
die Wurzel '-n-h konzentrierten in Relation, wird noch einmal deutlich, dass Ex
15 als Verbindungsstück fungiert. Zieht man zudem die Grundbedeutung von
àvTi<t>û)véû) 'sound in answer, reply, rejoin' herbei,569 so ist zu erwägen, ob àv-
tl<1>ü)vos nicht auch ein Echo auf das semantische Feld von '-n-h ist.570 Und ob
weiter der technische Aspekt des Wechselgesangs nicht aus einer Kontamination

von verschiedenen Elementen resultiert.571

566 J.Levy, Wörterbuch, Bd. 3, 670a.

567 Payne-Smith, Thesaurus, Bd. 2, 3603f.

568 J. Levy, Wörterbuch, Bd. 3, 669a gibt für '-n-h im Pi'el 'ein Lied anstimmen'.

569 Liddell/Scott, Lexicon, 165b-166a.

570 Die Frage, ob Philo über Kenntnisse des Hebräischen verfügte und diese Verbindung überhaupt
selber sehen konnte, ist für diesen Punkt nicht mehr so entscheidend, wenn man berücksichtigt,
dass er mit Vorstellungen der traditionellen Bibelexegese vertraut war (vgl. Borgen, Philo, 257;
ausführlicher bei Peter Borgen, "Philo of Alexandria. A Critical and Synthetical Survey of
Research since World War II", in: Aufstieg und Niedergang der römischen Welt, ed. Wolfgang
Haase, Bd. II.21.1, Berlin 1984, 108-115; Stein, Philo und der Midrasch, 50ff.).

571 Die Spärlichkeit der Belege legt die Vermutung nahe, dass die Verwendung von àvrt^uvos
in einem technischen Sinn für das Singen in Oktaven bzw. das Oktavintervall, wie sie bei
Pseudo-Aristoteles begegnet, auf die Interpretation der Vokabel in den Belegen von Philo
eingewirkt hat (Problemata physica, XIX, 13.17.19.39 [Übers. Flashar); zur Begriffsgeschichte
und Datierung siehe auch die Erläuterungen von Flashar, ib., 606ff., 610f.)

257





8. Erinnerung, Reinszenierung und Interpretation

Am Eingang dieses Teils (Kap. 6) habe ich versucht, eine Typologie des

Meeresliedes aus der Perspektive der Synagogenliturgie heraus zu erarbeiten. In
den folgenden Abschnitten nun werden quasi in einer Rückblende einige
Belege angeführt, die deutlich werden lassen, dass Meerereignis und Meereslied
sich bereits innerhalb der Bibel als Paradigma der Erlösung und als Prototyp
des gesungenen Gotteslobes abzeichnen. Diese Interpretation der Traditionseinheit

setzt sich nahtlos in der ausserkanonischen Literatur fort. Obwohl sich

dabei einige strukturelle Veränderungen in der Rezeption des Liedes beobachten

lassen, geht es hier nicht darum, nach (historischen) Entwicklungslinien
in der Interpretation des Meeresliedes zu suchen, sondern vielmehr darum, in
den verschiedensten Zusammenhängen einer sich fortschreibenden literarischen
Tradition die Bezugspunkte zu Ex 15 zu finden und zu verstehen, in welchem
Licht sie aufscheinen.

8.1. Innerbiblische Referenzen auf Ex 15

Die innerbiblischen Referenzen auf Meerereignis und Meereslied sind zahlreich
und finden sich in verschiedenen Büchern. Einige Beispiele sollen hier
angesprochen werden, um zu zeigen, dass die typologische Interpretation von Ex
14-15 nicht erst im nachbiblischen Schrifttum oder gar im rabbinischen Judentum

einsetzt. Dass die jüdische exegetische Tradition überhaupt bereits in den

jüngeren Büchern der hebräischen Bibel beginnt und einen wichtigen Faktor
in der Traditionsbildung wie im Kanonisierungsprozess darstellt, hat Michael
Fishbane in seinem zum Standardwerk gewordenen Buch Biblical Interpretation

in Ancient Israel dargelegt.572 In methodisch begründeten Analysen hat

er systematisch untersucht, wie tatsächliche exegetische Absichten von kontin-
genten Parallelen zu unterscheiden sind und wo übereinstimmende sprachliche
und literarische Topoi interpretiert werden. Die folgenden heuristischen
Beobachtungen können hier nur ansatzweise begründet werden; sie finden aber

Bestätigung in Fishbanes Untersuchungen an vergleichbarem Material, wobei
die Belege zu Meerereignis und Meereslied überwiegend in seine Kategorie der

"aggadischen Exegese" fallen. Gemeinsam ist den innerbiblischen Referenzen,

572 Zusammenfassend dazu auch Dohmen/Stemberger, Hermeneutik, 24-29.

259



dass sie das Geschehen am Meer im Zeichen der Erinnerung an geschichtliche
Heilstaten Gottes erwähnen und vor allem den Aspekt der wunderbaren
Rettung und der übernatürlichen Spaltung des Meeres hervorheben. Die legendäre

Rettung wird - besonders in den prophetischen Büchern - zum Paradigma für
Verheissungen in die Zukunft, aber auch zum Zeichen für Ermahnungen (Jes

10,26; 11,15; 51,11; Jer 51,21; Hag 2,22; Sach 10,10; vgl. auch ApcEliae 32,15).
Das Meereslied selbst gerät in solchen Querverweisen und interpretierenden

Referenzen nur soweit in den Blick, als einzelne Wörter, bestimmte Wendungen
oder auch ganze Sätze daraus zitiert werden. Dabei spielt für unseren
Zusammenhang zunächst weniger die Frage nach der Chronologie, danach, welches

Buch ein anderes zitiert oder welche Stelle von einer anderen abhängig ist, eine

Rolle, als vielmehr die Tatsache, dass der Text durch zahlreiche innerbiblische
Parallelen in ein Assoziationsnetz eingebunden ist. Ein besonders eindeutiges
Beispiel dafür ist die erste Hälfte des Verses Ex 15,2, die an zwei weiteren Stellen

wörtlich wiederkehrt (Jes 12,2; Ps 118,14).573 Wesentlich ist weiter, dass die
Referenz auf das Meerwunder im Rahmen der Erinnerung an den Auszug aus
Ägypten einen zentralen literarischen Topos darstellt, der in gleichbleibenden
Bildern und Motiven zitiert wird. Bereits in der Tora wird daran erinnert, wie
"Rosse und Wagen [resp. Reiter]" der Ägypter von den "Wassern des

Schüfmeers" überflutet werden (Deut 11,2-4), und den Israeliten voraus geht beim

Einzug ins Land Kanaan die Kunde von Gottes Wundertat (Jos 2,10). In der

Erzählung über die Durchschreitung des Jordans wird nicht nur der wundersame

Vorgang in gleichen Worten geschildert ("das Wasser wird stehen wie ein
Damm" [Jos 3,13] analog zu Ex 15,8), in der Rede Josuas wird sogar eine

explizite Analogie hergestellt: "Denn der Herr, euer Gott, liess das Wasser des

Jordan vor euch vertrocknen, bis ihr drüben wäret, wie [er] mit dem Schilfmeer

getan hat, das er vor uns vertrocknen liess, bis wir drüben waren." (Jos

4, [22-] 23). In Ps 114 schliesslich werden diese beiden Ereignisse der
Heilsgeschichte, wiederum nicht im Sinn einer 'historischen Reportage', sondern im
Licht einer typologischen Interpretation, nebeneinandergestellt.574 Die Szene

mit der Spaltung des Meeres, durch das Israel trockenen Fusses hindurchgeführt
wird, während die Feinde von unsichtbarer Hand vernichtet werden, wird somit
zum Sinnbild für die wunderbare Rettung aus einer Notsituation schlechthin,
aber auch zum steten Erinnerungszeichen für die Allmacht Gottes. Solche

exegetische Reminiszenzen kommen vor allem in den Psalmen häufig vor (Ps 66,6;

77,15-17.20; 106,9; 114,1-3; 136,10.11.14.15.21); bisweilen steht das Meerwun-

573 Loewenstamm zufolge ist Ex 15,2 der Ursprungsort dieser exegetisch schwierigen Wendung, die
er als Standardformel für Dankeshymnen "from very early times" betrachtet (Loewenstamm,
The Lord, 464).

574 Ps 114,2; vgl. dazu auch Fishbane, Biblical Interpretation, 359f., und Zirker, Kultische Verge¬

genwärtigung.

260



der schon explizit im Zeichen des kollektiven Gedenkens (Ps 78,12-13; Jes 51,10;

65,11-13), oder es wird zum Memorandum im Rahmen einer nachexilischen

kultischen Feier, die später explizit als Vorbild für den Synagogengottesdienst
verstanden wurde:

Du hast das Elend unsrer Väter in Ägypten angesehen und ihr Schreien am Schilfmeer

erhört und Zeichen und Wunder getan am Pharao, an allen seinen Knechten
und allem Volk seines Landes; denn du wusstest, dass sie vermessen an ihnen gehandelt.

So hast Du dir einen Namen gemacht, wie es heute offenbar ist. Du hast das
Meer vor ihnen zerteilt, dass sie auf dem Trocknen mitten hindurchgehen konnten;
ihre Verfolger aber warfst du in die Tiefe, wie einen Stein in mächtige Wasser.575

Es ist in solchen Belegen äusserst schwierig zu unterscheiden, ob eine andere

Stelle zitiert wird, oder ob sich die Evokation des bestimmten Topos nur
in den gleichen formelhaften Wendungen bewegt. Manche Wörter und
Wendungen scheinen als Schlüsselbegriffe fest mit dem Schilfmeertopos verbunden

zu sein und lassen sich als solche in der Exegese wie in nachbiblischen
liturgischen Dichtungen weiterverfolgen. Wesentlich für solche Schlüsselbegriffe ist
denn auch ihre intertextuelle Funktion. Sie bestehen nicht als isolierte Zitate,
sondern evozieren - oft an mehreren Stellen zugleich - einen grösseren
Bedeutungszusammenhang

In den innerbiblischen Referenzen war bis hierher allein vom Meer-Ereignis
die Rede. Für unsere Fragestellung besonders interessant sind nun aber die

wenigen Stellen, in denen eine direkte kausale Verbindung hergestellt wird
zwischen der Erfahrung des Wunders bzw. der Rettung und der Reaktion darauf
mit einem Lobgesang. In Psalm 106,9-12 heisst es:

Er schalt das Schilfmeer, da ward es trocken; er liess sie durch Fluten ziehen wie
über die Trift. Er half ihnen aus der Hand des Hassers und erlöste sie aus der
Gewalt des Feindes: Wasser bedeckten ihre Bedränger, nicht einer blieb übrig von
ihnen. Da glaubten sie an seine Worte [und] sangen seinen Ruhm (yasirü tehillatö).

Dieser Psalm, den Fishbane als Beispiel einer nachexilischen historiographi-
schen Liturgie im Licht aggadischer Exegese interpretiert,576 entwirft in wenigen

Versen die Szene am Meer mit ihren wichtigsten Elementen. Doch scheint

es dabei nicht allein um die Erinnerung zu gehen, sondern auch um das adäquate

Verhalten der "Väter", bei denen die Wundertat einen Lobgesang als
Ausdruck des Glaubens auslöst. Die Verbindung von Glauben und Singen in Vers 12

macht einen exegetischen Schritt deutlich, der im Bezugstext innerhalb der Tora

nur implizit angelegt ist. Dort heisst es am Ende der Meerwundererzählung
"und sie glaubten an ihn" (Ex 14,31), worauf unmittelbar anschliesst "damals

sangen Mose und die Kinder Israel" (Ex 15,1). Hier nun wird die Kausalität

575 Neh 9,9-11.

576 Fishbane, Biblical Interpretation, 397.

261



explizit: der Psalm nimmt die Wurzel s-y-r 'singen' (wie in Ex 15,1 ohne waw-

consecutivum) auf und spezifiziert den Gesang als tehillä 'Lobgesang'. Der
Ausdruck tehillä kann an der Stelle eine Gattung bezeichnen, es kann aber auch das

Meereslied selbst gemeint sein, gerade wenn man das ambivalente Vorkommen
derselben Vokabel in Ex 15,11 berücksichtigt. Sind dort mit tehillöt offensichtlich

nicht 'Lobpreisungen' gemeint, sondern die den Lobpreis provozierenden
Wundertaten, so ist umgekehrt hier nicht nur an den Lobpreis, sondern im
Sinne einer Metonymie auch an den Anlass dafür zu denken.577 Die Wendung
yasirü tehillatö kann also sowohl die Handlung des Singens umschreiben als

auch dessen Zweck "ihm zum Lobpreis" bezeichnen oder den Gegenstand des

Liedes (die Wundertaten) meinen.

Die gleiche Kausalität von Rettung bzw. Wundertat und Gotteslob wie in
Ps 106 ist in Jes 43,16-21 angelegt, wo Gottes Forderung, das Volk solle "[s]ei-

nen Ruhm verkündigen"(tehillatï yesapperü),578 mit den vollbrachten
Wundertaten begründet wird, dass er "im Meer einen Weg und in starken Wassern
eine Bahn" machte. Gesungenes Gotteslob als Reaktion auf die Herausführung
wird schliesslich auch erwähnt in Jes 51,11 ("[...], dass die Erlösten [durch das

Meer] hindurchzogen und [...] heimkehren [...] mit Jauchzen [be-rinnä]") und in
Ps 105,43, wo es heisst: "so liess er ausziehen [...] unter Frohlocken (be-rinnä)
seine Erwählten".

8.2. Die Rezeption des Meeresliedes in Apokryphen und
Pseudepigraphen

Es ist aufschlussreich, die Rezeption des Meeresliedes in der nachbiblischen
jüdischen Literatur aus der Zeit des Zweiten Tempels weiterzuverfolgen. In mehreren

Apokryphen und Pseudepigraphen, aber auch in den Texten von Qumran
und in den Antiquitates Biblicae des Pseudo-Philo findet sich seine Spur. Vor
allem in Schriften, welche biblische Erzählungen übernehmen und paraphrasie-
ren oder interpretierend umschreiben, wird das Meereslied in verschiedenster
Weise neu konturiert.579 Ob es dem Genre der rewritten bible entsprechend -

577 Zur passiven und aktiven Bedeutung von tehillä vgl. auch Zirker, Kultische Vergegenwärtigung,
27.

578 Die Wendung yesapperü tehillatï ist eine Variante von yasirü tehillatö und funktioniert idioma¬
tisch - wie amar sirä 'ein Lied sagen' - als substantivische Umschreibung einer musikalischen
Äusserung.

579 Zur Interpretation der Bibel und ihrer literarischen Rezeption in der Zeit des Zweiten Tempels
vgl. Dimant, Use and Interpretation, 379-418; Dohmen/Stemberger, Hermeneutik, 29-38.

262



um eine Charakterisierung von Geza Vermes aufzugreifen580 - nachgeahmt und

womöglich in einen anderen Kontext transponiert wird; oder ob es im Zuge
exegetischer Anstrengungen umgeformt wird: deutlich wird an diesen Belegen,
dass das Meereslied einen wichtigen Bezugspunkt darstellt, nachdem die Tora
im Zuge der Kanonisierung nicht nur zu einem religiösen, sondern auch zu
einem literarischen Paradigma geworden ist. Wenn im folgenden einige prägnante
Beispiele für diese referentielle Funktion des Meeresliedes aus der ausserkanoni-
schen Literatur angeführt werden, muss gleich zum voraus eingeräumt werden,
dass eine solche kursorische Darstellung den im einzelnen sehr unterschiedlichen
Schriften nicht gerecht werden kann. Soweit es aber hier um die Kontinuität

- nicht etwa um die Entwicklungsgeschichte - von Typologien und um
Denkformen hinsichtlich des Singens geht, machen die Beispiele deutlich, dass die

rabbinische exegetische Tradition zum Meereslied ebenso viele Kontinuitäten
wie neue Aspekte aufweist. Ihre Auswahl wie ihre Anordnung folgen daher dem

Prinzip der Kasuistik.

1. Gleichsam als Verbindungsglied zu den innerbiblischen Belegen ist die
Reminiszenz auf Meerereignis und Meereslied im dritten Makkabäerbuch anzusehen.581

Hier beruft sich ein Priester in einer aktuellen Unterdrückungssituation
in einem Bittgebet für sein Volk auf das Paradigma der Errettung in Ex 14-15:

Den frechen Pharao, den Knechter deines heiligen Volkes Israel, den prüftest du
durch viele, mannigfache Plagen und offenbartest also deine grosse Macht. Als er
mit Wagen und mit einer Masse Krieger nachsetzte, versenktest du ihn in des
Meeres Tiefe; die aber ihr Vertrauen auf dich, den Herrn der ganzen Schöpfung,
setzten, die führtest du ganz heil hindurch. Als sie die Taten deiner Hand erblickten,
lobpriesen sie (fjveodv ae) dich, den Allmächtigen.582

Als Erinnerungsgerüst werden hier die gleichen Elemente evoziert, die schon in
den biblischen Reminiszenzen festzustellen waren. Ausserdem wird in Anspielung

auf Ex 14,31 auch hier eine Kausalkette zwischen Gottes Wunderhandeln,
dem Vertrauen bzw. Glauben der Geretteten und deren Lobpreis hergestellt,
aus der sich fast schon eine feste 'Aufgabenverteilung' extrapolieren lässt: Gott
handelt, Israel/die Menschen sehen, glauben und singen zum Lob und zum
Dank.583

580 Vermes, Scripture, 95; charakteristisch für die Textgattung rewritten bible ist der Ansatz
zu früher Schriftauslegung, der Fragen an den Text antizipiert und in die Nacherzählung
integriert.

581 Der griechische Text dieser pseudepigraphen Festlegende wurde wahrscheinlich in Ägypten
(Alexandria) im letzten Drittel des 1. Jahrhunderts v.d.Z. verfasst (vgl. Rost, Einleitung, 77-

79).

582 3Makk 2, 6-8; vgl. 3Makk 6,4; zur Stelle auch Weitzman, Song and Story, 99.

583 Der liturgische Charakter dieses Gebets wird möglicherweise bestätigt durch die Formel in
3Makk 2,11, die der Eröffnung der dritten Benediktion nach dem Shema' (Emet we-yatziv)
entspricht.

263



2. Unter den Schriftfunden von Qumran sind zwei Rollen mit extensiven Penta-

teuchparaphrasen identifiziert worden (4Q 364 und 365), auf deren Fragmenten
sich Stücke des Meeresliedes befinden. Aus den Teilen der einen Rolle, die auf
etwa 75-50 v.d.Z. datiert wird, lassen sich die Verse Ex 15,16-21 relativ genau
rekonstruieren. Aufgrund der erhaltenen Textfragmente kann man hier auf eine

recht wörtliche Wiedergabe des ganzen Liedes schliessen, die fast nur in der

Orthographie vom kanonischen Text abweicht (vermehrte Pleneschreibung und

Aramaismen). Hinzu kommt, dass in diesen Pentateuchparaphrasen
verschiedenartiges nichtbiblisches Material enthalten ist, das den Toratext exegetisch
erweitert. So findet sich auf den Fragmenten 4Q 365 a und c ein Text, der

unmittelbar an Ex 15,21 anschliesst und der eine poetische Ausarbeitung des

vorangehenden Mirjamliedes zu sein scheint. Zwar ist ein grosser Teil des Textes

verloren, doch aus den vorhandenen Resten, in denen sich Elemente aus
dem Lied Ex 15,1-18 finden, lässt sich vermuten, dass hier ein ausgearbeitetes

"Mirjamlied" als Pendant zum Lied Moses eingeschoben wurde.584 Es ist
der einzig bekannt gewordene Ansatz zu einer Erweiterung des kurzen
biblischen Mirjamliedes und ein einmaliger Fall von rewritten bible, insofern hier
eine biblische Leerstelle ("Was für ein Lied singt Mirjam?") direkt aufgefüllt
wird.585

3. Ein Beispiel dafür, wie das Meereslied in nachbiblischer Zeit zum literarischen
Modell wird, ist das Lied der Judit am Ende des gleichnamigen apokryphen
Buches.586 Wie die Forschung verschiedentlich festgestellt hat, evoziert dieses

Lied sowohl Ex 15 als auch das Lied der Debora (Jud 5), und wie in jenen
beiden Liedern wird hier das zuvor erzählte Geschehen hymnisch rekapituliert.
Allerdings ist die Verbindung zum Deboralied eher äusserlich und vor allem ty-
pologischer Natur, insofern Judit als Typus der heldenhaften Frau eine Hymne
auf einen selbsterrungenen Sieg singt. Denn in der Tat ist das Ich des Judit-
liedes eine kollektive Grösse, die wie im Meereslied nicht den eigenen, sondern
den Sieg Gottes und dessen planhaftes Wunderhandeln preist. Das Meereslied
wird darüber hinaus nicht nur in zahlreichen sprachlichen Anspielungen,
sondern auch in der ganzen Anlage imitiert: In der Prosaeinleitung zu Judits Lied

584 Der Text der Fragmente ist vorläufig ediert und kommentiert in White, 4Q 364 & 365, 221-

223; eine deutsche Übersetzung gibt Johann Maier (ed.), Die Qumran-Essener: Die Texte vom
Toten Meer, München 1995, Bd. 2, 310f.

585 White modifiziert den Begriff rewritten Bible zu rewritten Torah - mit Recht, wenn man
bedenkt, dass sich das nachbiblische Neuschreiben vor allem an den Büchern des Pentateuch
ausrichtet (vgl. White, 4Q 364 ® 365, 228).

586 Bei der Datierung von Judit gehen die Meinungen auseinander: Dubarle hält eine Entstehung
in persischer Zeit (4. Jh.v.d.Z.) für wahrscheinlich, während Zenger das Buch "nicht vor 150"

v.d.Z. ansetzen will (Dubarle, Judith, Bd. 1, 131ff.; Zenger, Buch Judit, 431). Der griechische
Text geht wohl auf hebräische Fassungen zurück und ist auch in syrischen Übersetzungen
erhalten.

264



laufen "alle Frauen Israels" herbei und führen "ihr zu Ehren einen Reigentanz
auf" (XV,12).587 Dann schreitet Judit wie Mirjam in Ex 15,20 "an der Spitze
aller Frauen", die Männer folgen nach, "Lobgesänge (upvouv) auf ihren Lippen"
(XV, 13). Schliesslich wird, was in Ex 15 in aller Kürze und Unbestimmtheit
angedeutet ist - dass "Mose und die Kinder Israel" ein Lied singen -, hier etwas

genauer ausgeführt:

Judit stimmte vor ganz Israel dieses Danklied an (e£rjpxev), und das ganze Volk
sang (ùuepe()>covei.) den Lobgesang (tt|v aiveaiv tcii3tt)v) aus vollem Halse mit. Und
Judit sagte [sang] (elrrev): "Stimmt an (e^dpxeTe) meinem Gott mit Pauken, singt
meinem Herrn mit Zimbeln! Lasst ihm erklingen Psalm und Lobgesang, verherrlicht
und ruft an seinen Namen! [,..]"588

In Einleitung und Anfang des Liedes wird ganz klar eine Analogie zu Ex 15

hergestellt, indem in der Figur Judits gewissermassen die Rolle Moses (Ex 15,1)
und die Mirjams (Ex 15,21) übereinandergelagert werden. Wie jener stimmt
Judit das Lied an, wobei doppelt betont wird, dass das ganze Volk an dem

Gesang beteiligt ist (èv iraim 'IcrpaijX, Ttâç ô Xaog). Und wie diese äussert sie

den Imperativ "stimmt an/singt". Auch beim Juditlied wird indes nicht in
einem aufführungspraktischen Sinne verständlich, wie sich das Singen abspielt.
Denn es heisst, das "Volk sang denselben Lobgesang mit", darauf folgt die

Uberleitung "und Judit sagte",589 das Lied selbst beginnt dann mit der

Aufforderung zum Lobpreis ("stimmt an!" bzw. "singt!"), die sich signifikant an
die hebräische Version von Ex 15,21 (2. Person PI.) und nicht an jene der LXX
(1. Person PI.) anlehnt.

Es ist nicht zu übersehen, dass sich in diesen Versen ein weiterer Beleg für die

bereits angezettelte Diskussion zum Antiphonie-Problem präsentiert (cf. supra
p. 254ff.). Dadurch differenziert sich das Bild in interessanter Weise: Zweimal
kommt in den zitierten Versen das Verb è£dpxetv vor. In Vers XV,14 scheint
damit eine weitere Analogie zur Einleitung des Mirjamliedes gegeben, denn auch

LXX verwendet das Verb e£dpxeiu an der entsprechenden Stelle (Ex 15,21).
Doch nimmt die Formulierung des Juditliedes mit Kai è£fjPXev möglicherweise
auch das umw-Perfekt einer hebräischen Version auf. Während im Mirjamlied
für é£dpxeiv die Bedeutung 'antworten' als Entsprechung zu 'anä in Erwägung
gezogen wurde, ist hier 'anstimmen' wohl passender, weil Judit ja nicht auf ein

vorangegangenes Lied Bezug nimmt. An der zweiten Stelle (Vers XVI, 1) weist

587 Die zur Szene gehörigen Pauken erscheinen etwas später in Vers XVI,1.

588 Judit XV,14-XVI.l.

589 Wie Kommentare zu Judit feststellen, ist die Konstruktion mit Kai am Satzanfang ein häufig
vorkommender Hebraismus, der das waw consecutivum reflektiert (Zenger, Buch Judit, 430f.).
Es ist daher plausibel, in dem Satz eine Analogie zu wa-ta'an miryarn in Ex 15,21 oder
zu der Wendung wa-to'mer l'emor 'und sie sprach folgendermassen' zu sehen (vgl. Tabelle 5,

Anhang).

265



die Bedeutung in Richtung 'ein Lied anstimmen, singen', gerade auch, wenn
man die Nähe dieses Verses zu Ex 15,21 berücksichtigt.

Die syrische Version zu den beiden Stellen des Juditliedes differenziert die

Begrifflichkeit in signifikanter Weise und markiert - besonders wenn man
bestimmte Targumfassungen zum Vergleich herbeizieht - die Analogie zu Ex 15,21

eindeutiger: Zuerst heisst es in Entsprechung zu wa-ta'an miryam hier w-m'ny '
yhwdyt 'und Judit entgegnete', dann sbhw l-mry' 'lobsingt dem Herrn'.590 Die
ambivalente Bedeutung von 'anä, die in Ex 15,21 angelegt ist, pflanzt sich in
der griechischen Version des Juditliedes in der Doppelung des Verbs èÇdpxetv
fort. Die syrische Version dagegen sorgt mit der Differenzierung der griechischen

Terminologie für eine begriffliche Erläuterung, die das Juditlied klar mit
Ex 15 in Verbindung bringt.

Ein weiterer Punkt ist hier interessant: Vers XV,14 betont, wie erwähnt, dass

das ganze Volk den Lobgesang mitsingt und hat dafür das Verb {rrrepcjxovelv

'speaking exceedingly well, sing loudly', das Zenger prägnant mit "aus vollem
Halse singen" wiedergibt.591 Einige Handschriften von LXX verbessern an der
Stelle aber inro^uvelv 'to call out in answer', und es scheint, dass man hier auf
eine frühe Spur eben jenes Interpretationsschrittes stösst, der das Meereslied
und vor dessen Hintergrund auch das Juditlied als Wechselgesang auslegt.592

Uber diese terminologischen Anhaltspunkte und den Befund einer pseude-

pigraphen Reinszenierung des Meeresliedes hinaus ist bemerkenswert, in
welcher Art und Weise das Juditlied den Duktus seines Modells aufgreift. Wie
die bekannten Wendungen und Motive übernommen und in einen neuen Text
eingewoben werden, wird deutlich, wenn man zum Text der LXX auch die
hebräischen Versionen hinzunimmt (vgl. Tabelle 5 im Anhang).

Die hebräischen Versionen des Juditliedes lassen den Bezug zu Ex 15 in
wörtlichen Aufnahmen, und frei adaptierten Anspielungen, deutlich werden: Version
B fasst Ex 15,1 knapper zusammen, nimmt aber den Anfang mit der Zeitadverbiale

'az 'damals' auf. Version C, die Ex 15 insgesamt nähersteht, hat dagegen
eine Kontamination von Ex 15,1 und 21, indem die komplette Satzstruktur des

ersten Meereslied-Verses mit Person und Numerus der Einleitung zum Mirjamlied

kombiniert ist (wa-tasar, wa-to'mer). Beide Versionen bringen dann eine

Reihung von imperativischen Lobpreisungen als Erweiterung des Aufrufs in Ex
15,21, wobei Version C (wie LXX) die für die Situation charakteristischen Stichworte

töf 'Trommel' und mahöl 'Reigentanz' aufnimmt. Der Vers Judit XVI,3
ist in allen Versionen eine mehr oder weniger wörtliche Übernahme von Ex 15,3

mit der exegetisch interessanten Variante in LXX, die aus dem "kriegführenden

590 Lagarde, Libri, 124: Juoro. n.,-»

591 Lidell/Scott, Lexicon, 1870b.

592 Lidell/Scott, Lexicon, 1902a. Auch Zenger übersetzt diese Variante umstandslos mit 'im Wech¬

selgesang singen' (Buch Judit, 516).

266



Gott" von Ex 15,3 einen "Gott, der Kriege beendet", macht. Auch hier werden
unterschiedliche Grade in der Entfernung vom Vorbild und in der Interpretation

sichtbar, womit nichts über eine allfällige Abhängigkeit der Versionen
des Juditliedes untereinander gesagt ist.593 In Judit XVI, 13 schliesslich - und
besonders deutlich in der hebräischen Version C - sind Anspielungen auf Ex
15,11 zu sehen, die das Thema des ganzen Liedes, das Gotteslob, explizit fassen.

Erich Zenger hat gezeigt, dass die ganze inhaltliche Struktur des Judit-Buches

am Exodus-Geschehen orientiert ist.594 Dafür spricht auch der Bogenschlag von
dem Bittgebet Judits in Kapitel IX zu ihrem Loblied nach dem errungenen Sieg

am Ende des Buches. In Judits Gebet wird das Meereslied mit mehreren
eindeutigen Stichworten evoziert, um Gott als rettenden Beistand im Kampf gegen
die Feinde anzurufen. Das Lied als Kulminationspunkt des erzählten
Heilsgeschehens, als kollektiver Hymnus unter Judits Leitung, ist in jeglicher Hinsicht
eine Neukomposition nach dem Muster des biblischen Vorbildes.

4. Die Akzentuierung der Ganzheit des Volkes nach dem Modell des Meeresliedes

findet sich auch im Zusammenhang mit einem scheinbar ganz anderen

Lobgesang in den Antiquitates Biblicae, einem Text, der fälschlicherweise Philo

zugeschrieben wurde. In dieser Geschichtsparaphrase von den Anfängen bis

zu Sauls Tod wird das sogenannte Deboralied (Jud 5) rekapituliert:

Dann sagten Debora und Barak, der Sohn Abinoams, und das ganze Volk einmütig
dem Herrn einen Gesang (omnis populus unanimiter ymnum dixerunt) an jenem
Tag und sprachen: "Siehe von der Höhe hat der Herr uns seine Herrlichkeit gezeigt
usw."595

Wie Dietzfelbinger festgestellt hat, hat der hier folgende heilsgeschichtliche
Hymnus abgesehen von der Zitierung des Einleitungsverses "mit dem Deboralied

[...] inhaltlich nichts zu tun".596 Indessen hat Weitzman gezeigt, dass

Pseudo-Philo das Deboralied vor dem Hintergrund von Ex 15 liest.
Dementsprechend ist das Lied vom Siegeslied zum reinen Gotteslob Israels für erfahrene
Wundertaten umfunktioniert, und das biblische Lied erhält in seiner Reinsze-

nierung den Anstrich liturgischer Poesie. Das zeigen die Veränderungen des

Bibeltextes im Einleitungsvers: Das Volk singt als Ganzes einmütig und richtet

seinen Gesang an den Herrn. Mit dieser Betonung des Liedes als kollektives

Gotteslob scheint sich auch hier ein an Ex 15 orientierter exegetischer

593 Dubarle ist hinsichtlich der hebräischen Versionen der Meinung, dass es sich um unabhängige
und frühe Niederschriften handelt Judith, 49-79).

594 Zenger, Buch Judit, 445f.

595 Ant Bibl, 32,1. Die Schrift wird datiert auf die zweite Hälfte des 1. Jahrhunderts d.Z. und
wurde auf griechisch oder hebräisch verfasst, ist aber nur in lateinischen Handschriften erhalten.

596 Dietzfelbinger, Pseudo-Philo, 193.

267



Gedanke niedergeschlagen zu haben. Unter diesem Gesichtspunkt ist es

einleuchtend, dass die Einleitung das Lied nicht nur den Protagonisten (Debora,
Barak) zuschreibt, sondern den Gesang als kollektive Handlung apostrophiert.
Der Aspekt des canonical cross-referencing, den Weitzman als charakteristische

Eigenschaft der nachbiblischen Schriften betrachtet, zeigt zudem, wie die
biblischen Lieder in gegenseitigem Licht gelesen werden und wie besonders Ex
15 zum literarischen und liturgischen Paradigma geworden ist.597

Diese implizite Rezeption ist umso bemerkenswerter, als die Antiquitates an
der entsprechenden Stelle in der Geschichtserzählung das Meereslied gar nicht
erwähnen, sondern nur den Durchzug durch das Meer paraphrasieren und dazu
auch exegetische Traditionen referieren, die später im Midrasch wiederkehren.
In dem heilsgeschichtlichen Beispielkatalog, der dann in der Reinszenierung des

Deboraliedes aufgelistet wird, ist die Herausführung aus Ägypten und das

Austrocknen des Meeres erwähnt, vor allem aber wird das durch das Meereslied

geprägte reaktive Muster bestätigt: auf die Wundertaten folgt der Lobgesang.598

5. Als Beispiel für eine interpretierende Paraphrase des Meeresliedes sei ein
Text aus der apokryphen Literatur angeführt, an dem besonders deutlich wird,
wie in das Neuschreiben und Wiedererzählen biblischer Traditionen auch exegetische

Momente einfliessen. Das Buch der Weisheit Salomos referiert in seinem

dritten Teil - ähnlich wie die Antiquitates Biblicae - einen Ausschnitt der
biblischen Geschichte. In Form eines Hymnus auf das Wirken der Weisheit steht
hier zunächst ein Paradigmenkatalog, in dem nicht nur das Geschehen von
Ex 14-15 rekapituliert, sondern auch das Meereslied selbst erinnert wird.599

Dadurch, dass am Ende dieses Formteils (Kap. X-XIX) abermals eine breit
angelegte Reminiszenz auf Meerereignis und Meereslied steht, erhält das Thema
im Verhältnis zu anderen geschichtlichen Erinnerungspunkten - gerade auch in
seiner starken Konkretisierung - einen besonders hohen Stellenwert.

V
18 Sie [sc. die Weisheit600] trug sie über das Rote Meer und führte sie durch viel
Wasser. 19 Ihre Feinde schloss sie ein, und aus der Tiefe des Abyssos schäumte

597 Cf. Weitzman, Song and Story, 71-80.

598 Ant Bibl, 10,2-6. Aufschlussreich für die implizite Verbindung von Meereslied und Deboralied
ist auch ein Hinweis auf die liturgische Koppelung der beiden Texte bei der Toralesung. Perrot
zufolge wurde nach palästinischem Ritus spätestens nach der Zerstörung des Zweiten Tempels
das Deboralied am siebten Tag von Pessach als Haftaxa nach dem Meereslied gelesen (Perrot,
Lecture, 230-237).

599 Das griechisch verfasste Apokryph Sapientia Salomonis wird auf Ende des 2./Anfang des
1. Jahrhunderts v.d.Z. datiert und in Agpyten angesiedelt (vgl. Rost, Einleitung, 42f.; dagegen
betont Georgi die nachhaltigen Schwierigkeiten, die Schrift zu datieren und zu lokalisieren, und
plädiert dafür, nicht eine Autorenpersönlichkeit, sondern eine Schule als Verfasser anzunehmen
[Weisheit Salomos, 394ff.]).

600 Im Umkreis früher mystischer Traditionen steht die Weisheit ähnlich wie die Shekhina für die
Immanenz Gottes.

268



sie hoch. 20 Deswegen entwaffneten die Gerechten die Gottlosen, und sie priesen
(üliVTicrav), Herr, [im Gesang] deinen heiligen Namen, und deine Hand, die sie

verteidigt hatte, priesen sie einmütig (rjvecrav Öpo0upa8öv). 21 Denn die Weisheit
öffnete den Mund der Stummen, und die Sprache der Säuglinge machte sie klar
[wörtlich: die Zunge der Säuglinge machte sie beredt].601

Strukturell gesehen zielen diese letzten Verse des Hymnus nicht so sehr auf
eine Reinszenierung von Ex 15, sie referieren vielmehr das Singen eines Lobliedes

und übermitteln darüber hinaus mit wenigen Zusätzen implizite Hinweise

auf bestimmte Interpretationen. Diese Indizien für den Reflex exegetischer
Traditionen zum Meereslied hat jüngst Peter Enns in einer detaillierten Analyse
dargestellt. Ich beschränke mich deshalb darauf, seine Ergebnisse zu den

einschlägigen Stichworten in diesen Versen zusammenzufassen und nur zu wenigen
Punkten Ergänzungen anzubringen.602 Enns geht zurecht davon aus, dass

exegetische Überlegungen - wie es für den Midrasch typisch ist - durch irgendeine
Besonderheit im Text ausgelöst werden, und identifiziert die symptomatischen
Stichworte in Sapientia Salomonis X,20-21 im Blick auf später manifest gewordene

midraschische Traditionen.

a) Die Einfügung des Ausdrucks öpoOupaööy 'einmütig' in Vers X,20 führt Enns
auf ein grammatisches Problem in Ex 15,1 zurück. Die dort vorhandene Plural-
Singular-Inkongruenz zwischen wa-yo'merü 'sie sagten' und asirä 'singen will
ich' wird demnach ausgeglichen mit der Erklärung, dass "alle zusammen wie
ein einziger" sangen.603 Die antiken Versionen von Ex 15 (LXX und Targumim)
lösen dieses Singular-Plural-Problem damit, dass sie den Kohortativ asirä je-

601 Sap Sal X,18-21; vgl. die Wiederaufnahme des Meeresliedtopos am Ende der Schrift: "wurde
gesehen [...] mitten aus dem Roten Meer ein ungehinderter Weg und ein grünendes Feld mitten
aus der reissenden Flut, durch welches die von deiner Hand Bedeckten mit dem ganzen Volke

zogen. Sie sahen dabei wunderbare Zeichen; denn wie Pferde wurden sie auf die Koppel geführt,
und wie Lämmer hüpften sie und priesen dich (a'ivoOvTes ae), Herr, dabei als ihren Erlöser"
(Sap Sal XIX, 7-9).

602 Vgl. Enns, Retelling; der Aufsatz ist ein überarbeiteter Ausschnitt aus der Dissertation des

Autors (Exodus Retold: An Ancient Exegesis of the Departure from Egypt in Wis 10,15-21
and 19,1-9, Ph.D. Diss. Harvard University 1994). Enns liefert einen konzisen Nachweis von
Exegese in den besagten Stellen und legt die zahlreichen Parallelen zu midraschischer Literatur
offen. In der Einschätzung der Verse Sap Sal X,20-21 scheint es mir allerdings nicht angebracht,
von "Retelling of the Song of the Sea" zu sprechen, da es sich um einen Metatext handelt.
Ich würde also noch einen Schritt weitergehen und die Verse überhaupt als Interpretation
bezeichnen, womit die Feststellung "the biblical text and the interpretation of that text went
hand in hand" nicht bestritten ist (Enns, Retelling, 23).

603 In Ergänzung zu den Erklärungen des Midrasch kann auch die syrische Version zu Sap Sal

X,20 dieses Argument stützen. Dort steht als Entsprechung zu ôpoflupaôôv 'khd' (sbhw) 'wie
ein einziger (lobsangen sie)' (Lagarde, Libri, [p. 61: ri'.'uiinr]); die Vokabel 'khd', ein Derivat
von hd 'ein-', hebt den Aspekt des simultanen, paritätischen Handelns hervor (Payne-Smith,
Thesaurus, Bd. 1, 147); vgl. dazu auch den Hinweis von Enns, die Erklärung ke-ehad 'wie ein
einziger' sei eine gängige rabbinische Antwort bei einem Singular-Plural-Problem in der Tora
(Enns, Retelling, 8).

269



weils mit der 1. Person Plural im Sinne einer Akklamation wiedergeben.
Demgegenüber wird die Erklärung der vorliegenden Stelle gestützt durch weitere
midraschische Auslegungen, welche die Einheit Israels am Meer thematisieren
und die als Knoten in einem assoziativen Netz wirken.604

Dem ist hinzuzufügen, dass die Betonung der Einmütigkeit und Gesamtheit
Israels im Zusammenhang mit dem Meereslied Ausdruck für den wichtigen
Aspekt der kollektiven Bedeutung ist. In diesem Sinne kommt die Vokabel 6-

poöupaSöv auch an der entsprechenden Stelle in Judit (XV,9) und analog mit
dem Ausdruck unanimiter in den Antiquitates Biblicae (21,9 und 32,1) vor.605

Vorsicht ist allerdings geboten hinsichtlich einer spezifisch musikalischen

Interpretation der Vokabel, die möglicherweise von der englischen Ubersetzung 'with
one accord' suggeriert wird. Enns hält es für "very unlikely that ôpoGupctSov

refers to alternating choruses".606 Auch für den Gesichtspunkt der Einstimmigkeit

akklamatorischer Sprache, der hier anzuklingen scheint, steht mit piâ
4>(ovfj (bzw. qol ehad, una voce) spezifischeres Vokabular zur Verfügung (z.B. Ex
24,3).607 Es geht bei opoGupafiov vielmehr um die Gleichzeitigkeit und Gemeinsamkeit

des Lobes (das "être d'accord"), einen wesentlichen Aspekt allerdings
für die Wirksamkeit kultischen Singens, der bereits in 2Chr 5,13 unterstrichen
wird. Zumindest denkbar ist daher, dass mit dem Hervorheben der Einmütigkeit

implizit auf eine Auslegungstradition Bezug genommen wird, die besagt,
dass das Volk vor dem Durchzug durch das Meer in Fraktionen mit gegensätzlichen

Meinungen geteilt war.608 Das Singen des Liedes wäre demnach auch

ein Anzeichen dafür, dass in diesem Moment Einstimmigkeit im gemeinsamen
Glauben besteht.

b) Die metaphorische Ausdrucksweise, die Weisheit öffne "den Mund der Stummen"

zum Lied (Vers X,21), ist, wie Enns dargelegt hat, eine implizite
Anknüpfung an den Vers Ex 14,14, in dem Mose dem Volk mit dem Argument zu
schweigen gebietet, Gott werde den Kampf führen.609 In Ex 15,1 dann wird mit
dem Singen des Liedes- das Schweigen gebrochen, wobei Sapientia Salomonis

604 MekhY Shira 1 (p. 116); MekhY besallah 3 (p. 91); CantR 4,2 (zusammengestellt bei Enns,
Retelling, 4-10).

605 Was die biblischen Belege betrifft, ist ôpo9vpa86v in der LXX als Entsprechung für hebräisch
yahdaw 'zusammen' verwendet, vor allem bei einer geschlossenen Manifestation des Volkes

(z.B. Ex 19,8).

606 Enns, Retelling, 8.

607 Vorbild für die Einstimmigkeit menschlichen Gotteslobes ist die Akklamation der Engel im
Trishagion (Jes 6,3), ein häufiger Topos in der pseudepigraphischen und frühen mystischen
Literatur (vgl. ApcPetri 21,10; AscJes 7,15; 9,28; OHenoch 19,6; 2Henoch 19,6; 3Henoch 1,11).

608 Vgl. den Midrasch von den drei bzw. vier Gruppen, infra p. 288.

609 Vgl. Enns, Retelling, 11-17, mit Bezug auf CantR 1,49 und MekhY, besallah 3 (p.96). - Zu
denken ist hier möglicherweise auch an eine assoziative Verbindung zu dem Vers Jes 35,6: "die
Zunge des Stummen wird jauchzen".

270



andeutet, dass dies durch das Wirken der Weisheit geschehe. Demnach ist hier
auch an die Vorstellung einer prophetischen Inspiration zu denken, wie sie in
einigen Midraschim zu Ex 15 zum Ausdruck kommt (cf. infra p. 303, p. 311f.).

c) Schliesslich reflektiert die Erwähnung von Säuglingen, auf welche die Weisheit

ebenfalls einwirkt, eine weit verbreitete rabbinische Uberlieferung, die
damit rechnet, dass auch die Kinder und Säuglinge am Singen des Liedes beteiligt
waren und dass gerade sie es waren, die in dem Wunder das Eingreifen Gottes
erkannten.610

Diese konzentrierten Indizien für exegetische Traditionen in wenigen Versen

zeigen, dass der/die Verfasser von Sapientia Salomonis mit derartigen
Interpretationsweisen der Bibel vertraut war(en). Anders als im Midrasch, wo exegetische

Gedankengänge expliziter dargestellt werden und auch die Distanz zum
kanonischen Text klar ist, verweisen hier nur einzelne Stichworte auf einen exegetischen

Subtext, während der Text selbst sich als authentische Erzählung ausgibt.
Beachtenswert ist aber, dass die Stichworte und die Auslegungen, auf die sie

verweisen, untereinander verknüpft sind. So führt der Aspekt der Einmütigkeit

etwa auch zur Frage nach der Ganzheit, wie sie mit der Einbeziehung der
Kinder und Säuglinge diskutiert wird; und von da gelangt man zum Problem
der kollektiven Inspiration, das hier mit dem Wirken der Weisheit auf das Volk
gelöst wird.

6. Als letztes sei ein Beispiel aus der frühjüdischen Geschichtsschreibung
erwähnt: die Rekapitulation des Meeresliedes in den Antiquitates Judaicae des

Flavius Josephus (37/38 bis nach 100). Hier wird das Lied im Rahmen einer
historisierenden Nacherzählung dahingehend hellenisiert, dass Mose als Autor
einer nach dem Muster griechischer Poetik gebauten Dichtung dargestellt wird:

Die Hebräer aber konnten sich vor Freude über ihre unverhoffte Errettung und die
Vernichtung ihrer Feinde kaum halten, und sie glaubten nun einer festen und
gesicherten Zukunft entgegenzugehen, da Gott sie so offenbar beschützt hatte. Und weil
sie selbst der Gefahr so wunderbar entronnen waren, ihre Feinde aber von einem
Strafgericht ereilt sahen, wie es seit Menschengedenken nicht dagewesen, verbrachten

sie die Nacht mit Gesang und in freudigem Jubel. Moyses selbst verfasste zur
Ehre Gottes ein Lied in sechsfüssigen Versen, das Gottes Lob besang und ihm für
seine Lobtaten dankte.611

Die Stilisierung biblischer Poesie zu Hexametern nach griechischem Vorbild findet

sich bei Josephus auch im Zusammenhang mit andern Liedern, etwa bei
der Erwähnung des Moseliedes (Deut 32). Im übrigen folgt Josephus der
Interpretation, die das Meereslied als unmittelbare Reaktion auf erfahrene
Rettung versteht. Auffällig ist dabei die Bemerkung, dass "die Nacht mit Gesang"

610 Vgl. den Midrasch von den Säuglingen, infra p. 317ff.

611 Josephus, Antiquitates, 11,16,4.

271



verbracht wurde, eine Präzisierung, die auch im Bericht Philos über die

Therapeuten vorkommt und die möglicherweise eine zur Zeit des Zweiten Tempels
verbreitete Ansicht wiedergibt. Jedenfalls erkennt man in dem Gedanken, dass

das Meereslied nachts gesungen wurde, eine Vorstellung wieder, die sich auch

in der traditionellen Liturgie niedergeschlagen hat (cf. supra p. 233).

Die in diesem Kapitel angeführten Fallbeispiele haben eine Vielfalt von
Rezeptionsweisen gezeigt; teils sind sie charakteristisch für die frühjüdische Literatur,
teils deuten sie Auslegungen an, die im rabbinischen Schrifttum wiederkehren.
Was nicht vorkommt, sind explizite Zitate, die auch formal als solche eingeführt
wären. Hingegen werden öfter in einer expliziten Erwähnung die Umstände des

Meerwunders evoziert, um auf eine göttliche Handlung und auf die Adäquatheit

menschlichen Lobes zu verweisen (Anfänge davon bereits in den Psalmen,
dann im dritten Makkabäerbuch, Bsp. 1, p. 263). Solch explizite Erwähnungen
zum Zweck der Erinnerung können auch mit interpretierenden und
aktualisierenden Elementen verbunden sein (Sapientia Salomonis, Bsp. 5, p. 268, und

Josephus, Bsp. 6, p. 271). Einen ganz anderen Charakter haben jene Evokationen,

die sich in einer impliziten Verwendung des Meeresliedes manifestieren.
Ein hermetisches Beispiel, das nicht einmal einen Referenzpunkt angibt, wäre
die Paraphrase des Liedes in den Qumrantexten (Bsp. 2, p. 264). Besonders

markant ist jene implizite Verwendung, die ich Reinszenierung genannt habe,

die Struktur und Stil des Modells sowie Zitate und Anspielungen in einen

neuen Kontext integriert und oft auch mit intertextuellen Bezügen und der
Verwandtschaft von Motiven operiert JucLit, Bsp. 3, p. 264, und Antiquitates
Biblicae, Bsp. 4, p. 267).612 Gemeinsam ist den angeführten Beispielen, dass sie

aus Texten stammen, die ihre Distanz zum entstehenden Bibelkanon nicht
markieren, sondern sich als ein mehr oder weniger inspiriertes Fortschreiben bzw.

Neuschreiben (rewriting) der heiligen Schrift verstehen. Dieses autoritative Be-

wusstsein unterscheidet sie wesentlich von den rabbinischen Zeugnissen, denen

wir uns im folgenden Kapitel zuwenden.

Nun sind die besprochenen Belege natürlich so gewählt, dass sie das
Meereslied markant in Erscheinung treten lassen, und man könnte einwenden, dass

diese Auswahl das Bild verzerrt. Doch ist allein schon der Umstand, dass es diese

prominenten Belege innerhalb einer heterogenen Literatur relativ geringen
Umfangs gibt, eine Bestätigung für den heuristischen Befund von dessen besonderem

Stellenwert in der Tradition. Ausserdem lässt die systematische
Durchforstung dieser Quellen immerhin die Aussage zu, dass in Zusammenhängen,
die den Exodus thematisieren, Referenzen auf Meerereignis und Meereslied
ausnahmslos vorhanden sind. Gegenüber den innerbiblischen Referenzen zeichnet
sich in den ausserkanonischen Belegen eine vermehrte Reflexion des Liedes ab:

612 Zur systematischen Beschreibung von impliziter und expliziter Verwendung der Bibel in Apo¬
kryphen und Pseudepigraphen vgl. Dimant, Use and Interpretation, 381-385, 400-403.

272



seine Funktion als Gotteslob wird bestätigt, es können sich hermeneutische
Überlegungen daran knüpfen und liturgische Aktualisierungen daraus abgeleitet

werden.

Exkurs 5: Die Stichographie von Ex 15

Die bisher immer wieder behauptete Sonderstellung des Meeresliedes als Lied
innerhalb der Tora hat neben der konzeptionellen auch eine materielle Seite,

von der hier kurz zu sprechen ist, um den Hintergrund, vor dem die Rabbi-

nen über das Lied handeln, noch zu vervollständigen. Was im Zusammenhang
mit den masoretischen Akzenten über die Bedeutung des hebräischen Textes
als Offenbarung in einer schriftlich manifesten Form gesagt worden ist (vgl.
Kap. 4.1, p. llOff.), gilt als Prämisse auch für die folgenden Aussagen über die

Materialität bestimmter Lieder.
Im babylonischen Talmud findet sich ein Hinweis darauf, dass manche "Lieder"

in der Tora eine besondere Darstellungsweise verlangen:

Hat man [eine gewöhnliche Stelle] nach Art eines Liedes (sir) oder ein Lied in
gewöhnlicher Art geschrieben [...] so muss man sie [sc. die Torarolle] verstecken
[d.h., sie dem Gebrauch entziehen].613

Welche Lieder damit gemeint sind, wird hier nicht gesagt. Die maskuline Form

sir lässt eher an eine abstrakte Grösse oder an einen pauschalen Begriff, der

Ex 15 einschliesst, als spezifisch an Ex 15 denken. Doch gibt es andernorts auch

einen Beleg, der mit sir se-ba-törä 'Lied (mask.) in der Tora' nichts anderes als

Ex 15 meint.614 Auf jeden Fall macht der Satz deutlich, dass eine Torarolle für
die Schriftlesung nicht tauglich ist, wenn bestimmte "Lieder" (und das können
hier nicht die Psalmen sein) nicht durch die graphische Darstellung von gewöhnlichem

Text unterschieden sind. Die Einzelheiten dieser halakhischen Überlieferung

werden in einem anderen Zusammenhang an den konkreten Beispielen
erörtert:

Rabbi Ze'ora [und] R. Yirmeya [sagten] im Namen des Rav: Das Meerlied (sïrat
ha-yam) und das Lied der Debora (Jud 5) werden derart geschrieben, [dass] ein
'Halbziegel' auf einen 'Ziegel' und ein 'Ziegel' auf einen 'Halbziegel' [trifft]. - [Der
Abschnitt von] den zehn Söhnen des Haman (Est 9,7-9) wird 'Halbziegel' über

613 bShab 103b; vgl. Sifre Deut 6,9 (p. 66); dazu auch Sof 1,10: "Wenn man [das Lied] ha'azmü
(Deut 32) geschrieben hat wie die sïrâ (Ex 15) oder die sïrâ wie ha'azmü, wenn man fortlaufende

Zeilen durchbrochen geschrieben hat oder umgekehrt, oder wenn die Textur (ha-mesörag)
nicht nach der Regel gemacht ist, darf man nicht daraus [sc. aus der Rolle] vorlesen."

614 bPes 117a.

273



'Halbziegel' und 'Ziegel' über 'Ziegel' geschrieben, denn jedes Gebäude, das auf
diese Weise errichtet wird, hat keinen Bestand.615

Wie diese Vorschriften realisiert werden, zeigen die Abbildungen 7 und 8 mit
den Abschnitten Est 9,7-9 und Ex 15.616 Während die Schreibung des Liedes

sich als komplexes Gewebe darstellt, scheint das Pendant mit der in Kolonnen

geschriebenen Aufzählung von gegnerischen Namen simpel:

Abb. 7: Stichographie von Est 9,7-9

OJTÎS-Ô on'sî^n tojri fnw aim am na«
riNn 'pan -taxi tTTcrn lim rrran tWrai
sw ty"N

JWI smîtyng
TNT tig'b-t

iw srgss
JINI smig
nsi S'VTS

rw NrHHN
JINI NlTvoig
nsi 'O'-IK

nsi 'TIS
srvl

n^> ntaai iJt-in onurn müs smaa fa 'Sa

tWpa triwn ngoia sa svin ara trr rs îribty

Bemerkenswert ist aber, wie die Darstellungsweise dieses Textabschnittes
programmatisch motiviert wird. Vor dem Hintergrund des Vergleichs mit einer

Mauer, die wegen ihrer unsachgemässen Bauart dem Zusammenfallen geweiht
ist, wird im babylonischen Talmud darauf hingewiesen, dass die Namen der

Feinde auf diese Art geschrieben werden, damit jene nach ihrem Fall nicht
mehr aufstehen.617

615 yMeg 111,7 (74b), vgl. Sof XII,10; das Lied 2Sam 22 Ps 18), das ebenfalls in der Art von
Ex 15 und Jud 5 geschrieben wird, ist erst in Sof XIII, 1 erwähnt; die Parallele bMeg 16b hat
"alle Lieder" und schreibt die Uberlieferung R. Shila aus Kefar Temarta zu, dessen Meinung
durch R. Hanina b. Papa vorgetragen wird. Frensdorf! schliesst aus der Formulierung kol ha-
siröt küllan 'alle Lieder', die sich hier auch auf die besondere Schreibweise prosaischer Texte
bezieht, dass es dabei nicht um die poetische Machart als kritisches Merkmal für sïrâ geht,
sondern um die besondere Vortragsweise bestimmter Texte (Frensdorf!, Massora Magna, 385

n. 1).

616 Die Darstellungsweise gilt selbstverständlich bis heute für Torarollen, aber auch für gedruckte
Ausgaben des Tanakh, hingegen wurde sie in der BHS nicht übernommen.

617 bMeg 16b und Sof XIII,3.

274



Abb. 8: Stichographie von Ex 15

îabb bttote" 'toi PttN abb -ixM kS n'b nhtobtf a'Kbb
p%>Vi abKrat^m a3»n»n hplt abb n'nbi n'b -|inb toïfb'b
ntoSfn ns( bttote" tto'i nnSfn S»n bsto»!«" ml Nibb ai'b tob'
tob» htf$> toW hbtoto tob nk bktoto tto'i n'b ngif bj> m
itobj; Wifniai brtto'ä li'Ptf'i tob» ntt aj>h itto"i n'-iSfnb

i—lTati'i totob ntffb bn'k'h W bsi<—itf» 'toi toifp toîy» fs
dip bud WS »3 bto'b btotyjc -int«
»'S »tri to rnnfi »tj> rato tonn toam
'bbtt ii—nStb »Sik Irrt bj>ife"b

toin' binttbp W tob» ito-dnransii 'but
-tobnt tfä in» htoi bjng rbai» mtf
ino rfciiltab to-i» m»D3' nabn tiia a»b ljöb l'^btf
-i!»ö» tob »tond tob» toS»»» fast
nnton tobst!! bnbn ba'ut j^nn toto»
bnbi Ifj» înbast» tont itbSfjt "l^i5
*——ri i»3 ntoSiS n'ia m-ijd togst
-inst n» bbb nnbn istgip n'bti
irastbspn bbtf jsbftst S'tost *]tonst toist
rttjM to' infe"-iin »b-ttt Js'-ist

'
»tfgJ

a»nb nngijfa frai' ta' inca —lltoi—ito

»la into' abstb bona »n ntotox
totfj; rtbshn stmJ 'kfa^h nbsd bona
ntori fn« injbän ton'toW sog
bto bist toîj»±a nbhS nbsti rt pJ> -itoptoP
b'to fifÄn» la'nj; ijtnb' -tobjs
»tg-nast iStorbi ftf tofetotj »bto" ftost
iSraS bjn înfttsi» aistin »b»st mbsi
rinn» t< atobj; bgr fpis ''tob''' Sa
toj; jbjta into "ton! btoto totogi
it ta|f —Itoj?" torj; totin' -inj; nbjto
hap nnbtoJ -tob injibm instbn n'to
iJUto »Jtost Sfto^p tob» nbfig -jribbb
'3 hjn nbjto -ran» totto' -|'to'
»ö nK nhbj; hth» btü"i o'b rtfngbi lbanb hjng dp Kb

n'h -|inb h^b'b pbh bK-iSi" tibi n'h

n'Wn ba jKÜfni h'n'b cjnh nit f-totf mr>K hK'bih a'iia r>pm
nKÎ nKî 'a toh'b i-i'lf atop abb JJ?m nWnbi a»gnb to-totf
tiia n»n bs-itf n« bbta Jian tfb hm iban did

niia'i a'n lKÜfia tibi -ibtoab a*n' nVbti' pb'i ni^ -ibbnbtf iKSf'i

bin bats» Kn^i Jab> ab aton >a bin» a'n nnt^b iba' ubi bmo

Dagegen gleicht die verschränkte Schreibweise des Meeresliedes - wenn man
die Mauermetapher weiterdenken will - einer gut verstrebten Wand, deren
Bestand gesichert ist. Ihr Sinn und Zweck wird allerdings an keiner Stelle weiter
begründet, und man muss annehmen, dass sie zum einen dazu dient, bestimmte
Abschnitte aus dem Gesamttext herauszuheben, zum andern mit dem Muster
der Darstellung auf die Struktur des Textes reagiert.

275



Der Traktat Soferim hält für die aussergewöhnliche Schreibweise der "Lieder"
die Regeln für den Toraschreiber fest, die es erlauben, den Text - obwohl er von
einer Vorlage abgeschrieben wird - zusätzlich zu kontrollieren. Für das Meereslied

kommt zu der Vorschrift, dass es wie 'Halbziegel' über 'Ziegel' und 'Ziegel'
über 'Halbziegel' zu schreiben sei, die Aufzählung der dreissig Zeilenanfänge
hinzu.618 Damit ist das komplizierte Schriftbild vollständig determiniert. Denn
die Anweisungen rechnen mit einem wichtigen Vorwissen: Es ist die stillschweigende

Voraussetzung einer Versgliederung, die sich - wie der Vergleich mit dem

masoretischen Text ergibt - mit der Gliederung durch Akzente deckt. Demnach

fallen die Zäsuren vor einem Zwischenraum immer mit den starken disjunktiven
Akzenten Silluq, Atnach oder Zaqef qaton zusammen, während an allen
Zeilenenden, auf die ein 'Halbziegel' fällt, ein Wort mit einem konjunktiven Akzent
steht. Dadurch wird das Enjambement der Zeilen markiert, und entsprechend

gibt es keinen einzigen Vers, der mit einem Zeilenanfang beginnt.619

Für die Zuordnung der Masseinheiten 'Ziegel' bzw. 'Halbziegel' zum
fragmentierten Text sind zwei Möglichkeiten denkbar, da in den frühen Belegen
der Schreiberregel die Auflösung der Metapher nicht eindeutig ist. Fasst man
die beiden Versteile in den hälftigen Zeilen und den langen Textteil in den

dreigliedrigen Zeilen als 'Ziegel' auf, dann entsprechen die einzelnen Wörter an
den Enden der dreigliedrigen Zeilen einem 'Halbziegel'.620 Eine andere

Interpretation findet sich im Kommentar Rashis (zu bMeg 16b). Ihm zufolge ist
das Wort levinä 'Ziegel' ein Derivat von lavan 'weiss' und bezeichnet den leeren

Zwischenraum, während arïah 'Halbziegel' für die beschriebenen Teile der
Zeile steht. Übersetzungen von Soferim und Kommentare zu der Schreiberanweisung

bleiben in der Erklärung des Vergleichs merkwürdig vage, obwohl beide

Auflösungen offensichtlich zu dem gleichen Resultat führen.621

618 Sof XII, 10-11. Differenzen in der Überlieferung der Zeilenanfänge bestehen, soweit ich se¬

he, lediglich hinsichtlich der letzten Zeile: Der Traktat Soferim trennt in Vers 19 OTT 'ß/nx,
Maimonides und Miqra'ot gedolot haben ß'rt 'ß nx/orrbu, die von mir eingesehenen Rollen und
die Ausgabe Qoren trennen der Version des Masoreten Lonzano (16. Jh.) folgend ß'n/'ß nx. In
einzelnen Drucken endet die stichische Darstellung allerdings (entsprechend dem liturgischen
Umfang des Liedes?) schon mit Vers 18.

619 Dass einige Trennungsakzente nicht als räumliche Zäsur dargestellt werden (Zaqef qaton in
Vers 2,6,7 und Atnach in Vers 3,5,9), hat mit der unregelmässigen Struktur und den sehr
unterschiedlich langen Versen von Ex 15 zu tun.

620 Diese Interpretation legen die Angaben Levys nahe: das Wort levinä bezeichnet ursprünglich
einen Backstein, übertragen auf den Text den "mit Wörtern ausgefüllten" Raum, der oben
und unten mit Leerraum umgeben ist; das Wort ariah 'Latte' bezeichnet als Masseinheit die
Hälfte einer levinä, daher die Übersetzung 'Halbziegel' (J. Levy, Wörterbuch, Bd. 1, 163b, und
Bd. 2, 470a).

621 Vgl. Frensdorff, Massora, Magna, 385 n.l; Müller, Masechet Soferim, 19f., 169-171; Bardtke,
Traktat, 44f.; A. A. Cohen, Minor Tractates, Bd. 1,215. Laut einem Hinweis von Kugel hegt der
Anlass für die verschiedenen Erklärungen in dem Umstand, dass frühe Belege eine einfachere
Form der verschränkten Stichographie haben (Kugel, Idea, 122 n.62).

276



Nun kann man sich fragen, worin denn hinsichtlich der Darstellungsweise
die Sonderstellung des Meeresliedes besteht, wenn doch auch andere Lieder
innerhalb des Tanakh in besonderer Art geschrieben werden. Für das Moselied

(Deut 32), das allerdings erst im Traktat Soferim eigens behandelt wird, gilt
eine stichische Schreibweise, bei welcher die Versteile ähnlich wie in Abb. 7 zu
beiden Seiten des Schriftspiegels angeordnet sind.622 Die verschränkte Schreibweise

des Meeresliedes aber kommt nur noch in dem genannten Deboralied (Jud
5) vor sowie in dem Lied Davids (2Sam 22), das in den einschlägigen Quellen
allerdings nicht beschrieben wird. Was das Meereslied diesen beiden Liedern
gegenüber auszeichnet, ist zum einen sein kollektives 'lyrisches Ich', zum andern

- und das ist gewiss der Hauptaspekt - die Tatsache, dass es sich als einziges
Lied mit dieser besonderen Stichographie innerhalb der Tora behauptet hat.623

Die graphische Auszeichnung dieses Liedes, die auch einen dekorativen Aspekt
hat, geht also wohl einher mit seinem Stellenwert in der Tradition, der sich
schon in früher rabbinischer Zeit signifikant ausprägt und befestigt.

Als eine begründete Spekulation kann man schliesslich den Gedanken erwägen,

ob ein Zusammenhang besteht zwischen der Mauermetapher, mit der die

Darstellungsweise gerechtfertigt wird, und dem Umstand, dass die Spaltung des

Meeres in der biblischen Erzählung mit der gleichen Metapher beschrieben wird:
"Dann gingen die Kinder Israels auf trockenem Land mitten in das Meer hinein,
und die Wasser waren ihnen wie eine Mauer zur Rechten und zur Linken."624

622 Da dieses Lied fast durchgehend aus zwei- und vierteiligen Versen besteht, ergibt sich eine
regelmässige Anordnung in zwei Kolumnen (bei einer Verschiebung mit den beiden fünfteiligen
Versen 14 und 39).

623 Ein für den Aspekt der Stichographie möglicherweise bedeutsamer früher Beleg zu Ex 15

ist mit der Veröffentlichung der Texte von Qumran bekannt geworden. Im Fragment 4Q 365
6b mit den Versen Ex 15,16-21 sind regelmässig Gruppen von zwei bis drei Wörtern durch
einen Zwischenraum voneinander getrennt, so dass jeweils zwei Gruppen zusammen einer
'Ziegel'-Einheit in der verschränkten Schreibweise gleichkommen (vgl. die Wiedergabe des

Textes bei White, 4Q 364 ® 365, 221 und 220 n. 8). Kugel hält allerdings auch fest, dass

stichographische Darstellungsweise ursprünglich nicht bestimmten Texten vorbehalten war.
Fragmente aus Qumran legen den Schluss nahe, dass Stichographie verwendet wurde, um
bestimmte Abschnitte hervorzuheben oder ihre parallelistische Struktur zu verdeutlichen. Für
die meisten Passagen bestanden aber bis ins späte Mittelalter variable Usanzen (cf. Kugel,
Idea, 119-127).

624 Ex 14,22; cf. Ex 15,8.

277



'



9. Das Meereslied in der rabbinischen Literatur

Wir sind davon ausgegangen, dass sich das Meereslied als Bezugspunkt
eignet, um mentalitätsgeschichtliche Züge des rabbinischen Denkens über Musik

zu beschreiben. Die Anhaltspunkte für den besonderen Stellenwert des Textes

innerhalb des biblischen Kanons wie in liturgischem, hymnologischem und

heilsgeschichtlichem Zusammenhang wurden in den vorangehenden Kapiteln
zusammengetragen. Aus der rabbinischen Literatur lässt sich nun ablesen, wie
die herausragende Position der Shira als Inbegriff des Liedes sich festigt und
wie das Lied selbst mit Bedeutungen vielfach besetzt wird.

Stellt man sich den Diskurs der Rabbinen als ein dichtes und vielfarbiges
Gewebe von Lehren und Meinungen haggadischer und halakhischer Schriftauslegungen

vor, dann ist das Meereslied wie ein Faden, der das ganze Gewebe

durchzieht und dessen Farbe an den verschiedensten Stellen, das heisst in den

verschiedensten thematischen Zusammenhängen, sichtbar wird. Davon sollen

nun - um im Bild zu bleiben - Stellen betrachtet werden, an denen dieser

Faden innerhalb eines bestimmten Musters aufscheint, nämlich dort, wo das

Singen des Liedes zur Frage steht. Mit diesem Auswahlkriterium lässt sich

ein Fokus auf Musikalisches bestimmen, der weit genug gefasst ist, um auch

den Blick darauf zuzulassen, welche unerwarteten Sachverhalte und Vorstellungen

mit Musik bzw. Singen assoziiert werden. Im folgenden stelle ich eine
Reihe von markanten Belegen zusammen, die etwas von dem erkennen lassen,

was rabbinische Gelehrte in Bezug auf Musik überhaupt zur Sprache gebracht
haben. Welche Auskünfte diese Texte implizit bereithalten, kann aber nur in
sorgsamen Detailanalysen ermittelt werden. Es gilt, auch unerwarteten
Assoziationen nachzugehen, auch indirekte Hinweise aufzuspüren, um die kargen
Aussagen über Musikalisches in ihrer Akzentsetzung und in ihrem
Gesamtzusammenhang zu verstehen.

In der Komplexität der Bibliothek, aus der das zu besprechende Material
stammt, liegt eine methodische Schwierigkeit, für die es keine einfache Lösung
gibt und die deshalb wenigstens angesprochen werden muss; umso mehr, als der

folgende Aufriss ja nicht die rabbinische Literatur als solche zum Thema hat,
sondern bestimmte Inhalte, die darin zur Sprache kommen. Das untersuchte
Thema ist den Quellen nicht inhärent, sondern wird von aussen herangetragen,
was weniger an der Besonderheit unserer Fragestellung liegt als daran, dass der
rabbinische Diskurs generell nicht an isolierten Themen interessiert ist. Aus der

Problemlage, dass die Gesamtheit des Quellenmaterials bis zu einem gewissen

279



Grad künstlich konstituiert ist, sehe ich allerdings einen begehbaren Ausweg.625

Die Beschaffenheit des exponierten Themas bringt es mit sich, dass eine relativ

grosse Zahl von Traditionseinheiten aus den verschiedensten Kontexten
zusammengestellt wird, so dass die einzelnen Corpora der rabbinischen Literatur in
ihrer redaktionellen Integrität zwangsläufig in den Hintergrund treten. Ohnehin

erlaubt der Quellenstand in den wenigsten Fällen eine historische Verortung
der Texte, und unsere Fragestellung richtet sich nicht auf Entwicklungslinien,
sondern auf Aspekte von dauerhaften und vielschichtigen Auslegungstraditionen.

Da die Belege aber fast ausschliesslich aggadisches Material enthalten,
also nicht mit der Frage der religionsgesetzlichen Verbindlichkeit konfrontiert
sind, wird deutlich, dass das rabbinische Judentum in seinen Vorstellungen
und Anschauungen keine monolithische Grösse ist. Was die Einschätzung von
Varianten und einander widersprechenden Uberlieferungen betrifft, tendiere ich

dazu, sie als Konsequenz einer funktionierenden und über Jahrhunderte
praktizierten Uberlieferung zu betrachten, in der jeder verschriftlichte Text nur eine

Momentaufnahme darstellt und Uberlieferungstreue mehr in der inhaltlichen
Aneignung als in der wörtlichen Bewahrung liegt.626

Diese Komplexität der rabbinischen Bibliothek ist aber gerade auch ein

Proprium der Denkstrukturen, die es nachzuvollziehen gilt, sei es in der ver-
schriftlichten Form im Corpus der rabbinischen Literatur, sei es im Hinblick
auf mündliche Stadien der Uberlieferung, die sich darin niedergeschlagen
haben. Sie lässt sich nicht reduzieren auf eine handliche Beschreibung kohärenter
"Musikanschauung", noch auf lineare Argumentationen. Es scheint mir daher

angemessen und gerechtfertigt, Komplexität bis zu einem gewissen Grad
abzubilden, um die Aspekte und die Zusammenhänge musikbezogenen Denkens
verständlich werden zu lassen. Dennoch müssen vernetztes Denken, simultane
Assoziationen und implizite Konnotationen letztlich in eine diachron verlau-

625 Nicht zuletzt Peter Schäfer hat das Problem der rabbinischen Literatur als einer "fictitious
entity that never existed as a totum" thematisiert (Schäfer, Research, 141 [Hervorhebung i.O.];
vgl. dazu auch die Gegenposition von Milikowsky, Status Quaestionis, 208-211).

626 Diese Betrachtungsweise scheint mir umso mehr geraten, als die Erforschung der rabbinischen
Literatur bis heute beschäftigt ist mit der Bereitstellung von kritischen Editionen und
Übersetzungen sowie mit der monographischen Untersuchung einzelner Werke und Traktate, was
nicht zuletzt eine Folge von zeitgeschichtlichen Hindernissen ist. Vertiefte Untersuchungen
zur mündlichen Überlieferung, zum Verschriftlichungsprozess und zur Funktion von Texten
in einer weiterhin von Mündlichkeit bestimmten Tradition stehen noch weitgehend aus. Auch
müssten solche Forschungen wiederum grundlegende Unterschiede zwischen talmudischer und
midraschischer Literatur, Halakha und Aggada, frühen und späten Midraschim berücksichtigen.

Einen Aufriss eines oral transmission model und Hinweise zu dessen Anwendbarkeit
skizzierte vor einiger Zeit Chaim Milikowsky. Eine wesentliche von ihm formulierte Einsicht
besteht darin, dass die mündliche Überlieferung auch nach der Verschriftlichung von Textkorpora

weitergeht, und dass einzelne Traditionseinheiten zu verschiedenen Zeiten erfasst worden
sind, weshalb der Versuch, Abhängigkeiten und Entwicklungslinien zu beschreiben, ein
aussichtsloses Unterfangen sein muss (vgl. Milikowsky, Status Quaestionis, 208f.).

280



fende Beschreibung umgesetzt werden. Das methodische Vorgehen folgt daher

weiterhin dem Prinzip der Kasuistik, wie es dem rabbinischen Diskurs als

eines der hervorstechendsten Merkmale eigen ist. Die Darstellung widmet sich

thematischen Kreisen, die zunächst konzentrisch beschrieben werden. Dabei
werden Redundanzen nicht vermieden, sondern bewusst zugelassen, damit auf
einer nächsten Ebene strukturelle Zusammenhänge und inhaltliche Berührungspunkte

verdeutlicht werden können.
Soweit sich die rabbinischen Diskussionen auf die Shira als einen Bestandteil

der schriftlichen Tora beziehen - und das trifft auf die meisten der folgenden
Belegstellen zu -, manifestiert sich die Kasuistik im Rahmen der Schriftexegese;

das heisst, dass jegliche Aussage über Shira und Singen als Auslegung an
den biblischen Text angebunden ist. Dabei gilt es im Auge zu behalten, dass

sich die rabbinische Schriftauslegung primär nicht mit den realen Ereignissen,
sondern mit der sprachlich manifesten Mitteilung darüber befasst. Diese kate-

goriale Unterscheidung zwischen der Schrift als Kommunikat und der erzählten
Realität hat besonders Arnold Goldberg beim Entwurf einer strukturalistisch-
linguistischen Analyse von rabbinischer Literatur als grundlegende Prämisse
rabbinischer Exegese hervorgehoben:

Die Ereignisse sind zwar wichtig, Israel wurde aus Ägypten erlöst, es gibt aber

nur einen zuverlässigen Bericht über die Ereignisse, und das ist das, was Gott in
der Schrift darüber sagt. [...] Die Schrift wird also unterschieden von dem, was
sie mitteilt. Was sie mitteilt, liegt historisch in der Vergangenheit, die Mitteilung
selber aber ist immer gültig, denn sie teilt es jetzt mit: Die Schrift liegt zu jeder
Zeit gültig vor.627

Dementsprechend geht es den Rabbinen nicht darum, den Schrifttext durch
die Auslegung eindeutig zu machen, sondern vielmehr darum, ihm immer neue

Bedeutungen abzugewinnen, die gleichwertig nebeneinander bestehen können,
ohne dass der kanonische Text im geringsten verändert würde. Der Schlüssel

für das Verständnis liegt daher im Nachvollzug der vielseitigen exegetischen
Techniken und im Auffinden jener Besonderheit, Leerstelle oder Schwierigkeit
im Text, die eine bestimmte Auslegung ausgelöst hat.

Zur Komplexität der literarischen Erscheinung gehört auch, dass die
einzelnen Auslegungen zur Shira in den verschiedensten Zusammenhängen des

ganzen Corpus auftauchen können und dass sie oft in mehreren parallelen
Versionen überliefert sind. Diese Streuung ist einerseits bedingt durch die

zitatgeprägte Faktur der rabbinischen Uberlieferung, andererseits durch die
unterschiedlichen Kriterien, nach denen die einzelnen Bücher angelegt sind:
fortlaufende Kommentare zu den biblischen Büchern, Predigtsammlungen zu den

Wochenabschnitten der Synagogenlesung, religionsgesetzliche Kompendien mit
thematischer Ordnung. Die einzelnen Schriftwerke erscheinen im Hinblick auf

627 Goldberg, Schrift, 2f.

281



ihre Entstehung zwar oft als implizite Protokolle von nicht geradlinig verlaufenden

mündlichen Diskussionen. Aber in manchen Teilen sind sie auch
systematische Sammlungen von Traditionsgut, so dass sich an einigen Orten
zusammenhängende Komplexe von Kommentaren zur Shira finden. Erwartungs-
gemäss trifft man auf umfangreiches Material in den grossen kontinuierlichen
Kommentaren zum Buch Exodus: Allen voran zu nennen ist der tannaitische
Midrasch Mekhilta, in dem die ältesten Uberlieferungen greifbar werden.628 Die

Mekhilta, die im übrigen nicht das ganze Exodusbuch, sondern nur etwa zwölf
von vierzig Kapiteln kommentiert, ist der einzige Midrasch, der eine thematische

Gliederung aufweist. In der Reihe von neun Traktaten bezieht sich der

dritte voll und ganz auf Ex 15,1-21 und trägt entsprechend den Titel ShirtaG29

(aram. 'Lied'). Im weiteren von Bedeutung ist Exodus Rabba, ein homiletischer

Midrasch, der später als die Mekhilta und in anderer Weise vielfältige
Auslegungen unter der Rubrik der Shira versammelt.630 Dazu bieten die Targumim,
die sich in ihrer Eigenschaft als Ubersetzung und schriftauslegende Erklärung
unscharf vom Midrasch unterscheiden und deren Entstehung und Uberlieferung
schwer zu bestimmen ist, oftmals paralleles Material. Eine kompakte
Diskussionseinheit zum Meereslied findet sich schliesslich quasi als Exkurs in einem
thematisch ganz anders ausgerichteten Traktat der talmudischen Literatur: im
Traktat Sota geht es um die Art und Weise, wie die Shira nach der Ansicht
verschiedener Rabbinen gesungen wurde.

Diese drei Textagglomerate - Mekhilta, Exodus Rabba und Traktat Sota -
bilden eine Materialbasis, die eine gewisse Orientierung in der Bibliothek schaffen

kann, aber wiederum von zahlreichen Querverbindungen durchzogen ist. Im
Gang der Darstellung zunächst einzelnen Motiven zu folgen und die Textkorpora

im Hintergrund zu lassen, hat den Vorzug, dass inhaltliche Zusammenhänge
klarer gezeigt werden können. Beim Nachvollzug der Textbelege kommen
allerdings auch deren strukturelle Gesetzmässigkeiten, ihre Argumentationsweisen,

628 Stemberger rechnet mit einem tannaitischen Kern und hält eine Endredaktion der Mekhilta in
der zweiten Hälfte des 3. Jahrhunderts für wahrscheinlich (Stemberger, Einleitung, 251-253).

629 Die Vokalisierung des aramäischen syrt' ist umstritten. Lauterbach liest das Wort als Plural
svräta 'die Lieder' mit dem Argument, dass sich der Traktat auf beide Lieder (Moses und
Mirjams) beziehe (MekhY [Ed. Lauterbach], 440 n. 12). Dagegen vertritt Goldin die Lesung sîrta
'das Lied', wofür nicht nur die grammatische Kongruenz von Nomen und Verb im Kolophon
des Traktates spricht, sondern auch der Umstand, dass der Traktat das Lied am Meer als ein

einziges behandelt (vgl. Goldin, Song at the Sea, 3 n. 1).

630 Die für die Shira relevanten Kapitel befinden sich im zweiten, älteren Teil von Exodus Rab¬

ba, dessen genauere Datierung aussteht. Das homiletische Sammelwerk Midrasch Tanhuma
wird hier nur fallweise als Parallele beigezogen, weil es zur Shira lediglich ein verhältnismässig
kurzes Kapitel mit heterogenen Überlieferungen enthält. Generell ist hier noch einmal in
Erinnerung zu rufen, dass viele Traditionen erst nach einem längeren Prozess mündlicher
Überlieferung aufgezeichnet worden sind. Deshalb sind spät redigierte Texte nicht ohne weiteres
als inhaltlich spät zu betrachten, nur weil sich die tradierten Stoffe nicht schon in früheren
Texten finden.

282



ihre exegetischen Methoden und rhetorischen Mittel zur Sprache, da sie mit
den inhaltlichen Aspekten genuin verbunden sind.

9.1. Thematische Aspekte des Liedes in der rabbinischen Exegese

Es fällt auf, dass die auf die Shira bezogenen Auslegungen zu einem grossen Teil

an den ersten Vers von Ex 15 anknüpfen. Das zeigt allein schon ein Blick auf die

quantitative Verteilung des kommentierenden Materials im Verhältnis zu den

einzelnen Versen: im Mekhilta-Traktat Shirta beziehen sich zwei von insgesamt
zehn Kapiteln oder etwa ein Viertel des Gesamttextes nur auf Ex 15,1; ebenso

gehen im Shira-Kapitel von Exodus Rabba (Kap. 23) 14 von 15 Abschnitten
von einem Stichwort aus dem ersten Vers aus. Dieser Befund hat allerdings
mehrere Ursachen, die der Erklärung bedürfen, damit nicht ein verzerrtes Bild
entsteht. Bereits hingewiesen habe ich auf die gängige mittelalterliche Praxis,
Texte nicht mit einem Titel, sondern mit der Zitierung der Anfangsworte zu
benennen. Die Worte 'az yasïr most 'damals sang Mose', mit denen Referenzen

auf das Meereslied im allgemeinen signalisiert werden, verweisen also nicht auf
sich selbst, auch nicht nur auf den ersten Vers, sondern meist ebensosehr auf
das ganze Lied. Entsprechend haben Auslegungen, die an die Anfangsworte
anknüpfen, stets auch das ganze Lied im Blick.631 Der Versanfang dient somit als

Lemma, unter dem Zusammengehöriges angeordnet wird, aber auch als Stichwort,

das in der mündlichen Uberlieferung verschiedene Auslegungen assoziativ
miteinander verknüpft. Hinzu kommt nun in Ex 15,1, dass der Vers einerseits
einen hohen Informationsgehalt aufweist, da er das Lied nicht nur ankündigt
und einleitet, sondern auch noch dessen erste Zeile einschliesst. Andererseits
wird darin das Singen selbst mit einschlägigem Vokabular thematisiert: "Dann

sang(en) Mose und die Kinder Israel dieses Lied dem Herrn, und sie sprachen,
indem sie sagten: Singen will ich Aus den grammatischen und semantischen

Unklarheiten dieses einen Verses leiten die Rabbinen eine Fülle von Fragen ab,
die sie mit einer noch grösseren Fülle von Erklärungen zu beantworten suchen.

9.1.1. Vergangenes und zukünftiges Lied

a) Die Perspektive der aktualisierenden Erinnerung und die Projektion des

Liedes in eine eschatologische Zukunft - beides Aspekte, die bereits im Zusam-

631 Vgl. dazu den expliziten Kommentar des samaritanischen Memar Marqah, wonach das eine

Wort yasïr 'er sang' den ganzen Lobgesang einschliesst (Memar Marqah II § 7 [p. 37]).

283



menhang mit der Liturgie zur Sprache gekommen sind - leiten die Rabbinen
direkt aus dem Text der Shira ab. Mit einer solchen Auslegung beginnt der

Traktat Shirta in der Mekhilta:

Dann ('az) sang Mose (Ex 15,1). Es gibt ein 'az der Vergangenheit, und es gibt
ein 'az der Zukunft. [Es heisst:] Dann fing man an (Gen 4,26); Dann sagte sie
Blutbräutigam (Ex 4,26); Dann sang Mose; Dann sang ('az yasïr) Israel
(Num 21,17); Dann sprach ('az yedabber) Josua (Jos 10,12); Dann sagte David
(IChx 15,2); Dann sagte Salomo (IReg 8,12). Siehe, diese [•'azbeziehen sich] auf
die Vergangenheit. - Es gibt ein 'az der Zukunft: Dann wirst du schauen und
strahlen (Jes 60,5); Dann wird hervorbrechen wie die Morgenröte [dein
Licht] (Jes 58,8); Dann wird hüpfen wie ein Hirsch der Lahme (Jes 35,6);
Dann wird sich auftun (Jes 35,5); Dann wird sich freuen die Jungfrau
(Jer 31,12 [13]); Dann wird unser Mund voll Lachens sein (Ps 126,2); Dann
werden sie sagen unter den Völkern (ib.). Siehe, diese \'az beziehen sich] auf
die Zukunft.
Eine andere Auslegung: 'az sar mose 'Dann sang Mose' heisst es hier nicht, sondern:
'az yasïr mose 'dann wird Mose singen'. Daxaus lernen wir die Wiederbelebung der
Toten aus der Tora.632

Die Exegese setzt an beim ersten Wort von Ex 15,1, dem ambivalenten
Zeitadverbiale 'az 'dann', das sich auf Vergangenes wie auf Zukünftiges beziehen kann,
um je eine Folgehandlung einzuleiten. Was an dieser Stelle die Aufmerksamkeit
der Rabbinen weckt, ist die Kombination von 'az mit einem Verb im Imperfekt
yasïr, wo man aus dem Zusammenhang ein Perfekt erwarten würde, so wie es

auch wenig später in der Wendung 'az nivhalü 'da erschraken sie' (Ex 15,15)
vorkommt.633 Dadurch wird die zeitliche Verankerung grammatisch verunklart
in einer Erzählung, die doch offensichtlich von einem vergangenen Ereignis
berichtet.634 Dass die Bedeutung von 'az im Toratext jeweils pragmatisch aus
dem Zusammenhang erschlossen werden muss, zeigt dann die Aufzählung von
je sieben Schriftstellen als Beispielen für Vergangenheit und Zukunft. In dieser
Liste steht der Vers Ex 15,1 zunächst scheinbar eindeutig und der konventionellen

Lesart entsprechend auf der Seite der Beispiele für 'az der Vergangenheit,
obwohl hier eine imperfekte Verbform auf 'az folgt. Daran schliessen noch zwei
weitere Stellen mit imperfekten Verbformen an, die ebenfalls in einem Erzähl-

632 MekhY besallah Shirta 1 (p. 116); Parallelen: MekhS besallah (p. 70f.) ; Tan besallah 10 (86b-
87a).

633 Um Missverständnisse zu vermeiden, sei hier nur darauf hingewiesen, dass die Bezeichnungen
'Perfekt' und 'Imperfekt' für das Bibelhebräische nicht Tempora im herkömmlichen Sinne meinen,

sondern - ähnlich wie in den slawischen Sprachen - gegensätzliche Verbaspekte erfassen.

Demnach bezeichnet das Perfekt abgeschlossene, das Imperfekt unabgeschlossene Handlungen
(zukünftige, wiederholte oder andauernde Vorgänge in Gegenwart und Vergangenheit sowie
modale Nuancen).

634 Rabinowitz erklärt die Konstruktion 'az mit Imperfekt bibelkritisch als ein redaktionelles
Mittel, das eine Interpolation im Text markiert, und weist darauf hin, dass solche Stellen sich
auf die Interpretation auswirken (Rabinowitz, 'Az Followed by Imperfect, 59-62).

284



Zusammenhang der Vergangenheit stehen (Num 21,17; Jos 10,12). Auf der Seite

der futurisch verstandenen Beispiele sind - was auch grammatisch einschlägig
ist - lauter Stellen mit imperfekten Verbformen genannt. Indessen scheint es

gar nicht so wichtig, welcher Seite die ambivalenten Schriftbelege zugeordnet
werden. Auffällig ist vielmehr, dass sämtliche Zitate aus einer Menge von über
hundert möglichen Stellen nicht beliebig gewählt sind, sondern dass alle eine

assoziative Verbindung zu Ex 15 aufweisen, wenn man den Kontext
berücksichtigt, aus dem sie stammen. Ginge es in dieser Auslegung lediglich um eine

grammatische Klärung des Wortes 'az, könnte die Erläuterung zudem auch im
Kommentar zu jeder entsprechenden Stelle vorkommen, was aber selbst bei der

nächstliegenden Parallele ('damals sang Israel', Num 21,17) nicht der Fall ist.
Erst mit der folgenden Interpretationseinheit, die mit der Rubrik "eine

andere Auslegung" angekündigt ist, wird die Meinung verdeutlicht, dass in dem

zur Frage stehenden Lemma aus Ex 15,1 nicht nur die Vergangenheit angesprochen,

sondern auch eine Perspektive auf die Zukunft enthalten ist.635 Indem
die Verbform yasir nun gewissermassen streng grammatisch und losgelöst vom
Kontext als Futur aufgefasst wird, lässt sich die eschatologische Interpretation

begründen. Nimmt man den Satz "Mose wird singen" wörtlich, manifestiert
sich die Auferstehung der Toten beim Anbruch der messianischen Zeit - diese

Dimension schwingt im rabbinischen Zukunftsbegriff stets mit - im erneuten
Singen der Shira. Die Wiederbelebung wird also gerade mit dem Lobsingen kausal

verbunden, wie auch eine parallele Auslegung in einer längeren Erörterung
zum Thema im babylonischen Talmud zeigt:

Es wird gelehrt: R. Mehr sagte: Wo ist die Auferstehung der Toten in der Tora
zu finden? Es heisst: Dann wird Mose mit den Israeliten folgendes Lied
dem Herrn singen (Ex 15,1). Es heisst nicht sar 'er sang', sondern yasir 'er wird
singen'. Hier ist die Auferstehung der Toten in der Tora zu finden. [...]
R. Yehoshua b. Levi sagte: Jeder, der in dieser Welt ein Lied sagt (kol ha-'omer
sirä), dem wird zuteil, eines in der kommenden Welt zu sagen.636

Die beiden Auslegungen des Lemmas 'az yasir mose auf Vergangenheit und
Zukunft hin müssen einander nicht widersprechen. Vielmehr zeigen sie an, was
auch in der Liturgie Spuren hinterlassen hat, dass nämlich das Singen der Shira

nicht als einmaliges Ereignis in der Vergangenheit gesehen wird, sondern als

zeitloses Modell, das allem gegenwärtigen Lob als Vorbild dient und als Ideal
auch in die Zukunft projiziert werden kann. Am Singen - auch des zukünftigen

Liedes - hat indes nicht nur Mose Anteil, wie man aus den zitierten Stellen
schliessen könnte. Die Argumentation wird jeweils mit aufs Minimum verkürz-

635 Einige Rezensionen von MekhY schreiben dieses Dictum namentlich Rabbi [Yehuda ha-Nasi]
zu, der als Redaktor der Mischna angesehen wird; so auch Lauterbach (MekhY [Ed. Lauterbach],

Shirata 1 [p. 1]).

636 bSan 91b; Parallele: Tan saw 7 (p. 8a).

285



ten Schriftzitaten geführt. Doch kann man annehmen, dass gleichwohl auch hier

von einem Kollektiv Israels die Rede ist, wie eine Parallelversion im Midrasch
Tanhuma explizit ausführt:

Eine andere Auslegung: Dann sang Mose (Ex 15,1). 'az sar 'dann sang' heisst es

nicht, sondern 'az yasir 'dann wird singen'. In der Zukunft werden die Israeliten
dem Herrn ein Lied singen ('atidin lömar sirä).637

Diese Annahme scheint umso mehr berechtigt, als es für die Rabbinen - wie

wir noch sehen werden - eine offene und zu diskutierende Frage ist, ob sich

die Verbform yasir auf Mose allein oder auch auf Israel beziehe. Zudem folgt
in der Mekhilta gleich noch eine Auslegung, die sich auf das Lemma "Mose

und die Kinder Israel" bezieht und den Aspekt der Gesamtheit behandelt.
Immer wieder ist es gerade das Lied Ex 15, das eine Verbindung schafft
zwischen diesseitiger und kommender Welt, zwischen Vergangenheit, Gegenwart
und eschatologischer Zukunft. Die Shira ist den Rabbinen so sehr als Beispiel
adäquaten Gotteslobes präsent, dass gern von ihr aus auf nicht näher bestimmte

Situationen des Singens extrapoliert wird.
An den beiden vorstehend zitierten Auslegungen lässt sich eine Eigenheit des

rabbinischen Sprachgebrauchs hinsichtlich des Singens ablesen. Die im
Bibelhebräischen häufigen Denominationen der Wurzel s-y-r, das Verb sar 'singen'
oder die figura etymologica sar sir(ä) 'einen Gesang singen', trifft man bei den

Rabbinen vor allem in Schriftzitaten. Ist dagegen im nachbiblischen Hebräisch

von Singen die Rede, wird auffälligerweise eine Umschreibung mit '-m-r sirä,
wörtlich 'ein Lied sagen', bevorzugt. Wenn das Meereslied nun sirä ist, weil es

zur Gattung der Lieder gehört, aber auch (ha-)sirä 'das Lied' ist im Sinne

eines Eigennamens oder eines Exemplars, das die Gattung prototypisch vertritt,
dann verweist das Idiom '-m-r sirä immer auch auf dieses spezifische Lied.638

Zudem wird deutlich, dass '-m-r als ein Verb des Sprechens hinsichtlich der

stimmlichen Ausdrucksweise nicht scharf von Wörtern für 'singen' abgegrenzt
ist. Als vorläufiges Ergebnis ist festzuhalten, dass die Wendung überhaupt
genuin mit Ex 15,1 zusammenhängt, weil dort die Elemente nebeneinanderstehen:

'Damals sang (en) Mose und die Kinder Israel dieses Lied [...] und sagten ...'.

Die Wendung '-m-r sirä wäre demnach auch nicht ein abstraktes Synonym für

s-y-r 'singen', sondern ein Ausdruck mit einer fest konnotierten spezifischen

Bedeutung, die auf Ex 15 zurückgeht.

b) Die eschatologische Perspektive der Shira ist weiter in einem grossen historischen

Bogen angelegt im sogenannten "Midrasch von den zehn Liedern", einer
in der Midraschliteratur überaus verbreiteten exegetischen Komposition, deren

637 TanB beSallah §13 (p.60).

638 Dem wird im folgenden dadurch Rechnung getragen, dass Shira auch im Sinne eines Eigen¬
namens für das Meereslied verwendet wird.

286



eine Grundrezension an Ex 15,1, die andere an Cant 1,1 anknüpft.639 In der

Fassung der Mekhilta lautet der "Midrasch von den zehn Liedern" :

[Dann sangen Mose und Israel] dieses Lied (Ex 15,1).
Gibt es denn nur ein Lied? - Sind es nicht zehn Lieder?!
Das erste, das in Ägypten gesungen640 wurde, wie es heisst:

Das Lied werdet ihr singen wie zur Nacht, da das Fest
GEHEILIGT WARD (Jes 30,29).

Das zweite, das am Meer gesungen wurde, wie es heisst:
Dann sangen Mose [und Israel dieses Lied] (Ex 15,1).

Das dritte, das über dem Brunnen gesungen wurde, wie es heisst:
Dann sang Israel dieses Lied: Steig auf Brunnen!
Jubelt ihm zu (Num 21,17).

Das vierte, das Moses sang, wie es heisst:
Und als Mose die Worte dieses Liedes zu Ende geschrieben hatte
(Deut 31,24).

Das fünfte, das Josua sang, wie es heisst:
Damals sprach Josua vor dem Herrn, am Tage als der Herr [den
Amoriter Israel] preisgab (Jos 10,12).

Das sechste, das Debora und Baraq sangen, wie es heisst:
Dann sangen Debora und Baraq, der Sohn Avinoams (Jud 5,1).

Das siebte, das David sang, wie es heisst:
Und David sang vor dem Herrn die Worte dieses Liedes (2Sam 22,1).

Das achte, das Salomo sang, wie es heisst:
Sing-Spiel (mizmör sir), Lied der Weihung des Tempels von David
(Ps 30,1). [...]

Das neunte, das Jehoshafat sang, wie es heisst:
Und Jehoshafat beriet sich mit dem Volke und stellte Sänger auf
vor dem Herrn, die sollten preisen im Schmucke des Heiligen bei
[Seinem] Auszug vor den Gerüsteten, und sie sprachen: Preiset den
Herrn, denn in Ewigkeit währet Seine Huld (2Chr 20,21). [...]

Das zehnte, in der künftigen Zeit, wie es heisst:

Singet dem Herrn ein neues Lied, Sein Preis reicht an die Enden
der Erde (Jes 42,10),

und [die Schrift] sagt:
Singet dem Herrn ein neues Lied, Sein Preis [erschallt] im Kreise
der Frommen (Ps 149,1).641

Formal gesehen gehört diese Midrasch-Einheit zu den rabbinischen
Zahlensprüchen, die in der Uberlieferung eine wichtige Rolle spielen, zum einen als

mnemotechnisches Hilfsmittel im mündlichen Diskurs, zum andern als Appli-

639 Vgl. dazu Grözinger, Musik und Gesang, 197f., und ausführlich id., Gesang, 84-92; Kugel,
One Song; Towner, Enumeration, 163-167.

640 Die Aufzählung umschreibt 'singen' durchgehend mit Formen von '-m-r 'sagen'.

641 MekhY besallah Shirta 1 (p. 116-118); die Parallelen sind verzeichnet bei Grözinger, Gesang,
84ff., späte Belege zudem bei Kugel, One Song, 331-333; vgl. im Zusammenhang mit der Shira
auch die Aufzählung von zehn Wundern, die am Meer geschahen (MekhY besallah 4 [p. lOOf.]).

287



kation von zahlensymbolischen Vorstellungen. In solchen Aufzählungen stellen

numerische Kategorien ein abstraktes Prinzip der Systematisierung und der

literarischen Konstruktion dar. Darüber hinaus erfüllt die Auflistung von Schriftstellen

aber, wie Towner mit der Charakterisierung von "exegetical enumerations"

auch an diesem prominenten Beispiel aus der Mekhilta gezeigt hat,642

vor allem einen homiletischen Zweck. Während der Aspekt von Aufbau und
Struktur des "Midrasch von den zehn Liedern" später noch im Zusammenhang
mit der Vernetzung von liedbezogenen Auslegungen zur Sprache kommen wird,
geht es hier zunächst um seine thematischen Aspekte.

In einer monographischen Untersuchung zum "Midrasch von den zehn
Liedern" hat Karl Erich Grözinger die homiletischen Ziele dieser Traditionseinheit
im Licht einer vorgegebenen rabbinischen Theologie des Liedes herausgearbeitet.643

Er kam zu dem Ergebnis, dass der Midrasch nicht nur das "naheliegende
Motiv des 'Dankeshymnus der Erretteten' " erschliesst, sondern darüber hinaus
auch das Motto "Singen statt Kämpfen" proklamiert.644 Diese beiden Konzepte,

besonders aber das letztere, sind in der rabbinischen Tradition immer wieder
ursächlich mit dem Meereslied in Verbindung gebracht worden. Das zeigt deutlich

der "Midrasch von den vier Gruppen", eine aggadische Ausarbeitung des

Programms "Singen statt Kämpfen". Die Auslegung ist auf Ex 15 ausgerichtet,

erscheint aber in den meisten Uberlieferungen am einschlägigen Ort der

Exodus-Erzählung (zu Ex 14,13-14),645 da, wo die Israeliten nach erfolgreicher
Flucht am Meer angekommen sind, die ägyptischen Verfolger hinter sich wissen

und nicht mehr vor noch zurück können:

Vier Abteilungen entstanden unter den Israeliten am Meer:
Eine sagte [d.h. gedachte], sich ins Meer zu stürzen,
die andere sagte [gedachte], nach Ägypten zurückzukehren,

642 Towner, Enumerations, 118.

643 Vgl. Grözinger, Gesang, 83ff. Grözinger führt in dieser Arbeit thematische Midraschinter-
pretation exemplarisch vor. Aufgrund der Einsicht, dass die aufgezählten Schriftstellen nach
rabbinischem Verständnis betrachtet werden müssen, damit sich der Sinn ihrer Zusammenstellung

erschliesst, hat er die Auslegungstraditionen der einzelnen Schriftstellen ausserhalb
der Zahlenreihe aufgearbeitet, um daraus das Verbindende ihrer homiletischen Tendenz
abzuleiten. In dem hier unternommenen problemgeschichtlichen Aufriss wird ein anderer Weg
eingeschlagen, indem Überlieferungen aufgesucht werden, die unter dem Aspekt des Liedes
mit dem "Midrasch von den zehn Liedern" verknüpft sind.

644 Grözinger, Gesang, 90. Für das Motto "Singen statt Kämpfen" wird auch andernorts im
Midrasch vorzugsweise auf Ex 15 rekurriert (z.B. ExR 23,9; MTeh 4,13; 18,6; 22,1; 40,2;
145,1, und passim).

645 So in der Mekhilta und in den meisten Targumim, während einzelne Versionen des Targum
(Fragmententargum und Geniza-Fragmente) die Einheit bei Ex 15,3 einfügen. Den Grund
für diese Deplazierung der Midrasch-Einheit in bestimmten Targumfragmenten sieht Klein
in deren besonderer Funktion als Targumim für die "Festliturgie" an Pessach (M.L.Klein,
Fragment-Targums, 19-23).

288



die dritte sagte [gedachte], gegen sie zu kämpfen,
die vierte sagte: "Wir wollen ein Kriegsgeschrei gegen sie erheben".
Denen, die gedachten, sich ins Meer zu stürzen, wurde gesagt:
Stellt euch hin und seht die Hilfe des Herrn (Ex 14,3).
Denen, welche sagten: "Lasst uns nach Ägypten zurückkehren", wurde gesagt:
Denn so, wie ihr die Ägypter [heute] seht, [werdet ihr sie niemals
WIEDER SEHEN] (ib.).
Denen, die sagten: "Lasst uns gegen sie kämpfen", wurde gesagt:
Der Herr wird für euch kämpfen (Ex 14,14).
Denen, die sagten: "Wir wollen ein Geschrei gegen sie erheben", wurde gesagt:
Und ihr sollt schweigen (ib.).646

Dieser Midrasch folgt mit der Aufzählung von vier Gruppen ebenfalls einem

häufigen Muster von Zahlensprüchen, die mit der Vierzahl ein vollständiges,
aber überschaubares Spektrum von Möglichkeiten abdecken.647 Zugleich
unternimmt er eine dramatische Inszenierung der Situation am Meer und antizipiert
mögliche Fragen, die sich aus den betreffenden Versen ergeben könnten. Die
Meinungen der vier sich widersprechenden Fraktionen illustrieren nicht nur das

Aufbegehren des Volkes, sie korrespondieren auch präzise mit den Antworten
Moses und motivieren so im nachhinein die Aussagen der Verse Ex 14,13-14.
Aus der Mekhilta-Version des Midrasch wird allerdings noch nicht deutlich,
was die vier Gruppen mit der Shira zu tun haben; diese Verbindung wird erst

erhellt, wenn man die Fassungen der Targumim mitberücksichtigt. Während
in der Mekhilta alle Antworten an die vier Gruppen aus den Bezugsversen der

Auslegung abgeleitet werden, fügt der Targum in der Antwort an die vierte
Gruppe ein neues Argument hinzu, das sich prospektiv auf Ex 15 bezieht:648

Zu der Gruppe, welche sagte: "Lasst uns ein Geschrei erheben gegen sie, um sie zu
verwirren", sagte Mose: "Fürchtet euch nicht [steht auf] und seid still (Ex
14,13b)! Gebt Ehre und Lobpreis (twsbhh) und Verherrlichung unserem Gott."649

Das Volk soll Gott vertrauen und ihm lobsingen, er wird dafür kämpfen. Wenn
diese Aufforderung schliesslich auf Zitate aus Ex 15 hinausläuft, wird deutlich,

dass die Shira nicht nur ein Danklied ist, sondern an dieser Stelle zugleich
als 'präventiver' Lobpreis aufgefasst wird. Und das gilt dann nicht nur für das

646 MekhY beSallah 2 (p. 96); Parallele: yTaan 11,5 (65d). Vgl. den frühen Beleg für diesen 'Mi¬
drasch' bei Pseudo-Philo (Ant Bibl 10,3); jene Version erwähnt nur drei Gruppen (mit den

ersten drei Meinungen), und es fehlen die Antworten mit den Schriftzitaten (dazu Towner,
Enumerations, 119-120, 218-220).

647 Abgesehen von universalen Manifestationen für die Vierzahl, etwa den vier Elementen oder

Himmelsrichtungen, ist im Zusammenhang mit Exodus und Pessach an den Midrasch von den

vier Nächten sowie an die Reihe von vier Söhnen und vier Gläsern in der Pessach-Haggada zu
denken (vgl. Israel Abrahams, "Numbers", in: JE, Bd. 12, 1255-1257).

648 Zum Verfahren der Prolepse und zu aggadischen Traditionen in den Targumim vgl. Shin'an,
Aggadah, 203 und passim.

649 Targ Neof zu Ex 14,13-14; ebenso Targ PsJ zur Stelle.

289



Lied der Vorfahren am Meer, an das man sich erinnert, sondern auch für dessen

tägliche Wiederholung in der Zuversicht auf künftige Heilstaten Gottes. In
dieser Richtung sind auch die Auslegungen Rabbis und R. Me'irs zu verstehen,
die in der Mekhilta an den "Midrasch von den vier Gruppen" anschliessen:

Der Herr wird für euch kämpfen [und ihr sollt schweigen] (Ex 14,4).
Nicht nur in Bezug auf diese Stunde allein gilt [das Wort] er wird für EUCH

KÄMPFEN, sondern für immer wird er gegen eure Feinde kämpfen.
R. Me'ir [erklärt die Worte] der Herr wird für euch kämpfen etc. so: [Auch]
wenn ihr stehen und schweigen werdet, wird der Herr für Euch kämpfen. Umso
mehr [gilt das] (qal wa-homer), wenn ihr ihm Lobpreis (sevah) darbringt.
Rabbi [sc. Yehuda ha-Nasi] sagt: Der Herr wird für euch kämpfen etc. [das

meint:] Er soll für euch Wunder und Machttaten vollbringen, und ihr wollt stehen
und schweigen?! - Da sprachen die Israeliten zu Mose, unserm Lehrer: "Mose, was
sollen wir tun?" - Er sagte zu ihnen: "Ihr sollt verherrlichen und erheben und
Lied (sir) und Lobpreis (sevah) darbringen und Grösse und Verherrlichung dem,
dessen die Kriege sind, wie es heisst: Lobpreisungen Gottes in ihrer Kehle
(Ps 149,6). [...]

Zu derselben Stunde öffneten die Israeliten ihren Mund und sangen das Lied (amru
Sîrâ) Singen will ich dem Herrn, denn hoch und erhaben ist er (Ex
15,l).650

Der einfache Schriftsinn des Ausgangsverses besagt, dass Mose das aufbegehrende

Volk recht forsch zur Ruhe weist. Die Wendung we-attem tahansün, die

ausdrucksstark auf die Wurzel h-r-s 'stumm sein' rekurriert, ist jedenfalls
weniger eine Beschwichtigungsfloskel als ein klares Verdikt gegen jegliche stimmliche

Verlautbarung.651 So paraphrasieren auch beide Auslegungen die Stelle

mit dem eindeutigeren aramäischen Verb s-t-q 'schweigen'. Die zitierten Rab-
binen entdecken nun einen Widerspruch zwischen der Verheissung, Gott werde
den Kampf schon führen, und dem Schweigegebot, indem sie die Stelle im Licht
von Ex 15, also auf das nachfolgende Loblied hin, lesen. Aus jenem leiten sie als

prinzipiell angemessene Aufgabenverteilung ab: Gott kämpft, Israel lobsingt.
R. Me'ir extrapoliert den Vers mit einem klassischen Schluss a minori ad

maius, der ersten hermeneutischen Regel des R. Hillel, generalisierend in die
Zukunft. Demnach wird Gott, wenn er sich bereits ohne Lobpreis für die
Angesprochenen einsetzt, dies erst recht tun, wenn sie ihm lobsingen werden. Die
Verheissung, die R. Me'ir aus dem Vers liest, ist also kausal verknüpft mit dem

Lobgesang, woraus eine implizite Aufforderung zu lobsingen abzuleiten ist.
Die aggadische Auslegung von Rabbi liest die zweite Hälfte des auszulegenden

Verses auf andere Weise gegen den Strich, indem sie UND IHR werdet
SCHWEIGEN als rhetorische Frage auffasst. Zu schweigen angesichts der Wun-

650 MekhY beSallah 2 (p. 96).

651 Vgl. dazu den erwähnten exegetischen Bezug in Sap Sal X,20 (supra p. 270) sowie die Inter¬
pretation der Mekhilta-Stelle bei Enns, Retelling, 16f.

290



der und Machttaten Gottes ist demnach keine angemessene Reaktion. Die
Antwort auf die exponierte Frage gibt Mose dann in einem didaktisch angelegten

Dialog, in dem er zum Lobgesang auffordert mit einer Reihe von Schriftstellen,
die assoziativ mit Ex 15 verknüpft sind. Dadurch wird die Spannung zwischen
dem Verstummen und dem Gesang von Ex 15 nicht nur aufgelöst, sondern die

Auslegung bereitet die Shira exegetisch vor, wie sie auch mit der Zitierung des

Verses Ex 15,1b zu ihr hin führt.652

Im "Midrasch von den zehn Liedern", der exegetisch an das Stichwort ha-

sirä ha-zo't 'dieses Lied' anknüpft und das Nebeneinander von Gottes
Rettungstaten und Israels Gesang als heilsgeschichtliches Muster entwirft, nimmt
die Shira insofern einen herausragenden Platz ein, als sie in dem chronologischen

Aufriss der Liederliste den historischen Prototyp des Gotteslobes
darstellt. Zwar wird das Meereslied in der Aufzählung des Midrasch erst an zweiter
Stelle genannt, doch ist es das erste, das im Verlauf der biblischen Erzählung
greifbar wird. Nicht nur ist in Ex 15 erstmals von sirä 'Lied' die Rede, auch

die Wurzel s-y-r selbst erscheint hier zum ersten Mal in der Tora. Das in der
Liste als erstes vorgestellte Lied, "das in Ägypten gesungen wurde", ist mithin
ein hypothetisches Lied, die Projektion eines Prophetenwortes auf den

bedeutungsträchtigen Moment, in dem jener Exodus beginnt, der später mit dem

Meereslied besiegelt wird.653 Die Zuspitzung des Exodus auf das Meereslied
als Kulminationspunkt hin findet sich nebenbei bemerkt auch in einer kurzen

anonymen Traditionseinheit, die im palästinischen Talmud an eine längere
Diskussion über die Shira anschliesst:

Es steht geschrieben: Wenn das Volk sich willig erweist (Jud 5,2). Die Häupter

des Volkes erwiesen sich willig. [Was heisst das?] Wenn der Heilige, gelobt sei

er, ihnen Wunder tut, dann sollen sie Lieder singen! Da wandte man ein: Aber
wie war es denn bei der Erlösung in Ägypten [für welche die Tora keinen Gesang
überliefert]? Das ist ein anderer Fall, da dies [erst] der Anfang der Erlösimg war!654

652 Dass die Auslegung in der Zitierung von Ex 15,1 kulminiert, hat schon Wünsche dazu bewo¬

gen, eine ursprünglich andere Plazierung dieser Einheit (unmittelbar vor dem Traktat Shirta)
anzunehmen (Winter/Wünsche, Mechiltha, 93 n. 2).

653 Allerdings ist die Vorstellung, dass schon in der Nacht des Auszugs aus Ägypten Lieder gesun¬

gen wurden, auch andernorts überliefert (z.B. MTeh 113,2); sie hat ihr liturgisches Pendant in
der Pessachfeier, wo das Moment des Gedenkens mit der eschatologischen Perspektive gekoppelt

ist. - In diesen Zusammenhang gehört auch der "Midrasch von den vier Nächten", der in
der Version P des Fragmenten-Targums zu Ex 15,18 überliefert ist. Dort werden vier Nächte
als geschichtliche Schlüsselereignisse aufgezählt: Schöpfung, Bündnis, Exodus und eschatolo-

gische Erlösung. Traditionell wird das Kommen des Messias in der Pessachnacht erwartet;
deshalb wird auch das zu singende "neue Lied" auf das Meereslied bezogen (so auch Apc 5,9

und 15,3; vgl. Le Déaut, Nuit pascale, und McNamara, New Testament, 199-217).

654 ySot V,6 (20c); die Klammerzusätze nach der Ubersetzung von Hengel et al.

291



Zumindest in der Version des "Midrasch von den zehn Liedern" gehören das

erste und das zweite Lied also zur gleichen Rettungssituation.655 Wie eine kurze

exegetische Aufzählung im Namen von R.Yehuda andernorts betont, hat
Gott die Israeliten "nur wegen fünf Dingen" aus Ägypten geführt, wobei das

Ziel dieser Aktion, der fünfte Grund des Exodus, darin besteht, dass ihm ein
Lied gesungen werden sollte.656 Wenn für die Rabbinen sonst der exegetische
Grundsatz "es gibt kein Früher und Später in der Tora"gilt,657 so ist in unserem
Midrasch eine chronologische Verankerung der zitierten Stellen gerade deshalb

von Bedeutung, weil die Aufzählung der Lieder eine geschichtliche Reihe mit
finalem Charakter skizziert. In dieser Reihe gehören die ersten neun Lieder der

Vergangenheit an, sie weisen eine 'historische' Gesetzmässigkeit nach, auf der
sich durch Analogieschluss die Zuversicht auf eine Kontinuität in die Zukunft
begründen lässt. In dieser spekulativen Tendenz manifestiert sich die homiletische

Aussage des Midrasch.
Der symptomatische Befund, dass in der Mekhilta die Exodus-Lieder - das

fingierte wie das reale - den geschichtlichen Bogen eröffnen, erhält zusätzliches
Gewicht durch eine Uberlieferung, welche den Beginn des Singens als kollektives

Handlungsmuster ebenfalls im Lied am Meer sieht:

Eine andere Auslegung. DAMALS SANG Mose (Ex 15,1). Das ist, was geschrieben
steht: Ihren Mund öffnet sie mit Klugheit, und die Lehre der Güte ist
auf ihrer Zunge (Prov 31,26). Von dem Tag an, an dem der Heilige, gelobt sei

er, die Welt erschaffen hat, bis die Israeliten am Meer standen, finden wir keinen
Menschen, der dem Heiligen ein Lied gesungen hätte (amar sïrâ), ausser Israel.
Er schuf den ersten Menschen, aber der sang kein Lied; er errettete Abraham aus
dem Feuerofen und vor den Königen, aber der sang kein Lied; auch Isaak [rettete
er] vor dem Messer, aber der sang kein Lied; und den Jakob [rettete er] vor dem
Engel und vor Esau und vor den Leuten von Shekhem, aber der sang kein Lied.
Als aber die Israeliten zum Meer kamen, und es für sie gespalten wurde, sangen sie

sogleich ein Lied vor dem Heiligen, gelobt sei er, wie es heisst: Damals SANG[en]

Mose und die Kinder Israel. Das meinen die Worte: Ihren Mund öffnet sie
mit Klugheit.658

Die inhaltliche Absicht dieser Auslegung ist klar: Indem die Israeliten am Meer
ein Lied zum Lobpreis Gottes singen, zeigen sie ein "kluges", der Situation an-

655 Andere Versionen des "Midrasch von den zehn Liedern" eröffnen die Zahlenreihe mit einem
Lied Adams (Targum Shir 1,1) und/oder einem Lied Abrahams (MZuta Shirl.l [p. 6], AgShir
1,1 [p. 10, Z. 195]). Dass der Anfang der Reihe anscheinend eine labile Zone ist, muss indes nicht
den in der MekhiltaWersion konstatierten Status der Shira in Frage stellen. Es zeigt vielmehr,
dass der Midrasch offensichtlich mit der Auswahl von Schriftstellen auf den jeweiligen Kontext
hin zugeschnitten worden ist, so dass hier zum Beispiel die Polarität zwischen Exodus/Shira
und endgültiger Erlösung/neuem Lied hervorgehoben wird.

656 ExR 24,2 (zu Ex 15,22).

657 bPes 6b und passim.

658 ExR 23,4.

292



gemessenes Verhalten. Dahinter steht, wie die Aufzählung von Gegenbeispielen

verdeutlicht, die Auffassung, dass es angesichts von Gottes Rettungstaten des

Menschen einzig adäquate Antwort ist, ihm zu lobsingen. Auch hier liest der
Midrasch die Tora streng chronologisch als lineare Erzählung, indem er frühere

Ereignisse, auf die nicht mit einem Lied reagiert wurde, aufsucht, um das

Neue des Meeresliedes und das Besondere seiner Erstmaligkeit aufzuzeigen.
Eines erklärenden Hinweises bedarf wohl die Form und der exegetische

Gedankengang dieser Midrasch-Einheit. Die Auslegung weist alle Merkmale der
Peticha, einer in dem Homilien-Midrasch Exodus Rabba häufig anzutreffenden

exegetischen Form, auf. Die Peticha, wörtlich die 'Eröffnung', ist eine Art
Minimal-Predigt, die der Schriftlesung als Einleitung vorangestellt wurde. Sie

beginnt mit einem entlegenen Vers (hier Prov 31,26), der (wie hier) meist nicht
aus der Tora, sondern aus den Hagiographen (Ketuvim) stammt. Die Kurzpredigt

legt diesen Vers so aus, dass er zum ersten Vers der Toralesung hinführt
und dem zu lesenden Abschnitt eine sinnhafte Deutung gibt. Da aber im Rahmen

der zyklischen Lesung der Zielvers ja bekannt ist, besteht der Reiz einer
Peticha gerade darin, dass sie mit einem weit entfernt scheinenden Vers (pasüq

rahöq) beginnt und die Verbindung zum Zielvers (pasüq ha-seder) mit einer
exegetischen Pointe aufzeigt. In der vorliegenden Peticha scheinen sich die beiden
Rahmenverse indes recht nahe zu sein, zumal wenn man den ersten hinsichtlich
des zweiten als Personifikation Israels liest. Erst wenn man sich den ursprünglichen

Kontext des ersten Verses vergegenwärtigt - und dieses Wissen ist bei

denen, die eine Peticha hörten, vorauszusetzen -, wird die exegetische
Herausforderung, die sich aus dessen inhaltlicher Entfernung vom Zielvers ergibt,
begreiflich. In Prov 31,26 ist nämlich von den Tugenden einer tüchtigen Hausfrau

die Rede. Bezogen auf Ex 15,1 kann das feminine Subjekt also mit einem
Pendant wie der Gemeinde Israels (knesset yisra'el) in Verbindung gebracht
werden, deren "Klugheit" eben darin besteht, ein Lied zu singen und die erfahrene

"Güte" zu verkünden. Signifikant ist dann an der Shira nicht nur, dass sie

als erstes Loblied in der Geschichte ein Handlungsparadigma initialisiert,
sondern auch, dass sie als Loblied eines Kollektivs - nicht als das eines Einzelnen

- dargebracht wird.

Die eschatologische Perspektive des "Midrasch von den zehn Liedern" wird weiter

gestützt durch eine andere Uberlieferung, die in seiner Umgebung tradiert
wird und in mehreren Punkten mit ihm verknüpft ist. An dieser Auslegung
lässt sich nachvollziehen, wie ein terminologisches Problem, ja vielleicht gar eine

'gattungsspezifische' Fragestellung auf rabbinische Weise angegangen wird.

Alle Loblieder, die gesungen worden sind (hol ha-siröt se-ne'emrü), sind weiblichen
Geschlechts. - Was bedeutet das? - So wie das Weib[liche] schwanger ist und gebiert
und von neuem gebiert, so kamen auch die Drangsale über sie, und sie sangen
Lieder weiblichen Geschlechts (hayü ômerïm sïrôt be-lasön neqevä). So standen

293



Babel und Medien, Griechenland und Edom auf und unterjochten Israel, aber in
der Zukunft wird es keine Drangsale mehr geben, wie es heisst: VERGESSEN SIND

die früheren Drangsale (Jes 65,16), und es steht geschrieben: Wonne und
Freude werden bei ihnen einkehren (Jes 35,10). In derselben Stunde singen
sie ein Lied männlichen Geschlechts (ömerim Sir laSön zakhar), wie es heisst: SlNGT

dem Herrn ein neues Lied (sir hadas) (Ps 98,1).659

Das Stichwort für die Auslegung ist auch hier das Lemma ha-sirä ha-zo 't 'dieses

Lied' aus Ex 15,1. Die implizite Frage dahinter lautet: Warum werden manche

biblischen Lieder mit einem femininen Substantiv (sirä), andere mit einem

maskulinen (sir) bezeichnet? Eine Erklärung für diesen Befund wird nun aber

nicht grammatisch begründet, sondern mit einem Vergleich, der implizit an Jes

26,17 anknüpft. Dessen Pointe beruht auf der Analogie einerseits zwischen den

Schwangerschaften einer Frau und den Unterdrückungssituationen, in die
Israel im Verlauf seiner Geschichte geraten ist und auf die mit dem Singen von
'femininen' Liedern reagiert wurde; andererseits korrespondieren die Entbindungen

mit der wiederholten Erlösung aus Notlagen, die ein ebenso sicheres

Ende haben sollen wie die Geburtsfähigkeit der Frau. Auch wenn dieses Bild
nicht in allen Teilen aufgeht und nicht alle geschichtlichen Lieder, die in der

Bibel erwähnt werden, grammatisch femininen Geschlechts sind, wird die Aussage

des Vergleichs klar, zumal, wenn er wie in dieser Version auf die Zitierung
der entsprechenden Schriftstelle hinausläuft. Das in Ps 98,1 erwähnte "neue

Lied" einer eschatologischen Zukunft ist maskulinen Geschlechts, wie es öfter
in der stehenden Wendung sir hadas vorkommt.660 Die Auslegung basiert mithin

auf der Gegenüberstellung des (weiblichen) Meeresliedes als Prototyp des

diesseitigen Dankliedes und dem maskulinen sir hadas als Sinnbild des jenseitigen

Liedes. Damit entwirft sie auch eine Linearität des Singens von Liedern,
in der sich der Verlauf der Geschichte unmittelbar widerspiegelt.

Eine spannungsvolle Unstimmigkeit des Bildes besteht darin, dass das Singen

von Liedern mit der wiederkehrenden Unterdrückung korrespondiert,
obwohl es durch die jeweilige Erlösung motiviert ist. Diese oberflächlich betrachtet

widersprüchliche Beziehung zwischen Unglück und Singen verweist auf die

659 ExR 23,11; die Parallele in MekhY besallah. Shirta 1 (p. 118) stimmt inhaltlich mit ExR 23,11

überein, belegt die Argumente aber mit anderen Schriftstellen (Jer 30,6; Jos 45,17). Der
Gedankengang der Auslegung erklärt sich aus CantR 1,36: "R. Berakhya und R. Joshua b. Levi
sagten: Warum wird Israel mit einem Weib verglichen? - Wie dieses Weib[liche] trägt und
entbindet, trägt und entbindet; wie es aber schliesslich nicht mehr trägt, so wird Israel immer
wieder unterjocht und befreit, bis es schliesslich endgültig befreit und nicht mehr unterjocht
wird. In dieser Welt sagen sie ihm ein Lied weiblichen Geschlechts (sirä be-lasön neqevä), weil
ihre Bedrängnis sich immer erneuert. Aber in der kommenden Welt, da ihre Bedrängnis keine

neue hervorbringen wird, singen sie ein Lied männlichen Geschlechts {sirä be-lasön zakhar),
wie es heisst: An jenem Tag wird dieses Lied gesungen werden (yüsar ha-sir ha-ze)
(Jes 26,1)." Zu dieser Überlieferung vgl. auch Rashi (zu bArakh 13b), der die Mekhilta explizit
zitiert.

660 Sieben Belege im Tanakh gegenüber dreizehn mit Formen des femininen Substantivs sirä.

294



grundsätzliche, von den wechselnden Geschicken unabhängige Verpflichtung des

Menschen, Gott zu loben. Auch die Shira ist mehr als nur ein okkasioneller

Lobgesang anlässlich der Rettung am Meer, bezogen nämlich - wie bereits deutlich
wurde - auf vergangene wie auf noch zu erwartende Rettungserfahrungen.661
So repräsentiert das Meereslied im Hinblick auf das endzeitliche "neue Lied"
alles vorläufige und diesseitige Gotteslob.

9.1.2. Der kollektive Gesang von Engeln und Menschen

Die der Shira beigemessene Bedeutung hegt nun aber nicht nur im Loben
und Danken, das Lied bestätigt zugleich die Anerkennung Gottes und legt
die Verhältnisse der gegenseitigen Bezogenheit fest: während Gott handelnd
in die Geschichte der Welt eingreift, ist es der Anteil des Menschen, zu
reagieren und im Lobgesang sich zu erklären, ein Konzept, das bereits mit dem
Motto "Singen statt Kämpfen" angesprochen worden ist (p. 288f.). Diese

gegenseitige Verpflichtung und Abhängigkeit ist eine essentielle Bedingung des

kommunikativen Systems, wie es im Midrasch dargestellt wird.

Damals ('az) sang Mose (Ex 15,1). Das [sc. 'az\ ist es, was geschrieben steht:
Fest steht Dein Thron von damals (me-'az) (Ps 93,2). R. Berakhya sagte im
Namen des R. Abahu: "Obwohl du von Ewigkeit her bist, ist doch dein Thron nicht
anerkannt gewesen in deiner Welt, bis deine Kinder [am Meer] das Lied gesungen
haben (amrü svrä). [...] Darum heisst es: Fest steht Dein Thron von damals.
[,..]662 Aber seit du am Meer standest und wir vor dir das Lied mit 'az sangen, da
war dein Königtum festgesetzt und dein Thron begründet. Das meint Fest steht
Dein Thron von damals.663

Der Midrasch Rabba zu Ex 15 betont auch in diesem Abschnitt den Aspekt der

Erstmaligkeit des Meeresliedes und deutet es als kollektive Manifestation, mit

661 Vgl. dazu auch MekhY besallah Shirta 3 (p. 128f.): "Der Gott meines Vaters, und ich
will ihn erheben (Ex 15,2). Die Gemeinde Israel sprach vor dem Heiligen, gelobt sei er: Herr
der Welt, nicht wegen der Wunder, die du an mir [allein] getan hast, singe ich vor dir ein Lied
(sir) und einen Gesang (zimrä), sondern wegen der Wunder, die du an mir und an meinen
Vätern getan hast und die du an mir tust von Geschlecht zu Geschlecht." Der Text mit der
Form sfr scheint korrupt; sämtliche Lesarten (vgl. ib.) und Parallelen (MekhS besallah [p. 80],
ExR 23,12) zur Stelle haben sirä oder sevah, was dann auch ins Bild vom diesseitigen Lied
als einem femininen passt. - Eine mögliche Assoziation zum Gesichtspunkt der Gültigkeit für
die zukünftigen Generationen, die allerdings nicht explizit gemacht wird, sei hier wenigstens
am Rande erwähnt. Weiter vorne (MekhY besallah 1 [p. 83]) wird im Zusammenhang mit dem
Lemma l'emor erklärt, dass es sich auf kommende Generationen beziehe. Stichwörter für die
assoziative Verbindung wären der Ausdruck l'emor 'folgendermassen' (wie in Ex 15,1) und
das Wort dor 'Generation'.

662 Hier folgt ein Gleichnis.

663 ExR 23,1.

295



der Israel die Zuwendung Gottes auf sich bezieht und darauf reagiert.664 Der
Text geht - wie der Anfang des Traktates Shirta - aus von dem Stichwort 'az

'damals', auf dem in Verbindung mit Ps 93,2 die Interpretation aufbaut. So wird
das 'az des Psalmverses konkret auf das Singen des Meeresliedes bezogen. Die
Vorstellung, dass durch dieses Lied die Herrschaft Gottes in der Welt etabliert
wird, ist zentral für die Interpretation des Meeresliedes. Sie begründet eine

längere Tradition der exponierten liturgischen Verwendung des Meeresliedes in
den Benediktionen zum Shema!, auf die eingangs schon hingewiesen worden ist
(cf. p. 229).
Bereits in den frühen rabbinischen Texten findet sich die Vorstellung von
einer Entsprechung zwischen irdischem und himmlischem Gotteslob. Demnach

wird die Liturgie der Engel (wie sie in den Visionen von Jes 6 und Ez 3

beschrieben ist) als Vorbild für die irdische Liturgie aufgefasst. In der Qedusha

(dem auch für die christliche Liturgie bedeutsamen Trishagion), die sich aus
den Versen Jes 6,3 und Ez 3,12 zusammensetzt und zu einzelnen Gelegenheiten
(Qedusha de-Sidra) durch Ex 15,18 ergänzt wird, konkretisiert sich die
Vorstellung eines irdischen Pendants zu den Engelschören.665 Was das menschliche

Gotteslob aber von jenem der Engel ganz wesentlich unterscheidet, ist seine

Freiwilligkeit. Während die Engel ohne Unterlass preisen, da sie ausschliesslich
dazu geschaffen sind und gar nicht anders können, entscheidet sich der Mensch

aus eigenem Antrieb dazu. Denn nach rabbinischer Auffassung beschränkt sich
die Erwählung nicht darauf, dass sich Gott sein Volk bestimmt und sich ihm
besonders zuwendet; dieses muss sich auch erwählen lassen, d.h. es muss die

Erwählung und die damit verbundenen Verpflichtungen annehmen. In dieser

Vorstellung wurzelt die Ansicht, dass Gott den freiwilligen Gesang der
Menschen und insbesondere den seines erwählten Volkes jenem der Engel vorzieht.

664 Vgl. auch MekhY besallah Shirta 2 (p. 121), wo die figura etymologica von Ex 15,1b in die¬

se Richtung interpretiert wird: "Er hat mich erhöht am Meer, wie es heisst: Und es brach
der Engel Gottes auf (Ex 14,19), und ich habe ihn erhöht am Meer und habe vor ihm
das Lied gesungen, wie es heisst: Singen will ich dem Herrn." Ausserdem wird die Shira
verstanden als Bestätigung und Erneuerung des Bundes; so in einer auf Gematria beruhenden

Interpretation des Wortes 'az ;damals' in Ex 15: "Eine andere Auslegung: Damals. Alef ist
eins und Zayin ist sieben, das sind [zusammen] acht. Mose sagte: Im Verdienst der Beschneidung,

die am achten Tag vollzogen wird, wurde das Meer gespalten. Und wir wollen preisen
mit 'az 'damals'. R.Levi sagte: Der das Schilfmeer in Stücke teilte (Ps 136,13). Denn
im Aramäischen nennt man die Beschnittenen 'Zerteilte' (gzwrym). Im Verdienst der
Beschneidung wurde das Meer gespalten." (TanB besallah 12 [p. 60b]) ; vgl. auch ExR 23,12,

wo die Verbindung zwischen Shira und Beschneidung fiber das Stichwort 'dies(es)' (zo't)
gezogen wird: "Es heisst dieses Lied (et ha-sirä ha-zo't), und zo't ist nichts anderes als die

Beschneidung, denn es heisst: Dies ist mein Bund (zo't müä), den ihr halten sollt (Gen
17,10)."

665 Zur liturgischen Punktion der Qedusha und ihrem Verhältnis zu Ex 15 vgl. Lenhardt, Gott
der Welt, 299-306.

296



Diese Bevorzugung des Gesangs Israels vor dem der Engel ist ein im Midrasch
häufig anzutreffendes Thema. Seine Darstellung entspricht insgesamt, wie Peter
Schäfer gezeigt hat, dem für die rabbinische Engelsvorstellung zentralen Gedanken

von der Überlegenheit des Menschen über die Engel.666 Auch Grözinger
sieht "das Hauptanliegen der Rabbinen bezüglich des Engelsgesangs [...]

eindeutig darin, ihr eigentliches Desinteresse an diesem Gesang auszudrücken."
Zwar seien sie von dessen Vollkommenheit überzeugt, diese Überzeugung diene
aber hauptsächlich dazu, "die geradezu unbegreifliche Hinwendung Gottes zum
Gesang Israels, ungeachtet dessen Inferiorität, in ein umso grelleres Licht treten

zu lassen" .667 Diese Auffassung kommt auf pointierte Weise zum Ausdruck
in zwei umfangreicheren Midraschim, die als Auslegungen zur Shira überliefert
werden. Zunächst die Version im Midrasch Tanhuma:

I TanB besallah § 13 (p. 60b-61a)
Eine andere Auslegung: Damals sang Mose (Ex 15,1). In der Stunde, da Israel
am Meer lagerte, wollten die Dienstengel den Heiligen, gelobt sei er, preisen (q-l-s).
Der Heilige, gelobt sei er, liess sie aber nicht, wie es heisst: Sie NAHTEN einander

nicht (Ex 14,20), und Sie riefen einander zu (Jes 6,3). - Wem waren sie

zu vergleichen? - Einem König, dessen Sohn in Gefangenschaft geraten war. Da
bekleidete sich [der König] mit Rache an seinen Feinden und zog aus, ihn zu
befreien. Da kamen die Menschen [Geschöpfe] und wollten ein Loblied 'ymnwn) vor
ihm singen. Er sprach zu ihnen: Während ich ausziehe, meinen Sohn zu befreien,
wollt ihr mich preisen (mqlsyn)V. - So war auch Israel in Bedrängnis am Meer. Da
wollten die Dienstengel den Heiligen, gelobt sei er, preisen, er aber zürnte ihnen
und sprach zu ihnen: Meine Söhne sind in Bedrängnis und ihr preist mich?!
Als sie aus dem Meer emporstiegen, wollten Israel und die Dienstengel ein Loblied
singen (lömar sirä). R. Abin ha-Levi sagt: Wem gleicht diese Sache? - Einem König,
der in den Krieg zog und siegte. Da kamen sein Sohn und sein Diener mit einer
Krone in ihren Händen, um sie dem König aufs Haupt zu setzen. Man meldete
dem König: Dein Sohn und dein Diener stehen [draussen] mit einer Krone in ihren
Händen - wer soll zuerst eintreten? Er sprach zu ihnen: Ihr Frevler, geht mein
Diener etwa meinem Sohn voran?! Mein Sohn soll zuerst eintreten! - So war es

auch, als Israel aus dem Meer emporstieg, da wollten Israel und die Dienstengel
[gleichzeitig] ein Loblied singen. Der Heilige, gelobt sei er, aber sprach zu den
Dienstengeln: Lasst Israel zuerst [singen]: Dann sollen singen668 Mose und
die Kinder Israel (Ex 15,1).
Da stehen aber die Frauen und die Dienstengel - wer darf zuerst preisen? R. Hiyya
b. Abba sagt: Gross ist der Friede, denn er stiftete Frieden zwischen ihnen, wie es

heisst: Es GEHEN VORAN DIE SÄNGER, DANACH DIE SAITENSPIELER IN MITTEN
VON TROMMELNDEN JUNGFRAUEN (Ps 68,26). ES GEHEN VORAN DIE SÄNGER -
das ist Israel; danach die Saitenspieler - das sind die Engel; inmitten von
paukenschlagenden Jungfrauen - das sind die Frauen. R. Levi sagt: Zum Him-

666 Cf. Schäfer, Rivalität, 232ff.

667 Grözinger, Musik und Gesang, 86.

668 Ubersetzung im Sinne des Midrasch.

297



mel, diese Erklärung kann ich nicht annehmen. Natürlich priesen die Frauen zuerst!
Denn: [Es gehen voran die Sänger,] danach die Saitenspieler - das ist
Israel; inmitten von trommelnden Jungfrauen - das sind die Frauen.669 Da
murrten die Dienstengel vor dem Heiligen, gelobt sei er, und sprachen: Genügt es

nicht, dass die Männer uns vorangehen - müssen auch noch die Frauen [vor uns
singen]?! Der Heilige, gelobt sei er, antwortete ihnen: Bei eurem Leben, so ist es!

Der Midraschkomplex von der Bevorzugung Israels beim Lobgesang ist Schäfer

zufolge "sehr alt", hat sich aber in den verschiedenen Versionen noch lange
weiterentfaltet.670 Eine zweite Version aus Exodus Rabba, die eine andere

Akzentuierung erkennen lässt, sei hier unmittelbar hinzugefügt, bevor die beiden

Überlieferungen einander gegenübergestellt werden:

II ExR 23,7
Eine andere Auslegung: Damals sang Mose (Ex 15,1). Das ist es, was geschrieben

steht: Es gehen voran die Sänger, danach die Saitenspieler (Ps 68,26).
R. Jochanan sagt: In der Nacht, als Israel durch das Meer zog, wollten die Dienstengel

ein Lied vor dem Heiligen, gelobt sei er, singen (lömar strä). Aber der Heilige,
gelobt sei er, liess sie nicht, er sprach zu ihnen: Meine Legionen sind in Bedrängnis,
und ihr wollt ein Lied vor mir singen?! Das ist es, was geschrieben steht: Sie nahten

EINANDER NICHT DIE GANZE NACHT (Ex 14,20), Und SlE RIEFEN EINANDER

zu (Jes 6,3).
Als Israel aus dem Meer emporstieg, wollten die Engel zuerst ein Lied vor dem
Heiligen, gelobt sei er, singen. Der Heilige, gelobt sei er, aber sagte zu ihnen: Meine
Söhne sollen zuerst [singen]. Das ist es, was geschrieben steht: Dann soll Mose
SINGEN (Ex 15,1). Denn sar 'er sang' heisst es nicht, sondern yasîr 'er soll singen'.
Der Heilige, gelobt sei er, sagte nämlich: Mose und die Kinder Israels sollen zuerst
singen. Denn so sagt auch David: Es gingen voran die Sänger (Ps 68,26) -
das sind die Israeliten, die am Meer standen, wie geschrieben steht: Dann SANG

Mose. - Danach die Saitenspieler (ib.) - das sind die Engel. - Und warum? Der
Heilige, gelobt sei er, sprach zu den Engeln: Nicht etwa, weil ich euch erniedrigen
will, sage ich, dass sie [sc. die Israeliten] zuerst [singen] sollen, sondern weil sie

aus Fleisch und Blut sind, sollen sie zuerst singen, damit nicht einer von ihnen
[vorher] sterbe; ihr aber, [ihr könnt singen,] wann immer ihr wollt, [denn] ihr lebt
und besteht [ewig].
Gleich einem König, dessen Sohn in Gefangenschaft geraten war. Er ging und
befreite ihn. Da kamen die Bewohner des Palastes, den König zu preisen (q-l-s), und
auch sein Sohn wollte ihn preisen. Sie fragten ihn: Unser Herr, wer soll dich zuerst
preisen? Er antwortete ihnen: Mein Sohn! Danach kann mich preisen, wer mich
preisen will. - So war es auch, als Israel aus Ägypten zog und der Heilige,
gelobt sei er, ihnen das Meer spaltete, da wollten die Dienstengel ein Lied vor ihm
singen (lömar sirä). Da sprach der Heilige, gelobt sei er, zu ihnen: Zuerst sollen
Mose und die Kinder Israels singen671 und danach ihr! So heisst es auch: Es ge-

669 Schäfer weist hier auf die Korruptheit des Textes hin und liest die Stelle sinngemäss vor dem

Hintergrund der Parallelen.

670 Schäfer, Rivalität, 237ff.; vgl. auch Schäfers Bemerkungen zu Textkritik und Überlieferungs¬

geschichte dieses Komplexes (ib., 179f.).

671 Umdeutung des Zitates aus Ex 15,1.

298



hen voran die Sänger (Ps 68,26) - das ist Israel: danach die Saitenspieler
(ib.) - das sind die Engel; inmitten VON trommelnden Jungfrauen (ib.) - das
sind die Frauen, die in der Mitte preisen, wie geschrieben steht: Und Mirjam die
Prophetin nahm [die Pauke in ihre Hand] etc. (Ex 15,20).

Beide Versionen dieses Midrasch enthalten je zwei aggadische Auslegungen zur
Situation vor und nach dem Durchzug durch das Meer. Die erste Erklärung
basiert auf dem Muster der vierten Auslegungsregel des R. Hillel, wonach eine

Begründung mit zwei Bibelstellen belegt wird. Sie zielt mit der Verbindung von
Ex 14,20 und Jes 6,3 und in aggadischen Ausschmückungen auf die Zurücksetzung

des Engelslobes. In dem Moment, da Israel am Meer steht und in Gefahr

ist, wollen die Engel ihr pflichtgemässes Loblied singen. Das wird ihnen aber

von Gott untersagt, der über sie erzürnt ist, weil sie den Ernst der Situation

nicht richtig einschätzen und nicht einsehen, dass das Schicksal Israels ihm
wichtiger ist als der dienstfertige Lobpreis der Engel. Die Version I veranschaulicht

ihre Auslegung mit einem Gleichnis - es fehlt in der Version II - und
bedient sich damit einer im homiletischen Midrasch sehr verbreiteten erzählerischen

Form.672 Der König und sein Sohn als Akteure für Gott und Israel
gehören - wie die weiteren Gleichnisse zeigen - zum festen Personal rabbini-
scher Gleichniserzählungen. Damit setzt die Bildhälfte des Gleichnisses (masal)
die exegetische Aussage in einer dramatisierten Kurzerzählung in eine leicht
verständliche Handlung um. Mit dem Stichwort 'so' (kakh) wird die Auflösung
der Analogien angekündigt, welche die Absicht der Auslegung auf den Punkt
bringt (nimsal).

In der zweiten Auslegung, die sich auf den Moment nach dem Durchzug
bezieht, wird der Vers Ex 15,1 vor dem Hintergrund von Ps 68,26 interpretiert.

Da sich die beiden Versionen auch hier erheblich in der Anlage ihrer
Argumentation unterscheiden, empfiehlt es sich, die Auslegung zunächst in der
klarer aufgebauten Version II nachzuvollziehen. Neben dem direkten Bezug beider

Auslegungen auf die Shira besteht eine weitere assoziative Querverbindung
zwischen den beiden Bezugsversen, die sich aus dem Kontext von ergibt. Dort
ist die Rede vom "Engel Gottes", der sich vor dem Durchzug durch das Meer
zwischen die Israeliten und die Ägypter stellt. Aus dem in beiden Versen
enthaltenen Aspekt der Beschreibung einer Reihenfolge wird die rabbinische Frage
nach der Priorität abgeleitet. Hier geht es also um den Vortritt beim Singen
eines Lobliedes. Das im Namen von R. Abin ha-Levi überlieferte Gleichnis geht
noch einmal von der imperfekten Verbform yasïr in Ex 15,1 aus (cf. p. 285).
Diese wird hier nicht futurisch, sondern als Adhortativ 'er soll singen' aufge-

672 Zur Gattung des rabbinischen Gleichnisses vgl. die Einführung bei Thoma/Lauer, Gleichnisse,
Teil 1, 15-55.

299



fasst, was aus der expliziten Erklärung in der Version II ("sar 'er sang' heisst

es nicht, sondern yasir 'er soll singen'") noch deutlicher hervorgeht.
In der Bildhälfte dieses Gleichnisses wird das zu singende Lied (die Shira)

durch eine Krone repräsentiert, die dem König aufs Haupt gesetzt werden soll.
Diese Vorstellung, dass die Shira das Königtum Gottes bestätigt, kam bereits in
der oben angeführten Auslegung von ExR 23,1 zum Ausdruck.673 Nachdem mit
dem Gleichnis vom "König, der in den Krieg zog" die Priorität Israels gegenüber
den Engeln grundsätzlich geklärt ist, wird die Frage weiter kompliziert damit,
dass die Frauen aus der Ganzheit Israels ausgegliedert und zu den Dienstengeln
in Konkurrenz gesetzt werden. Indem sie die zum Singen bereitstehenden Gruppen

auf die einzelnen Glieder des Verses Ps 68,26 beziehen, spielen R. Hiyya
b. Abba und R. Levi die Frauen und die Dienstengel gegeneinander aus. Ihre
gegensätzlichen Auslegungen stützen sich dabei auf den Ausdruck be-tökh 'mitten

in'. Die erste liest in Ubereinstimmung mit Punktierung und Akzentuierung
be-tökh 'inmitten von Jungfrauen' als Genetivkonstruktion und kommt auf die

Reihenfolge Israel - Engel - Frauen; die zweite liest ba-tawekh als absolute
Form 'in der Mitte - Jungfrauen' und zielt damit auf die Reihenfolge Israel

- Frauen - Engel. Diese Lesart ist in der Version II verdeutlicht mit der

Erklärung "inmitten von trommelnden Jungfrauen - das sind die Frauen,
die in der Mitte preisen", die zudem mit der Parallelstelle Ex 15,20 belegt wird.
Die Aussage des Midrasch wird also dahingehend zugespitzt, dass nicht nur
Israel (d.h. in diesem Fall die Männer), sondern auch die Frauen vor den Engeln
Gott lobsingen. Die offensichtlich polemische Tendenz dieser Auslegung ist in
der Version II deutlich abgeschwächt. Zwar wird der Vortritt Israels dort noch

direkter vertreten, zugleich aber gerechtfertigt, indem die Bevorzugung
sozusagen als Ausgleich für die Sterblichkeit, durch welche die Menschen ja den

Engeln unterlegen sind, dargestellt wird.674 Die gegenläufigen Tendenzen, die

in der unterschiedlichen Akzentuierung der einzelnen Auslegungen zu erkennen

sind, zeigen auf charakteristische Weise an, dass diese Literatur nicht auf eine

einheitliche 'Dogmatik' abzielt, sondern mit dem Pluralismus der Meinungen
auf die in der Schrift enthaltene Bedeutungsfülle reagiert.

Was den Wortschatz der beiden Midraschim betrifft, machen beide Versionen

- wie es dem Gesamtbild von Exodus Rabba und Midrasch Tanhuma entspricht

- häufigen Gebrauch von griechisch-lateinischen Fremd- bzw. Lehnwörtern. Be-

673 Supra p. 295; vgl. dazu auch ExR 21,4: hier wird von den Gebeten Israels als von einem
Kranz gesprochen, der das Haupt der Gottheit schmücken soll; vgl. ausserdem eine R. Aqiba
zugeschriebene mystische Uberlieferung, derzufolge die Shira die Lieder Israels repräsentiert,
mit denen sich die Gottheit schmückt: "R. Aqiba sagte: In der Stunde als Israel sagte 'az yaäir
'damals sang' kleidete sich der Heilige, gelobt sei er, in ein Prachtgewand, auf dem alle 'az der
Tora eingraviert waren." (Ms. des Jewish Theological Seminary, Adler Collection 2360, fol.
97a, zitiert nach Scholem, Jewish Gnosticism, 64).

674 Vgl. dazu auch Schäfer, Rivalität, 180.

300



merkenswert ist dabei, wie dieses fremdsprachige Vokabular sich spezifisch auf
den Text verteilt. In den vorliegenden Ausschnitten kommt häufig die hebrai-

sierte Wurzel q-l-s 'lobpreisen' vor. Sie ist abgeleitet aus dem griechischen
Adverb KCtXôs und wird dann flektiert wie ein gewöhnliches dreiradikaliges
hebräisches Verb, das hauptsächlich im Pi'el mit der Bedeutung 'lobreisen,
rühmen' verwendet wird.675 Dabei ergibt sich eine nicht unbedeutende semantische

Uberschneidung mit dem assonierenden hebräischen qöl 'Stimme'.676 Ein
weiteres musikbezogenes Lehnwort findet sich im ersten Gleichnis der Version

I, wo die Vokabel Jymnwn, eine an aramäische Lautung adaptierte Transkription

des griechischen üpvos 'Loblied', das hebräische sirä ersetzt, während die

idiomatische Konstruktion mit dem Verb '-m-r 'sagen' beibehalten wird. So

heisst es hier lömar 'ymnwn 'eine Hymne sagen' statt lömar sirä. Hinsichtlich
der Verwendung dieser Lehnwörter kann man also feststellen, dass sie tendenziell

häufiger in den Gleichnissen vorkommen, und zwar auf deren masal-Seite,
mit der ein weltlicher Lebensbereich beschrieben wird.677 Dagegen erscheint

der genuin hebräische Ausdruck lömar sirä, wo immer der Kontext des

Meeresliedes zitiert wird. Es wäre an umfangreicherem Material zu überprüfen, ob

sich diese Tendenz für den Sprachgebrauch des Midrasch (ev. eines bestimmten

Corpus) als symptomatisch erweist, und ob sich möglicherweise auch andere

kontextspezifische Gesetzmässigkeiten der rabbinischen Terminologie abzeichnen.

Der Aspekt der Kollektivität des Singens ist in der Gegenüberstellung Israels
und der Engelsgruppen zumindest implizit stets gegenwärtig, auch wenn nicht
ausdrücklich von der Ganzheit Israels (hol yisra'el) gesprochen wird. Dass
gerade die Shira immer schon als Lied eines Kollektivs aufgefasst wurde, lässt

sich zum einen an seiner Einbindung in die Liturgie, zum andern an den frühen
Ubersetzungen wie an exegetischen Bemerkungen beobachten.

Ein erster wichtiger Anhaltspunkt findet sich in der Septuaginta, wo das

Stichwort 'singen' in Ex 15 zweimal durch eine Verbform der 1. Person Plural

wiedergegeben ist. Sowohl den Kohortativ 'singen will ich' in Vers 1 als

auch den Imperativ Plural 'singt' in Vers 21 übersetzt die Septuaginta mit
cuaopev 'lasst uns singen'. Diese Interpretation hat zahlreiche Entsprechungen
in den alten Bibelversionen, der syrischen Peshitta, dem samaritanischen
Pentateuch, der Vulgata und vor allem auch in den verschiedenen Versionen des

Targums.678 In all diesen Ubersetzungen steht jeweils der Kohortativ der 1.

675 Cf. Krauss, Lehnwörter, Bd. 2, 547a^548b.

676 Vgl. Jastrow, Dictionary, 1379b, wo die Wurzel q-l-s als Derivat des Verbs qwl 'schreien,
lärmen' erklärt wird.

677 In ExR 23,7 finden sich ausserdem die Lehnwörter 'Legionen' (Igywnwt) und 'Palast' (pltyn).

678 Manche Autoren sehen darin das Echo einer Lehrmeinung von R. Aqiba, die in bSot 30b über¬

liefert ist (vgl. Grossfeld, Targum Onqelos, 40 n. 2). Auf jeden Fall unterschätzt E. Levine (JVeo-

301



Person Plural, wobei in den Targumim die aramäische Wurzel s-b-h 'lobpreisen'

durchgehend mit einem zweiten Verb zu einem Hendiadyoin verstärkt ist:
nesabbah we-nôdê 'lasst uns preisen und danken'. Auch die Wurzel s-b-h ist
dabei bereits nicht nur Ubersetzung, sondern eine Interpretation, die konsequent

das hebr. 'singen' (s-y-r) als Zoèsingen und das 'Lied' (sirä) als 'Lofelied'
präzisiert.679 Darüber hinaus betonen einzelne Targum-Versionen im
Zusammenhang der Akklamationsformel von Ex 15,18 auch die Einmütigkeit des

kollektiven Gotteslobes, ein Aspekt, der bereits in der Meeresliéd-Rezeption von
Apokryphen und Pseudepigraphen konstatiert wurde. So lautet Ex 15,18 in
einer Fassung der Geniza-Fragmente (FF) und im Targum Neofiti: "Sie öffneten
den Mund alle zusammen (khd,') und sprachen: Des Herrn ist die Königsherrschaft

für immer und ewig etc."680 Diese für die Akklamation charakteristische

Betonung der Gemeinsamkeit des Lobes in den Targumim rekurriert wiederum

auf die Einstimmigkeit des Engelslobes und entspricht deren integrativer
Funktion in der Liturgie.

Die Akzentuierung der Gesamtheit Israels im Hinblick auf das Meereslied
wurde sowohl in den Antiquitates Biblicae als auch in der Reinszenierung des

Juditliedes als exegetische Verdeutlichung fassbar (cf. p. 267 bzw. p. 264ff.). Für
die grosse Verbreitung dieser Interpretation zeugt neben dem rabbinischen Mi-
drasch auch die samaritanische Version des Memar Marqah (1. Jh. d.Z.), welche

die Verse Ex 15,2-3 dem ganzen Volk in den Mund legt.681

Die Tatsache, dass die Shira von Mose und ganz Israel gemeinsam gesungen
wurde, ist für die Rabbinen indessen nicht so selbstverständlich, dass sie sich

eine Erörterung des Problems ersparen könnten.

9.1.3. Der Modus des Singens

Das zentrale Problem, das die Rabbinen in Bezug auf den Sangesmodus der

Shira beschäftigt, ist die Frage: Wie ging es zu, dass Mose und das ganze Volk
gemeinsam und gleichzeitig ein Lied sangen, welches sie vorher nicht gekannt

fiti, 306f.) die Bedeutung dieser Stelle, wenn er in Bezug auf Targum Neofiti diesen Wechsel
des Numerus als "stylistic variation" bzw. als Unexaktheit eines "popular text" interpretiert.
Die Konstanz der Variante zeigt vielmehr die allgemeine Verbreitung dieser Interpretation,
die auch in den Uberlieferungen des Midrasch greifbar ist.

679 Zugleich fasst s-b-h in den Targumim die mehr oder weniger synonymen Winzeln des Bibel¬
hebräischen r-n-n und h-l-l (vgl. Grossfeld, Targum Onqelos, 41 n. 2).

680 M.L.Klein, Genizah-Manuscripts, 240f.; Targ Neof zu Ex 15,18. Die Formulierung entspricht
den im Zusammenhang mit Sap Sal X,20 angesprochenen Vokabeln opo0up.a86v und syrisch
'khd' (cf. p. 269). Den Zusammenhang zwischen diesem Targumvers und Apc 4,2-11 diskutiert
McNamara (New Testament, 204-208).

681 Macdonald, Memar Marqah § 7 (p. 38): po" bmo' bsi.

302



hatten, da es gemäss der Überlieferung als spontane Reaktion auf das Rettungserlebnis

angestimmt wurde? Sie ergibt sich aufgrund von 'Schwierigkeiten' im
Text von Ex 15, die nicht erst die alttestamentliche Wissenschaft entdeckt hat:
Wenn es am Anfang von Vers 1 heisst "es sang Mose und die Kinder Israel",
worauf "und sie sagten" folgt, das eigentliche Lied aber wiederum mit "singen

will ich" beginnt, ist nicht einmal klar, ob nun Mose allein sang, oder ob

in irgendeiner Weise alle zusammen das Lied sangen. Die auffällige Inkongruenz

der Verbalformen in Ex 15,1 versuchen die Rabbinen auf eigene Art mit
Sinn zu füllen. Dabei geht es allerdings weder um die historische Ergründung
des authentischen Ereignisses, noch um die Klärung 'aufführungspraktischer'
Einzelheiten. Die rabbinische Exegese rechnet hier mit einem Moment der

Offenbarung, in dem sich die Gottheit den Israeliten mit einer Wundertat gezeigt
hat; dementsprechend muss das Singen des Liedes von einer prophetischen
Inspiration ausgelöst sein. Ist es also der Prophet Mose, der dem Volk das Lied
beibringt? Oder handelt es sich dabei um eine kollektive Inspiration? Und wenn
dies der Fall ist, wer gehört dann zu diesem Kollektiv?

All diese Fragen werden behandelt in einer weit verzweigten Kontroverse,
die ich bereits im Exkurs zur Antiphonie erwähnt habe (p. 254ff.), weil die

hier geäusserten Meinungen in der Sekundärliteratur gerne als Belege für eine

aufführungspraktische Differenzierung wechselchörigen Singens in Anspruch
genommen worden sind. Der Hauptstrang der Traditionseinheit zieht sich durch
die talmudischen Schriften und findet sich dort im Traktat Sota (d.h. 'die des

Ehebruchs verdächtigte Frau').682 Zwei Nebenstränge trifft man an den

einschlägigen Stellen im Midrasch Mekhilta und in Exodus Rabba. Die insgesamt
sechs Versionen der Überlieferung werden im folgenden zusammenhängend
vorgestellt. Dabei wird die Redundanz der Texte dadurch aufgewogen, dass hiermit

einmal eine vollständige kritische Übersetzung vorgelegt wird. Auch erlaubt
diese Darstellung, im anschliessenden Kommentar sowohl auf die einzelnen
Versionen als auch systematisch auf einzelne Aspekte einzugehen. Vor allem aber
wird aus der ungefähr chronologischen Abfolge der Texte deutlich, wie die
Diskussion zweier rabbinischer Autoritäten über den Sangesmodus der Shira sich

von der Mischna über die Tosefta bis zu den beiden Talmudim differenziert
und wie sie mit weiteren Meinungen ergänzt wird. Eine synoptische Darstellung

(Tabelle 6, Anhang) schafft zur Orientierung und Zusammenfassung eine

strukturierte Übersicht über das in den Belegen I-VT vorhandene Material.

682 Vgl. die Erörterung des ganzen Komplexes bei Slotki, Antiphony, 207-214, und Schäfer, Unter¬

suchungen, 48-51, sowie die Kommentare zu einzelnen Stellen bei Goldberg, Untersuchungen,
255f., Grözinger, Musik und Gesang, 104-106, und Bietenhard, Tosefta-Traktat Sota, 107,
111-116.

303



I mSot V,4
An jenem Tag hat R. Aqiba vorgetragen: Damals sangen Mose und die Kinder
Israel dem Herrn dieses Lied, und sie sprachen Folgendermassen (Ex
15,1). Es gibt keinen Grund zu sagen FOLGENDERMASSEN (l'emor). Warum heisst
es denn FOLGENDERMASSEN? Das lehrt, dass die Israeliten nach jedem einzelnen
Wort des Mose antworteten ('önm aharaw), so wie man das Hallel rezitiert; deshalb
heisst es FOLGENDERMASSEN.

R. Nehemya sagt: so wie man das Shema' rezitiert, so rezitierten sie [sc. das Lied],
und nicht so, wie man das Hallel rezitiert.

Und sie sprachen Folgendermassen (Ex 15,1).
R. Nehemya sagt: Der heilige Geist ruhte auf den Israeliten, und sie sangen
das Lied (amrü sirä) wie Menschen, die das Shema' rezitieren.
R. Aqiba sagt: Mose fing an mit den Worten: Singen will ich dem Herrn
(ib. 1). Und die Israeliten setzten ein nach ihm ('önm aharaw) und beendeten
mit ihm, so wie man das Hallel in der Synagoge rezitiert.
R. El'azar b. Taddai sagt: Mose fing an mit den Worten Singen will ich
dem Herrn. Und die Israeliten setzten ein nach ihm und beendeten mit ihm
Ross und Reiter warf er ins Meer (ib.). Mose fing an mit den Worten
Meine Stärke und mein Loblied ist der Herr (ib. 2). Und die Israeliten
setzten ein nach ihm und beendeten mit ihm: Dies ist mein Gott, ich will
ihn verherrlichen (ib.). Mose fing an mit den Worten: Der Herr ist ein
Kriegsmann (ib. 3). Und die Israeliten setzten ein nach ihm und beendeten
mit ihm: Herr ist sein Name (ib.).684
R. Jose der Galiläer sagte: Siehe, [die Schrift] sagt: Aus dem Mund der kleinen
Kinder und der Säuglinge hast du dir Macht bereitet (Ps 8,3). [,..]685

Diese wie jene öffneten ihren Mund und sangen das Lied (amrü sirä) vor der
Gottheit, wie es heisst: Singen will ich dem Herrn etc. (Ex 15,1).
R. Mehr sagt: Auch die Ungeborenen im Mutterleib öffneten ihren Mund und sangen

ein Lied vor der Gottheit, wie es heisst: In Versammlungen lobet Gott,
den Herrn, vom Quell Israels (Ps 68,27).686

R. Aqiba hat vorgetragen: In der Stunde, da die Israeliten aus dem Meer
heraufgestiegen, ruhte-der heilige Geist auf ihnen, und sie sangen ein Lied (amrü sirä),

683 Vgl. MHG Ex (p. 286), Yalq besallah §242, 148b (oben).

684 Tan besallah 11 (p. 87b) hat eine Parallele zum Dictum R. El'azar b. Taddais, während der Rest
der Diskussion fehlt: "Und sie sprachen Folgendermassen (Ex 15,1). Was heisst
Folgendermassen? - R. El'azar b. Taddai sagt: Mose begann zuerst, und die Israeliten beendeten.

[...] Mose sagte: Meine Stärke und mein Loblied ist der Herr, und die Israeliten sagten:
Und er ward mir zum Heil. Mose sagte: Der Herr ist ein Kriegsmann, die Israeliten
sagten: Herr ist sein Name. Alle Verse so wie dieser."

685 Hier folgt eine längere Erörterung über die Definition der Ausdrücke 'Kleinkinder' und 'Säug¬
linge'.

686 So nach MekhY beSallah Shirta 1 (p. 120f.); in der MekhS beSallah (p.73f.) fehlt das Dictum
R. Me'irs.

II MekhS besallah (p. 72f.)683

III tSot VI,2-4 (p. 303f.)

304



wie ein Knabe, der in der Schule das Hallel rezitiert, und man nach ihm auf
jeden einzelnen Satz antwortet {'ônïn aharaw). Mose sagt: Singen will ich dem
Herrn (Ex 15,1), und die Israeliten sagen: Singen will ich dem Herrn; Mose

sagt: Meine Stärke und mein Loblied ist der Herr (ib. 2), und die Israeliten
sagen: Meine Stärke und mein Loblied ist der Herr.
R. Eli'ezer, der Sohn von R. Jose dem Galiläer sagt: Wie ein Erwachsener, der das

Hallel in der Synagoge vorliest (maqre '), und sie antworten nach ihm {'ônïn aharaw)
mit dem ersten Satz. Mose sagt: Singen will ich dem Herrn (ib. 1), und die
Israeliten sagen: Singen will ich dem Herrn; Mose sagt: Meine Stärke und
mein Loblied ist der Herr (ib. 2), und die Israeliten sagen: Singen will ich
dem Herrn.687
R. Nehemya sagt: Wie Menschen, die das Shema' rezitieren, wie es heisst: Und sie
sprachen Folgendermassen (l'emor) (ib. lb). Das lehrt, dass Mose zuerst
begann und die Israeliten nach ihm sprachen (ömrin aharaw)688 und vollendeten.
Mose sagt: Dann sang Mose (ib. 1), und die Israeliten sagen: Singen will ich
dem Herrn (ib.). Mose sagt: Meine Stärke und mein Loblied ist der Herr
(ib. 2), und die Israeliten sagen: Dieser ist mein Gott, und ich will ihn preisen

(ib.). Mose sagt: der Herr ist ein Kriegsmann (ib.3), und die Israeliten
sagen: HERR IST SEIN Name (ib.).
R. Jose der Galiläer sagt: Als sie aus dem Meer heraufstiegen und die toten Ägypter
sahen, sangen sie alle ein Lied. Das Kleinkind lag zwischen den Knien seiner Mutter,
und der Säugling saugte an der Brust seiner Mutter. Als sie [aber] die Shekhina
sahen, reckte das Kleinkind seinen Hals, und der Säugling liess die Brustwarze aus
seinem Mund los, und alle zusammen stimmten ein Lied an (wa-'anû kullam sïrâ)
und sprachen: Dieser ist mein Gott.689
R. Me'ir sagt: Woher, dass sogar die Ungeborenen im Leib ihrer Mütter das Lied
sangen (amrü sïrâ)? Es heisst: In Versammlungen lobet Gott den Herrn,
die ihr vom Quell Israels seid (Ps 68,27). Und der Säugling liess die Brust los

aus seinem Mund und sang das Lied (amar sïrâ), wie es heisst: Aus dem Mund
der Säuglinge und kleinen Kinder hast du dir Macht bereitet (Ps 8,3).

IV ySot V,6 (20b-c)
An jenem Tag lehrte R. Aqiba: Damals sang Mose etc. (Ex 15,1). Wie ein Knabe,
der in der Schule das Hallel vorliest {maqre'), und sie antworten nach ihm {'ömn
aharaw) auf jedes einzelne Wort. Mose sagt: Singen will ich (ib. 1), und sie

antworten nach ihm: Singen will ich. Mose sagt: Meine Stärke (ib. 2), und sie

sagen: Meine Stärke.

687 Der letzte Satz folgt der Hs. Wien in Übereinstimmung mit den Versionen ySot und bSot.
Die im Text der Ed. Zuckermandel wiedergegebene Lesart der Hs. Erfurt ist unverständlich,
da die Beispiele von R. Aqiba und R. Eli'ezer gleich lauten (vgl. Ed. Zuckermandel [p. 303,

Apparat zu Z.21], und Schäfer, Untersuchungen, 49 n. 165).

688 Diese Formulierung, die einen Bezug zu dem Lemma der Auslegung l'emor schafft, kommt nur
hier vor. Die Hs. Wien hat an der Stehe die stereotype Wendung aller übrigen Beispiele: 'ömn
aharaw (Ed. Zuckermandel, Apparat zu Z. 23).

689 Die Meinungen von R. Jose und R. Me'ir nach der Hs. Wien. Die Lesart der Hs. Erfurt ist
korrupt, die Auslegungen von R.Jose ist dort verkürzt und mit jener von R. Me'ir vermischt
(Ed. Zuckermandel [p. 303, Apparat zu Z.26], vgl. auch Goldberg, Untersuchungen, 205f.).

305



R. Eli'ezer, der Sohn von R. Jose dem Galiläer sagt: Wie ein Erwachsener das Hallel
vorliest in der Synagoge, und sie antworten nach ihm jeweils das erste Wort. - Mose

sagt: Singen will ich, und sie antworten: Singen will ich. Mose sagt: Meine
Stärke, und sie antworten nach ihm: Singen will ich.
R. Jose der Galiläer sagt: In der Stunde, da unsere Väter am Meer waren, lag das

Kleinkind auf den Knien seiner Mutter, und der Säugling saugte an der Brust
seiner Mutter. Als sie aber die Shekhina erblickten, da hob das Kleinkind seinen

Kopf von den Knien seiner Mutter, und der Säugling liess die Brustwarze seiner
Mutter aus dem Mund gleiten, und auch sie öffneten ihren Mund mit Gesang
(sirä) und Lobpreis (sevah) und sprachen: Dies ist mein Gott, ich will ihn
verherrlichen (ib. 2).
R. Mehr690 sagt: Sogar Ungeborene sangen das Lied (ömenm sirä) aus dem Bauch
ihrer Mutter, wie es heisst: In Versammlungen lobet Gott, den Herrn vom
Quell Israels (Ps 68,27).
R. Nehemya sagt: Zur Stunde, da unsere Väter aus dem Meer heraufstiegen, sahen
sie die Körper der sündigen Männer, unter denen sie geknechtet waren mit Fron und
schwerer Arbeit, und alle Körper lagen totgeschlagen am Ufer des Meeres, und sie

wollten ein Lied singen (biqqesü lömar sirä), und der heilige Geist ruhte auf ihnen.
Und sogar der Kleinste unter den Israeliten sang das Lied (ömer sirä) wie Mose.
Das ist es, was geschrieben steht: Nun gedachten sie der Tage der Vorzeit,
seines Knechtes Mose: Wo ist er, der ihn aus dem Strom herauszog,
[den Hirten seiner Herde, wo ist er, der seinen heiligen Geist in sein
Inneres legte] (Jes 63,11). Hier steht nicht geschrieben 'den Hirten der Herde',
sondern den Hirten seiner Herde. Das lehrt, dass er sie alle zu Hirten [d.h. Mose
gleich] gemacht hatte. - Was lehrt die Schrift [indem sie sagt] Folgendermassen?
- 'um zu sagen' für Generationen.
R. Abahu [sagt] im Namen R. Jose ben Hananyas: Indem sie die Verse zusammen
[sagen]; Mose sagt: Singen will ich (Ex 15,1), und sie antworten nach ihm: SinGEN

WILL ICH DEM HERRN, DENN ER IST HOCH ERHABEN, ROSS UND REITER

warf er ins Meer (Ex 15,1). Mose sagt: Meine Stärke und mein Loblied
(ib. 2), und sie antworten nach ihm: Meine Stärke und mein Loblied ist der
Herr.

V bSot 30b-31a
Die Rabbanan lehrten: An jenem Tag hat R. Aqiba vorgetragen: In der Stunde, da
die Israeliten aus dem Meer stiegen, wünschten sie, ein Lied zu singen (lömar sirä).
Und auf welche Art sangen sie das Lied? - Wie ein Erwachsener beim Vorlesen des

Hallel, und sie werfen nach ihm die Anfänge der Abschnitte ein {'önin aharavj ra'së
peraqim). Mose sagt: Singen will ich dem Herrn (Ex 15,1), und sie sagen691:
Singen will ich dem Herrn. Mose sagt: Denn hoch und erhaben ist er (ib.),
und sie sagen*: Singen will ich dem Herrn.

690 In der Ed. Krotoschin ist das Dictum Rabban Gamliel zugeschrieben. Ich übernehme hier von
Schäfer die Lesart der Ed. Gilead (Schäfer, Untersuchungen, 50 n. 168; leider ohne genaueren
bibliographischen Nachweis).

691 Vgl. die Lesart einzelner Handschriften, die den Part der Israeliten jedesmal mit 'önin 'sie
antworten' einleiten (Ed. Lis [p. 60, Apparat zu den Zeilen 12-13, 15-16]). So auch bei den mit
* bezeichneten Stellen.

306



R. Eli'ezer der Sohn von R. Jose dem Galiläer sagt: Wie ein Knabe beim Lesen des

Hallel, und sie antworten nach ihm alles das, was er sagt. Mose sagt: Singen will
ich dem Herrn, und sie sagen*: Singen will ich dem Herrn. Mose sagt: Denn
hoch und erhaben ist er, und sie sagen*: Denn hoch und erhaben ist er.
R. Nehemya sagt: Wie ein Vorbeter das Shema' in der Synagoge vorträgt (pöres 'al
Sema'), indem er mit dem Anfang beginnt, und sie antworten nach ihm.
Worin unterscheiden sie sich? - R. Aqiba meint, FOLGENDERMASSEN [beziehe sich
nur] auf das erste Wort; und R. Eli'ezer, Sohn R. Jjoses] des Galiläers meint,
FOLGENDERMASSEN [beziehe sich] auf alles, Wort um Wort; und R. Nehemya meint:
UND SIE SPRACHEN (wa-yo 'meru), das heisst: [sie sprachen] alle zusammen;
FOLGENDERMASSEN (l'emor) [bedeutet:] Mose begann zuerst.
Die Rabbanan lehrten:
R. Jose der Galiläer hat vorgetragen: In der Stunde, als die Israeliten aus dem Meer
stiegen, wünschten sie ein Lied zu singen. Und auf welche Art sangen sie das Lied?

- Das Kleinkind lag auf den Knien seiner Mutter, und der Säugling saugte an
der Brust seiner Mutter; sobald sie die Shekhina sahen, da streckte das Kleinkind
seinen Hals aus, und der Säugling liess die Brustwarze aus dem Mund gleiten,
und sie sprachen: Dieser ist mein Gott, ich will ihn preisen (ib. 2). Denn es
heisst: Aus dem Mund der kleinen Kinder und der Säuglinge hast du dir
Macht bereitet (Ps 8,3).
Da sagte R. Me'ir: Woher, dass sogar die ungeborenen Kinder im Leib ihrer Mütter
ein Lied sangen (amrü svrä)? - Weil es heisst: In Versammlungen lobet Gott,
den Herrn vom Quell Israels (Ps 68,27). - Aber sie konnten doch nichts
sehen!?

R. Tanhum sagt: Der Bauch wurde ihnen wie ein hell leuchtender Kristall, und sie
sahen.692

VI ExR 23,9
"Damals sangen Mose und die Kinder Israel" heisst es nicht, sondern Damals sang
Mose (Ex 15,1). R. Yehoshua' b. Levi sagt: Daxaus folgt, dass dieser Abschnitt (ha-
parasä) [zuerst] von ('al pi [wörtlich 'durch den Mund von']) Mose gesagt wurde,
und nachher sagten ihn unsere Väter am Meer.

Es mag erstaunen, dass die Mischna (I) - hier ist wohl der Ausgangspunkt
der Uberlieferung zu sehen - die Kontroverse über die Shira mitten in einem

Traktat über Ehebruch plaziert. Doch zeigt dies gerade eine charakteristische

Struktureigenschaft der talmudischen Literatur an. Denn das Stichwort für die

Plazierung an dieser Stelle ist nicht ein inhaltliches, vielmehr dient die Angabe
"an jenem Tag" als assoziative Ordnungseinheit.693 Unter diesem Lemma sind
hier neben dem Dictum eines weiteren Gelehrten drei Lehren von R. Aqiba
versammelt, deren letzte sich mit der Shira befasst. Tosefta und Talmudim, die

in ihrer Einteilung mit der Mischna übereinstimmen, bringen ihre Version der

692 Zu den Meinungen von R. Me'ir und R. Tanhum vergleiche die Parallelen MTeh 8,5 (p. 39a)

und MTeh 68,14 (p. 160b).

693 Laut bBer 28a ist damit stets ein bestimmter Tag gemeint (jener, an dem R. El'azar b. Azarya
als Vorsteher des Lehrhauses eingesetzt wurde).

307



Aqiba-Überlieferung jeweils mit weiterem Material an entsprechender Stelle im
Traktat Sota. In diesen drei Texten (III-V) werden überdies zwei verschiedene

Traditionen zusammengefasst (und zum Teil miteinander verschränkt), was die

Version des babylonischen Talmud je mit der Einleitung "die Rabbanan lehrten"

anzeigt:694 Zu der alten sogenannten Shema'-Hallel-Kontroverse kommt
eine aggadisch ausgeschmückte Debatte über die Definition der "Gesamtheit

Israels", konkretisiert in der Frage, ob auch Kleinkinder und Säuglinge, ja ob

sogar Ungeborene beim Singen der Shira beteiligt waren.
Wenden wir uns zunächst dem Kern der ersten Uberlieferung in der Mischna

(I) zu. Ausgangspunkt für die Auslegung R. Aqibas ist das Stichwort l'emor, eine

schwer zu übersetzende, aber in der Bibel überaus häufige Infinitivkonstruktion,

wörtlich etwa 'um zu sagen'. In der stereotypen Wendung wa-yo'merü
l'emor 'und sie sagten, indem sie sagten' ist der Ausdruck semantisch redundant

- was R. Aqiba selber feststellt "es gibt keinen Grund zu sagen l 'emor" ;

indessen bedürfen nach einer grundsätzlichen Lehre R. Aqibas gerade solche

scheinbar überflüssigen Wörter der Interpretation.695 R. Aqiba deutet also

l'emor hier so, dass der Ausdruck etwas bereits Gesagtes wiederholt und einen
sukzessiven Wechsel zwischen Mose und den Israeliten indiziert. Als Modell für
diese Vortragsweise nennt er das Hallel. Dem wird die Meinung R. Nehemyas
gegenübergestellt, der das Singen der Shira ohne genauere Erklärung mit der
Rezitation des Shema' vergleicht.

Bemerkenswert ist vorab, dass die Frage, wie Mose und die Israeliten das

Meereslied gesungen haben, von beiden Gelehrten mit der Bezugnahme auf
zwei Grundpfeiler der Synagogenliturgie beantwortet wird. Wie wir bereits
gesehen haben, sind sowohl das Hallel als auch das Shema' über den gemeinsamen
Bezug auf Exodus und Durchzug durch das Meer bereits inhaltlich mit der Shira

verbunden.696 Ebenso gehören beide Komplexe schon in tannaitischer Zeit

zu jenen Teilen des Gottesdienstes, die kantilliert vorgetragen wurden. Hinzu
kommt, dass nach einer akzeptierten Meinung, die im Namen von R. Eli'ezer,
dem Sohn R. Joses des Galiläers, überliefert wird, das Hallel ebenfalls zum
ersten Mal von Mose und den Israeliten nach dem Durchzug durch das Meer

gesungen worden ist.697

694 Diese Rubrik dient im babylonischen Talmud zur Strukturierung von Diskussionseinheiten
und leitet in der Regel eine Baraita ein.

695 Vgl. Sifre Num nas'ö 2 (p. 5), wo für den Interpretationsgrundsatz R. Aqibas gerade dieses

Beispiel genannt wird: "R. Aqiba sagt: Jede Stelle, an der es heisst l'emor, muss interpretiert
werden."

696 Vgl. insbesondere Ps 114 und Ps 118 sowie die Benediktionen zum Shema' (supra p. 229ff.).

697 bPes 117a (die gleiche Überlieferung im Namen von R. Jose, dem Vater, und von R. Eliezer
selbst).

308



Für die Vortragsweise des Hallel lässt sich den Quellen indes keine eindeutige
und konstante Praxis entnehmen. Bleibendes Element ist lediglich ein irgendwie
gearteter Wechsel zwischen Vorbeter und Gemeinde. So kann die Gemeinde

jeden durch den Vorbeter rezitierten Vers wiederholen, jeweils nur das Versende

aufnehmen oder mit einem gleichbleibenden Ruf antworten (z.B. "Halleluja"
bei Ps 113 oder "Danket dem Herrn" bei Ps 118). Auch bei der Rezitation des

Shema' sind verschiedene Usanzen überliefert. Eine gewisse Ubereinstimmung
besteht darin, dass der Vorbeter einen Vers oder einen Abschnitt intoniert,
worauf die Gemeinde ihn ablöst oder einsetzt, so dass alle gemeinsam weiter
sprechen.698

Die Gegenüberstellung der Positionen R. Aqibas und R. Nehemyas weist also

bei weitem nicht die Eindeutigkeit auf, die Liturgie- und Musikhistorikerinnen

aus ihr herausgelesen haben. Weder Hallel noch Shema' repräsentieren
von vornherein und präzise eine bestimmte Rezitationsweise. Denn die Rabbi-

nen setzen bei ihren Erklärungen die liturgischen Usanzen bezüglich Hallel und
Shema' voraus. Etwas Klarheit in die Sache bringt erst die Erweiterung der
Diskussion in den Belegen II-V, in denen die Rollenverteilung der Rezitation
an konkreten Beispielen vorgeführt wird. Diese Sätze sind allerdings zugleich
auch eine der Hauptquellen, aus der die Informationen über die historische

Rezitationspraxis von Shema' und Hallel bezogen werden. Dass in allen Beispielen
Mose mit dem Vorbeter und die Israeliten mit der Gemeinde identifiziert werden,

liegt auf der Hand. Insofern damit auch eine Reihenfolge bei der Rezitation
festgelegt ist, fällt auf, dass mehrere Beispiele betonen, dass Mose zuerst

begann, was offenbar aus der Tatsache abgeleitet wird, dass Mose in Ex 15,1 vor
den Kindern Israel genannt ist.

Am konsequentesten wird die Exemplifikation zu Shema' und Hallel in der

Tosefta (III) durchgeführt, wo mit der zusätzlichen Meinung R. Eli'ezers drei
verschiedene Rezitationsmodi verdeutlicht werden. Die Ansicht R. Aqibas ist
hier - wie auch in IV und V - dahingehend differenziert, dass ein "Knabe in
der Schule" das Hallel rezitiert. Damit ist in zweierlei Hinsicht eine besondere

Situation angesprochen: Zum einen deutet der Rahmen des Lehrhauses auf eine

Lernsituation, in der durch ständiges Wiederholen ein Text auswendig gelernt
wird. Bezogen auf die Shira hiesse dies, dass Mose den Israeliten das Lied

beibrachte, indem er ihnen Vers für Vers vorsagte und sie wiederholten. Eine
solche Unterrichtssituation ist noch spezifischer ausgeführt in einer späteren
Version des Yalqut Shim'oni (13. Jh.), in der R. Abin ha-Levi das erstmalige
Singen der Shira mit dem Lernen der Torakantillation, Mose mit dem Lehrer

698 Zur Rezitation des Hallel vgl. Elbogen, Gottesdienst, 496f.; zum Shema' ib., 16-26, 496f., und

Lenhardt, Gott der Welt, 291; zum Problem der historischen Ermittlung liturgischer Usanzen

bei der Rezitation von Shema' und Hallel vgl. auch Reif, Judaism, 114.

309



und Israel mit dem Schüler vergleicht.699 Zum andern kommt mit dem Vergleich
R. Aqibas wie auch mit dem R. Eli'ezers die Frage in den Blick, ob die Rezitation
der Shira ebenso wie die des Hallel ein Gebot sei. Unter dieser Voraussetzung
kann ein Minderjähriger, der noch nicht dazu verpflichtet ist, die Gebote zu

halten, diese Pflicht auch nicht stellvertretend für andere erfüllen, das heisst, er
kann zum Beispiel die Shira nicht als gültige Rezitation vortragen.700 Deshalb

muss die Gruppe den ganzen Text Vers für Vers wiederholen.
Anschliessend an das Dictum R. Aqibas ist in der Tosefta (III) wie auch in

den Talmudim (IV, V) die Meinung R. Eli'ezers interpoliert, welche der
Präzisierung R. Aqibas ein Pendant entgegensetzt. Der Vergleich mit der Rezitation
des Hallel durch einen Erwachsenen impliziert die reguläre und gültige
liturgische Rezitation eines Textes im Synagogengottesdienst. Der "Erwachsene"

fungiert dabei als Vorbeter, der stellvertretend für die Gesamtheit den ganzen
Text rezitiert und sie damit der Pflicht enthebt, den ganzen Text selber
auszusprechen. Die Gemeinde fällt deshalb nur nach jedem einzelnen Vers mit einem
Kehrvers ("singen will ich dem Herrn") zur Bestätigung ein, was das Beispiel
R. Eli'ezers mit den ersten beiden Versen von Ex 15 illustriert.

R. Nehemya vertritt - mit Ausnahme der Version im Yerushalmi (IV), wo
er sich zum zweiten Themenkomplex äussert - in allen Versionen die Ansicht,
dass die Shira gleich wie das Shema' rezitiert worden sei. Diese Erklärung
bezieht er - wie das Dictum R. Aqibas in der Version der Mischna (I) - auf
eine Auslegung des Lemmas wa-yömerü l'emor 'und sie sprachen folgender-
massen'. Die Konkretisierung dieser Möglichkeit in der Tosefta (III) zeigt, dass

darunter die hälftige Aufteilung der Verse zwischen Mose und den Israeliten
bzw. zwischen Vorbeter und Gemeinde zu verstehen ist.701 Es ist auffällig,
dass nur in diesem Beispiel die Rezitation (Moses) nicht mit dem Text des

eigentlichen Liedes ("singen will ich dem Herrn" [Ex 15,1b]) beginnt, sondern
mit der tatsächlich ersten Hälfte des betreffenden Verses "damals sang Mose"

[Ex 15,1a]). Während also alle übrigen Beispiele bezüglich der Shira die Fiktion

des erstmals am Meer gesungenen Liedes aufrechterhalten und den Gesang
mit Vers lb einsetzen lassen, scheint dieses Beispiel eher vor den Hintergrund

699 Yalq huqqat §764, 525b (Mitte): "R. Abin ha-Levi sagt: Als Israel das Meereslied (sïrât ha-
yam) singen wollte, Hess Mose nicht zu, dass sie es selbst sagten. Vielmehr, wie der Lehrer eines

Menschen, wenn dieser [noch] jung ist, mit ihm seinen Wochenabschnitt (parasatö) spricht, so

sprach Mose mit ihnen, wie geschrieben steht: Dann sang Mose und die Kinder Israel
(Ex 15,1) - wie ein Schüler, der seinem Lehrer antwortet ('öne)."

700 Das Problem wird am Beispiel des Hallel abgehandelt in mSuk 111,10 und bSuk 38a-b, wo
es darum geht, ob ein Sklave, eine Frau oder ein Minderjähriger für einen Analphabeten die

Pflicht, das Hallel zu rezitieren, einlösen können.

701 Diese Variante entspricht der unter dem Stichwort paras 'al sema' 'das Shema' teilen' be¬

kannten Vortragsweise (vgl. Elbogen, Gottesdienst, 26, 496; zum ganzen Komplex auch id.,
Studien, 5-7).

310



einer liturgischen Reinszenierung zu passen, welche die Einleitung zum Lied
einschliessen kann. Plausibler ist allerdings, dass das Beispiel von R. Nehemya
formalistisch durchgespielt wird, indem die Verse hälftig auf die beiden Seiten

verteilt werden (was im übrigen der Hauptzäsur bei Atnach im masoretischen
Text entspricht).

Reflektiert man die drei exponierten Meinungen hinsichtlich der Frage nach
der kollektiven Inspiration, wird klar, dass die Sicht R. Nehemyas damit rechnen

muss. Denn hier wird kein Text wiederholt, sondern alle Versteile werden
fortlaufend im Wechsel zwischen Vorsänger und Gruppe vorgetragen.
Demgegenüber wäre nach Ansicht R. Eli'ezers Mose allein der Verfasser des Liedes,
während das Dictum R. Aqibas diesbezüglich nicht eindeutig ist und eher andere

Aspekte zu betonen scheint. Es hegt nahe, die Vorstellung von einer kollektiven

Inspiration mit dem Wirken des heiligen Geistes in Verbindung zu bringen.
Tatsächlich erwähnt ja R. Nehemya dessen Präsenz im Zusammenhang mit dem

Singen des Liedes in der Version der Mekhilta (II) und in jener des Yerushalmi

(IV). Aufschlussreich für diesen Aspekt ist besonders die Version der Mekhilta:
R. Nehemya zufolge ruhte der heilige Geist auf den Israeliten, als sie das Lied

sangen, so wie man das Shema' rezitiert. Dazu kommt in dieser Uberlieferung
eine Erweiterung, in der R. El'azar b. Taddai die Vortragsweise der Shira
genauso exemplifiziert, wie es in der Tosefta (III) R. Nehemya tut. Diese beiden
Versionen erhellen einander gegenseitig, so dass man die Erklärung R. El'azar
b.Taddais auch innerhalb der Mekhilta als Verdeutlichung der Position von
R. Nehemya verstehen kann.

Allerdings wird das Bild etwas irritiert durch die Parallelversion der Mekhilta

des R. Yishma'el. Hier wird nicht nur R. Nehemya, sondern auch R. Aqiba
die Meinung zugeschrieben, der heilige Geist habe auf den Israeliten geruht,
als sie die Shira in der Art des Hallel sangen.702 Grözinger ist der Meinung,
dass mit dieser Stelle "die Hypothese, die Aqiva-Nehemya Kontroverse
verhandle letztlich die Frage der prophetischen Textinspiration, wieder hinfällig"
werde.703 Doch scheint es mir nicht angemessen, damit die Hypothese ganz
auszuhebein. Modifiziert man sie dahingehend, dass hier nicht "letztlich", sondern
auch das Problem der Textinspiration behandelt wird, sind die beiden Ansichten

durchaus vereinbar. Fraglich ist eher, worauf die Ansicht R. Aqibas mit der

Erwähnung des heiligen Geistes zielt. Diese Frage wird auch in der Tosefta (III)
nicht explizit beantwortet, wo R. Aqiba ebenfalls im Zusammenhang mit der
Rezitation des Hallel vom heiligen Geist spricht. In dieser Version muss man

702 MekhY besallah Shirta 1 (p. 118). Diese Version bietet im übrigen eine interessante Variante
der Erklärung von R. El'azar b. Taddai. Sie illustriert die Meinung R. Nehemyas mit einer
anderen Möglichkeit, das Shema' zu rezitieren, und stimmt überein mit der Darstellung R. Jose
b. Hananyas in Beleg IV.

703 Grözinger, Musik und Gesang, 106.

311



aber möglicherweise damit rechnen, dass die Elemente der Überlieferung, wie

es auch im zweiten Teil des Abschnitts der Fall zu sein scheint, durcheinander

geraten sind.704 Ausserdem ist nicht sicher, ob das Singen des Liedes überhaupt
mit der Erwähnung des heiligen Geistes kausal verknüpft wird,705 obwohl man
die Dicta R. Aqibas in Beleg III und der Mekhilta-Parallele auch so verstehen

kann, dass dank dem heiligen Geist der stimmige Wechselgesang bei dieser

ersten und spontanen Gelegenheit möglich ist.706 Mir scheint eindeutig nur, dass

die Rabbinen bei dem Ereignis, das im Singen der Shira kulminiert, im
allgemeinen mit der unmittelbaren Präsenz der Gottheit rechnen, sei es in Gestalt
des heiligen Geistes, der auf Israel ruht, oder der Shekhina, die von den kleinen

Kindern gesehen wird, oder der Weisheit, die schon in dem frühen Zeugnis
der Sapientia Salomonis den Mund der Stummen zum Gesang öffnet.707

Die Version des babylonischen Talmud (V) strukturiert die Shema' -Hallel-
Kontroverse, indem die drei Positionen abschliessend rekapituliert und im Rückblick

auf das in der Mischna exponierte Stichwort l'emor ausgewertet werden.

Die beiden Varianten, das Hallel zu rezitieren (vorgetragen von R. Aqiba und
R. Eli'ezer), sind hier gegenüber den Versionen in Tosefta (III) und Yerushalmi

(IV) vertauscht. Dabei lässt sich nicht entscheiden, ob eine dieser Zuschreibun-

gen Priorität hat, zumal der Ausgangspunkt in der Mischna (I) für R. Aqiba
durchaus beide Möglichkeiten offenlässt.708 R. Aqiba vergleicht die Rezitation
der Shira mit der des Hallel durch einen Erwachsenen und bezieht den Ausdruck

wa-yo'merü l'emor 'und sie sprachen folgendermasen' auf die unmittelbar
folgenden Worte "singen will ich" als den Kehrvers der Israeliten. R. Eli'ezer, der
sich hier an der Hallel-Rezitation durch einen Minderjährigen orientiert, bezieht
l'emor auf den ganzen Text, Vers um Vers709. R. Nehemya schliesslich interpretiert

die Wendung wa-yo'merü l'emor als das gleichberechtigte Nebeneinander

von kollektivem Plural und dem Anheben des einzelnen.

704 Vgl. auch Goldberg, Untersuchungen, 205.

705 Schäfer und Grözinger kommen zu gegensätzlichen Schlüssen. Schäfer Vorstellung, 48-51)
wertet die Erwähnung des heiligen Geistes in der Tosefta (III) als Ausnahme, ohne den Beleg

in MekhY zu erwähnen, und schliesst auf einen kausalen Zusammenhang im Dictum
R. Nehemyas. Grözinger (Musik und Gesang, 105f.) dagegen argumentiert aufgrund dieser
beiden Belege gegen die Annahme einer Textinspiration.

706 Vgl. dazu Goldin, Song at the Sea, 78.

707 Sap Sal X,21. Auch in ExR 23,4 wird das Singen der Shira anhand des Verses Prov 31,26
auf das Wirken der Weisheit zurückgeführt (cf. supra p. 292). Zum Wechsel zwischen den

Begriffen 'Shekhina' und 'heiliger Geist' und zur terminologischen Konkurrenz der Begriffe in
den Quellen siehe Goldberg, Untersuchungen, 465-468.

708 Vgl. den Kommentar der Ed. Steinsaltz zu bSot 30b (p. 139).

709 Mischnahebräisch davar, aramäisch mylta' meint nicht 'Wort' im linguistischen Sinne, sondern

'Ausspruch' als syntaktische oder inhaltliche Einheit.

312



Es geht in der Zusammenfassung im Talmud bavli wie auch in allen

Gegenüberstellungen verschiedener Meinungen weder um eine Bewertung noch

um eine Entscheidung über die Richtigkeit einer bestimmten Interpretation.
Vielmehr werden in kasuistischer Vorgehensweise Möglichkeiten erörtert, welche

die lakonische und ambivalente Auskunft von Ex 15,1 konkretisieren und
mit Bedeutung füllen. Sie alle haben unter verschiedenen Gesichtspunkten ihre
Gültigkeit. Die vier Rezitationsmodelle, die sich entsprechend der unterschiedlichen

Verteilung des Textes aus den Diskussionen eruieren lassen, seien hier in
einer Ubersicht zusammengefasst:710

Ex. 39: Rezitationsmodelle für Ex 15 nach bSot 30b

Vorbeter - Gemeinde

Ex 15 wie Shemac a - b
c - d

e - f

Ex 15 wie Shema' (Variante) a - ab
c - cd

e - ef

Ex 15 wie Hallel (Erwachsener) ab - a
cd - a
ef - a

Ex 15 wie Hallel (Minderjähriger) ab - ab
cd - cd
ef - ef

Der grundlegende Unterschied zwischen den verschiedenen Interpretationen des

Meeresliedes besteht - wie aus der Zuordnung der Vershälften ersichtlich ist -
darin, dass R. Nehemya im Vergleich mit dem Shema' den Israeliten einen

eigenen Anteil beim Singen der Shira zugesteht. Je nachdem, ob man mit einer
Kausalität zwischen der Inspiration des Liedes und dem heiligen Geist rechnet,
ist dessen Erwähnung für den Unterschied von Bedeutung. Man sollte meines
Erachtens die Shema'-Hallel-Kontroverse nicht (wie Schäfer) auf diesen

Zusammenhang reduzieren, sie aber auch nicht einfach davon abkoppeln. Wie ich
bereits angedeutet habe und wie im Kommentar zu der zweiten Traditionseinheit

deutlich werden wird, betrifft die Erwähnung des heiligen Geistes im
Kontext des Meeresliedes auch noch allgemeinere Aspekte als die Textinspiration.

710 Die Buchstaben bezeichnen Vershälften, jedes Beispiel stellt also die ersten drei Verse dar
(vgl. auch Kugel, Idea, 116).

313



Soweit in den Belegen I-VT der Rezitationsmodus der Shira thematisiert wird,
gehen alle Meinungen von einer Gegenüberstellung Moses und der Israeliten
aus, in der in einer bestimmten Art Wechselgesang praktiziert wird. Dabei
wird der Text liturgisch relevanten Modellen entsprechend unterschiedlich auf
die beiden ungleichen Gruppen verteilt und in seiner Abfolge festgelegt.711

Es drängt sich auf, an dieser Stelle noch einmal das Problem der Begriffsgeschichte

von 'Antiphonie' aufzugreifen712 und die terminologischen Usanzen
der Rabbinen hinsichtlich der von ihnen beschriebenen Formen des Wechselgesangs

abzuklären. Angesichts der Häufung von Varianten und der vorgefundenen

Repetitivität der Beispiele empfiehlt es sich, die allzu eindeutig scheinenden

Ubersetzungen der Wurzel '-n-h713 vorläufig zu vergessen und statt dessen eine

kleine statistische Auswertung vorzunehmen. In den sechs Belegen werden
in zehn Anläufen verschiedene Modelle des Wechselgesangs vorgetragen, die
mit insgesamt zwanzig Beispielen illustriert werden. Dabei kommt die Wurzel

'-n-h mindestens zwanzigmal, wenn man die Lesarten einzelner wichtiger
Handschriften mitberücksichtigt fünfundzwanzigmal, vor. Aus all diesen Belegen

kann man zwar keine spezifische Fachterminologie ableiten, aber es lassen

sich doch einige Gesetzmässigkeiten beobachten, die bereits festgestellte Eigenheiten

des musikbezogenen Sprachgebrauchs bestätigen und neue Aspekte ins

Licht rücken.

711 Als pauschale Beschreibung dieser Situation des Wechselgesangs wurde nicht selten auch die

folgende Stelle angeführt: "[Damals sangen] Mose und die Kinder Israel (Ex 15,1).
Mose wog soviel wie ganz Israel, und Israel wog soviel wie Mose in der Stunde, als sie das

Lied sangen. Eine andere Auslegung: Mose und die Kinder Israel meint, dass Mose das

Lied gegenüber ganz Israel sang (amar sïrâ ke-neged kol yisra'el)" (MekhY besallah Shirta 1

[p. 116]). Hier ist nicht von 'Antiphonie' die Rede, wie einzelne Ubersetzungen suggerieren (z.B.
Winter/Wünsche, Mechiltha, 112). Auch kann man kaum - wie Schäfer meint - den ersten
und zweiten Teil dieses Belegs unter der Ansicht R. Aqibas bzw. R. Nehemyas veranschlagen
(cf. Schäfer, Untersuchungen, 51 n. 182). Denn es geht darin weniger um eine räumliche
Gegenüberstellung als um die Gleichwertigkeit gänzlich ungleicher Teile. Diese Deutung legt auch
eine parallele Stelle nahe, an der Rabbi Jehuda ha-Nasi Mose gegen ganz Israel aufwiegt, um
auf die Bedeutung des Propheten hinzuweisen (MekhY besallah Shirta 9 [p. 146]; vgl. auch
Goldin, Song at the Sea, 67f., 114f.). Ohnehin hat nur der Text der Ed. Horowitz/Rabin das

Wort ke-neged 'gegenüber', während es in den Lesarten und in der Ed. Lauterbach fehlt. Enns
sieht in der zitierten Auslegung wiederum das numerisch-grammatische Problem behandelt,
dass sowohl 'Mose' als auch 'die Israeliten' syntaktisch auf das Singular-Verb yaüir bezogen
sind (Enns, Retelling, 7). Diese Singular-Plural-Erage greift auch der relativ späte Beleg in
ExR 23,9 (VI) noch einmal auf. Dort schliesst R. Jehoshua b. Levi von der Singular-Form 'az

yasfr mose 'dann sang Mose' in Ex 15,1 darauf, dass der Abschnitt zuerst von Mose und dann
erst von den Israeliten gesungen wurde, was wohl im Sinne R. Aqibas zu verstehen ist.

712 Cf. Exkurs 4, p. 251ff.

713 Winter/Wünsche (Mechiltha, passim) hat 'anstimmen', Bietenhard (Tosefta-Traktat Sota, 109

und passim) 'respondieren'; L. Goldschmidt (Talmud, Bd. 6, 96, 104) interpretiert die
Vortragsvarianten mit 'einwerfen', 'nachsprechen', 'mitsprechen', und Kugel (Idea, 116ff.) spricht
pauschal von "antiphony", während Schäfer Vorstellung, 48-51) neutral mit 'antworten' übersetzt.

314



Konstantes Grundmuster für den Wechselgesang ist in allen Sätzen, die ein
Modell präsentieren, dass die Reaktion der Gruppe auf die Eröffnung des

Einzelnen beschrieben wird mit der Wendung 'ömn aharaw 'sie antworten bzw.

setzen ein nach ihm';714 dies unabhängig davon, ob dann nur die Gruppe
weiterspricht oder alle zusammen. Die Grundbedeutung der Wurzel '-n-h wird also

lediglich dahingehend differenziert, dass der - streng genommen tautologische -
Zusatz aharaw 'nach ihm' den sukzessiven Einsatz verdeutlicht. Demgegenüber
wird der Part des Einzelnen mit mehreren Varianten beschrieben. Sowohl beim
Shema' als auch beim Hallel kommen Formulierungen mit qore' 'er liest (laut
aus einem Buch), rezitiert' vor. Doch ziehen Mekhilta (II), Tosefta (III) und
Bavli (V) beim Sherria' eine Wendung vor, die den Aufruf des Vorbeters stärker
markiert: pöteah tehilä 'er beginnt zuerst'. Demgegenüber wird die Rezitation
des Hallel meist präzisiert mit dem Hif'il der Wurzel q-r-': maqre' 'er liest vor
(um zu lehren)'.715 Diese Formulierungsmuster setzen sich in den Beispielen in
verschiedenem Grad fort: neben der identischen Wiederholung des Modells in
allen Beispielsätzen (II, El'azar b. Taddai) steht einige Male für den Einsatz der

Gruppe noch 'ömn oder 'ömn aharaw ('sie antworten [nach ihm]'), während in
der Mehrzahl der Beispielsätze nur noch eine Markierung für die direkte Rede

steht von der Art: mose ömer- hem ômerîm 'Mose sagt - sie sagen'. Diese
verweist indes im Zusammenhang dieser Belege immer auch auf das Ganze: amar
sxrä 'ein bzw. das Lied singen'.

Die Auswertung von fünfundzwanzig verschiedenen Belegen für die Wurzel
'-n-h erbringt nicht viel mehr, als was bereits im Exkurs zur Antiphonie erwogen

wurde - allerdings auch nicht weniger. Was sich bestätigt, ist die Grundbedeutung

des Reagierens; dieses kann im 'Antworten' und 'Entgegnen' bestehen

oder auch im 'Einstimmen'. Dabei scheint der Aspekt des 'Singens' weniger
der Wurzel selbst anzuhaften als dem Auslöser der Reaktion oder dem Text,
mit dem reagiert wird. Selbst wenn man noch den zusätzlichen Einzelbeleg im
Dictum R. Joses in Version III berücksichtigt, der naheliegenderweise mit
'anstimmen' oder 'singen' zu übersetzen ist, mag man sich fragen, ob hier nicht
die Bedeutung 'sie reagierten mit einem Lied' (nämlich auf die Erscheinung der

Shekhina) ebenso plausibel wäre.
Bemerkenswert ist schliesslich, dass keiner der Belege, die den Wechselgesang

anhand von Ex 15,1 thematisieren und mit der Wurzel '-n-h charakterisieren,
jenen Vers Ex 15,21 explizit erwähnt, in dem dieses Stichwort vorkommt, wenn
von der Antwort Mirjams und der Frauen die Rede ist. Allein in der Mekhilta
findet sich ein Hinweis darauf, wie die Rabbinen sich den Anteil der Frauen

erklärten, indem sie das Stichwort wa-ta'an lahem miryam interpretierten:

714 Zur einzigen Ausnahme in der Tosefta (III) vgl. die Lesart der Hs. Wien (p. 305).

715 Cf. J. Levy, Wörterbuch, Bd. 4, 367a-b.

315



Und Mirjam stimmte ihnen an: Singt dem Herrn, denn hoch und erhaben
ist er, Ross und Reiter warf er ins Meer (Ex 15,21). Die Schrift teilt mit:
So wie Mose das Lied den Männern [vorjsang, so sang Mirjam das Lied den Frauen

[vor], wie es heisst: Singt dem Herrn etc. (ib.).716

Diese Auslegung, die nebenbei bemerkt das Ende des Mekhilta-Traktates Shir-
ta darstellt, fällt auf durch die gegenüber dem Anfang gänzlich umgekehrten
Proportionen von Schriftzitat und Erklärung. Nachdem Ex 15,1 lang und breit
erörtert worden ist, wird hier nur noch eine Analogie hergestellt und der
Ausdruck bnë yisra'ël zum ersten Mal wörtlich als 'Söhne Israels' (mask.) gelesen,

um demgegenüber anzuzeigen, dass Mirjam und die Frauen ebenfalls das ganze

Lied sangen.717 Dabei wird das Lemma wa-ta'an lahem miryam durchaus
ambivalent aufgefasst, zumal das Pronomen lahem 'ihnen' sich grammatisch
auf einen inkludierenden maskulinen Plural bezieht, im Bibelhebräischen aber

oft auch für ein feminines Objekt steht: der Gesang Mirjams ist sowohl eine

Entgegnung auf den Gesang Moses und der Israeliten als auch eine Aufforderung

an die Frauen. Dazu stellt Rashi die interessante Bemerkung, dass sich

bei den schwachen Verben tertiae y/h die Formen des Qal und des Hif'il decken

(Kommentar zu Ex 15,21). Er fasst also die Form wa-ta'an als Hif'il mit der

Bedeutung 'sie veranlasste zu entgegnen' auf und meint damit, dass Mirjam
vorsang und die Frauen nach ihr wiederholten.

Alle diese Beobachtungen machen deutlich, dass die Wurzel '-n-h und die

angeführten Belege zwar Situationen und Handlungen beschreiben, die wir
gewöhnlich musikspezifisch als 'Wechselgesang' bezeichnen. Doch wird durch
eine einschlägige Fachterminologie ('Antiphonie', 'respondieren' etc.) der Blick
auf Wesentliches verstellt: Die Rabbinen sprechen nicht von einer Aufführung

716 MekhY besallah Shirta 10 (p. 152); Parallele: MekhS besallah (p. 101).

717 Dass Mirjam und die Frauen in den Wechselgesang einbezogen sind, ist auch im samarita-
nischen Memar Marqah angedeutet, wobei die Einzelheiten der Reihenfolge hier nicht ganz
klar werden: "Der Prophet Moses sang das Lied (ysyr syrth) Abschnitt für Abschnitt. Jedesmal,

wenn er einen Abschnitt beendet hatte, verstummte er, und alle Altesten antworteten
(ygybwn) mit dem Vers: Singen will ich dem Herrn, denn hoch und erhaben ist er,
Ross und Reiter warf er ins Meer (Ex 15,1). Dann sagte ganz Israel: Meine Stärke
und mein Loblied (zmrty) und er ward mir zum Heil (ib. 2) bis zu Der Herr ist ein
Kriegsheld (gibbör), Herr ist sein Name (ib. 3). Dann verstummten sie, und der
Prophet Mose begann zu singen (yhl ysyr). So sang auch Mirjam und sagte: Singt dem Herrn
(Ex 15,21) zusammen mit den Altesten, und die Frauen sangen mit den Israeliten: Meine
Stärke und mein Loblied bis zum Ende davon (ib. 2). [Sie sagte:] Hoch und erhaben
IST er, und sie sagten: der Pharao und seine Wagen, dessen Macht gross war gegen die Israeliten,

Ross und Reiter warf er ins Meer." (MacDonald, Memar Marqah § 7 [p. 37]). (Die
Lesart zmrty in Ex 15,2 ist meines Erachtens fraglich. MacDonald liest y als Pronominalsuffix
zu zmrt und hebt damit die Apokopierung dieses dunklen Ausdrucks auf [Diskussion der Stelle

bei Loewenstamm, The Lord,, 468f.]. Zwar geht die Quelle relativ frei mit dem Schrifttext
um, doch wäre wohl auch denkbar, y als Abkürzung für den Gottesnamen zu lesen, der sonst
in Vers 2 fehlt.)

316



mit einstudierten Rollen, sondern von einer performance, in der sich spontanes

Reagieren auf Ereignisse und Interaktion zwischen Beteiligten abspielen. Dabei
sind die Aussagen zu allgemein, als dass sich konkrete Anhaltspunkte präzisieren

Hessen. 'Mose' und 'die Kinder Israel' sind ebenso wenig historische Figuren
wie die Rezitation von Hallel und Shema' zu einer bestimmten Zeit an einem
bestimmten Ort stattfindet. Vielmehr ist die Rede von geläufigen liturgischen
Patterns, die im Laufe der Schriftauslegung von Ex 15 zur Aktualisierung des

Meereslied-Paradigmas herangezogen werden.

Soweit mit der Szene am Meer ein Moment der Offenbarung angesprochen ist,
in dem sich die Gottheit den Menschen zeigt, verstehen die Rabbinen das Singen

des Liedes als eine unmittelbare Reaktion auf diese Erfahrung, mit der die

Anerkennung der Gottheit gemeinsam bekundet wird. Dieses Konzept kommt

zum Ausdruck in der zweiten Traditionseinheit, die in den Belegen II-V an die

Shema'-Hallel-Kontroverse anschliesst. Während im ersten Teil im Zusammenhang

mit dem Singen des Liedes vom heiligen Geist gesprochen wird, ist im
zweiten von einer visuellen Erfahrung die Rede, dem Erblicken der Shekhina,
durch die das Singen ausgelöst wird. Diese konstante Uberlieferung, derzufol-

ge auch die Kleinkinder, Säuglinge und Ungeborenen die Shira mitsingen, ist
an mehreren Knotenpunkten mit den Meereslied-Auslegungen verknüpft. Zum
einen reflektiert sie die Frage nach der 'Gesamtheit Israels', die das Meereslied
als kollektives Bekenntnis singt.718 Diese Frage wird impliziert durch den

Einleitungssatz im Dictum R. Joses des Galiläers nach der Version der Tosefta (III) :

"Als sie aus dem Meer stiegen [...] sangen sie alle das Lied." Sie wird ausserdem

durch den Text von Ex 15 selbst motiviert, wenn man berücksichtigt, dass in
Vers 1 "Mose und die Kinder Israel" das Kollektiv repräsentieren, bis in Vers
20-21 der Auftritt der Frauen die Ganzheit aufspaltet bzw. differenziert. Zum
andern knüpft die Auslegung R. Joses an das Stichwort zê eil 'dieser ist mein
Gott' aus Ex 15,2 an, um in Verbindung mit einem weiteren Schriftvers den
Hinweis auf eine sichtbare Erscheinung (die Shekhina) abzuleiten. Zum dritten
schlägt die Auslegung R. Joses einen Bogen zum "Midrasch von den Säuglingen",

einer gross angelegten aggadischen Uberlieferung, die von dem Moment
nach dem Durchzug durch das Meer, in dem die Shira angestimmt werden soll,
auf eine Begebenheit in der ägyptischen Knechtschaft zurückblendet. Der
Midrasch lautet in der Version von Exodus Rabba:

R.Yehuda sagt: Wer sagte Lobpreis (amar qillüs) dem Heiligen, gelobt sei er?
Die Säuglinge, dieselben, welche Pharao in den Fluss werfen wollte, weil sie den
Heiligen, gelobt sei er, erkannten. - Wie das? - Als die Israeliten in Ägypten waren
und eine Frau von den Töchtern Israels gebären wollte, ging sie hinaus aufs Feld
und gebar dort [damit ihr Kind nicht entdeckt und getötet werde); und als sie

718 Vgl. dazu auch die Erweiterungen der Ge'ulla im Seder Rav Amram und im Siddur des Sa'adya
Ga'on, die diese Tradition aufnehmen (supra p. 231).

317



geboren hatte, verliess sie den Knaben, überliess ihn dem Heiligen, gelobt sei er,
und sprach: Herr der Welt, ich habe das Meinige getan, tue du nun das deinige.
R. Yohanan sprach: Sogleich kam der Heilige, gelobt sei er, in seiner Herrlichkeit
sozusagen herab, schnitt ihnen die Nabelschnur ab, wusch sie und salbte sie. Und
so sagt auch Ezechiel: Du wurdest aufs offene Feld geworfen, weil man
dein Leben nichts achtete (Ez 16,5). Und es heisst: Bei deiner Geburt, am

Tage, da du geboren wurdest, wurde deine Nabelschnur nicht
abgeschnitten (ib. 4). Und es heisst: Und ich kleidete dich in buntgewirkte
Gewänder (ib. 10). Und: Dann wusch ich dich mit Wasser'(ib. 9). Und er gab
ihm zwei Steine in die Hand; der eine säugte ihn mit Oel [Milch], und einer säugte

ihn mit Honig, denn es heisst: Er LIESS es [sc. sein Volk] Honig schlürfen
aus Felsen und Oel aus Kieselgestein (Deut 32,13). Und sie wurden gross
auf dem Feld, denn es heisst: zahlreich wie die Pflanzen des Feldes habe
ich dich gemacht (Ez 16,7). Und als sie gross waren, gingen sie in ihre Häuser
zu ihren Vätern, und man fragte sie: Wer hat sich eurer angenommen? Und sie

antworteten: Ein schöner und lobenswerter junger Mann kam herab und stillte uns
alle unsere Bedürfnisse, denn es heisst: Mein Geliebter ist weiss und rot,
ausgezeichnet vor Tausenden (Cant 5,10).
Und als die Israeliten zum Meer kamen, waren dieselben Säuglinge dort, und sie
sahen den Heiligen, gelobt sei er, im Meer und begannen zu sprechen zu ihren
Eltern: Dies ist der gleiche, der uns all die Dinge getan hat, als wir in Ägypten
waren, denn es heisst: dies ist mein Gott, ich will ihn preisen (Ex 15,2).719

Dieser "Midrasch von den Säuglingen" ist entwickelt aus der buchstäblichen
Lesung einer Allegorie von Gottes Sorge für das treulose Jerusalem in Ez 16,1-
10. Für unseren Zusammenhang entscheidend ist aber die Verknüpftheit dieser

Uberlieferung mit der Shira und mit der Auslegung von R. Jose dem Galiläer.
Der Bezugspunkt für diese Verknüpfung ist das Demonstrativpronomen zë 'dieser'

in Ex 15,2, das sowohl im "Midrasch von den Säuglingen" als auch in der

Auslegung R. Joses als Indikator für ein konkret vor Augen stehendes Objekt
aufgefasst wird. In diesem deiktischen Bezug auf eine prinzipiell unsichtbare
Gottheit sehen die Rabbinen nun allerdings einen Widerspruch, der exegetisch
gelöst werden muss. Indem die kleinen Kinder die Gottheit (laut den Belegen
III-V in Gestalt der Shekhina) erblicken, werden sie bewegt, darauf zu zeigen
und ein Lied zu singen; und indem sie den Vers Ex 15,2 sagen, stimmen sie eben

gerade in die Shira mit ein. Beide Erzählungen reagieren somit auf die implizite
Frage: Wie erkannten die Israeliten die Gottheit bei der Durchquerung des

Meeres, und wie reagierten sie darauf? Das Ausmass dieser visuellen Offenbarung

beschreibt eine Auslegung zum gleichen Vers in der Mekhilta damit, dass

719 ExR 23,8; kürzere Parallelen dieser Überlieferung auch im Targum PsJ (zu Ex 15,2) und in der
Version V des Fragmententargums (zu Ex 15,2), wo allerdings der Anthropomorphismus ("der
Heilige" steigt selbst herab und wird gesehen) zurückgenommen ist auf Engel und Shekhina;
vgl. ausserdem PRE 42 (p. 99b), PesR 47 (p. 189a). Ein früher Reflex auf die Tradition wurde
oben bei der Interpretation von Sap Sal X,21 festgestellt (vgl. p.269 bzw. p.271).

318



in jenem Moment am Meer sogar die einfache Magd eine Vision der Gottheit
gehabt habe, die sonst nicht einmal den grössten Propheten zuteil wurde.720

Ein weiterer Bezugspunkt für die Aggadot von den Säuglingen ist das Stichwort

elohë avï aus dem zweiten Teil von Ex 15,2. Es erscheint in keinem der

Belege, da jeweils - der üblichen Zitierpraxis entsprechend - nur mit einigen
Worten auf den gemeinten Vers verwiesen wird, doch kann man davon
ausgehen, dass es den Rabbinen selbstverständlich als Kontext präsent ist. Das

Lemma '3X vibx erlaubt vom Konsonantenbestand her zwei Lesarten: elohë avï
'der Gott meines Vaters', was mit der Punktierung des masoretischen Textes

übereinstimmt, oder elohay avï 'mein Gott - mein Vater',721 was zu den beiden

Midraschim passt. Die zweite, allegorische Lesung steht implizit hinter dem

ganzen "Midrasch von den Säuglingen", dessen wichtigste Auskunft die väterliche

Sorge der Gottheit ist. Damit liefert der Midrasch quasi die Vorgeschichte
für die Auslegung R. Joses und zugleich einen weiteren Grund für das Gotteslob
der Shira.

Soweit wären die inhaltlichen Anknüpfungspunkte für diese Auslegungstradition

geklärt. Hinzu kommt in den Belegen eine implizite Stichwortverbindung,
aufgrund derer der Vers Ps 8,3 herangezogen wird, um Ex 15,2 zu erhellen.
Das beiden Versen gemeinsame Stichwort ist 'öz 'die Macht'. Der Gedankengang

der Auslegung R. Joses des Galiläers lässt sich am klarsten nachvollziehen

in der Version des Talmud bavli (V). Hier wird der Psalmvers auch tatsächlich

zitiert, so dass die Assoziation verdeutlicht und auch der Ursprung des Wortpaars

'Kleinkind/Säugling' offengelegt wird. Die Version des Yerushalmi (IV)
macht diesen Zusammenhang nicht explizit, während in der Tosefta (III) die

Begründung verstellt und mit einer Doppelung an das Dictum von R. Mehr
angehängt ist.

Die Auslegung R. Me'irs schliesslich erweitert den Begriff der Gesamtheit
Israels auch auf die Ungeborenen. Die Begründung dafür wird bezogen aus
Ps 68,27, dem Nachbarvers jenes Schriftbelegs, der im Hinblick auf die Shi-

720 MekhY besallah Shirta 3 (p. 126f.): "Dies ist mein Gott (Ex 15,2). R. Eli'ezer sagt: Woher ent¬

nimmst du, dass eine Magd am Meer sah, was Jesaja und Ezechiel und alle übrigen Propheten
nicht gesehen haben? Weil es heisst: [ich liess die Gesichte zahlreich sein] und durch
die Propheten erscheine ich in Ähnlichkeit (Hos 12,11). Und es steht auch geschrieben:

Es ÖFFNETEN SICH DIE HlMMEL, UND ICH SAH ERSCHEINUNGEN GOTTES (Ez 1,1). -
Ein Gleichnis: Ein König von Fleisch und Blut kam in die Provinz, und um ihn schloss sich
rings ein Heereskreis und Helden zu seiner Rechten und zu seiner Linken und Truppen vor
und hinter ihm. Und alle fragten: Welches ist der König? Weil er Fleisch und Blut war wie sie.
Aber als sich der Heilige, gelobt sei er, am Meer offenbarte, brauchte kein einziger von ihnen
zu fragen: Welches ist der König? Sondern so, wie sie ihn sahen, erkannten sie ihn. Sie
öffneten alle ihren Mund und sprachen: Dies ist mein Gott, ich will ihn verherrlichen
(Ex 15,2)."

721 Diese Deutung wird im Zusammenhang mit anthropomorphen Gottesvorstellungen diskutiert
bei P.Winter, Lc 2,49, 171ff.

319



ra bereits im Midrasch über den Vortritt Israels vor den Engeln begegnet ist.
Motivischer Anhaltspunkt ist hier sicher auch das Gotteslob in "Versammlungen"722.

Die Auslegung selber aber beruht auf dem figurativen Gebrauch des

Wortes maqör 'Quelle', der R. Me'ir erlaubt, seine Ansicht mit diesem Vers

zu begründen. Denn wie der relativ späte Midrasch zu den Psalmen erklärt,
ist das Wort 'Quelle' eine Metapher für den schwangeren Mutterleib, aus dem
die Kinder Israels geboren werden.723 Die dem Alter nach absteigende
Erweiterung des Gesamtheitsbegriffs (antwortend auf die Frage: wie jung können
Menschen sein, um doch schon zur 'Gemeinde Israels' zu gehören?) beginnt,
wenn man so will, schon im Dictum R. Aqibas, das im Blick auf die Shira den

minderjährigen Knaben in die Rezitation des Hallel einbezieht. In der Mekhilta
(II) ist der Gedanke weitergeführt, indem eine Erörterung über die Bedeutung
von 'ölel 'Kleinkind' und yöneq 'Säugling' die Auslegungen von R. Jose und
R. Me'ir verbindet.724 In diesem Zusammenhang wird auch der in den Belegen
III-V gar nicht erwähnte Vers Job 3,16 angeführt, in dem von 'ölelim
(ungeborenen) 'Kindern' die Rede ist, die nie das Licht der Welt gesehen haben.

Damit ist schliesslich auch der letzte Faden geknüpft, nämlich der zu dem
Dictum R. Tanhums im Talmud bavli (V), das auf eine Frage antwortet, welche
ohne Bezug auf Job 3,16 willkürlich schiene. R. Tanhum reagiert also auf einen

Widerspruch zwischen den Meinungen R. Joses und R. Me'irs. Dieser besteht

darin, dass die nicht sehenden Ungeborenen das Lied mitgesungen haben
sollen, welches ja durch das Sehen der göttlichen Erscheinung ausgelöst wurde.

Mit dem Hinweis auf die vorübergehende Transparenz der Bauchwand wird
dann nicht nur die Auslegung R. Me'irs zusätzlich legitimiert, sondern auch das

Ausmass der Offenbarung mit einem weiteren Wundermoment beschrieben.725

Indem ich den verschiedenen Knotenpunkten und den mehr oder weniger
sichtbaren Verbindungsfäden in der Uberlieferung von den singenden Kindern
nachgegangen bin, mag klar geworden sein, dass alle ihre Versionen und einige
zusätzliche Auslegungen zu einem dichten Netz von Uberlieferungen gehören.
Dabei wiederholen sich einige Muster, bisweilen ist ein zusätzliches Element
eingeknüpft oder auch ein Faden unterbrochen. - In welche Richtungen hat
nun diese zweite Traditionseinheit das Singen der Shira differenziert, und wel-

722 Ich behalte auch hier die wörtliche Übersetzung des Ausdrucks bei (vgl. die Projektion der
modernen Bedeutung von maqhelöt in der Übersetzung des Schriftverses durch Goldberg: "in
Chören preiset Gott" [Untersuchungen, 205]).

723 MTeh 68,14 (p. 160b); vgl. Jastrow, Dictionary, 830a.

724 Vgl. auch die Diskussion über das Alter der betreffenden Kinder zwischen Rabbi und R. Jose
dem Galiläer (MTeh 8,5 [p.39a]).

725 Der Vergleich mit aspeqlarya (K'ibpBOH) meint hier nicht 'Spiegel', sondern durchsichtiges Glas
(vgl. auch den Hinweis MTeh 8,5 [p. 39a]). Von besonderer Bedeutung dürfte hier aber sein,
dass das griech.-lat. Lehnwort in der rabbinischen Literatur auch als Metapher für prophetische
Visionen dient (Krauss, Lehnwörter, Bd. 2, 93a [liest ispaqlaria]).

320



che Vorstellungen der Rabbinen bezüglich der Musik sind damit konkretisiert
worden? Ich fasse die wichtigsten Punkte zusammen:

Die Beteiligung der Kleinkinder, Säuglinge und Ungeborenen betont den für
die Bedeutung der Shira essentiellen Aspekt der Gesamtheit, der bereits im
Text von Ex 15 mit der Erwähnung der "Kinder Israels" und der "Frauen"
angelegt ist. Das Singen aller ist die unmittelbare und adäquate Reaktion auf
eine göttliche Erscheinung im Zusammenhang mit einer Wundertat, die von
vornherein auf das Kollektiv gerichtet war. Im Wiedererkennen der Kinder
drückt sich zudem die Erinnerung an bereits erfahrene Wunder aus, womit
wiederum der paradigmatische Charakter der Shira angesprochen ist. Dabei
ist das Singen dieser 'Kleinsten', da die der Sprache noch nicht Mächtigen auf
einmal das Lied mitsprechen bzw. -singen oder es gar als erste anstimmen, selbst

ein Wunder. Vielleicht sind ihre vorsprachlichen Laute allerdings gerade jenen
Lauten näher oder vergleichbar, die das Hebräische als einschlägiges Vokabular
für Singen und Lobpreisen bereithält: gyl 'jauchzen', qönen 'klagen', rinnen
'jubeln' usw. als vom normalen Sprechen abweichende stimmliche Äusserungen.

Das Besondere der Shira besteht darin, dass sie durch all die angesprochenen
Aspekte ausgelöst wird und diese selbst zum Ausdruck bringt. Das bedeutet
anders formuliert, dass das Singen der Shira die mit ihr in Verbindung gebrachte
Besonderheit des Momentes sowohl repräsentiert als auch immer wieder
evoziert.

9.2. Strukturen einer rabbinischen Hermeneutik des Liedes

Im vorangehenden Kapitel habe ich an einer Reihe von Belegen, die sich exegetisch

direkt mit dem Meereslied auseinandersetzen, aufgezeigt, welche
Bedeutungen mit dem Singen dieses Liedes und von Liedern allgemein in Verbindung
gebracht werden. Diesem inhaltlich-thematischen Aufriss wird im folgenden
eine Sammlung von Belegen gegenübergestellt, die an der Oberfläche in erster
Linie durch ein formales Kriterium untereinander verknüpft sind: sie beziehen
sich alle in irgendeiner Weise auf die inzwischen wohlbekannte Wurzel s-y-r
'singen'. Dadurch wird ein weit verzweigtes Geflecht von midraschischen

Auslegungen zu einzelnen Schriftstellen erfasst, die zum grossen Teil wiederum direkt
oder indirekt mit Ex 15 verknüpft sind. Indem dieses Netz ausgebreitet, seine

Knotenpunkte und Verbindungsfäden beschrieben werden, erschliessen sich
die Denkformen des rabbinischen Diskurses weiter, und es vergrössert sich das

Spektrum der Zusammenhänge, in denen musikbezogene Vorstellungen artiku-

321



liert werden. Das Bild wird sich zudem verdichten vor dem Hintergrund des in
Kapitel 9.1. behandelten Materials.

Natürlich ist das mit der getroffenen Auswahl sich bildende Netz ein virtuelles,

nicht nur, weil es sich über eine weitgehend mündliche und langfristig
verschriftlichte Bibliothek erstreckt, sondern auch, weil die Fäden, aus denen

es geknüpft ist, dort oft nicht explizit gezeigt werden. Die Frage, ob mit dem

Beziehungsnetz, das dank der Fokussierung auf die Wurzel s-y-r in Erscheinung

tritt, auch ein rabbinisches Wahrnehmungskriterium getroffen ist, lässt
sich daher nur spekulativ beantworten. Doch scheint es legitim, eine Frage
systematisch an die Quellen heranzutragen, für die sich zahlreiche Spuren finden,
auch wenn sie von den Quellen selbst nicht als Thema formuliert worden ist.

Die analytische Darstellung der Belege selber ist, wie sich zeigen wird, ein
eminent hermeneutisches Unterfangen, weil einerseits die Fragen gefunden werden

müssen, auf welche die Auslegungen antworten, und andererseits die Mittel
und Methoden aufzuspüren sind, mit denen die Antworten gegeben und die

Verbindungen geschaffen werden. Immerhin gibt es genügend deutliche Hinweise,
welche über die Auslegungsverfahren Auskunft geben und eine Vorstellung
davon vermitteln, welch komplizierte Verbindungswege bisweilen eingeschlagen
werden.

Eines der wichtigsten Verfahren, das in den folgenden Belegen zur Anwendung

kommt, ist das, was Isaak Heinemann als "Scheinetymologie" (etymologya
medummä)726 beschrieben hat, die assoziative Verknüpfung von homophonen
oder homographen Wortformen mit dem Zweck, neue Bedeutungen des Schrifttextes

zu produzieren. Das Verfahren der Scheinetymologie operiert konkret mit
Assonanz, Metathese von Wurzelkonsonanten und anderen Arten des

Wortspiels, aber auch mit der metaphorischen Deutung von konkret Gemeintem
oder umgekehrt mit der buchstäblichen Lesung von Metaphern. Diese kreativen

Freiheiten der Interpretation werden natürlich begünstigt durch das Fehlen

von Punktation im kanonischen Text, auf den sich der Midrasch bezieht. Damit
mag auch zusammenhängen, dass die produktive Phase des Midrasch vor der

Festlegung des masoretischen Textes liegt. Der blosse Konsonantentext erlaubt
oft mehrere 'Lesarten', die dem einfachen Schriftsinn weitere Bedeutungsebenen

hinzufügen. Da der rabbinische Diskurs diese Lesarten aber grundsätzlich
nicht wertet, sondern sie allesamt mit sinnvollen Deutungen zu legitimieren
sucht, werden oft in ganz unerwarteter Weise die verschiedensten semantischen
Felder zueinander in Beziehung gesetzt.

Wenn ich im folgenden ein knappes Dutzend Knotenpunkte des ausgeworfenen

Netzes beschreibe,727 geht es weniger darum, einen vollständigen Kom-

726 I. Heinemann, Darkhe ha-Aggada, 117ff.

727 Die Anregung dazu verdanke ich einem Hinweis Scholems (Jewish Gnosticism, 24) und der
Zusammenstellung von zehn Belegen durch Ithamar Grünwald (Mi-Darkhë ha-Midras), mit

322



mentar zu den einzelnen Belegen zu liefern, als vielmehr darum, sich unter
dem genannten Kriterium auf die Verbindungslinien und die damit konnotierten

Bedeutungen zu konzentrieren. Dabei ist es wesentlich festzuhalten, dass

die Anordnung nichts mit Abhängigkeiten der Belege untereinander zu tun hat,
sondern lediglich einem nach methodischen Gesichtspunkten gewählten Weg

folgt, dessen Stationen der Übersichtlichkeit halber numeriert sind (Nr. 1-10).

9.2.1. Von singenden Blumen und Kühen

1. Der am dichtesten ausgestaltete Midrasch, der möglicherweise auch anderen

zugrunde liegt, ist eine aggadische Auslegung zum Vers lSam 6,12, die in
mehreren Versionen überliefert ist.728 An der auszulegenden Stelle ist die Rede von
zwei Kühen, die einen Wagen mit der Bundeslade aus dem feindlichen Lager
der Philister zurück in die Stadt Bet Shemesh ziehen:

I bAZ 24b729

Die Kühe liefen geradeaus in der Richtung nach Bet Shemesh; [auf
derselben Strasse gingen sie dahin, beständig brüllend, und wichen nicht
zur Rechten noch zur Linken] (lSam 6,12). - Was heisst 'geradeaus' (wa~

yissamä)7 - R. Yohanan sagte im Namen R. Me'irs: Sie sangen ein/das Lied amrü
sirä). - R. Zutra bar Tuvya sagte im Namen Ravs: Sie richteten ihre Gesichter
geradeaus, zur Lade hin, und sangen ein Lied. - Welches Lied sangen sie? - R. Yohanan
sagte im Namen R. Me'irs: Dann sang[en] Mose und die Kinder Israel (Ex
15,1). Und in seinem eigenen Namen sagte R. Yohanan: Und ihr werdet sprechen an
jenem Tage: Danket dem Herrn, rufet an seinen Namen [tut kund unter
den Völkern seine Taten, verkündet, dass sein Name erhaben ist] (Jes
12,4). - R. Shim'on b. Laqis sagte: den verwaisten730 Psalm, nämlich: Ein Psalm:
Singt dem Herrn ein neues Lied, denn er hat Wunder getan; es half ihm
seine Rechte und sein heiliger Arm (Ps 98,1). - R. El'azar sagte: Der Herr
ward König, es zittern die Völker (Ps 99,1). - R. Shmu'el bar Nahmani sagte:

Der Herr ward König, mit Hoheit hat er sich gekleidet (Ps 93,1).

- R. Yishaq der Schmied sagte: Juble, juble (röni), Akazie, erhebe dich in deiner
grossen Pracht, die du mit goldenem Gewebe umgürtet bist, im Innern des Palastes
gepriesen und mit Schmuck über Schmuck geziert. - R. Ashi bezog [die Auslegung]
R. Yishaqs auf das folgende: Und wenn die Lade sich in Bewegung setzte, sprach
Mose: Erhebe dich, o Herr (Num 10,35). - Und was sagten die Israeliten? -
R. Yishaq sagte: Juble, juble, Akazie etc.

dem meine eigenen Überlegungen zu diesem 'Midraschnetz' zu diskutieren ich im Frühjahr
1994 Gelegenheit hatte.

728 Dazu auch Grözinger, Musik und Gesang, 64-68.

729 Parallelen: GenR 54,4 (p. 581f.), SER 11 (12) (p. 58), Tan wa-yaqhel § 7 (p. 131a), MShmuelB
12,3 (p. 82), MBer 54,9.

730 Nach Rashi (zur Stelle), weil kein Autor genannt wird, nach den Tosafot, weil bei diesem
Psalm nicht angegeben ist, zu welcher Gelegenheit er gedichtet oder rezitiert wurde.

323



Auslöser für diesen "Midrasch von den singenden Kühen" 731 ist offenkundig die

grammatische Unregelmässigkeit der Verbform wa-yissarnä und deren lautliche
Ähnlichkeit mit Imperfektformen der Wurzel s-y-r 'singen', z.B. der Form yasir
'er sang' aus Ex 15. Die Auslegung geht aus von dem Lemma wa-yissarnä, das

in dieser Form nur einmal im ganzen Tanakh vorkommt, und macht sich im
weiteren den Umstand zunutze, dass die Wurzel s-y-r zu der Klasse der schwachen

(d.h. unregelmässigen) Verben gehört und daher besondere grammatische
Eigenschaften aufweist. Hier wie auch in den folgenden Auslegungen ist von
Bedeutung, dass das Verb s-y-r als sogenannt 'hohle Wurzel' nur zwei Radikalkonsonanten

mit einem Langvokal in der Mitte aufweist. Für scheinetymologische

Interpretationen hat das zur Folge, dass entweder dieser labile Langvokal oder
ein Prä- bzw. Suffix als dritter Wurzelkonsonant aufgefasst und so mit einer
andern Wurzel in Verbindung gebracht werden kann.732

Zunächst lautet der Pshat, der einfache Schriftsinn des Verses: "und die

Kühe richteten sich geradeaus (wa-yissarnä) auf dem Weg". Die assoziative

Verbindung zwischen der Wurzel y-s-r 'geradeaus gehen, recht sein bzw. tun'
und der Verbform yasir 'er sang bzw. wird singen' erzeugt nun aber Sinn auf
einer weiteren Bedeutungsebene. Demnach besteht das Geradeausgehen bzw.
das Rechthandeln der Kühe gerade darin, dass sie in der gegebenen Situation
ein Lied singen.

Sodann wird die Frage aufgeworfen, welches Lied sie singen. Als erste
Möglichkeit ist im Namen R. Me'irs, also einer tannaitischen Autorität, das Lied
Ex 15 angeführt. Diese Antwort ist schon im ersten Dictum R. Me'irs "sie sangen

sirä" angedeutet, insofern als der Terminus sirä 'Lied', wie wir im letzten
Kapitel gesehen haben, sowohl unbestimmter Gattungsbegriff als auch
determinierter Eigenname für Ex 15 sein kann. Dieser intertextuelle Bezug, der die

ganze Auslegungseinheit weitgehend bestimmt, wird explizit gemacht in einer
Parallele des gleichen Midrasch:

II GenR 54,4 (p.581f.)
Es steht geschrieben: Und die Kühe gingen geradeaus auf dem Wege (lSam
6,12). Geradeaus gehend wandten sie ihre Gesichter der Lade entgegen und sangen
ein Lied (amrû sïra). — Welches Lied sangen sie? - R. Me'ir sagt: sïrat ha-yam 'das
Meereslied' sangen sie, denn es heisst hier: SIE GINGEN UND brüllten (halekhü
halökh we-ga'ö) (lSam 6,12), und es steht anderswo: denn HOCH ERHABEN IST ER
(ga'ö ga'ä) (Ex 15,1). [...]733 - R. Shmu'el bar Nahman sagt: Wieviel Mühe hatte

731 Vgl. dazu Scholem, Jewish Gnosticism, 24f.

732 Die Form wa-yiSsarnä fällt dadurch auf, dass das ältere semitische Präfix y- für die 3. Person
fem. Pl., das später analog zur 2. Person fem. Sg. zu ti- wird, ausser in lSam 6,12 lediglich an
zwei weiteren Stellen vorkommt (Gen 30,38; Dan 8,22; vgl. Gesenius/Kautzsch, Grammatik,
§§ 71 und 74k).

733 Hier folgt eine fünfgliedrige Aufzählung weiterer Lieder.

324



[Moses] ben Amram, bis er den Leviten ein/das Lied beigebracht hatte, und ihr
[sc. Kühe] sagt ein Lied von selbst; möge eure Kraft so bleiben.

Das Dictum R. Me'irs in dieser wohl älteren Version des Midrasch Genesis Rab-
ba deckt auf, dass sich die Verknüpfung mit Ex 15 nicht allein aus der lautlichen

Assoziation der Wurzeln y-s-r und s-y-r ergibt. Vielmehr beruht die ganze
Interpretation - wie die Begründung R. Me'irs deutlich macht - auf einer
weiteren Homophonie, nämlich zwischen dem auszulegenden und dem Bezugsvers,

von dem hier ein anderer Ausschnitt zitiert wird: es ist die Assonanz zwischen
den Wörtern ga'ö (für das Muhen der Kühe) und ga'ö (für die Erhabenheit
Gottes).734 Mit dieser Verbindung zweier Schriftverse begründet die Auslegung
R. Me'irs nicht nur, dass die Kühe gesungen haben, sondern zugleich auch,
welches Lied sie gesungen haben. Bedeutsam für den ganzen "Midrasch von den

singenden Kühen" ist nun aber vor allem die Koppelung der beiden auf
Scheinetymologie basierenden Auslegungen. Mit der ersten (y-s-r/s-y-r) verdeutlicht
sich ein erstes Mal die Vorstellung, dass jede stimmliche Äusserung von
Lebewesen in Gegenwart der Gottheit nur eine Artikulation des Lobpreises (wie ihn
allen andern Liedern voran die Shira ausdrückt) sein kann.735

Wenn nun den Kühen im Namen von R. Me'ir als erstes das Meereslied in den

Mund gelegt wird, so wird damit offensichtlich auch auf eine situative Analogie
angespielt: so wie die Israeliten am Meer im Anblick der göttlichen Offenbarung

ein Lied anstimmten, so singen hier die Kühe angesichts der Lade, in deren

Umgebung sich die Shekhina als irdische Repräsentanz der Gottheit zeigt. Im
Subtext des Midrasch kommt es also zu einer Kontamination der Form wa-

yissarnä, wörtlich 'sie gingen geradeaus', mit der figurativen Bedeutung 'das

Richtige tun' und der Bedeutung des Homonyms s-y-r 'singen'. Dass die Kühe
gleichnis- und vorbildhaft auch für die Israeliten stehen, macht überdies ein
Kommentar Rashis deutlich, der sich auf die beiden midraschischen Uberlieferungen

bezieht.736 Rashi erklärt die auffällige "androgyne" Form wa-yissarnä
mit ihrem maskulinen Präfix und ihrem femininen Suffix so, dass zusammen
mit den Kühen auch ihre ungeborenen Föten (wwldym) - deren Geschlecht ja
noch nicht bestimmbar ist - das Lied sangen.737 Damit ist offenkundig eine

Verbindung hergestellt zu der oben erörterten Meinung R. Me'irs, derzufolge

734 Zwar sind die Konsonanten '/' phonetisch verschieden, doch werden sie im mittelhebräischen
Sprachstand und in der rabbinischen Literatur nicht selten gleichgesetzt bzw. vertauscht (vgl.
dazu I.Heinemann, Darkhe ha-Aggada, 112f.).

735 Vgl. zu dieser Vorstellung auch den Abschnitt 2, p. 328ff.

736 Zu lSam 6,12, Lemma wa-yissarnä.

737 Mit Rücksicht auf den Kontext der Stelle (lSam 6,7) müssen hier die ungeborenen Jungen
gemeint sein. Diese Bedeutung führen auch Levy und Jastrow bezüglich anderer Stellen an
(J.Levy, Wörterbuch, Bd. 1, 503a; Jastrow, Dictionary, 374a).

325



auch die ungeborenen Kinder in den Gesang der Shira einstimmten (cf. p. 304

bzw. p. 319ff.).
Die weiteren als mögliche Lieder genannten Textstellen, die in den beiden

Hauptrezensionen des "Midrasch von den singenden Kühen" aufgezählt werden,
stammen nicht nur aus wohlbekannten Psalmen und nehmen mehr oder weniger
ausdrücklich die Liedthematik auf,738 manche weisen auch direkte intertextuelle
Bezüge zu Ex 15 auf739 und verdichten so das durch die Scheinetymologie
geknüpfte Bedeutungsnetz. Das von R. Yishaq angeführte Lied schliesslich ist eine

Hymne aus dem Kreis der sogenannten Merkava- und Hekhalot-Mystiker.740
Auch hier scheint eine klangliche Assoziation ausschlaggebend zu sein, nämlich
die Aufforderung des ersten Verses: "Juble, juble (röm röm) Akazie, erhebe dich
usw." Denn die Version II überliefert an dieser Stelle im Namen von R. Elyahu
die Form römi römi 'erhebe dich'.741 Dieser Anfang der Hymne klingt
wurzelverwandt an die Wendung wa-'arömemenhü 'ich will ihn erheben' aus Ex 15,2

an. Adressatin der Hymne ist die Shekhina, deren Präsenz mit der Synekdoche

'Akazie' (sïta) für die aus diesem Holz gefertigte Lade poetisch umschrieben
wird. Deutlich ist in der Mehrzahl der zitierten Lieder das Motiv der Akklamation

und der Anerkennung der Königsherrschaft Gottes zum Ausdruck gebracht,
das liturgisch auf die Verse Ex 15,11 und 18 zentriert ist.742

Der ganze Midrasch schafft somit ein Bezugsfeld, in dem das Geradeausgehen

der Kühe, wenn sie ihre Stimme laut werden lassen, zum Singen wird. Das

heisst, dass die Kühe angesichts der Präsenz der Gottheit im Bereich der
heiligen Lade angemessen reagieren und ihre Stimme zum Gotteslob erheben.743

Diese gegenseitige Sinnstiftung wirkt nicht zuletzt auf das Verständnis des

Meeresliedes (Ex 15) zurück, insofern als auch das Singen von Moses und Israel als

'Geradeausgehen' und richtiges Handeln anzusehen ist. Dieser Aspekt ist
ausgeführt in einer weiteren Version des Midrasch:

III Tan wa-yaqhel § 7 (p. 131a)
Zur Stunde, da die Philister die Lade erbeutet hatten und sie wieder zurückschicken
wollten, brachten sie sogleich die Kühe und spannten sie, wie es Brauch ist, mit

738 Vgl. Rashi zu IChr 16,35: "David verordnet einen Psalm im Morgengebet, einen im Abend¬
gebet."

739 Vgl. Jes 12,4 mit Ex 15,3; Ps 98,1 mit Ex 15,6.11; Ps 99,1 mit Ex 15,18; Ps 93,1 mit Ex 15,1.

740 Vgl. Scholem, Jewish Gnosticism, 24f.; zur zentralen Rolle des Gesangs in den Hekhalot-
Texten, die in visionären Beschreibungen auf die Vereinigung von himmlischer und irdischer
Liturgie zielen, vgl. Grözinger, Musik und Gesang, 281ff.

741 So auch MShmuelB 12,3 (p. 82); MBer 54,9; vgl. zu Version II allerdings auch die Lesart röm
(Ed. Theodor/Albeck, p.581, Kommentar zu Z. 6).

742 Im letzten hymnischen Gesang sieht Grözinger "ein echtes Thronaufforderungslied", das in
den Umkreis der mystischen Literatur gehört (Grözinger, Musik und Gesang, 67).

743 Vgl. auch die Lesart zu wa-yiüsarnä: amrü svrä na'ä 'sie sangen ein schönes Lied' (GenR 54,4
[Ed. Theodor/Albeck, p. 581, Kommentar zu Z. 2]).

326



ihrem Hinterteil zur Lade [die auf dem Wagen stand] hin. Aber die Kühe erkannten

und verstanden sogleich, was ihnen aufgeladen worden war. Sie wandten ihre
Gesichter zur Lade hin und führten die Lade vor sich her, wie es heisst: Und die
Kühe richteten sich gerade aus (wa-yissarnä) auf dem Wege (lSam 6,12).

- Was heisst [der Ausdruck] wa-yissarnä ha-paröt [noch]? - Dass die Kühe ihre
Mäuler öffneten und ein Lied sangen (amrü sirä).

Auch dieser Midrasch legt die Form wa-yissarnä in zwei Richtungen aus, zuerst

abgeleitet von der Wurzel y-s-r 'geradeaus gehen', dann von der Wurzel s-y-r
'singen'. Der Akzent liegt hier auf der intuitiven Einsicht der Tiere, sich dem
Bereich der Gottheit zuzuwenden, um sie direkt (yasar) zu schauen. Damit ist
hier wie auch in der Version II verbunden, dass die Kühe aus eigenem Antrieb,
als Folge ihres verstandesmässigen Erkennens zum Gesang anheben. Diese
Reaktion der Kühe - die immer noch als Allegorie für die Israeliten zu verstehen

sind - ist umso bedeutsamer, wenn man den Kontext des ausgelegten Verses

in Betracht zieht. In der biblischen Erzählung sind die Kühe nämlich Objekte
einer Versuchsanordnung, mit der die Philister herausfinden wollen, ob ein

Zusammenhang besteht zwischen ihrer Eroberung der Lade und den Plagen, die

seither über sie gekommen sind, ob es also besser wäre, die Lade zurückzugeben,
die sie gerne als Beute behalten hätten. Der von den Priestern und Wahrsagern

empfohlene Versuch ist so angelegt, dass zwei säugende Kühe, die noch nie

ein Joch getragen haben (und folglich widerspenstig sein dürften), vor die Lade

gespannt werden, während man ihre Kälber zu Hause einsperrt. Sollten die
Kühe trotz dieser Hindernisse die Lade zu den Gegnern zurückführen, so würde

man das als Zeichen für das Eingreifen von deren Gottheit anerkennen. Bereits
in der biblischen Erzählung selber wird es als ein Wunder aufgefasst, dass die

Kühe nicht auf die Suche nach ihren Kälbern gehen, sondern schnurstracks den

Weg auf die Seite der Israeliten einschlagen, um die Lade mit dem kostbaren

Inhalt, der Tora, zurückzubringen (lSam 6,6-12). Der Midrasch überhöht das

wundersame Verhalten der allegorisierten Kühe noch, indem er ihnen den

Verstand zuschreibt, dass man dem Heiligtum nicht den Rücken zuwendet, und

vor allem, indem er ihr Brüllen als freiwilligen Lobgesang interpretiert.
Die Verbindung dieses Midraschkomplexes mit der Shira scheint über die

Assoziation von Wortformen hinaus nicht zuletzt auch dadurch motiviert, dass

einige Analogien in der Anlage der Exodus-Erzählung und diesem Bericht
bestehen, der sich selbst typologisch auf das Verhalten "der Ägypter und des

Pharaos" bezieht (lSam 6,6). Bei alledem werden im Dictum von R. Shmu'el
bar Nahman (Version II) schliesslich sogar die Israeliten gegen die Kühe
ausgespielt, dies abermals durch die Verknüpfung von Homonymen mit den
bereits traktierten Stichwörtern. Als Auslegung wird so gewonnen, dass sich Mose
bemühen musste (yiggac),744 den Leviten (d.h. den Israeliten) das Lied beizu-

744 Auch hier wird die Bedeutungserweiterung durch die Assoziierung schwacher Verben (»-<?-'/

g-'-h) ermöglicht.

327



bringen - was natürlich mit allen andern Auslegungen von Ex 15 kollidiert -,
während die Kühe dafür beglückwünscht werden, dass sie das Lied von selbst

(me-elëhen) gesungen haben.745

2. Ein ähnlicher kombinierter Assoziationsvorgang wie im vorangegangenen
Beispiel ist wirksam für einen Satz im Pereq Shira 'Kapitel vom Gesang',
einem ausgedehnten Aufzählungsmidrasch.746 Der Pereq Shira gibt in der Art
eines Merkspruches eine Ordnung der Welt wieder, wonach alle Elemente der

Schöpfung - angefangen bei Himmel und Erde, Tag und Nacht, über Gestirne,

Witterungsformen und geographische Erscheinungen bis zu Pflanzen und
Tieren aller Arten - ein Lied zum Lob ihres Schöpfers singen. Die Reihung
der annähernd hundert Glieder erfolgt nach einem stereotyp wiederkehrenden
Schema:

Das Geschöpf x - Was singt es? - y [Zitat eines Schriftverses als Liedtext].
Gegen Ende von Pereq Shira, nach der pauschalen Aufzählung von Gross- und

Kleinvieh, in der sich auch die biblischen Reinheitsvorstellungen widerspiegeln,
kommt als erste Spezies der Stier an die Reihe:

I BHM 3 (p. 103)747

Der Stier (ëôr), was sagt er? - Damals sangen (äz yaSïr) Mose und die Kinder
Israel dem Herrn dieses Lied und sie sprachen Folgendermassen: Singen
WILL ICH DEM HERRN, DENN HOCH ERHABEN IST ER, ROSS UND REITER WARF

er ins Meer (Ex 15,1).

Natürlich wird man dem Pereq Shira als Ganzem nicht gerecht, indem man
einen einzelnen Paragraphen daraus herausgreift. Es geht also hier keinesfalls

darum, Beobachtungen, die sich aus diesem isolierten Abschnitt ergeben, auf
den ganzen Midrasch und seine Struktur zu extrapolieren. Immerhin ist es

aber frappant festzustellen, welche Assoziationsmuster diesem einen Beispiel
offenbar zugrundeliegen. Bereits der Schlüsselbegriff sör 'Stier' weist aufgrund
der Assonanz mit s-y-r (zwei gleiche Wurzelkonsonanten mit labilem
Langvokal) im Sinn einer Scheinetymologie in die Richtung von Ex 15,1. Darüber
hinaus scheint in diesem Paragraphen ein zweifacher intertextueller Bezug die

Verknüpfung von Lemma und Belegvers zu motivieren. Zum einen ist an eine

innerbiblische Assoziation zu denken, über welche der Gesang des Stiers 'sachlich'

motiviert werden kann, zum andern scheint die im ersten Beispiel darge-

745 Levy deutet yëëar (haylkhen) 'seid glücklich, möge eure Kraft erstarken' als Derivat der bi¬
belhebräischen Wurzel '-s-r, so dass sich mit einem Lautwechsel von ' zu y die homonyme
Wurzel y-s-r ergibt (J.Levy, Wörterbuch, Bd. 2, 275a). Zum Aspekt des 'Lied-Lehrens' vgl.
Deut 31,19 und 2Sam 1,18.

746 OsM, Pereq shira (p. 523b); vgl. dazu Siddur Baer, 547-52, Grözinger, Musik und Gesang, 12,
und die kommentierte kritische Edition von Bet-Arye (Pereq Shira).

747 Parallelen: BatM 1,110; OsM (p. 523b); Siddur Baer, 552.

328



legte Überlieferung auch bei dieser Auslegung im Hintergrund zu stehen. In Job

6,5 steht die rhetorische Frage: "Schreit ein Wildesel beim frischen Gras oder
brüllt ein Stier (yig'ê sör) bei seinem Futter?" Die stimmliche Artikulation des

Rindviehs wird hier - wie in ISam 6,12 - mit der Wurzel g-'-h benannt, einer
Wurzel wohlbemerkt, die im ganzen Tanakh nur an diesen beiden Stellen
vorkommt und allein schon deshalb besondere Aufmerksamkeit auf sich zieht. Dass

die im ersten Beispiel angezeigte Scheinetymologie in der Verbindung zwischen
dem Laut des Rindes (g-'-h) und dem Ausdruck für die Erhabenheit Gottes

(g-'-h) keine einmalige Auslegungsidee ist, beweist das folgende Dictum:

II bHag 13b748

Resh Laqish sagte: Was ist es, das geschrieben steht: Singen will ich dem Herrn,
DENN HOCH erhaben (ga'ö ga'ä) IST ER (Ex 15,1)? - [Es meint:] Ein Lied (sirä)
für den, der erhaben ist über die Erhabenen. Wie der Meister gesagt hat: König749
der Wildtiere ist der Löwe, König des Viehs ist der Stier, König der Vögel ist der
Adler; und der Mensch ist erhaben über sie alle. Aber der Heilige, gelobt sei er, ist
erhaben über sie alle und über die ganze Welt.

Auslöser für diesen Midrasch ist die figura etymologica ga'ö ga'ä in Ex 15,1, die

ungefähr wiedergegeben werden kann mit der Wendung 'erhaben, ja erhaben

ist er'. Diese semantische Redundanz im Text wird nun gleichsam als Superlativ

umgedeutet in dem Sinn, dass 'der Erhabenste unter den Erhabenen' ein
Lied verdient. Die im Namen von R. Shim'on b. Laqish überlieferte Midrasch
evoziert mit der Aufzählung von vier erhabenen Wesen die Vision des Propheten

Ezechiel aus Ez 1,5-10.750 Dort ist die Rede von vier viergesichtigen Wesen

(Mensch, Löwe, Stier, Adler), die den feurigen Thronwagen stützen.751 Sowohl

Löwe als auch Adler werden wie der Stier in der Aufzählung von Pereq Shira

(I) genannt und mit Liedern ausgerüstet. Dass aber ausgerechnet dem Stier der
Vers Ex 15,1 zugeordnet wird, scheint plausibel motiviert durch die Koppelung
zweier lautlicher Assoziationen: sör/sir(ä) und g-'-h/g-'-h. Damit besteht hier
für die Belege I und II der gleiche Bezugsrahmen wie in dem obigen Dictum
R. Me'irs (Abschnitt 1, Beleg II, p. 324) - mit dem Unterschied, dass hier der

748 Parallelen: TanB besallah 14 (p. 61); ExR 23,13; CantR 3,8; vgl. Yalq besallah 15 §243
(p. 312f.), BatM 1,110.

749 Andere Versionen haben hier und im folgenden statt "König" "erhaben" (g-'-a) und führen

damit die Stichwortassoziation konsequent durch (ExR 23,13; Yalq besallah 15 § 243 [p. 312f.]).

750 Bet-Arye sieht in dieser Auslegung eine Verbindung zu Beschreibungen der frühen Hekhalot-
Mystik (Pereq Shira, 98 n. 135). Zur Kritik dieses Ansatzes vgl. Grözinger (Musik und Gesang,
12), der darin keine typisch "mystischen Musikanschauungen" erkennen mag, aber dennoch

bemerkt, dass "Pereq-shira seit frühester Zeit von den Mystikern aufgegriffen und in ihrem
Sinne verstanden" worden sei.

751 Vgl. dazu Schäfer, Synopse zur Hekhalot-Literatur, § 273; Hekhalot Rabbati 26,5 (BHM 3,103;
BatM 1,110).

329



Vers Job 6,5 als implizite Referenz wirkt.752 Die wechselseitige Abhängigkeit
der verschiedenen Auslegungen vermittelt eine Vorstellung davon, wie komplex
die einzelnen Assoziationen miteinander vernetzt sind. So werden aufgrund der

Präsenz des Tanakh im Gedächtnis nicht nur einzelne Schriftverse gekoppelt,
um einander zu erhellen; es scheint, dass im synchronen Diskurs der mündlichen

Uberlieferung jeweils auch einzelne Auslegungen andere unterstützen.

3. Auch die folgenden beiden Belege bilden einen Knotenpunkt, der aufgrund
der Assoziation von Wurzelassonanzen mit dem Netz von Lied-Midraschim
verbunden ist. Sie führen mit der Interpretation von Versen aus dem Hohen Lied
in ein neues semantisches Feld und reflektieren damit zugleich eine bestimmte,
auf die Shira bezogene Auslegungstradition:

I CantR 2,1753

Ich bin die Narzisse des Sharon (havaselet ha-saron) (Cant 2,1). Die Gemeinde
Israels sprach: Ich bin es, ich bin beliebt, denn der Heilige, gelobt sei er, hat mich
den siebzig Nationen vorgezogen. Narzisse des Sharon, weil ich ihm Schatten
bereitete durch Bezalel, denn es steht geschrieben: Und Bezalel machte die
Lade [aus Akazienholz] (Ex 37,1). Des Sharon, weil ich vor ihm ein Lied
gesagt habe (amartï [...] sirä) durch Mose, wie geschrieben steht: Damals sangen
Mose und die Kinder Israel (Ex 15,1). [...]

Eine andere Auslegung: Narzisse des Sharon. Ich bin es, ich bin beliebt, denn
ich befand mich im Schatten (sei) des Meeres, und nach kurzer Zeit erfrischte ich
mich durch Wohltaten wie eine Lilie, und nach meinem Durchzug [sc. durch das

Meer] zeigte ich mit dem Finger auf ihn, wie es heisst: Dies ist mein Gott, ich
will ihn erheben (Ex 15,2).

Diese beiden Auslegungen zum Vers Cant 2,1 stehen am Anfang einer Reihe

von acht alternativen Interpretationen, die alle nach dem gleichen Paradigma
strukturiert sind und darauf hinauslaufen, dass die "Narzisse des Sharon" ein
Lied zum Lobpreis Gottes singt. Diese Pointe beruht zunächst auf einer einfachen

Assoziation der Wortformen sirä 'Lied' und dem Namen Sharon für den
flachen Küstenstreifen am Mittelmeer.754 Die Mehrzahl der Belegverse in der

ganzen Reihe von Auslegungen ist durch diese Assoziation motiviert,755 wobei
mindestens zum Teil zusätzliche Verbindungslinien sichtbar werden. Nun sind
aber besonders für den Anfang mit den Belegen aus Ex 15 weitere Bezugsebenen

wirksam.

752 Diese Verbindung hat auch Bet-Arye gesehen (Pereq Shira, 98 n. 135). Grözinger schliesst
aus dem Dictum von Resh Laqish, dass auch Israel "bei seiner Gottesschau am Meer" die
vier Wesen gesehen habe (Musik und Gesang, 36). Mir scheint indes der formal-sprachliche
Konnex hier absolut vorrangig und stringent.

753 Parallelen: MTeh 1,20 (p. 19f.), AgShir (p. 29. Z. 810-825), MZuta Shir 5,2 (p. 34).

754 Vgl. die Erklärimg "Sharon bedeutet nichts anderes, als dass sie [sc. die Nation Israel] dem
Seienden sang" (MZuta Shir 2,1 [p. 24], AgShir [p. 28, Z.804]).

755 Jes 30,29, Ps 98,1, Jes 24,16, Ps 130,1, Ps 40,4.

330



Die metaphorische Sprache des Hohen Liedes wird in der rabbinischen
Schriftexegese schon sehr früh - wie dann auch in der patristischen Tradition - als

Allegorik für Israel, Gott und die Tora gelesen.756 Wie sich bereits in dem tan-
naitischen Midrasch Mekhilta zeigt, werden Verse aus dem Hohen Lied auch

bevorzugt herangezogen, um die Parasha über den Exodus auszulegen, im
besonderen werden die Verse über die Schönheit des Geliebten mit der Erlösung
am Meer in Verbindung gebracht.757 So gesehen sind die beiden Auslegungen

aus dem Midrasch Canticum Rabba gerade umgekehrt zu lesen, nämlich
als Erklärung zu den Versen aus Ex 15. Unter dieser Perspektive wird die

Metapher "Narzisse des Sharon" durchgehend als Allegorie für die 'Gemeinde

Israels' (knesset yisra'el) aufgefasst, für jene Kollektivkategorie, die auch

im Hinblick auf das Singen der Shira immer wieder begegnet. Uber diesen

gemeinsamen Hintergrund des Auslegungsparadigmas hinaus flechten die beiden
zitierten Abschnitte ein dichtes Gewebe von weiteren Bezügen.

Nahezu jeder Gedanke des Midrasch ist durch sprachliche Assoziation und
hermeneutische Verfahren aus dem Text selbst abgeleitet. Die Stichwörter '[ich
bin] beliebt' und 'Schatten' sind angelehnt an den Ausdruck für Narzisse hava-

selet, wobei das darin enthaltene Wort für Schatten sei wiederum die Verbindung

zum Namen Bezalels schafft, des Erbauers der Lade, die der Repräsentanz
der Gottheit Schatten bereitet.758 Die Idee des Schattens wird in den folgenden

Abschnitten weiter dienstbar gemacht und im Hinblick auf Stationen des

Exodus umgedeutet ("Schatten Ägyptens", "Schatten des Meeres" usw.). Dem
"Schatten des Meeres", d.h. dem Durchzug, folgt der Lobpreis mit der

Anspielung auf die sichtbare Offenbarung der Gottheit, die wie im "Midrasch von
den Säuglingen" (p. 317f.) mit dem Demonstrativpronomen zë 'dieser' und dem
Vers Ex 15,2 belegt wird.

Von dem Stichwort 'Lilie' (sösannä) aus dem zweiten Teil des Verses Cant
2,1 lässt sich eine Verbindungslinie weiter verfolgen zu einer Auslegung, die in
einem späten aggadischen Midrasch zum Hohen Lied überliefert ist:

II AgShir (p. 29, Z. 810-825)759

Ich bin die Narzisse des Sharon (Cant 2,1). Wann sangen (sarü) die Israeliten
dem Seienden? - Als sie heraufstiegen aus dem Meer, sagten sie ein/das Lied (amrü
sxrä). [...] Und es sprach die Lilie der Täler: in der Stunde, da die Israeliten ins
Meer hinabstiegen, wurden in den Tiefen des Meeres (ba-'amaqê ha-yam) die Wasser

756 In diesem Zusammenhang ist auch von Bedeutung, dass das Buch zur Festlesung von Pessach

(7. Tag oder Shabbat) gehört (Elbogen, Gottesdienst, 138).

757 Dazu allgemein Boyarin, Two Introductions, 487-491; einer tannaitischen Uberlieferung zufol¬

ge wurde das Hohe Lied sogar am Meer bzw. am Sinai offenbart (vgl. Lieberman, Misnat Sir
ha-Sïrîm, 120ff.).

758 Fasst man den Namen 'Bezalel' als Notarikon auf, lässt er sich lesen als be-sal-'êl oder be-sel-'êl
'im Schatten [ist] Gott'.

759 Parallele: MZuta Shir 2,1 (p. 25).

331



über ihren Köpfen gebeugt, und die Wasser waren zu ihrer Rechten und zu ihrer
Linken. Ob deren Höhe begannen die Israeliten zu weinen und zu zagen. [...] Zur
gleichen Stunde kam über sie der Seiende, und sie schritten durch das Schilfmeer,
und sie taten nichts anderes als einen Fuss ins Trockene und einen ins Meer zu
setzen, und sie sagten ein Lied (hayü ömerim sirä). Deshalb heisst es: Ich bin die
Narzisse des Sharon.

Dieser ganze Midrasch basiert auf der Prämisse einer Verbindung des Hohelied-
Verses mit dem Meerereignis sowie auf der Implikation, dass Sharon 'singen'
meint. Das machen schon die ersten beiden Sätze dadurch klar, dass hier
ausnahmsweise das Verb s-y-r 'singen' steht und in der Form sarü die Wortassoziation

(srwn/srw) verstärkt. Die "Lilie" wird ebenso als Allegorie für Israel
verstanden wie die "Narzisse", doch zieht ihr Epitheton "der Täler" noch eine

andere Deutung nach sich, aufgrund derer anschliessend an das Beispiel mit
dem Meereslied noch drei weitere Fälle angeführt werden, in denen Gerettete

aus der Tiefe aufsteigen und dann ein Lied singen.760 Der Plural 'amaqîm
'Täler' ist aber nicht nur eine Metonymie für die Tiefen, in die hinabgestiegen

wird; vielmehr liest die Auslegung das Wort 'amaqîm als Notarikon, indem sie

es in zwei Teile aufbricht, so dass sich der Ausdruck 'amaqë/'emeq-yam 'Meerestiefe/n'

ergibt. Damit ist in diesem Fall zwar keine wesentlich neue Bedeutung

gewonnen, doch wird die intertextuelle Beziehung zwischen dem Hohelied-Vers
und Ex 15 sowohl inhaltlich als auch formal legitimiert.

An diesen beiden Belegen aus Midraschim zum Hohen Lied wird deutlich, wie
verschiedene Beispiele von Situationen, in denen ein Loblied gesungen wurde
oder werden sollte, zusammengetragen werden, wie aber die Shira immer wieder

als Paradigma am nächsten zu liegen scheint und wie dementsprechend
ihr Text mit allen Mitteln der midraschischen Exegese im Licht von anderen
Schriftstellen ausgelotet wird. Durch die Verbindung zweier Verse -
charakteristischerweise werden zur Erklärung der Toraverse Stellen aus den Schriften

(Ketuvim) oder Propheten herangezogen - werden Knotenpunkte erzeugt, die

auf einer dritten Ebene die Bedeutung erhellen.

9.2.2. Zu singen aus dem "Buch des Liedes"

4. Alle bisher erörterten Midrasch-Einheiten, die eine semantisch entlegene Stelle

als Beleg für Gesang oder ein Lied interpretieren, waren so beschaffen, dass

sie nicht nur eine direkte Stichwortassoziation benützen, um Zusammenhang zu
schaffen, sondern mindestens eine weitere Verbindungslinie ziehen, um die
Auslegung zu stützen. Dieses Prinzip der kombinierten Assoziation kommt auch im

760 Abraham, Daniel und die drei Männer im Feuerofen.

332



folgenden Beleg zum Tragen, der nun wieder aus der direkten Umgebung einer

Shira-Diskussion stammt:

I ExR 23,5761

Eine andere Auslegung: Singe vom Haupte des Glaubens (Cant 4,8).762 Die
Israeliten werden ein Lied singen in der Zukunft ('atïdïn lömar Sîra), wie es heisst:
Singt dem Herrn ein neues Lied, denn er hat Wunder getan (Ps 98,1). Und
in welchem Verdienst singen die Israeliten ein Lied? - Im Verdienst Abrahams, der

an den Heiligen, gelobt sei er, glaubte, wie es heisst: Und er glaubte an Gott
(Gen 15,6). Dies ist der Glaube, den Israel ererbt hat. [...]

Eine andere Auslegung: Singe vom Haupte des Glaubens. R.Nehemya sagte:
Israel verdiente nicht, am Meer ein Lied zu singen, ausser im Verdienst Amanas
[d.h. ihres Glaubens], wie es heisst: DA GLAUBTE DAS VOLK (Ex 4,31); und es steht
geschrieben: [Als Israel sah, wie gewaltig sich die Hand des Herrn an
den Ägyptern erwiesen hatte, da fürchtete das Volk den Herrn,] und
SIE GLAUBTEN AN IHN (Ex 14,31). - R. Yishaq sagte: Sie sahen ja all die Wunder,
die für sie getan worden waren, und da hätten sie nicht glauben sollen?! - Nein,
sagte R. Shim'on bax Abba, wegen des Glaubens, den Abraham in den Heiligen,
gelobt sei er, setzte, wie es heisst: und er glaubte dem Ewigen (Gen 15,6).
Um seinetwillen [sc. des Glaubens] wurde es den Israeliten zuteil, ein Lied zu sagen
am Meer, wie es heisst: Damals sang Mose (Ex 15,1); das meint: Singe vom
Haupte des Glaubens.

Mit diesem Midrasch, der an der Oberfläche recht einfach und plausibel
erscheint, werden nun mehrere bereits ausgelegte Fäden aufgenommen. Formal
handelt es sich wieder um eine Peticha, deren Funktion darin besteht, zwei

entfernte Verse exegetisch miteinander zu verbinden und zum Anfangsvers des

zur Toralesung vorgesehenen Abschnitts (Ex 15,Iff.) hinzuführen. Allerdings
scheinen die beiden Eckverse hier gar nicht weit voneinander entfernt! Erst ein
Blick auf den einfachen Schriftsinn des Verses Cant 4,8 wirft die Frage auf, mit
welchen Implikationen die Auslegung operiert. Denn offensichtlich ist der

Interpretationsgang so angelegt, dass der Vers im Hinblick auf Ex 15 bewusst falsch

gelesen wird, denn seine wörtliche Bedeutung lautet ja "du sollst herabsteigen
vom Gipfel des Amana". Zum einen wird das Wort tasûrï, eine Verbform der

polysemen Wurzel s-w-r,763 entgegen der Pleneschreibung aufgefasst als tasïrî

761 Parallelen: TanB besallah 11 (p. 29b), MekhY besallah 6 (p. 114f.); vgl. auch CantR 4,20 und
yShevi 11,1 (17a).

762 Übersetzung dieser Stelle im Sinne des Midrasch. Zur wörtlichen Lesimg siehe die Erörterung
im Haupttext.

763 In der hebräischen Lexikographie wird im allgemeinen eine homonyme Wurzel s-w-r angenom¬
men, die aus der Nähe zu akkad. Surru 'sich hinabbeugen' und arab. särä 'umherziehen' die
zwei Grundbedeutungen 'herabsteigen' und 'blicken, von einem hohen Ort herabschauen'
aufweist. Die Interpretation des davon abgeleiteten Verbs in Cant 4,8 ist unsicher; gestützt auf
die Versionen der Septuaginta und des syrischen Pentateuch ist eher mit einem Verb der Bewegung

zu übersetzen, etwa 'steige herab' (so z.B. Koehler/Baumgartner, Lexikon, Bd. 4 [1990],
1345aM346b). Für die vorliegende Interpretation relevant ist ausserdem der Umstand, dass
die Wurzel S-w-r einerseits im mittelhebräischen Sprachstand nicht mehr mit ihren Grundbe-

333



'du sollst singen'. Zum andern wird die Intention der Auslegung in Verbindung
mit dem Stichwort 'Glaube', das sich aus der wörtlichen Lesung des Namens

'Amana' (emunä) gewinnen lässt, motiviert. Der Gedanke, dass der Glaube das

Singen auslöst und dass der inspirierte Gesang mit dem Vertrauen in die Gottheit

verknüpft sei, ist bereits im Zusammenhang mit dem "Midrasch von den

vier Gruppen" zur Sprache gekommen (cf. p. 288ff.); er findet sich öfter und
bereits in der Mekhilta in Auslegungen, die auf den Kontext des Meeresliedes

bezogen sind:

II MekhY besallah 6 (p. 114f.)764

Damals sang Mose. R. Nehemya sagt: Jeder, der im Glauben ein einziges Gebot
auf sich nimmt, ist würdig, dass der heilige Geist auf ihm ruhe. So finden wir, dass

unseren Vätern dank dem Glauben, den sie in Gott setzten, zuteil wurde, dass

der heilige Geist auf ihnen ruhte und sie ein Lied sangen, wie es heisst: Und SIE

GLAUBTEN AN Gott UND AN SEINEN Knecht Mose (Ex 14,31), und dann heisst

es: Damals sangen Mose und die Kinder Israel (Ex 15,1).

Dabei wird der Gesang Ex 15 als direkte Konsequenz des vorangehenden Verses

Ex 14,31 interpretiert und zugleich - wie auch in Beleg I - zurückgebunden
an ein früheres Ereignis, Abrahams Vertrauen auf Gott bei der Bundesschliessung

(Gen 15,6). Der Glaube Abrahams wird dort nicht mit einem Lied in
Verbindung gebracht,765 doch ist mit dem Verweis auf ihn und auf die Väter
die Kontinuität eines Paradigmas angezeigt, das dann auch im Beleg II das

Singen des Liedes motiviert.
Bemerkenswert ist nun an der Verbindung mit dem Hohelied-Vers (I) im

besonderen, wie der Midrasch ein im Zusammenhang mit Exodus geläufiges

Konzept aufgrund von Wortspiel und Lautassoziation in einem andern Kontext
unterbringt. Indem der Vers Cant 4,8 gleichsam als verschlüsselte Parallele zu
dem Konzept "Glauben und Singen" aufgedeckt wird, gewinnt dieser dunkle
Vers eine neue Bedeutung, die sich dann auch verselbständigen kann. So folgen
der zitierten Auslegung weitere Interpretationseinheiten, die den Vers im Sinne

von "Glauben und Singen" auslegen, ohne die Verbindung zur Shira noch zu
ziehen.

deutungen verwendet wird und dass sie andererseits mit dem Intensivstamm von s-y-r (Polel
sorer) assoniert (vgl. J.Levy, Wörterbuch, Bd. 4, 524b; Jastrow, Dictionary, 1530a, 1541b).

764 Vgl. ExR 22,3: "Warum muss man in Emet we-yatziv [dem Segensspruch nach dem Shema']
die Spaltung des Schilfmeeres erwähnen? - Weil sie [sc. die Israeliten], als er ihnen das Meer
spaltete, an ihn glaubten, wie es heisst: Und sie glaubten an den Herrn und an seinen
Knecht Mose (Ex 14,31). Und dank ihrem Glauben wurde es ihnen auch zuteil, ein Lied
zu singen, indem die Shekhina auf ihnen ruhte. Denn gleich anschliessend steht geschrieben:
Damals sang Mose (Ex 15,1)."

765 Vgl. aber die Versionen des "Midrasch von den zehn Liedern" in MZuta Shirl.l [p. 6], AgShir
1,1 [p. 10, Z. 195],

334



5. Der Lobpreis der Schöpfung durch den Gesang aller Kreaturen, wie er im
Pereq Shira (Absatz 2, p. 328f.) konzipiert wird, steht in unmittelbarem
Zusammenhang mit der Vorstellung von der Präexistenz der Tora. Eine andere

Dimension dieses universalen Konzeptes eröffnet sich in der Perspektive auf
einen geschichtlichen Verlauf, in dem es - wie wir am Beispiel des "Midrasch

von den zehn Liedern" gesehen haben - wiederum Lieder sind, welche seine

einzelnen Stationen markieren. Fluchtpunkt der linearen geschichtlichen
Dimension ist die Vorstellung eines eschatologischen Geschehens, wie es in dem

folgenden Beleg, einer Auslegung zum Vers Cant 5,2, zum Ausdruck kommt:

I AgShir (p. 38, Z. 1118-1121)766

Und er [Elyahu] kommt und steht vor dem Messias in Medin, und der Messias
entschwindet von dort, und Elyahu bleibt stehen. Zur selben Stunde bringt er das

Buch des Geraden (sefer ha-yasar) hervor, wobei die ganze Tora nichts anderes
ist als ein einzelnes Lied (sirä) darin.767 Die Erde öffnet sich unter ihnen und
verbrennt sie, und es wird ihnen dort ein grosses Grab bereitet.

Dieser Textausschnitt ist voller mystischer Anspielungen und auch im Kontext

eher schwer zu verstehen; es handelt sich um eine messianische Apokalypse,

auf die hier nicht weiter eingegangen werden soll. Angelpunkt für unseren

Zusammenhang ist der Ausdruck sefer ha-yasar 'Buch des Geraden', der -
offensichtlich wiederum mittels einer Scheinetymologie - mit dem Wort 'Lied'
(sirä) gekoppelt wird. Es fragt sich, wie diese doch überraschende Assoziation
zustande kommt. Verfolgt man die Spur des Ausdrucks sefer ha-yasar,
zeigen sich allerdings bemerkenswerte Zusammenhänge. In der hebräischen Bibel
kommt die Wendung sefer ha-yasar, etwa 'Buch des Aufrichtigen', nur zweimal

vor. In 2Sam 1,17-18 ist die Rede von einem Klagelied (qïnâ), das David über
den Tod Sauls und Jonathans anstimmt und das "im Buch Yashar" aufgeschrieben

sei. Diese Stelle wird uns nicht weiter beschäftigen, sie sollte aber dennoch
als implizite Referenz im Auge behalten werden. Der zweite Beleg findet sich

in Jos 10,13, wo auf einen Ausspruch Josuas gegenüber Gott die Frage folgt:
"Ist das nicht geschrieben im Buch Yashar?" Zu diesem Vers versammelt der

Midrasch Tanhuma eine Reihe von Auslegungen, in deren Argumentationsgang
die Rede Josuas stets als Gesang gedeutet wird:

II TanB ahare § 14 (p. 68)768

Zur Stunde, da Josua Krieg bei Gibeon führte, was steht da geschrieben: Da
SPRACH JOSUA ZUM HERRN etc. [...] SONNE STEHE STILL ZU GlBEON (Jos 10,12).

766 Vgl. MZuta Shir 5,2 (p. 34).

767 Das Hif'il des Verbs y-s-' meint sowohl 'hervorbringen' als auch 'erfinden'. Die Stelle hier lässt

an andere bekannte Fälle denken, in denen ein Buch zur Aneignung verschlungen werden muss,
um dann in prophetischer Rede wieder hervorgebracht zu werden (Ez 2,8-3,3; Apc 10,9-11)

(vgl. hierzu Wenzel, Hören und Sehen, 228-240).

768 Zu diesem Midrasch vgl. Grözinger, Musik und Gesang, 16f.

335



Josua wollte die Sonne zum Verstummen bringen, denn er sagte ja nicht zu ihr:
Sonne bleib stehen {'amöd) zu Gibeon, sondern STEHE STILL {dorn). Warum sagte
er STEHE STILL?! Da sie die ganze Zeit, wenn sie geht, den Heiligen, gelobt sei er,
preist, und solange sie preist, hat sie Kraft zu gehen, deshalb sagte Josua zu ihr,
sie solle schweigen, wie es heisst: Sonne stehe still zu Gibeon [...] Da sprach
die Sonne zu Josua: Und so gebietest du mir, dass ich still stehe? Er sagte zu ihr:
Ja! Da sprach sie zu ihm: Und wer wird den Preis (qillüs) des Heiligen, gelobt sei

er, sagen? Er erwiderte: Schweig du, und ich will den Preis des Heiligen, gelobt sei

er, sagen, wie es heisst: Dann ('az) sprach Josua (Jos 10,12). Und 'az ist nichts
anderes als Gesang (sirä), wie es heisst: Dann {'az) sang Mose (Ex 15,1).

Die Begründung für die Schlussfolgerung bezieht der Midrasch aus der formalen
Analogie zwischen den beiden zitierten Versen, der gemeinsamen Konstruktion
mit dem Zeitpartikel 'az. Von der Shira, einem Lied, das mit dem Wort 'az
beginnt, wird also geschlossen, dass die Stelle mit dem analogen Anfang ebenfalls
die Beschreibung einer Sing-Handlung einleite. Der Gedanke, dass die Worte

Josuas an dieser Stelle als Lied aufzufassen seien, evoziert aber gleichzeitig
einen anderen Kontext.

Im "Midrasch von den zehn Liedern", der bereits im Zusammenhang mit der

Projektion eschatologischer Konzepte auf die Shira zur Sprache gekommen ist
(p. 286ff.), steht an fünfter Stelle ein Lied, "das Josua sang" und das mit eben
dem Vers Jos 10,12 belegt wird. Die Assoziation wird allerdings dort nicht weiter

erhellt, und lediglich der Blick auf den Kontext mit der Erwähnung des sefer
ha-yasar scheint einen Anhaltspunkt für die Nennung zu liefern. Dieses Stichwort

ist tatsächlich ein Knotenpunkt für all die Auslegungsstränge, die sich auf
die Stelle Jos 10,12 als auf ein Lied beziehen.769 Einen Hinweis darauf, dass

der Midrasch den Ausdruck sefer ha-yasar scheinetymologisch mit der Wurzel

s-y-r in Verbindung bringt, gibt auch eine Glosse in der Septuaginta, die

zu IReg 8,13 folgenden Satz hinzufügt: "Steht das nicht geschrieben im Buch
des Liedes?"770 Demnach wäre sefer ha-yasar, das 'Buch des Aufrichtigen', in
das bestimmte Lieder eingeschrieben sind, zugleich - unter Voraussetzung einer
Metathese - auch sefer ha-sir 'das Buch des Liedes'. Jedenfalls scheint gerade
für das supponierte Lied Josuas eine solche lautliche Assoziation wirksam zu
sein, wobei sich diese Auslegung dahingehend verselbständigt, dass die Stelle
Jos 10,12 dann auch ohne Begründung als 'Lied' bezeichnet wird. Die Ver-

769 Als späte Station dieser Uberlieferung findet sich in einer populären Nacherzählung der Bibel
mit dem Titel Sefer ha- YaSar an der entsprechenden Stelle eine pseudepigraphische Hymne
(Kugel. Idea, 253 n.116; Yosef Dan, "li-s'elat defüs napôlî Sei sefer ha-yasar", in: Kiryat Sefer
49 [1973/4], 242-244).

770 Der Zusatz zu LXX IReg 8,53 [=8,12-13] oÙk ISoù dürr} yéypaTTTai kv ßißXiw Tfjs ù8fjs ist
möglicherweise zu erklären aus der Rückübersetzimg ins Hebräische: ha-lö hî khetüvä 'al-sefer
ha-yasar (vgl. dazu Martin Noth, Könige, Neukirchen-Vluyn 1968 [= Biblischer Kommentar
Altes Testament IX. 1], 172 n. 13). Mit diesem Zusatz dürfte zusammenhängen, dass IReg 8,12-
13 in der Yalqut-Version des "Midrasch von den zehn Liedern" eine Liedposition einnimmt.

336



Schmelzung der verschiedenen Assoziationsgänge zeigt sich im folgenden Beleg
in einer signifikanten Erweiterung:

III MHG besallah 15,1 (p. 285)
Es wurde gelehrt: Ob es denn nur ein Lied sei und ob es nicht vielmehr zehn Lieder
seien?! [...] Das fünfte, das Josua sang: Damals sprach Josua dieses Lied (et
ha-sirä ha-zo't) am Tag, als der Herr die Amoriter [...] (Jos 10,12).

Mit der Interpolation des Ausdrucks "dieses Lied" wird die fragliche Schriftstelle

zum einen für die Aufzählung im "Midrasch von den zehn Liedern"
legitimiert; zum andern verdeutlicht der Zusatz die strukturelle Analogie zu Ex 15,1
und bindet den Beleg stärker an den Zusammenhang, in dem der Midrasch
hier erscheint (als Auslegung zu Ex 15). Natürlich spielt für die Koppelung
von Jos 10,12-13 mit der Shira nicht zuletzt der inhaltliche Aspekt eine Rolle,

dass in diesen Versen eine heilsgeschichtliche Station erreicht wird, die dem

Meerereignis insofern vergleichbar ist, als die Gottheit mit einem Naturwunder
die Geschicke Israels lenkt: Die Sonne und der Mond bleiben auf ihrer Bahn
stehen und unterbrechen so ihr Lied, das sie - wie wir auch im Pereq Shira
gesehen haben - wie alle Kreaturen singen. Die Liedassoziation ist besonders

in Beleg II dadurch begründet, dass Josua, indem er die Sonne zum Stillstand
und damit zum Schweigen bringt, nun an ihrer Stelle ein Loblied singt.771 Die
Summe der aufgezeigten Assoziationen findet einen Widerhall auch darin, dass

etwa der Targum die Wendung 'damals sprach Josua' umstandslos übersetzt
mit 'damals lobsang (sabah) Josua'.772 Mit all diesen Verbindungsfäden ist ein
Netz geknüpft, das die Einfügung des Belegs in den "Midrasch von den zehn

Liedern" plausibel macht und ihm dort seine Abgelegenheit nimmt.
Dennoch bleibt die Frage bestehen, wie denn die Aufzählung jenes Midrasch

(p. 286f.) eigentlich zustande kommt. Aufgrund dessen, was in diesem Kapitel
an assoziativem Material zusammengetragen worden ist, kann man annehmen,
dass eben solche intertextuellen Verbindungen die Liste mitbestimmt haben.

Allein, die Liste von Liedern wird ja durch einen Einwand motiviert, der auf
bestimmte Lieder zu zielen scheint.773 Die Frage, die den Midrasch auslöst,
könnte lauten: Warum heissen einige Lieder sirä (fem.) und andere sir (mask.)?

771 Diese Erklärung gibt Rashi mit Bezug auf den Midrasch: "DAMALS SPRACH. Das heisst, er
sagte ein Lied an Stelle der Sonne."

772 Z.B. Targ Onq zu Jos 10,12.

773 Judah Goldin hat den Satz, der die Aufzählung auslöst, in dem Sinne aufgefasst, dass nach
Liedern gefragt wird, die mit dem determinierten femininen Substantiv ha-sfrä ha-zo't 'dieses

Lied' bezeichnet werden. Aus dem Befund der inkohärenten Zusammenstellung und dem
Vorhandensein unterschiedlicher Listen hat Goldin auf eine Interpolation geschlossen und eine

spekulative Rekonstruktion der ursprünglichen Midraschversion unternommen, die von Ja-
mes Kugel mit triftigen Argumenten widerlegt worden ist. Denn wie ein rascher Blick in eine
Konkordanz zeigt, kommt die von Goldin angesprochene Formulierung ha-sfrä ha-zo't 'dieses

Lied' zwar im Tanakh an zehn Stellen vor. Jedoch stimmen diese nicht mit den in der
Midraschliste zitierten Belegen überein, was allein schon deshalb verständlich ist, weil sich

337



Die Schlussfolgerung, dass alle vergangenen Lieder weiblichen Geschlechts seien

und nur das zukünftige Lied der Endzeit männlich, impliziert die Gegenüberstellung

des einen sir hadas mit neun als sirä bezeichneten Liedern. Doch
entspricht die Aufzählung in der Mekhilta-Version nicht diesem Muster: nur vier
der neun vergangenen Lieder heissen im Bibeltext sirä (Ex 15,1; Num 21,17;
Deut 31,24; Ps 30,1), drei sind im Schriftbeleg oder in dessen Kontext als sir
bezeichnet (Jes 30,29; Jud 5,1774; 2Sam 22,1), und zwei sind gar nicht direkt
als 'Lied' charakterisiert. Eine befriedigende Erklärung für diese Varianten ist
nicht zur Hand, und selbst, wenn man mit Kugel annimmt, dass nicht alle
Beispiele primär in die gleiche Liste gehören, bleibt das Dilemma zwischen der

implizierten Frage und der heterogenen Aufzählung bestehen. Geht man davon

aus, dass der Midrasch auf einen sachlichen Unterschied zwischen der maskulinen

Wortform sir und der femininen sirä reagiert, so stellt man fest, dass nie
alle Beispiele gleichzeitig einem mutmasslichen Kriterium entsprechen.775

Nach den verschiedenen Anläufen zur Differenzierung der rabbbinischen
Verwendung einschlägiger Termini stellt sich mir die Sache so dar, dass sich

Unterscheidungsmerkmale wenn überhaupt, dann nur fallweise bestimmen
lassen. Die Begriffe sir und sirä werden nicht konsequent unterschieden, sondern

- wie es auch im biblischen Text festzustellen ist - weitgehend synonym
gebraucht. Diese Annahme bestätigt sich auch mit dem Blick auf die andersspra-

hinter den zehn formalen Belegen nur fünf verschiedene Lieder verbergen. - Kugel hat indessen

auf die frappanten Ähnlichkeiten zwischen dem "Midrasch von den zehn Liedern" und
christlichen Odenlisten aufmerksam gemacht und ist zu dem Ergebnis gekommen, dass ein
fester Bestand von fünf bis sechs Liedern allen solchen Listen gemeinsam ist. Er nimmt an, dass

es bei den Listen nicht zuletzt darum geht, ausserhalb des Psalters befindliche Lieder
zusammenzustellen, die als Modelle für das gemeinschaftliche Gotteslob dienen können: "What all
these compositions have in common is that they are praises of, and/or prayers addressed to,
God - [...] utterances which, while having been spoken or sung in a particular set of historical

circumstances by biblical personages, were suitable praises/prayers for a congregation to
speak or sing as part of its liturgy. Indeed, some of them were the ideal sort of song for a

congregation" (Kugel, One Song, 334). In der Mekhilta^Version des "Midrasch von den zehn
Liedern" sieht Kugel daher eine Kompilation, die erst sekundär auf die markante Zehnzahl
erweitert worden ist, womit dann aber das Kriterium des femininen Genus für die Auswahl
von Beispielen zurücktreten musste (vgl. Goldin, This Song, 546-554). Die Funktion von
biblischen Oden im frühen Judentum und Christentum hat schon Schneider untersucht und auch
darauf hingewiesen, dass in den patristischen Odenkatalogen Ex 15 entsprechend der Abfolge

des Bibelkanons stets an erster Stelle steht, wobei sich die Anzahl von vierzehn Oden im
6. Jahrhundert (Cod. Alexandrinus) auf die Zahl von neun reduziert hat (Schneider, Oden,
42-52).

774 Dieses Lied wird allerdings in der rabbinischen Literatur öfter als Mrät devörä bezeichnet (z.B.
MTeh 18,6; MZuta Shir 1,1; Sof XII,12). Ausserdem hat Kugel auf den Zusatz ha-sïrâ ha-zo't
in einer Handschrift der Septuaginta hingewiesen (Kugel, One Song, 345 n. 33).

775 Als mögliche Unterscheidungsmerkmale hat Kugel die Länge der Lieder, ihren Zweck (Lob-
und Danklied), die Art und Weise ihrer Aufführung (wechselchörig, mit Refrain) oder ihrer
graphischen Darstellung erwogen (Kugel, One Song, 343ff.).

338



chigen Bezeichnungen für biblische Lieder. Weder das griechische Wortpaar
(pSfj/üpvos776 noch das lateinische canticum/carmen zeigen absolute

Bedeutungsunterschiede an, und in aramäischen Versionen verschmelzen sir und sirä
zu tüsbahta'/tisbahä, womit allerdings auch eine semantische Verengung auf
'lobsingen' verbunden ist. Das heisst nun allerdings nicht, dass dem Begriffspaar

nicht von Fall zu Fall spezifische Bedeutungen zugeschrieben würden. Im
Gegenteil: wie etwa der Schluss des "Midrasch von den zehn Liedern" zeigt,
zieht die rabbinische Exegese aus einem simplen grammatischen Wechsel

weitgehende Folgerungen. Manche Bedeutungen, etwa die besondere Qualifizierung
von sirä als Lob- und Danklied, haben geradezu den Stellenwert einer Konvention,

was natürlich nicht zuletzt mit der prägenden Wirkung des Prototyps Ex
15 zusammenhängt. Trotz allem ist es nicht angemessen, solche Merkmale zu

verallgemeinern. Sie immer von neuem aus dem Zusammenhang zu erschlies-

sen und dann Verbindungen aufzudecken, führt aber auf die Spuren des rabbi-
nischen Diskurses. So lässt sich auch eine komplexe Traditionseinheit wie der

"Midrasch von den zehn Liedern" nicht monokausal erklären, vielmehr wird seine

Bedeutung durch unterschiedliche Aspekte verdichtet und nicht selten auf
den jeweiligen Uberlieferungskontext hin abgeändert, indem mit wechselnden

Schriftbelegen zusätzliche Verbindungen geknüpft werden.

9.2.3. Singen und Weinen

Nachdem über die Hälfte der Belege aus dem Assoziationsfeld liedbezogener
Midraschim exemplarisch besprochen worden ist, werden die restlichen
Beispiele nur noch kursorisch vorgeführt und mit den nötigen Hinweisen in das

bereits bestehende Geflecht eingebunden. Zum Schluss dieses Kapitels soll ein
Koordinatennetz von thematischen Anhaltspunkten und exegetischen Strategien

skizziert werden, in dem diese 'Lied-Midraschim' zu lokalisieren sind.

6. Im Zusammenhang mit dem kollektiven Aspekt der Shira ist schon einmal die

Vorstellung begegnet, dass der Gesang von Menschen demjenigen von Engeln

vorgezogen wird (cf. p. 296ff.). Im folgenden Beleg, der im übrigen ebenfalls

aus dem Corpus des Midrasch Tanhuma stammt, wird der in Gen 32,23-33

geschilderte Kampf zwischen Jakob und dem Engel auf die Pflicht zu singen
hin gedeutet:

776 Ansätze zu einem Vergleich der Termini hymnos, odë und psalmos bei J.A.Smith, Concor¬

dances, 1-3.

339



TanB Einl p. 127 § 9

Der Engel sprach zu Jakob: Nun ist meine Zeit gekommen, ein Lied zu singen (lömar
sirä). [...] Ich lasse dich nicht los, es sei denn, du hast mich gesegnet (Gen
32,27). Kamen nicht die Engel zu Abraham und segneten ihn?
Er [der Engel] sprach zu ihm: Dazu wurden sie geschickt. Aber ich wurde nicht
dazu geschickt.
Da sprach er zu ihm: [...] Ich lasse dich nicht los, es sei denn, du hast mich
gesegnet.
Er sprach zu ihm: Und was wird mit dem Lied (sir)777 sein, denn schon ist die Zeit
herangekommen?
Er erwiderte: Deine Genossen sollen preisen (yeqallesü).
Er sagte zu ihm: Aber siehe, es ist meine Zeit zu preisen gekommen!
Er erwiderte: So preise morgen, wenn nicht heute!
Da sprach er zu ihm: Wenn ich [morgen] zu meinen Genossen komme, werd[en] sie

sagen: Zu deiner Zeit hast du nicht gepriesen, so sollst du auch zu der Zeit, die
nicht deine ist, nicht preisen. [...] Er sprach: Ich lasse dich nicht los, es sei
DENN, DU HAST MICH GESEGNET.

Er sprach: Und wer wird das Lied singen (y5'mar sirä)?
Da sprach er: Ich will es an deiner Statt singen, wie es heisst: ER [sc. Jakob] kämpfte

(wa-yasar) MIT DEM Engel (Hos 12,5). Das meint 'Gesang' (sirä).

Diese poetische Aggada dramatisiert die biblische Erzählung als ein Streit- und

Feilschgespräch, indem sie darauf rekurriert, dass der Vers Gen 32,27 im Mi-
drasch gewöhnlich auf das Engelslob bezogen wird.778 Demnach bittet der Engel

Jakob, ihn ziehen zu lassen, damit er die ihm zum Lobpreis festgesetzte Zeit
nicht verpasse. Der Sieg Jakobs besteht dieser Auslegung zufolge darin, dass er

an Stelle des Engels lobsingt. Diese Interpretation wird aus dem Schrifttext
dadurch legitimiert, dass die Wortform wa-yasar 'er kämpfte' gelesen wird als wa-

yasar 'er sang'. Sie basiert also nicht nur wie die bisherigen Beispiele auf einer

phonemischen Assoziation, sondern macht sich den Umstand der Homographie
beider Wortformen (ion) zunutze und produziert so einen aZ-fiçre-Midrasch,
der mit dem Schlussatz implizit aufgelöst wird.779 Eine zusätzliche Falschlesung

dieser Stelle basiert auf der Umgruppierung der Konsonanten und macht
Jakob, der wenige Verse nachher (Gen 32,29) auf den Namen Israel (bmo')
umbenannt wird, schliesslich zum 'Gottessänger' (bN 7ö' statt ~[Nbo~bN 7Èr).780

777 Die Verwendung des maskulinen Substantivs scheint an dieser Stelle besonders signifikant,
fasst diese Wortform doch zugleich auch den Imperativ (mask. Sg.) 'singe', auf den sich der
Engel beruft.

778 Cf. GenR 78,3 (p. 916-19); EkhR 3,23 (p. 132f.).

779 Im unpunktierten Text besteht kein graphematischer Unterschied zwischen den Phonemen s

und s. Dieser Umstand wird im Midrasch wie hier gerne zur Bedeutungsgewinnung genutzt
(vgl. I. Heinemann, Darkhe ha-Aggada, 112f.).

780 Vgl. Ginzberg, Legends, Bd. 5, 307 n. 253.

340



Bemerkenswert ist noch, wie die Auslegung am Anfang und am Ende mit
entsprechendem Vokabular einen Bogen zur Wurzel s-y-r schlägt, während
dazwischen die synonyme Wurzel q-l-s 'lobpreisen' zum Zuge kommt. Ausserdem
dürfte es auch bei diesem Midrasch kein Zufall sein, dass im unmittelbaren
Kontext des Bezugsverses (Hos 12,5) von stimmlichen Äusserungen Jakobs die
Rede ist (bakhä wa-yithannen 'er weinte und flehte ihn an').

7. Soweit bisher die Figur Abrahams zur Sprache gekommen ist, wurde ihm
gelegentlich, ohne dass dies im Schrifttext belegt wäre, zugetraut, bereits schon
ein Lied gesungen zu haben. Im folgenden Midrasch wird nun ein Lied Abrahams

durch einen Analogieschluss aus dem Vers Ex 15,2 abgeleitet:

GenR 43,9 (p. 423)
Abram sprach zum König von Sodom: Ich hebe [meine Hand] auf (,henmöti)
etc. (Gen 14,22). R.Yehuda sagt: Er machte sie gleichsam zu einem Hebopfer, wie
es heisst: so sollt ihr davon ein Hebopfer für den Herrn abheben (Num
18,26).
R. Nehemya sagt: Er machte sie gleichsam zum Schwur, wie es heisst: UND ER

erhob seine Rechte und seine Linke zum Himmel und schwor (Dan 12,7).
Und die Rabbanan sagen: Er machte sie gleichsam zum Lied (sirä), wie es heisst:

der Gott meines Vaters, ich will ihn erheben (wa-'arömemenhü) (Ex 15,2).
R. Berakhya sagt im Namen R. El'azars: Mose bediente sich des gleichen Ausdrucks,
mit dem Abraham ein Lied sang (amar sïrâ): ICH erhebe; so sagt Mose, ich singe
ein Lied: der Gott meines Vaters, ich will ihn erheben (Ex 15,2).

Die Traditionseinheit versammelt drei verschiedene Interpretationen, die alle
auf der Regel beruhen, eine zur Diskussion stehende Stelle im Licht eines andern
Verses auszulegen. Während die ersten beiden Meinungen im gleichen
semantischen Feld des Hochhebens bleiben, setzt sich die dritte Ableitung dadurch
ab, dass sie einen Gedankensprung zu einem neuen Assoziationsstrang (Lied)
macht. Zu dem anonymen Dictum der Rabbanan, das dem einfachen und impliziten

Argumentationsmuster der ersten beiden Sätze folgt, kommt dann noch
eine Erklärung hinzu, welche die assoziative Verbindung erhellt (R. Berakhya).
Es ist die gleiche, mit der im ersten Paragraphen, Beleg I (p. 323f.), im Namen

von R. Yishaq die Annahme eines Hymnus der singenden Kühe angeregt worden

ist, nämlich die Assonanz von Derivaten der Wurzel r-w-m 'erheben'. Dabei
ist es wesentlich festzuhalten, dass die Verknüpfung der beiden Wortformen auf
zwei verschiedenen Ebenen geschieht: Zum einen wird - was schon die These
der Rabbanan andeutet - mit der Referenz auf den Ausdruck wa- 'arömemenhü

(Ex 15,2) auch auf deren Kontext, nämlich auf die Shira als Ganzes verwiesen;

zum andern wird durch die Verknüpfung des Ausgangsverses mit Ex 15,2 die

metaphorische Bedeutung der Wurzel r-w-m 'erheben' als eine Kategorie des

gesungenen Lobpreises erschlossen.

8. Nicht alle hier versammelten 'Lied-Midraschim' basieren auf einer forcierten
Lesung mittels Scheinetymologie. Eine Auslegung zu Ps 42,9: "Des Tages wird

341



der Herr seine Gnade aufbieten, und des Nachts wird sein Lied mit mir sein"

scheint eindeutig und unspektakulär, zumal schon im zitierten Vers selbst das

Stichwort 'Lied' fällt:

I bAZ 3b

Was tut er [sc. der Heilige] nachts? - Wenn du willst, sage ich, er sitzt und hört
Lobgesänge aus dem Munde der himmlischen Tierwesen, denn es heisst: Des Tages
wird der Herr seine Gnade aufbieten, und des Nachts wird sein Lied
MIT MIR SEIN (Ps 42,9). [...]

Resh Laqish sagte: Wer sich nachts mit der Tora befasst, dem entbietet der Heilige,
gelobt sei er, seine Gnade am Tage, denn es heisst: Des Tages wird der Herr
seine Gnade aufbieten, und des Nachts wird sein Lied mit mir sein.

Interessant ist die Uberlieferung aber nicht zuletzt deshalb, weil der Midrasch
auf eine Schwierigkeit im Text reagiert, an der sich die Bibelwissenschaft bis

heute reibt. Denn die masoretische Punktation des Wortes 'Lied' steht hier
im Widerspruch zu dessen Konsonantenbestand: das Ketiv lautet sirä 'Lied',
das Qere dagegen sirö 'sein Lied'.781 Diesen Widerspruch löst der Midrasch
nicht auf, er liest aber - was sich in der konsequent abgeänderten Schreibung
des Schriftzitates niedergeschlagen hat - nach der mündlichen Version sirö und
fragt danach, was das poetische Psalmwort "sein [Gottes] Lied mit mir" bedeuten

könne. Das Dictum des Resh Laqish impliziert, dass das "Lied des Heiligen"
mit der Tora gleichzusetzen ist, eine Lesung, die Rashi später noch verdeutlicht

und die sich mit der verbreiteten rabbinischen Empfehlung zu nächtlichem
Torastudium deckt:782

II Rashi zu bAZ 3b

und des Nachts wird sein Lied mit mir sein (Ps 42,9), und in der Nacht
erklingt sein Lied - droben, mit mir - drunten. Denn auch David schlummerte
nur wie ein Pferd [d.h.in der ersten Nachthälfte], und [den Rest] der ganzen Nacht
beschäftigte er sich mit Liedern und Preisungen der Tora.

Abgesehen von den weitreichenden Implikationen dieser Auslegungstradition
ist für unseren Zusammenhang vor allem die Gleichsetzung von Lied und Tora

signifikant. Die Ambiguität des Ausdrucks sirö als Genetivus possessivus
oder Genetivus obiectivus rückt zudem beide Bedeutungen ins Licht: die To-

781 Die Bibelkritik emendiert die Stelle und korrigiert den Vers etwa zu "des Nachts singe ich ihm"
(Zürcher Bibel; vgl. Hans-Joachim Kraus, Psalmen, Neukirchen-Vluyn 51978 [= Biblischer
Kommentar Altes Testament XV. 1], 472). Die Auslegung des zitierten Midrasch ist vor allem
auch deshalb als 'Lied-Midrasch' zu betrachten, weil eine andere Uberlieferung, die noch Rashi
(zu Ps 42,9) wiedergibt, das fragliche Lemma auf eine andere Wurzel bezieht und damit zu
einer anderen Bedeutung gelangt (vgl. Grünwald, Mi-Darkhë ha-Midras, 727b). Schliesslich
hat Gaster darauf hingewiesen, dass die dunkle Stelle des "nächtlichen Liedes" mit der Nähe
zu akkad. sïru und ugarit. srt 'Traum, Vision' zu erklären wäre, was dem Begriff des Liedes
eine interessante Bedeutungsnuance hinzufügt (Theodor H. Gaster, "Psalm 42,8", in: Journal
of Biblical Literature 73 [1954], 237f.).

782 Dazu Grözinger, Musik und Gesang, 93f., 114f.

342



ra, verstanden als das Lied Gottes, aber auch das Torastudium als Lobpreis für
diesen.783

9. Zu Beginn des sogenannten kleinen Midrasch zum Hohen Lied werden nach
einem Paradigma von siebzigsteiligen Aufzählungen u.a. siebzig Namen für
Israel beigebracht, deren erster aufgrund einer Scheinetymologie mit Gesang
assoziiert wird:

AgShir (p. 6-7, Z. 82-90)784
Shir ha-Shirim [= Canticum], das ist der Lobpreis über alle Lieder (sevah !al kol
ha-sïrïm). Mit siebzig Namen wird Israel benannt, und es sind folgende: Israel,
Yeshurun, Bekhor [...]. Siehe, siebzig Namen, und die Namen werden so ausgelegt:
Israel wegen der Leiden (yisünn); Yeshurun, weil sie ein Lied sagten (amrü sirä)
am Meer; Bekhor 'Erstgeborener', weil es heisst MEIN ERSTGEBORENER Sohn IST

Israel (Ex 4,22).

Schon die ersten drei Positionen dieser Liste verdeutlichen das Muster, nach
dem die Aufzählung abläuft: Auf die pure Nennung der Namen folgt eine

Wiederholung, bei der jeder Name mit einer Auslegung versehen wird, die entweder

einen Schriftbeleg anführt wie das dritte Beispiel oder auch nur auf einen
Kontext rekurriert wie die ersten beiden Positionen. Bezeichnend scheint der

Umstand, dass als erstes Glied gerade die liedbezogene Assoziation genannt
wird, was dadurch motiviert sein dürfte, dass die Auslegung von dem Titel des

Hohen Liedes (sïr ha-sïnm, wörtlich 'das Lied der Lieder') ausgeht (der Name

'Israel' ist zwar der erste der Liste, er wiederholt aber nur das exponierte
Lemma, an welches diese anknüpft). Das Wort 'Yeshurun' als Ehrenname für
den Stammvater Jakob/Israel erscheint viermal im Tanakh und nur in poetischen

Texten.785 Es wird gewöhnlich abgeleitet aus der Wurzel y-s-r und wäre
somit zu übersetzen etwa als 'der Rechtschaffene'. Wie schon in anderen
Beispielen (vgl. p. 323 bzw. p. 335f.) wird hier nun aber ein auf der Wurzel y-s-r
'aufrecht sein' beruhendes Wort mit der Wurzel s-y-r in Verbindung gebracht,
so dass der enigmatische Name für das Kollektiv Israel durch das Lied am
Meer motiviert erscheint.786 Diese Verknüpfung produziert Sinn auf mehreren

783 Die Vorstellung von der Tora als Lied begegnet auch in der Einleitung der Tiqqune ha-Zohar,
einem Kommentar zum Buch Zohar. In diesem aramäischen Text wird das erste Wort der Tora
br'syt 'am Anfang' durch ein Anagramm zu syr t'b 'begieriges Lied' umgewandelt, woran sich
dann katenenartig Auslegungen zu 'az yasïr mosê (Ex 15,1) anschliessen (Tiqqune ha-Zohar,
haqdama 10 [p. 24b]).

784 Vgl. MZuta Shir 1,1 (p.3f.).

785 Deut 32,15; Deut 33,5.26; Jes 44,2.

786 Im Zusammenhang mit der angesprochenen exegetischen Praxis der Umstellung von Buch¬
staben zur Gewinnung von Sinn sei noch hingewiesen auf die in der mystischen Literatur und
besonders in der Kabbala des Abraham Abulafia formulierte Vorstellung, dass die Technik
der Buchstabenkombination mit Musik zu vergleichen sei. Demnach vermag das Hören
einer Melodie, die aus der Kombination von Tönen entsteht, ebenso Geheimnisse zu enthüllen

343



Ebenen: was der Midrasch explizit anspricht, ist zunächst die Wortassoziation

sirä-yesürün; im Licht der buchstäblichen Lesung von 'Yeshurun' heisst das

aber wiederum auch, dass die Rechtschaffenheit darin besteht, am Meer ein
Lied gesungen zu haben. Schliesslich wird durch das Nebeneinander der ersten
beiden Beispiele der Hinweis auf die Leiden fsraels spezifisch ins Licht des

Exodus gerückt, so dass diese zwei Belege zugleich das Muster von Knechtschaft
und Gesang der Erlösten repräsentieren.

10. Zum Schluss ist ein Beleg vorzuführen, der noch einmal exemplarisch rab-
binische Auslegungsstrategien vor Augen führt und zeigt, wie ein einzelnes

interpretationsbedürftiges Stichwort mit Bedeutung gefüllt wird, indem es

überraschend und sinnstiftend zugleich an andere Schriftstellen angebunden wird.

NumR 3,6787

[Gott ist es, der Einsame zu Hause wohnen lässt, Gefangene hinausführt]

ins Glück (ba-kösaröt) (Ps 68,7). Eine andere Auslegung: ba-kösaröt.
R. El'azar sagte: ba-kösaröt. Diejenigen die geweint haben, das sind Israel und
Mose. Und siehe ein weinender Knabe (Ex 2,6); Und Israel seufzte etc.
(Ex 2,23). Siehe, die singen (mesörenm) jetzt, wie es heisst: Damals sangen
Mose und die Israeliten (Ex 15,1); das meint ba-kösaröt.
Eine andere Auslegung: ba-kösaröt. R. El'azar b. Azarya sagte: Weinen und Singen
(bekhiyyä we-sirä) gibt es hier! Die Ägypter weinen, da sie geplündert waren, denn
es heisst: SO beraubten sie die Ägypter (Ex 12,36), und die Israeliten sangen
(hayü mesörenm), da sie mit der Beute ihrer Hasser beladen waren; das meint
ba-kösaröt.
Eine andere Auslegung: Der Herr der Sklaven weint, da ihm sein Sklave entflohen,
und der Sklave singt (mesörenm), weil er von Knechtschaft befreit wird. So weinten
die Ägypter, da die Israeliten flohen, wie es heisst: ALS NUN DEM König von
Ägypten gemeldet wurde, dass das Volk geflohen sei (Ex 14,5), und die
Israeliten sangen ein Lied (ömenm sirä), da sie der Knechtschaft entkamen; das
meint ba-kösaröt.

Der Beleg stammt aus einer Reihe von acht Auslegungen, die durch das Ha-

paxlegomenon ba-kösaröt ausgelöst sind, ein Wort also, das in der ganzen
hebräischen Bibel nur einmal vorkommt und allein schon deshalb der Interpretation

besondere Schwierigkeiten bietet. Die drei hier zitierten Auslegungen
beruhen alle auf dem Prinzip des Notarikons, welches ermöglicht, das Lemma
ba-kösaröt als Zusammensetzung der beiden Verbalsubstantive bekhiyyä 'Weinen'

und sirä 'Singen' zu lesen.788 Bereits im Zusammenhang mit dem Lied Ja-

wie das Umstellen der Buchstaben. Bei Abulafla wird Musik, so Moshe Idel, zur Analogie für
die mystischen Erfahrimg (vgl. das Kapitel "Music and Ecstatic Kabbalah" in: Idel, Mystical
Experience, 53-71).

787 Vgl. MekhS bo 13,4 (p. 38), MekhY bo pisha 16 (p. 62), Tan bo §11 (p. 82b): hier nur eine

Auslegung im Namen von R. Yonathan. Auffällig ist in allen Auslegungen die Verwendung der
sonst seltenen Polel-Verbform mesörenm. für 'singen'.

788 Am präzisesten das Notarikon in Tan bo § 11 (p.82b): bekhï we-sïrôt 'Weinen und Lieder'.

344



kobs (cf.p. 339) ist aufgefallen, dass der Gesang dem Weinen gegenübergestellt
wird. Hier werden die beiden vom normalen Sprechen abweichenden Varianten

stimmlicher Artikulation durch die Erzählungen noch stärker als Ausdruck
emotionaler und körperlicher Befindlichkeit interpretiert. Die Idee zu der

Verbindung von Gegensätzen scheint direkt durch die Assoziation des Lemmas mit
Exodus und Shira motiviert zu sein, denn alle drei Minimal-Aggadot evozieren
diesen Kontext sowohl inhaltlich als auch durch die Schriftbelege, welche die

jeweilige Lesart stützen.789

Nun habe ich schon an mehreren Beispielen aufgezeigt, dass Verse aus Ps 68

im Midrasch bevorzugt mit dem Exodus und besonders mit der Shira verknüpft
werden. Auch beim vorliegenden Auslegungszusammenhang deckt ein Blick auf
den Kontext des Lemmas eine direkte Verbindungslinie auf: der Satz "er führt
Gefangene hinaus" (Ps 68,7) wird offensichtlich als ein Hinweis auf die ägyptische

Gefangenschaft und den Exodus gedeutet.790 Spekulativ und nicht direkt
aus dem Midraschtext zu begründen ist die Erwägung, dass die Liedinterpretation

auch durch die Assonanz des Wortes 'asîrîm 'Gefangene' mit der Wurzel

s-y-r zusätzlich gestützt wird.791 Sicher ist auf jeden Fall, dass der kreative
Sprung einer solchen Auslegung jeweils nicht moriokausal motiviert ist.

9.2.4. Die Präsenz von Shira und Gesang im vernetzten Denken

Der in diesem Kapitel unternommene Gang durch das Labyrinth midraschi-
scher Vernetzung mag auf spürbare Weise veranschaulicht haben, dass sich das

musikbezogene Denken der Rabbinen nicht isolieren und auf abstrakte Begriffe

reduzieren lässt. Lied und Gesang sind vielmehr ein Element der Welt resp.
eine Handlung, die zu jeder Zeit, an jedem Ort aktuell werden können. Mit der

exemplarischen Analyse ausgewählter Einheiten habe ich versucht, Voraussetzungen

und Strategien des vernetzten Denkens zu skizzieren, weil nur so eine

Vorstellung sich bilden kann, in welch umfassendes System das Denken über
Musik eingebunden ist. Was wir mit den Belegen aus der rabbinischen Literatur
zu fassen bekommen, sind Denkformen, die sich in einem recht weit entfernten

kulturellen Code bewegen und die mit Implikationen operieren, welche erst

789 Zu dieser Art von assoziativen Verfahren gehört schüesslich auch eine freie, auf Assonanz und
Notarikon beruhende Wortassoziation, die sich nicht auf einen Schriftbeleg bezieht; sie steht
in einer langen Reihe von Traumdeutungen in bBer 56b: "Wer im Traum einen Kater sieht
an einem Ort, wo man ihn sünnara nennt, dem wird ein schönes Lied (àîrâ na'ä) zuteil. Wer
einen Kater sieht an einem Ort, wo man ihn stnnara nennt, den trifft eine böse Veränderung
(smnüy ra')" (vgl. Yastrow, Dictionary, 1537b).

790 So auch in der Version des Targ Onq zu Ps 68,7.

791 Nach einer mündlichen Bestätigung Moshe Idels ist sie aber zumindest nicht auszuschliessen.

345



erschlossen werden müssen. Die einzelnen Auslegungen erscheinen an der
Oberfläche des Textes oft als sprunghaft assoziativ, doch hat sich bei näherem
Hinsehen erwiesen, dass meist mehrere Verbindungsfäden eine Deutung auffangen.

Als erste Voraussetzung für diese Eigenheiten ist die Tatsache nicht zu

unterschätzen, dass die rabbinischen Gelehrten in aller Selbstverständlichkeit
auswendig über den kanonischen Text der Bibel verfügen. Dieser Text ist eine

autoritative Grösse, auf die letztlich alles Denken rückbezogen ist und die immer
neue Diskussionen in Gang setzt. Das heisst, dass die Rabbinen einen unendlichen

Dialog führen mit diesem Text und darin Antworten finden auf Fragen,
die er ihnen aufgibt. Wie an den besprochenen Belegen deutlich geworden ist,
reagiert eine Auslegung fast immer auf eine Spannung im Text, eine
Leerstelle, oder, wie Fishbane es genannt hat, einen gap.792 Die hermeneutischen

Strategien, mit welchen Widersprüche aufgelöst und Leerstellen gefüllt werden,
sind vielfältig und produktiv und beruhen alle auf Intertextualität, dem Prinzip,

innerbiblische Bezüge zu benützen, aufzudecken oder zu kreieren. Indem
wir unsere Fragestellung auf Auslegungen zu Ex 15 und davon ausgehend zur
Wurzel s-y-r 'singen' fokussiert haben, ist auch klar geworden, dass die
Intertextualität nicht unbegrenzt und beliebig funktioniert. Die Bücher der Tora
und als ein Teil davon auch die Shira ziehen naturgemäss mehr Aufmerksamkeit

auf sich, während Stellen aus den andern beiden Abteilungen des Tanakh

gerne herangezogen werden, um jene zu erhellen.793

Als Verfahrensweisen der hermeneutischen Arbeit sind in der Analyse die

wichtigsten Verknüpfungsstrategien zur Sprache gekommen: direkte
Stichwortverbindungen, basierend auf der Assoziation von homonymen oder homogra-
phen Wortformen, auf grammatischen und strukturellen Analogien, auf lautlichen

Ähnlichkeiten und kontextuellen Assoziationen und schliesslich auf
semantischen Interferenzen, die sich aus der Differenz zwischen dem Sprachstand des

Bibelhebräischen und dem des rabbinischen Hebräisch und Aramäisch ergeben.

All diese Beobachtungen dienten allerdings nicht dazu, eine Poietik oder Theorie

des Midrasch zu untermauern, sondern vielmehr dazu, einerseits die kognitiven

Prozesse zu begreifen, die diesen Texten zugrunde liegen, andererseits dazu,
das dichte Bedeutungsgewebe zu beschreiben, in welches die kulturbedingten
Vorstellungen von Gesang und Lied verflochten sind. Letztere können schwerlich

zusammengefasst und sollen hier auch nicht wiederholt werden. Wesentlich
scheint mir aber, das Prinzip des vernetzten Denkens, das, was ich 'kombinierte

Assoziation' genannt habe, als Movens des rabbinischen Diskurses wie auch
als Grundvoraussetzung rabbinischer Musikauffassung noch einmal zu skizzieren.

Dabei werden auch die Parallelen zu den kognitiven Strukturen, zu den

792 Vgl. Fishbane, Biblical Interpretation, 281ff.

793 Vgl. dazu Boyarin, Intertextuality, 70ff.

346



Gedächtnisstrategien und Konstruktionsprozessen, wie sie im Zusammenhang
mit der Torakantillation im ersten Teil zur Sprache gekommen sind, offenkundig.

Im Verlauf der Analysen wurde immer wieder darauf hingewiesen, dass die
einzelnen Auslegungen oberflächlich oft mit dem Verfahren der Verfremdung
arbeiten (etwa durch die Kombination entfernter Verse), dass die Auswahl
eines zur Erklärung herangezogenen Verses aber meist auf mehreren assoziativen

Verbindungen beruht. Damit wird nicht nur die Beliebigkeit der Auswahl
drastisch reduziert, sondern zugleich auch die Bedeutung vervielfacht. Anders

ausgedrückt: die Scheinetymologie, die in den besprochenen Belegen meist eine
besondere Pointe erzeugt hat, ist nicht das Resultat einer freien lautlichen
Assoziation, sondern sie beruht fast immer auf der Kombination mit mindestens
einem weiteren Kriterium, das die Richtung - in unserem Fall auf Gesang hin -
mitbestimmt. Auf einer weiteren Ebene sind auch einzelne Auslegungen mehr
oder weniger deutlich wechselseitig verknüpft.

Unter diesem Gesichtspunkt könnte man das rabbinische Denken und seine

Inhalte mit einer relationalen Datenbank vergleichen, die dazu dient, eine

Materialmenge zu bewahren und das Eingetragene nach immer neuen Kriterien zu
vernetzen. Demnach ist der Text solange eine bedeutungslose Datenmasse, bis

er nach bestimmten Kriterien befragt wird. Der Ausgangspunkt einer Auslegung

wäre quasi das Ergebnis einer kombinierten Suche, das - nachdem die Zahl
der getroffenen Elemente massiv eingeschränkt ist - entsprechend den gewählten

Kriterien gedeutet werden kann. Nicht von ungefähr ist eines der
wichtigsten Mittel, um Ordnung zu schaffen, die Aufzählung von irgendwie gleich
Geartetem und die Reihung in Listen verschiedener Art. Natürlich ist dieser

Vergleich nur ein Versuch, sich vorzustellen, wie mentale Strukturen und
Prozesse funktionieren, wenn man sich im mündlichen Diskurs auf das Gedächtnis
als Bibliothek des Wissens und als Arbeitsinstrument stützen muss. Die
rabbinische Literatur als Sediment mündlicher Uberlieferung führt eindrücklich vor,
wie solche formalen und inhaltlichen Strategien eingesetzt werden, um Orientierung

zu geben in einem Netz, in dem alles mit allem verbunden werden könnte,
in dem es aber darauf ankommt, stärkere Knotenpunkte hervorzuheben sowie

Verbindungslinien aufzuzeigen und Sinn zu stiften. Ein solcher Knotenpunkt,
der 'Lied und Gesang' repräsentiert, ist sicher die Shira.

347




	Shira

