
Zeitschrift: Publikationen der Schweizerischen Musikforschenden Gesellschaft.
Serie 2 = Publications de la Société Suisse de Musicologie. Série 2

Herausgeber: Schweizerische Musikforschende Gesellschaft

Band: 40 (2000)

Artikel: Tora und Shira : Untersuchungen zur Musikauffassung des
rabbinischen Judentums

Autor: Zimmermann, Heidy

Kapitel: Einleitung

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858815

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858815
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Einleitung

Pour faire de l'interdisciplinaire, il ne suffit pas de

prendre un "sujet" (un thème) et de convoquer autour
deux ou trois sciences. L'interdisciplinaire consiste à

créer un objet nouveau, qui n'appartienne à personne.

Roland Barthes1

Das Vorhaben der vorliegenden Untersuchung, die Auffassung von 'Musik' im
rabbinischen Schrifttum und der damit verbundenen jüdischen Tradition zu
untersuchen, geht von einer Konstruktion aus, die zunächst einmal selbst in
Frage gestellt werden muss, um verständlich werden zu können. Erstens ist das

'rabbinische Schrifttum' kein definierter Bestand von Texten, sondern ein

weitverzweigtes Netz von mündlicher, meist anonymer Traditionsliteratur, deren

Verschriftlichung sich, grob umrissen, innerhalb des ersten Jahrtausends d.Z.

vollzogen hat. Zweitens kommt ein in seiner Abstraktheit analoger Begriff zu
'Musik' in dieser ganzen Bibliothek nicht vor. Das meint: der Begriff 'Musik'
als Oberbegriff für 'musikalische' Erscheinungen - also für musikalische
Betätigung wie auch für die Theorie des Klanges -, wie er in der griechisch-lateinischen

Musiktheorie manifest wird und etwa seit dem 17./18. Jahrhundert das

"abendländische" Denken bestimmt, hat im ganzen semitischen Sprachraum
keine Entsprechung. Erst im Zuge der Rezeption griechischer und arabischer
Musiktheorie seit dem 9./10. Jahrhundert verwenden hebräische und
jüdischarabische Autoren das Lehnwort mûsïqï bzw. müsiqä zur Bezeichnung einer

musikbezogenen Wissenschaft (hokhmat ha-müsiqä) im Gegensatz zur autoch-
thonen musikalischen Praxis.2

Damit sind die Hauptschwierigkeiten nicht nur für die Erforschung, sondern
auch für die Vermittlung des Gegenstandes bereits angezeigt. Im rabbinischen
Schrifttum kommen mit genuin semitischem Vokabular und in Denkformen, die
dem rabbinischen Diskurs eigen sind, Dinge und Handlungen zur Sprache, die

wir gemeinhin als musikbezogen begreifen. Jene Sache, die wir mit dem Wort
'Musik' erfassen, wird aber nicht explizit thematisiert, statt dessen ist weit
verstreut und in verschiedensten Zusammenhängen von musikalischer Betätigung

die Rede. Es geht demnach nicht primär um einen losgelösten Gegenstand

1 "Jeunes chercheurs", in: Le bruissement de la langue, Paris 1984, 100.

2 Eine Zusammenstellung früher Belege findet sich bei Allony, The Term Musiqah, 14-24. - Zur

Transkription des hebräischen Alphabets siehe die Umschrifttabelle im Anhang (p. 365).

11



Musik im Sinne abendländischer Musiktheorie, sondern um Punktionen des

Musikalischen und um konkretes 'Musikmachen', das als menschliche Tätigkeit
in das Wertsystem der rabbinischen Lebenswelt eingebunden ist.

Angesichts dieser Problembeschaffenheit hat sich die vor allem auf Notenschrift
fixierte, mündlichen Traditionen recht hilflos gegenüberstehende historische
Musikwissenschaft seit ihren Anfängen mit der Behandlung von 'Musik im
Judentum' bzw. 'jüdischer Musik' schwer getan, während Forscher, die sich dem
Gebiet widmeten, sich über eine Definition des Gegenstandes notwendigerweise
Gedanken machten.3 Soweit der Gegenstand in seiner historischen Dimension

wahrgenommen wurde, konzentrierte man sich in positivistischer Manier - oft
im Kontakt mit der alttestamentlichen Wissenschaft - auf die in der Bibel
greifbaren Stellen als Zeugnisse einer untergegangenen Musiktradition des vorderen
Orients. Das Interesse daran nährte sich aus der Suche nach den Ursprüngen
der abendländischen Musik und nach Vorläufern der christlichen Liturgie.4 Die
Kontinuität des spätantiken und mittelalterlichen Judentums und erst recht
die bis ins 20. Jahrhundert reichende Fortsetzung der Tradition fiel dabei ausser

Betracht. Sie zu berücksichtigen, hätte auch erfordert, die komplizierten
Verhältnisse der Diaspora einzubeziehen und die Frage nach jüdischer Identität
im Kontakt mit den sie umgebenden Kulturen zu thematisieren. Statt dessen

wurde der ganze Bereich bereits in den Anfängen des Faches dem Spezialgebiet
der vergleichenden Musikwissenschaft bzw. der musikalischen Völkerkunde
zugeschlagen und seither fast ausschliesslich von jüdischen Forschern bearbeitet.5

Mit dieser Ausgrenzung wurde eine progressive Musikgeschichte des christlichen
Abendlandes konstruiert, in welcher die andauernde Präsenz und der kulturelle

Anteil der andern beiden Schriftreligionen, des Judentums und des Islams,
marginalisiert, wenn nicht überhaupt ausgeblendet wurde. War es jedoch in den

zwanziger Jahren auch an deutschen Universitäten noch selbstverständlich oder
zumindest möglich, der jüdischen Tradition innerhalb der Orientalistik Raum

zu geben und sie in der Musikwissenschaft zur lateinisch-christlichen
Musiktradition in Beziehung zu setzen (Idelsohn, Sachs, Lachmann, Avenary u.a.),

3 Vgl. etwa die Definitionsversuche von Idelsohn (Jewish Music, 24), Sachs (in der Eröffnungsrede

zum First International Congress of Jewish Music, Paris 1957, abgedruckt in: EJ, Bd. 12,

"Music", 555) und J.Braun et al. (Jüdische Musik, 1512f.)

4 Zur Kritik an der Theorie eines genealogischen Zusammenhangs zwischen Synagoge und christli¬
cher Liturgie vgl. Hucke, Kirchenmusikgeschichtsklitterung, 240-242, und MacKinnon, Exclusion,
84f.

5 Der für die Ethnologie insgesamt bedeutsame Umstand, dass Forscher lange Zeit nur fremde
Kulturen untersuchten, gilt hier nur sehr bedingt. Es wäre interessant, der Frage nachzugehen,

inwieweit jüdische Musikethnologlnnen zu den ersten indigenious ethnographers, Insidern,
die ihre eigene Kultur untersuchen, gerechnet werden können und inwieweit sie als westliche,
mehr oder weniger assimilierte Juden traditionelles Judentum als eine fremde Kultur in andern
Hegionen erforschten (vgl. Ansätze dazu bei Bohlman, II passato).

12



so wurde diese gegenseitige Offenheit durch den Nationalsozialismus nachhaltig

zunichte gemacht. Die Wissenschaft vom Judentum verschwand aus der

deutschsprachigen Musikwissenschaft und ging, wie in andern akademischen

Fächern auch, mit den Forschern - soweit sie überlebten - ins Exil: zum einen

in die USA, wo sie zunächst innerhalb der Musikethnologie eine Nische fand und
sich dann im transdisziplinären Bereich von cultural studies etablierte, zum
andern nach Palästina/Israel, wo sie im Zuge der Reflexion des kulturellen Erbes

zu einer Angelegenheit der nationalen Identitätsfindung wurde.
Ein signifikantes Beispiel für das Selbstverständnis der Musikwissenschaft in

Europa nach dem Zweiten Weltkrieg ist das Argument, mit dem hebräische

Quellen aus dem Sammelprojekt des Répertoire International des Sources
Musicales (RISM) ausgeschlossen werden sollten. Im Vorwort zu dem Band Hebrew

Notated Manuscript Sources berichtet Israel Adler, der Doyen der Musikwissenschaft

in Israel, von den zu überwindenden Vorurteilen bei der Lancierung
des Projektes: "Ein Bericht darüber, wie dieses Projekt schliesslich von RISM
übernommen wurde, darf die Geschichte meines ersten Zusammentreffens mit
Friedrich Blume, dem damals unbestrittenen Nestor der deutschen Musikwissenschaft

und zugleich RISM-Präsidenten, nicht unerwähnt lassen. Dieses Treffen

fand rein zufällig im Sommer 1965 bei einer Eisenbahnfahrt von Paris nach

Dijon statt, wo die Jahresversammlungen von IAML und RISM abgehalten
werden sollten. Auf einen früheren Brief, in dem ich wegen einer möglichen
Zusammenarbeit mit RISM angefragt hatte, hatte Professor Blume zunächst

in der Art eines überzeugten ethnozentrischen Europäers energisch reagiert:
eine Aufnahme von aussereuropäischer Musik und musikalischen Schriften,
geschweige denn von musikethnologischen Quellenmaterialien, drohe den Rahmen
des gesamten RISM-Projekts zu sprengen. Gelang es mir schliesslich doch, den

Standpunkt von Professor Blume zu mildern, so lag der eigentliche Grund dafür
nicht etwa in den Argumenten, die ich während unserer Eisenbahnfahrt
vorbrachte - etwa, dass seine ablehnende Haltung dem internationalen Anspruch
von RISM widerspreche, oder dass unsere Initiative in Sachen hebräische Quellen

selbstverständlich auch die Aufnahme anderer nichteuropäischer
Quellenmaterialien zur Folge haben solle -, er lag vielmehr wohl eher darin, dass Blume

erkannte, wie wenig schriftliche Quellen in hebräischer Sprache überhaupt für
eine Aufnahme in RISM in Frage kamen."6

Es ist anzunehmen, dass Blumes ablehnende Haltung weder auf dem Wissen

um die konzeptionellen Probleme des ganzen Unternehmens noch auf der

Kenntnis der prekären Quellenlage basierte, sondern auf einem voreingenommenen

Welt- und Geschichtsbild.7 Mit dieser Einstellung war er sicherlich kei-

6 RISM B IX.1 (1989), xxviii-xxix.

7 Die tatsächlich bestehenden Probleme und Mängel in der Auswahl der Quellen hat Hanoch
Avenary in einer Rezension des Bandes Hebrew Writings Concerning Music (RISM B IX.2

13



ne Ausnahme, sondern ein repräsentativer Vertreter seines Fachs, das Musik
nach Dichotomien wie Kunst- und Volksmusik, Theorie und Praxis, Okzident
und Orient zu klassifizieren und mit Gegensätzen wie Rationalität und
Irrationalität, Entwicklung und Stagnation usw. zu verbinden gewohnt war. Da
solche stereotypen Kategorisierungen immer auch eine Wertung oder zumindest

eine Präferenz implizieren, dienen sie, wie Leo Treitler in einem Entwurf
zu einer wissenschaftsgeschichtlichen Ideologiekritik gezeigt hat, in erster
Linie der Selbstdefinition durch Absetzung vom 'anderen'.8 Und sie unterstützen
einen hegemonialen Diskurs, in dem übersehen oder bewusst in Kauf genommen

wird, dass ein Musikbegriff, der von Schriftgebundenheit geprägt ist und
sich an Begriffen wie 'Werk', 'Komposition', 'Originalität', 'Individualität' und
'historische Entwicklung' orientiert, keinen Anspruch auf Universalität erheben

kann.9 Besonders die Entgegensetzung von Okzident und Orient (dem das

Judentum pauschal zugeordnet wurde) bot den Vorstellungsrahmen für eine

teleologische Musikgeschichte des Abendlandes, die sich abheben sollte von
der vermeintlichen Geschichtslosigkeit des Morgenlandes. Es ist allerdings
eine eurozentrische Fehlsicht, wenn Tradition mit Konstanz verwechselt und die
stärkere historische Kontinuität in traditionalen Gesellschaften als Zeitlosigkeit

[1975]) aufgezeigt (Orbis musicae 3 [1976], 100-102). Ein grundsätzliches Problem liegt zum
Beispiel darin, dass eine Gattung Musiktraktat in der hebräischen und jüdisch-arabischen Literatur
nicht existiert und dass explizit musiktheoretische Quehen erst spät zu greifen sind, während
in weiterem Sinne musikbezogene Texte ohne Zahl in der ganzen Traditionshteratur verstreut
sind.

8 Vgl. Treitler, Can We Reconcile, 48-54, der sich auf die grundlegende Kritik von Edward Said
bezieht. Dieser hat eindrucksvoll gezeigt, dass der "Orientahsmus" als Wissenschaftsgebiet, aber

vor allem als westliche Denkform, indem er ein definiertes Gebiet (den "Orient") als "das Andere"
von sich abgrenzt und dieses in abstrakten Verallgemeinerungen (Juden, Araber, Orientalen) von
aussen gesehen beschreibt, mehr über sich selbst aussagt denn über sein mutmassliches Objekt
(vgl. Said, Orientalism, 1-28); dazu auch Bergeron/Bohlman, Disciplining Music, 19f.

9 Ein deutliches Beispiel, das vor allem seiner prominenten Plazierung wegen hier genannt sei,

ist H.H. Eggebrechts Artikel "Musik" in: RiemannL Sachteil, 601-604; nachdenklich stimmt
auch die zur gleichen Zeit geäusserte Selbstreflexion desselben Autors: "Mein Interesse gilt heute

auch dem Problem des Benennens der Sachen und Sachverhalte in der musikethnologischen
Forschimg, die die aussereuropäische (streng gesprochen: die ausser- 'musikalische ') Welt noch
weithin in naiver Unschuld mit den Augen der griechisch-abendländischen Begrifflichkeit zu
erkunden sucht." (Hans Heinrich Eggebrecht, Studien zur musikalischen Terminologie, Wiesbaden
21968 [Akademie der Wissenschaften und der Literatur, Abhandlungen der Geistes- und
Sozialwissenschaftlichen Klasse 1955, Nr. 10], 134 [Hervorhebung H.Z.]). Einen Gegenentwurf zum
Anspruch einer Hegemonie der abendländischen Kunstmusik versucht z.B. Hanns-Werner
Heister, "Musik", in: Europäische Enzyklopädie zu Philosophie und Wissenschaften, ed. Hans Jörg
Sandkühler, Bd. 3, Hamburg 1990, 481-488.

14



gewertet wird (was etwa zu der Gleichsetzung von Antike und Orient
führte).10 Im Gegensatz zur historischen Musikwissenschaft, die sich weitgehend
auf musikalische Werke konzentrierte, hat die Musikethnologie dezidiert "alle
als 'Musik' verstandenen und darauf bezogenen Erscheinungsformen und
Vorstellungen der Vergangenheit und der Gegenwart" zu ihrem Forschungsgegenstand

erklärt und auch den musizierenden Menschen einbezogen.11 Man muss
aber nicht unbedingt so weit gehen und wie Philip Bohlman einen Plural "musics"

kreieren, um zu akzeptieren, dass "Musik in verschiedenen Gesellschaften
verschiedene Dinge bedeutet".12

Es ist die prinzipielle Voraussetzung der vorliegenden Untersuchung, musikbezogenes

Denken im rabbinischen Judentum aufgrund der Quellen als kulturelles
Bedeutungssystem eigenen Rechts zu verstehen. Zu ihren ersten Aufgaben und
Zielen gehört es, Bedeutungen ausfindig zu machen und diese im wörtlichen
wie im übertragenen Sinne zu 'übersetzen'. Sie versteht sich deshalb nicht nur
als interdisziplinäre Arbeit, die in Musikwissenschaft und Judaistik gleicher-
massen verankert ist und zwischen den Fächern zu vermitteln hat, sondern sie

wählt auch ein Vorgehen, bei dem historische und systematische Methoden
einander ergänzen. Denn für westliche und zumal für nichtjüdische Leserinnen und
Leser ist der Gegenstand wahrscheinlich in doppelter Hinsicht denkbar weit
entfernt. Die historische Distanz ist ebenso gross wie zum europäisch-christlichen
Mittelalter, nur wird sie in dieser Richtung leichter übersehen. Die kulturelle
Distanz macht sich ausser in sozial- und religionsgeschichtlich bedingten
Differenzen vor allem als sprachliche Barriere bemerkbar. Ein wesentlicher Teil
der Arbeit besteht darin, Texte zu erkunden und ihre Bedeutung nicht nur
sprachlich, sondern auch im kulturellen Kontext zu erschliessen. Die durch die

Frage nach 'Musik' zwangsläufig entstandene Fragmentierung der Gedanken-

und Lebenszusammenhänge mag damit - ein Stück weit - wieder aufgehoben
werden.

10 Die Gründe für die Dauerhaftigkeit dieses Konzeptes untersucht Bohlman an Beispielen aus der

Erforschimg von Kulturen des Mittelmeerraums (jüdische und arabische Musik sowie Volksmusik

auf Sardinien) (Bohlman, Ilpassato; vgl. auch Blum/Bohlman/Newman, Ethnomusicology).

11 Dieter Christensen et al., "Musikethnologie", in: MGG2, Bd. 6 (1997), 1259. Max Peter Bau¬

mann, der davon ausgeht, "dass es idealiter nur eine Musikologie gibt", definiert diese als

"wissenschaftliche Tätigkeit, die mit bestimmten Fragen und Problemstellungen den Zweck

verfolgt, innerhalb eines Systems der fokussierten Beobachtung musikalische oder musikbezogene

Ereignisse, Tatsachen, Strukturen, Gegebenheiten oder Sachverhalte als primäre Quellen
zu beschaffen und zu beschreiben und diese in ihrem diachronen/synchronen/polychronen
Gesamtzusammenhang auszuwerten [...]" (Baumann, Historisches Bevmsstsein, 4).

12 "Music means different things in different societies, and those different things found their way
into ethnographic texts not as 'music' in general, that is, as an abstract, universal phenomenon,
but as a 'music' or as 'musics' with specific and distinctive qualities." (Bohlman, Ethnomusi-
cology's Challenge, 123).

15



Wenn ich mich in meinem methodischen Ansatz in verschiedener Hinsicht
auf die kritische Reflexion von ethnologischen Arbeiten beziehe, so darf dies

allerdings nicht als erneute "Schubladisierung" des Gegenstandes missverstanden
werden. Es hat seinen Grund vielmehr darin, dass Ethnologinnen und Ethnologen,

Anthropologinnen und Anthropologen (am ehesten) die Probleme des

Verstehens und Beschreibens von Fremdem notwendigerweise nicht nur zitierten,

sondern ernstnahmen.13 Unter dem Stichwort "dichte Beschreibung" (thick
description) hat Clifford Geertz schon vor einem Vierteljahrhundert ein

Programm des "Herausarbeiten[s] von Bedeutungsstrukturen" in kulturellen
Systemen entworfen und damit in der Kulturanthropologie eine weitreichende

interpretative Wende (interpretive turn) eingeleitet.14 Geertz definiert Kultur als

das "selbstgesponnene Bedeutungsgewebe", in dem die Menschen ihre Handlungen

in Zeichen übersetzen.15 Als kollektives Bedeutungskonstrukt wird Kultur
verkörpert in Texten und Gebärden, in Ritualen und Festen. Sie ist ein kontex-
tueller Rahmen, in dem Symbole, Verhaltensweisen und Denkformen verständlich

werden. Die wissenschaftliche Untersuchung von Kultur besteht Geertz
zufolge darin, "Vermutungen über Bedeutungen anzustellen" und zu begründen,
indem ein kultureller Komplex mit grösstmöglicher begrifflicher Präzision in
seinen kontextuellen Bezügen beschrieben wird.16 Damit wird die Kategorisie-

13 Hilfreich waren für mich vor allem die Arbeiten von Geertz (Dichte Beschreibung), Duerr
(Grenzen) und Clifford (Partial Truths)-, ausserdem Winch, Was heisst-, Taylor, Understanding-,

Bachmann-Medick, Kultur als Text.

14 Geertz, Dichte Beschreibung, 15. Der Ausdruck thick description selbst geht zurück auf Gilbert
Ryle ("Thinking and Reflecting [1966/7]", in: Collected Papers 2, Oxford 1971, 465-479, bes.

474ff.).

15 Geertz, Dichte Beschreibung, 9.

16 Geertz, Dichte Beschreibung, 29. Als Beispiel für die Komplexität von Kultur beschreibt
Geertz die Bedeutungshaltigkeit eines Beethoven-Quartetts (im Gegensatz zu jener eines
Schafdiebstahls in Marokko): "Wenn wir Zwinkern und Schafe einmal zurückstellen und uns z.B.
einem Beethoven-Quartett zuwenden, ein zugegebenermassen ziemlich spezielles, aber für diesen

Zweck recht illustratives Beispiel für Kultur, so würde es meiner Ansicht nach niemand
mit seiner Partitur gleichsetzen, ebensowenig mit den Fähigkeiten und dem Wissen, die nötig
sind, um es zu spielen, oder mit dem Verständnis, das Aufführende und Hörer von ihm haben,
noch auch [...] mit einer bestimmten Aufführung oder mit irgendeiner mysteriösen Entität, die
materiell nicht existiert. Das 'niemand' ist vielleicht zu stark, da es immer Unbelehrbare gibt.
Dass jedoch ein Beethoven-Quartett ein zeitlich verlaufendes tonales Gebilde, eine kohärente

Abfolge geformter Laute, mit einem Wort Musik ist und nicht irgend jemandes Wissen oder
Glauben an irgend etwas (einschliesslich der Frage, wie es zu spielen sei), ist eine Aussage, der
die meisten Leute nach einigem Nachdenken wahrscheinlich zustimmen werden. Zum Geigenspielen

braucht man bestimmte Fähigkeiten, Fertigkeiten, Kenntnisse und Talente, die Lust
zum Spielen und (wie der alte Witz nun mal sagt) eine Geige. Aber Geigenspiel erschöpft
sich weder in den Fähigkeiten, Fertigkeiten, Kenntnissen usw. noch auch in der Lust oder in
der Geige [...]. Will man in Marokko einen Handelsvertrag abschliessen, muss man bestimmte

Dinge auf bestimmte Weise machen (etwa Koranverse rezitierend vor den versammelten

gesunden, erwachsenen männlichen Mitgliedern des eigenen Stammes einem Lamm die Kehle
durchschneiden) und bestimmte psychologische Merkmale besitzen (etwa das Verlangen nach

16



rung von Dichotomien aufgebrochen zugunsten einer interpretierenden Analyse
von internen Symbolsystemen und einer kontrastreichen Beschreibung kultureller

Differenzen. Gerade wenn es um das Verstehen fremder Kulturen geht, um
Mentalitätsgeschichte mehr als um Ereignisgeschichte, ist die Wahrnehmung
von Differenzen aufschlussreicher als die Feststellung von vagen Ubereinstimmungen.

Allerdings bleibt ein nicht aufhebbarer Unterschied bestehen zwischen
dem kulturimmanenten Horizont, in dem Bedeutungen bewusst oder unbewusst

zugeordnet werden, und dem wissenschaftlichen Impuls, Fremdes verstehen zu
wollen.

Soweit die rabbinische Musikauffassung als Bestandteil eines kulturellen
Systems überhaupt in ihrer historischen Dimension erfasst werden kann, ist dies

nur mittels sprachlicher Zeugnisse möglich. Die "Vermutungen über Bedeutungen"

müssen also von einer Auseinandersetzung mit Sprachgeschichte und
Begriffsbildung ausgehen. Zunächst gilt es immer wieder, den Begriff 'Musik' als

solchen zur Diskussion zu stellen und zu untersuchen, welche Vorstellungen und
semantischen Felder die in den Quellen aufscheinende autochthone Terminologie

reflektiert; was es etwa bedeutet, dass für 'singen' eher die Wendung 'amar
sir 'ein Lied sagen' als das ebenfalls existierende Verb s-y-r 'singen' verwendet

wird oder dass die gesungene Rezitation von Texten prinzipiell als qerï'a
'Lesung' bezeichnet wird.17 Offensichtlich haben lexikalisch sich entsprechende

Wörter in den zitierten Sprachen selten die gleiche semantische Reichweite.
Vielmehr wird deutlich, dass etwa Musik und Text, deren Verhältnis im westlichen

Musikdenken einen wichtigen Platz einnimmt, im semitischen Sprach- und
Kulturraum gar nicht als distinktive Grössen wahrgenommen werden. Ebenso

wenig gibt es eine Grenze zwischen Sprechen und Singen. Das zeigt, dass

ein Vergleich nicht immer erhellend wirkt, zumal, wenn er Kategorien voraussetzt,

die in anderen Kulturen nicht existieren, oder Praktiken beschreiben

will, für die es bei 'uns' kein Äquivalent gibt.18 Eine wichtige Voraussetzung
für das Verständnis der rabbinischen Diskussionen ist die Tatsache, dass sie

keine Trennung zwischen weltlichen und religiösen Bereichen vornehmen.
Vielmehr sind alle Belange, auch Vorstellungen über Musik, religiös, sofern man
Religion in weitestem Sinne als verbindliches Wertsystem in einer geordneten
Welt versteht. Als Konsequenz dieser Einsicht ist es deshalb die erste Aufgabe
der Ubersetzungsarbeit, die Terminologie in ihrem Kontext zu erklären, damit

fernen Dingen). [...] Kultur ist deshalb öffentlich, weil Bedeutung etwas Öffentliches ist." (ib.,
17f.).

17 Eine vergleichbare semantische Verteilung liegt - wenn auch für einen viel engeren Rahmen

- vor im lateinischen dicere und cantare (vgl. Ulrich Mehler: dicere und cantare. Zur
musikalischen Terminologie und Aufführungspraxis des mittelalterlichen geistlichen Dramas in
Deutschland, Regensburg 1981 [= Kölner Beiträge zur Musikforschung 120]).

18 Vgl. Winch, Was heisst, 77-83.

17



das Verständnis der Sachen und der darauf bezogenen Denkformen nicht durch
eindimensionale Analogien verstellt wird.

Diese Einsicht hat Carl Dahlhaus anlässlich einer Antwort auf die Präge "Was

ist Musik?" so allgemein artikuliert, dass sie durchaus als Programm aufgefasst
werden kann: "Um das Problem [des Sprechens über Musik] überhaupt zu
erkennen und die Frage nicht für unsinnig zu halten, muss man allerdings ein

Vorurteil preisgeben, das die Geisteswissenschaften zu ihrem Schaden lange
beherrschte: das Vorurteil, dass eine Terminologie - eine Weise des Sprechens

- nichts als eine sekundäre Ausdrucksform sei, um Sachverhalte, die bereits
durch unmittelbare Intuition der Phänomene selbst für das Bewusstsein
feststehen, in Worte zu fassen. Sprache ist vielmehr, wie die Philosophie in den

letzten Jahrzehnten immer deutlicher erkannte, kein blosses Zeichensystem,
das vorsprachlich gegebene Fakten nachträglich ausdrückt, sondern ein Medium,

das überhaupt erst einen Zugang zu den Dingen erschliesst. Phänomene
sind immer 'als etwas' gegeben; erst in einer bestimmten Bedeutung ist ein

Gegenstand überhaupt ein Gegenstand. Die Bedeutung aber, durch deren
Vermittlung er sich konstituiert, ist niemals unabhängig von der Sprache, in der

sie artikuliert wird."19 Der von der sprachanalytischen Philosophie eingeleitete

linguistic turn, auf den Dahlhaus in knapper Zusammenfassung rekurriert,
verstärkte auch in andern Disziplinen das Bewusstsein für die sprachliche Ver-
mitteltheit von Realität. In den Geschichtswissenschaften verbreitete sich die

Einsicht, dass historische Fragen auch sprachliche Fragen sind, und dies besonders,

wenn es um Mentalitätsgeschichte geht. Musikbezogene Reflexion aber
tendiert - zumal im historischen Bereich - dazu, die kategorialen Ebenen zu
vermischen.

Es wäre zweifellos vermessen, eine Beschreibung der "Musikauffassung des

rabbinischen Judentums" als Gesamtdarstellung unternehmen zu wollen. Das

Material ist so umfangreich und die Belege sind so heterogen, dass eine
Zusammenschau nicht mehr als eine oberflächliche Tour d'horizon ergeben würde.
Tatsächlich existieren bis jetzt lediglich Sammlungen von Belegen, die für
musikalische Fragestellungen als einschlägig erachtet werden.20 Ausserdem hat Karl
Erich Grözinger mit einer systematischen Zusammenstellung von sorgfältig
übersetzten und kommentierten Belegen, die er im Licht einer Musiktheorie
des rabbinischen Judentums analysierte, eine erste grössere Studie vorgelegt.21
Dieser Arbeit verdanke ich zahlreiche Anregungen.

19 Dahlhaus/Eggebrecht, Was ist Musik?, 202f.; vgl. auch Dahlhaus, Historisches Bewusstsein.

20 Hofman, Music in the Talmud-, ders., Music in the Midrashim-, vom gleichen Autor stammt
auch ein Index Biblical References [miqra'ey musiqa]; für die nachtalmudische Zeit liegen vor:
I.Adler, Hebrew Writings, und Shiloah, Music Subjects.

21 Grözinger, Musik und Gesang.

18



Die vorliegende Untersuchung wählt, indem sie das Thema in zwei Fallstudien
angeht, einen anderen Weg. Die Konzentration auf zwei Bereiche ermöglicht
die exemplarische Vertiefung an wenigen Knotenpunkten, die dennoch je einen

grösseren Bedeutungskomplex innerhalb des kulturellen Systems repräsentieren
und vielfältige Bezüge sichtbar werden lassen. Hinter dieser methodologischen
Entscheidung steht die Überzeugung, dass die vorzubringenden Argumente weder

von erschöpfendem Material noch von einer klar begrenzten Gruppe von
Texten abhängen, weshalb die Leserin, der Leser hier und dort etwas vermissen

oder für überflüssig halten wird. Angestrebt wird vielmehr eine möglichst
aspektreiche Darstellung von musikalischen Denk- und Handlungsweisen, die

sich unter den Stichworten 'Tora' und 'Shira' fokussieren lassen.

Der erste Teil der Arbeit behandelt die Torakantillation, die intonierte
Lesung des Pentateuchs im Synagogengottesdienst. Diese musikalische Praxis, die

nicht nur den Kern des Synagogengottesdienstes bildet, sondern überhaupt ein

kulturelles Schlüsselritual darstellt, wird bemerkenswerterweise innerkulturell
nicht als 'Musik', sondern wie erwähnt als 'Lesung' definiert, aber dennoch als

eminent musikalische Ausserungsform wahrgenommen und besprochen. Erste

Zugänge zum rabbinischen Verständnis dieser musikalischen Rezitationspraxis
schafft die Analyse der auf sie bezogenen historischen Terminologie (Kap. 1)

und die Interpretation von Quellen, die sich im weitesten Sinne auf das Phänomen

Kantillation, seinen Stellenwert oder seine Bestandteile beziehen (Kap. 3).
Daran wird deutlich, dass die Intonation der heiligen Schrift sowohl in ihrer
funktionalen Bindung an die Sprache als auch in einem kognitiven und sensuellen

Gesamtzusammenhang zu sehen ist. Der Umstand, dass die Kantillation
der Bibel in einem speziellen Zeichensystem schriftlich kodiert wurde, aber in
der Art und Weise ihrer Ausführung ganz mündliche Tradition geblieben ist,
ermöglicht zudem einen Einblick in die Dialektik von mündlicher und schriftlicher

Tradition. Die geradezu modellhafte Ausnahmesituation, dass die jüdische
Lehre einerseits das Konzept einer schriftlichen Offenbarung konsequent mit
literaler Übermittlung verbindet und andererseits einen mündlichen Bereich
nicht nur zulässt, sondern bewusst pflegt, gibt Aufschluss über die komplexen
Zusammenhänge zwischen mündlicher und schriftlicher Überlieferung (Kap. 4.1

und 4.2).
Hier setzt auch die Verbindung von historischem Ansatz und ethnomusiko-

logischer Methode an, indem das Zeichensystem (die masoretischen Akzente22)

- das in seiner melodischen Bedeutung noch weniger bestimmt ist als etwa die
Neumen des mittelalterlichen Abendlandes - mit der bis heute bestehenden

Praxis in Beziehung gesetzt wird. Denn bei der Torakantillation liegt der ein-

22 Eine Zusammenstellung eventuell erklärungsbedürftiger Begriffe findet sich in einem Glossar

im Anhang.

19



zigartige Fall einer mündlichen Überlieferung vor, die sich seit ihren Anfängen
zwar nicht unverändert, wohl aber ununterbrochen erhalten hat und deren
konstanter Bezugspunkt zudem in einem festen Bestand schriftlich festgelegter
kanonischer Texte liegt. Die Verbindung der diachronen mit der synchronen
Dimension zielt nun aber nicht etwa auf die Rekonstruktion von archetypischen
Melodien, sondern sie erlaubt, den gleichen Gegenstand aus zwei verschiedenen

Perspektiven zu beleuchten.23 Auf der einen Seite lassen sich die Zeichen in
ihren auf den Text bezogenen Funktionen als System mit einer eigenen Grammatik

beschreiben (Kap. 4.3); auf der andern dient die Analyse von Transkriptionen

ausgewählter kantillierter Abschnitte dazu, die praktische Realisierung
dieses Systems zu veranschaulichen. Dabei geht es nicht um monographische
Darstellung eines bestimmten Traditionsstrangs, sondern um die exemplarische
Beschreibung einer Gesangspraxis, die auch den situativen Kontext einbezieht,

um die Bedeutung des musikalischen Aspektes in seinem Gesamtzusammenhang

zu umreissen (Kap. 5). Damit werden unweigerlich auch kulturanthropologische

Fragen angesprochen, und ethnomusikologische Methoden kommen

zur Anwendung. Nicht zuletzt liefert die detaillierte Analyse, indem sie

Gesetzmässigkeiten der systemischen Realisierung von Kantillation ermittelt,
Anschauungsmaterial und Erklärungsmodelle, die auch für das Verständnis anderer

mündlicher Gesangstraditionen aufschlussreich sein können. Hinzu kommt
die Einsicht, dass in Bezug auf die Torakantillation kulturbedingt ganz andere

Wahrnehmungskriterien wirksam sind, als die historische Musikwissenschaft sie

auf Musik anzuwenden gewohnt ist. Die Bandbreite, mit der Kantillation
musikalisch realisiert werden kann, wirft die Frage auf, woran sich die Gültigkeit
und die Qualität der intonierten Lesung messen. Aussagen darüber, bis zu
welchem Ausmass die Angehörigen einer Tradition Varianz als Identität auffassen,
können Anhaltspunkte geben für die Diskussion über Gleichheit und Differenz,
wie sie in der Choral- und Orality-Forschung seit geraumer Zeit geführt wird.24

Im zweiten Teil wird das musikbezogene Denken der Rabbinen (d.h. der
mittelalterlichen jüdischen Gelehrten) an einem Text festgemacht, dessen Referen-

23 Obwohl man im Zusammenhang mit der Torakantillation zweifellos mit langsamen Verände¬

rungen im Sinne von longue durée (Braudel) oder von sociétés froides (Lévi-Strauss) rechnen
kann, halte ich die Suche nach historischen Archetypen für ziemlich unergiebig. Denn der Faktor

der diachronen Veränderung bleibt eine Unbekannte, und jede Universalisierung verwischt
die Konturen des Phänomens bis zur Beliebigkeit. Wie Treitler in seiner Kritik an Jeffery
(Re-Envisioning) unmissverständüch in Erinnerung gerufen hat, ist ein Durchbrechen der
"impenetrable barrier of oral tradition" (Strunk) nicht möglich, und die Evidenz aus heutiger
mündlicher Praxis vermag nicht Rekonstruktionen zu beweisen, sondern regt lediglich die
Vorstellung an und vermittelt bestenfalls ein Gefühl für die Plausibilität von Hypothesen (vgl.
Treitler, Sinners and Singers, 157).

24 Vgl. dazu etwa Treitler, 'Unwritten' and 'Written Transmission', und Haas, Mündliche Über¬

lieferung, mit Hinweisen auf weitere Literatur.

20



zierungen das gesamte Schrifttum wie ein roter Faden durchziehen. Das
sogenannte Meereslied (Ex 15) bzw. die Shira stellt in der gesamten jüdischen
Tradition gleichsam den Prototyp des Liedes dar (Kap. 6). Der Text wird in allen
einschlägigen Diskussionszusammenhängen assoziiert und zitiert, und aufgrund
seines theologischen Stellenwertes werden ihm die verschiedensten Bedeutungen
zugeschrieben. Das biblische Meereslied bildet den Knotenpunkt für eine

Zusammenstellung von Belegen, die auf die Frage hin interpretiert werden, was die

Rabbinen in Bezug auf Musik überhaupt zur Sprache gebracht haben (Kap. 9).
Dabei gilt es immer wieder, die Belege in ihrem Kontext zu betrachten und ihre
Bedeutung gesamthaft zu beschreiben, auch wenn uns das in Zusammenhänge
führt, die 'wir' nun partout nicht musikalisch nennen wollen. Als Grundstruktur
ist in all diesen Texten zu erkennen, dass musikalische Äusserungen im
Zusammenhang einer Weltordnung gesehen werden, in der es die essentielle Aufgabe
der Menschen ist, ihrem Schöpfer zu lobsingen. Die Erfüllung der Sangespflicht
ist Bestätigung dieser Weltordnung, und die Musik als Gesang hat die kommunikative

Funktion einer Sprechhandlung.
Noch ein weiterer Aspekt kommt aber bei den in diesem Teil besprochenen

Quellen hinzu. Was den roten Faden, also das Meereslied betrifft, sind sie

nicht allein auf ein Thema, sondern auch interpretierend auf einen biblischen
Text bezogen. Damit der Interpretationsgang der Quellentexte jeweils verständlich

gemacht werden kann, ist es notwendig, auch ihre hermeneutischen Regeln
nachzuvollziehen und ihre impliziten Assoziationen zu erschliessen. Wie weit
das rabbinische Denken solche Assoziationen treiben kann, wird zum Schluss

(Kap. 9.2) an einer Reihe von Texten sichtbar, die alle von der Interpretation
der gleichen Wurzel s-y-r 'singen, Lied' ausgehen. Als Leitsatz für die Lektüre
all dieser 'Lied'-Texte mag eine Einsicht gelten, die Johann Drumbl im Hinblick
auf geistliche liturgische Spiele des Mittelalters formuliert hat. Unter dem Motto

"Fremde Texte" macht er sich an die "Untersuchung von Texten, die wir mit
dem Bewusstsein anzusehen haben, dass wir nichts von ihnen wissen. Erst mit
Hilfe dieses Bewusstseins wird Raum geschaffen für Kritik und Verständnis."
Zusammenfassend postuliert Drumbl als Prinzip "das methodisch begründete
Verstehen eines fremden Textes. Das Fremde eines Textes im Moment des

Lesens, des präsumptiven Verstehens nicht zu zerstören, kostet Mühe. Es ist die
Mühe des Philologen, dessen Verantwortung darin besteht, das, was fremd ist
an einem Text so zu betrachten (oder betrachten zu lernen), dass das Fremde

darin erhalten bleibt und nicht aufgesogen wird von den Kategorien des

modernen Beobachters."25

Wenn wir uns den rabbinischen Texten zuwenden, geht es darum zu
verstehen, dass sie nicht dazu da sind, unsere musikbezogenen Fragen zu
beantworten. (Nur so ist die Gefahr jeder thematischen Fragestellung, in die Falle

25 Drumbl, Fremde Texte, 8 bzw. 91.

21



vorbestimmter Antworten zu geraten, zu umgehen.) Erst indem wir herausfinden

und nachvollziehen, was die Texte selbst für wichtig erachten, bekommen

wir eine Ahnung davon, welche Vorstellungen sich mit Musik verbinden. Wenn

es in den Interpretationen geglückt sein sollte, etwas davon zu zeigen, wäre ein
wesentliches Ziel dieser Arbeit erreicht.

Angesichts der Interdisziplinarität der vorliegenden Untersuchung ist es

notwendig, einiges zu ihren allgemeinen Voraussetzungen und zur Darstellungsweise

zu sagen. Da die Rezipierbarkeit über die Fachgrenzen hinaus gewährleistet
werden soll, müssen vorab einige Sachverhalte dargestellt werden, die für den

kulturellen Hintergrund und somit für das Verständnis der Arbeit unabdingbar

sind, die aber in einem musikwissenschaftlichen Kontext nicht vorausgesetzt
werden können. Andere fächerübergreifende Belange wie sprach- und
literaturwissenschaftliche Fragen werden dagegen nicht hier, sondern im Verlauf der

Darstellung eingebracht.
Zu den wichtigsten Konzepten des rabbinischen Judentums26 gehört die

Vorstellung von der doppelten Tora, von einer schriftlichen Offenbarung (törä se-

bi-khtav) und einer mündlichen (törä se-be-'al-pë), welche die Schrift begleitet.
Nach dieser Vorstellung, die sich im Zuge der religiös-geistigen Neuorientierung

nach der Zerstörung des Zweiten Tempels (70 d.Z.) bereits im 2.

Jahrhundert festigte, empfing Mose am Sinai nicht nur die in Schrift gefasste Tora
(den Pentateuch), sondern als deren Gegenstück eine mündliche Tora, die auch

mündlich übermittelt werden soll.27 Während die schriftliche Tora in komprimierter

Form die ganze Offenbarung und Weisung Gottes an die Menschen
synchron enthält, umfasst die mündliche Tora die permanente Aktualisierung der

Schrift, sozusagen die Ausführungsbestimmungen dazu. Sie ist also prinzipiell
nicht abgeschlossen. Zentrales Movens der mündlichen Lehre ist der rabbini-
sche Grundsatz vom vielfachen Sinn jeder Schriftstelle, wonach jeder Vers und

jedes Wort der immer neuen Auslegung bedarf. Der argumentierende Diskurs
wird durch den Nachvollzug überlieferter Interpretationen angeregt und in der

Auseinandersetzung mit der Tradition weitergeführt.

26 Ich ziehe diese Bezeichnung anderen Charakterisierungen vor, weil sie am ehesten auch die

Perspektive auf die Kontinuität bis in die Neuzeit öffnet, während der Begriff "klassisches
Judentum" (Stemberger) die Geschlossenheit der Epoche betont und die Rede vom "normativen

Judentum" (G. F. Moore) aus der Bandbreite akzeptierter Denk- und Lebensformen eine

dogmatische Einheitlichkeit hervorhebt.

27 Vgl. die Angabe der Tradentenkette in mAvot 1,1: "Mose empfing die Tora auf dem Sinai,
überlieferte sie Josua, Josua den Altesten, die Altesten den Propheten, und die Propheten
überlieferten sie den Männern der grossen Synode [Sanhédrin], Diese sprachen drei Dinge aus:
Seid bedächtig beim Rechtsprechen, bildet viele Schüler aus, und errichtet einen Zaun um
die Tora." Zur Ausbildung des Konzeptes von mündlicher und schriftlicher Tora vgl. Schäfer,

Dogma, 153-197.

22



Nun wurde die mündliche Offenbarung ihrer Konzeption entsprechend in
den Institutionen der rabbinischen Lehre stets vor allem mündlich weitergegeben,

doch wurde sie spätestens seit dem 2. Jahrhundert d.Z. parallel dazu
auch schriftlich niedergelegt. Auf dieser Verschriftlichung basiert die umfangreiche

Bibliothek des rabbinischen Schrifttums, das gleichsam als Widerhall der
mündlichen Tradition dem bereits gefestigten Bibelkanon gegenübersteht und
letztlich doch immer auf diesen bezogen ist. Dieser hebräische Bibelkanon wird
in der jüdischen Tradition in die drei Teile Tora (Pentateuch), Nevi'im
(Propheten) und Ketuvim (Schriften) eingeteilt, woraus sich das geläufige Akronym
TaNaKh ergibt.

Das grundlegende Corpus der rabbinischen Literatur28 ist die Mischna, die

mündliche Tora im engeren Sinne, die alle Bereiche der rabbinischen Lebenswelt

erfasst. Dieser in sechs Ordnungen und 63 Traktaten angelegte Umriss
religionsgesetzlicher Bestimmungen (Halakhot) wird den ersten Generationen von
rabbinischen Gelehrten, den Tannaiten, zugeschrieben und dürfte um 200 d.Z.

redigiert worden sein. Die Tosefta, eine Sammlung zusätzlicher halakhischer

Lehren, stellt - wie ihr Name besagt - eine 'Hinzufügung', eine Ergänzung zur
Mischna dar und ist auch gleich angeordnet wie diese, doch hat sie nicht den

gleichen kanonischen Status in der Tradition erlangt. Die Lehrsätze der Mischna

aber standen in der weiteren Uberlieferung wiederum der Interpretation und
der Aktualisierung offen, und so bildet die Mischna zusammen mit der Gema-

ra, den Kommentaren der Amoräer und Saboräer, in einer nächsten Etappe
der Verschriftlichung das Lehrwerk des Talmud. Dieses ist in zweifacher

Ausgestaltung überliefert: der Rezension des palästinischen Talmud oder Talmud
yerushalmi (Redaktion Anfang 5. Jh.) und der viel umfangreicheren Rezension
des babylonischen Talmud bzw. Talmud bavli (Endredaktion Ende 6. bis
Anfang 7. Jh.), der für die weitere Tradition kanonisch wurde und um dessen Text
sich weitere Schichten von Superkommentaren legten (vgl. die Abbildung einer
Talmudseite auf der folgenden Doppelseite).

Neben und entlang diesem talmudischen Schrifttum entfaltete sich die
sogenannte Midrasch-Literatur, die sich kommentierend und interpretierend
direkt auf den Bibeltext bezieht, indem sie auszulegende Schriftstellen zitiert.
Zu dieser Gattung gehören auch die Targumim, aramäische Versionen der für
die öffentliche Lesung vorgesehenen Bücher. Targumim entstanden aus der im

28 Den eigentlich auf Schrift bezogenen Begriff 'Literatur' verwende ich in einem weitgefassten
Sinne, da die betreffenden Texte zwar primär in mündlicher Form existieren, aber immer auf
Schrift bezogen und in ihrer historischen Dimension nur schriftlich zu greifen sind. Hier ist
einmal die eher seltene Situation gegeben, in welcher der an sich paradoxe Ausdruck 'mündliche
Literatur' gerade passend erscheint. Soweit es aber um die mündliche Erzeugungs- und
Überlieferungsform des rabbinischen Diskurses geht, mag der Neologismus orature, den Rémy Dor
in Analogie zu littérature für die Dichtungen schriftloser Völker prägte, treffender sein (vgl.
Hatto, Ethnopoetik, 11, sowie die Diskussion der Begriffe bei Ong, Orality, 10-15).

23



Synagogengottesdienst geübten mündlichen Praxis, das nicht mehr allgemein
verständliche Hebräisch bei der Lesung versweise in die aramäische Umgangssprache

zu übersetzen. Allerdings bieten die Targumim nicht nur eine

Ubersetzung, sondern sie paraphrasieren, erklären und legen die Textvorlage mehr
oder weniger extensiv aus. Dementsprechend sind Midraschim wie Targumim
in ihrer schriftlichen Form als Kommentare zu den einzelnen Büchern angelegt,
wobei naheliegenderweise vor allem jene Teile der Bibel Beachtung finden, die
auch für die öffentliche Lesung in der Synagoge vorgesehen sind. Die Redaktion
der weitgehend anonymen Midrasch-Literatur erstreckt sich über den ganzen
Zeitraum des ersten Jahrtausends, bis im Spätmittelalter philologische
Autorenkommentare und auf den Midrasch-Traditionen aufbauende Katenenlitera-
tur den rabbinischen Midrasch ablösen.

Abb. 1: Talmudseite (bShab 141a)

Die Kopfzeile der Seite enthält den Titel des Traktates, Namen und Nummer des Kapitels

und - da es sich um eine recto-Seite handelt - die Foliozahl. Die Spalte im Zentrum
enthält den eigentlichen Talmudtext in Quadratschrift. Hier beginnt in der vierten Zeile

von oben ein neuer Mischna-Satz mit dem Stichwort 'Uro, die Gemara dazu folgt in
der zehnten Zeile nach dem Zeichen '03. Rings um den Talmud-Text sind in einer
andern Type ("Rashi-Schrift") die verschiedenen Kommentare gelegt. Auf der Innenseite
des Blattes (hier rechts) steht als wichtigster Kommentar derjenige von Rashi, auf der
andern die Tosafot, 'Ergänzungen', d.h. Erläuterungen und Zusätze zum Kommentar
Rashis. Weitere mittelalterliche Kommentare stehen kleingedruckt im äussersten Ring
im unteren Teil der Seite; im oberen Teil stehen am rechten Rand Querverweise auf
innertalmudische Parallelen und am linken Anmerkungen, die auf andere halakhische
Schriften verweisen.

24



W-D p
mto -u sep

ftp dp

rosy nncy pis p*?in mro
DltTÏ

x (:-i <p) ne pis :i3 • nn? ;'d: trpn
pre ere •'« nir pire 'Scie '}"! ; cp

itoMm pi vi] Ts n"ï7 sren cm» ift rreft pedes •Arft an pipSAed*
"

ftift ST Ai ppiCCDD IV3 ftsDD C~Di P'i DP7 'ri DEP1
)91} v 50 N V3 i /'Jew 3110P W 1M31 WP35 55 53)3 535

ré «en X l'its (ftjr-p |,SB t^gf, fo «JjJbj
'is«,'•».1 r,c I"1 * TTOJ-'' ''>
p*5ic es 500 3' l"n P333 '3li OTO TOP

: 1 T» » "0 n»« ipwj; »yijj Wjj rjwfjry

S£"7-i w w tas* cirai Aspc!
ft'5 "C fi** 0*5*0 P"P TOI i"tn PJS P3C1 '312

a.A..-0,.^ -n "ii 1613 C'3 taS to'tefw
oc 0 «c ft Qo 1 » » 1

« »0 J sala pft iE Y»3 Cft W 'ft61

fec'e^r* »*« p"C3 pp7pi»rftB3
Wto«"»!!) 7!» pm ri» TSlft w
a-ut oc jBo 35 »..-xft, p p -my rtixr 136 SB

:i m« m'» "« p<r! w ,C3 pîiî s*37 Amis
î?» ea?V° 5: reft in Aren an ftip 37

1 ]'» se p'o sr ]3 pfii nir -crel ;ic pmpn
•sa a: i-a •••» t 3: rrfr m |'S» nerei nmpp
"°TtZmS "'c rft rim pre wer Sc

n 33 """W W» *>> ta»
: a T» * TO '2 (,>'ta »3 ^ m

«c n :» c'TO] WC» »'ft ftp*»» EI7'D ftpSlP
[mm si tri h QBS 1)3» 01EB Wi [7122

k ras » -u ''0 nsnpr i: ose» Tnii rieft
sc jbo ta aaSa pftr SB TO ft3D7 ficio C"ft SC
!: '?» wo**" rioic ri77pr >5

ac a'aa "n • m piepciep reirni (to to ivo)

X X 'r?rzx ri ^ ore
:iTao ftc'ft mftp ftim pire o'vcnc

rft7 er rrnft ra picic m'3
ft"na ob crci -piB pnpft Di

died ftp*T» 'rBr rni ftrepr
3"ft ftpnn ncri nmpD i: rm
p opmli iriipi min fro
B' prei Tri yreft iditod
fi» rftsp ftis Dire ni» u
'c rirrpD 5; pft Tni tb cdS

ftnsn pi» rip to fern pc
rieft r'ipir r'cp reft ftrcei
j'iris rreei D'ftr pft ftrcpi
>S; dïd rice ore pft ftner

jm er per *r mift cro
(a T) Dicr 3"M pnr onsre

rren r'rœ p rteSA er z'-n 'a

i'ScScr rft rpric poift CTO»)

ei ic ?r eei ;ric CPI3

«o :nop tsfb

(fttsn u-sr

ftnne pven fti 'ft père p enift
I 3*ft "ftCH ; fttftia

d»eV- nVre
rtmsinaea'^BTiBO? 'i / i r ' ro^vtr.ft« '31 '3'iD fol IPbi ftl30 rftb
•a ir * ft nru' wb 130 1121 ]J3!1 PITS J3 HCift

r*"»rft rao mi ftnire j>rm
?'-ts ten: as nas p ItE^I 'l 1C7T2 ftift fore

Pen ftnire pw CB eere
«rçaiftsn »rrr [71*0] 'ITO D?2C 012131 02CI2 'XD1

ÄTST. fr» TBI im tare e w
t-VK r* «m s*« 1P3 ?J'31 nt2C02T3 1103
pmrt ni r
«Oft K3S B"iire
na*
B"V3 B3-2 KT 22m

•Wft '2 TP»
s nawa '-o* Mira

•a1» [lau "nps ktt -n r6 nw
laxi pm >&] Tiara jn n-eir nena
sp"-n mca ne' n'etr nana '»2 parai
neon 'a: 2ve> B*p,T* : r6as»«i

c«i icua 1y:y:a k2h rra cy^r tà
w "12 i<2y nw ik nena 22.se rm
era >2ya 2tr e,2aeJ rra îy:y:e pD
ya «2pDae 2sn pwaia «2 2a« pria
trye mie rm a« nex mvr n 1a

|eru an ne«* 'ûJ : leeien i2ia rw rne
riasteny neo2 n2ye2o «2jie '«n
ia.s «3« sa «s.s as se« rc« n2yo2
rye epn paru asa «2s «ras as<a
icix: iy:y:e 2a« rra iy:yr «2 neen
sa r2y rnsty 1« nena 2a«orrncxi
sïn p 2ie2a1* et? ira iy:ya: po 1«

<is nsm" as se« av 2ie2é tob» «2

-s» «racs «npa «m «m ps-o <2e2e

i2'b« 'xes p'a1 se« «as ssa« 'nm
tics t«e" nsirr as se«* ss: «aie
P'2c2 ssm «ena n-tre: aer2 «saa
'« n^esaa nie« n "in«2 >n« «e2ro

nie« *1 via m «p ra: nru «p '3 'an
wa« sc« ru: «2 n^osaa via* s'o«i
rupe i2rs rye asa nsvr as«e'n'«i
ce «as m« 2niaa îrupe p«i yppa
p» «n n:iaa srres cure «2 2niaa
Snea îrupa' «as se« «2««mn«2pn
•sr?«2 'as «e2n ypspa irupo p«i
in« se« «rass nia sa sen'« niei:
m sas sa« «es as rc« ni sn«i m
'«sa «rass ma se2 mie ni sasi
«as se«* nsipa ,t2 npa rrb rsyre
«o2's «ns'Pi iTftsiBxe'r« a'n^wV®
«as so«i "ias2 -n«i pen ,t2 «ssire
'n« «e2i (»«aia tyr« ssv2 «2"

irr« pisrr2 «2° «as se«i mou >sïi'«2
*t2 t« «a2m* «tyn «aiea «ssi«
icacaa ryect:'«na as sasnaro
'a-nss pnao «acae p«i caaa
2yci m pacaia issiai2yie :*ye osa
caca' «2e sa2ai preïa issjo isja
caea' «2e «2 22a caca' «2e i«2 '«a
srps s*« ma« t« ncas «2« pnaa
p" «2 2a« esn 2yaa pssaa '«r 's sax

nea
nn *-j jfr,; p j0 j.j3P: j.icjBO Sir n'ai 'ftne per ftpnls

ftîre rerei pft iB ftnns lieft 31D ors ficic cvs:i rrrr

Dre ftsri rc Dre fr» dS r|rr ftDi Dftrfti • nr Di R'ftr
Sefti pw ftirnrD-p en D'i s'il dp Dre iiftiBrcnr: in
ftnPDl ' DPPD illC Epîl 'ftJTlö : O'DpSOl O'ilj) iuftc
pi tp ftD-s S3 œrerei vin 3;:i ft3i êv Diprei DpsDi

Dipwr * 1T3 unrei' fti : aaci
TCP33 ei33 œrein isft : fto
ddb ftis ftiD riD p ireiet
• (70 ift r3 via d"db ift : ireie
DPireD3'»i D"ipft7DTOÎ7 '537

'iB ft":sp • C33n : vis •» prip
DS33 prioi OS331 cerft creni
vin jvinD jssini ;ipppd in
P17P' S' iï 0S33D pft B'C3C1
n3rP3 p3pi;n psep osm» Ere
DiViSDl PUIPPPD iE PlftreD

PT71S DilSI P'PVIT B37ft3 P3pïD
Diir ftcB œ rest ostnnp
3pi3 7P' 3PiPi PTsm Bc:i
• pro ipiisi rie Di'fti rm»
ftlDl 7P'D pft SïDC C3Cnp pft
pft ice; P3C t» 'rm rre
ere>7 • pico fti i3ft : eire
• e ni' fti po3D ici : ire yiii
DS13D ippi 'IBS ftw; 'ren
lis D7PPI pTPTO DplP3 enipi
• ftiire "ftp 'J3J : Dr'poi Dnn
D"ppDi nprpp p>nv;c |Di
cft sb Déni Dinnin niri fsB3
DBnin Dipisi Diroin DEftr b'p
DipiniDi'PP D3DD DBftrnDiiTO
ftnuDB rei rpw Dspft -|:nj
cprpD j't'ro pfti Dinnin D3ns
Diiip cft icft penis Aided

l'Pi DiipppB Dinni penin
jip) 32 Aide Divin Eftr Dinni
DEftri Dnon detoe ftipi pnni
Dinnin Drip ftnuDE rei rieft
tininni rnnp rm Diire ft»E3i
D75C ftp 7iP p ireirn rnfn
• n ftii ftrep : refti iœin
d'de fti7 prenE proron li'ftr
•prn : reia irre;» nnp7 ivnin
ftift ftp pis ifti Ain ftin ip'S
enrs fris -'iEnpi irrnftis
• Pirft '7 "ipfti : D3Sn3 ftici
pft • 1rs -m ftp : vine dti
di rnfti di 7pft : pinft '7 o'ip
ciep du Die died di • reft
di rpfti di Tpft : Pinn "icft
rpi -fj pro -pr pft rps
in isPD pn3 -prp : e'Sd
•en iE • ft"ni7 ftmen iMssrpp
psm • ftrrft : ftrep fc'ir
: -p ftEP : TED re )D3 pnnie:

o'iE3n : ®ECED -œsoen
pins "unp'fti ftnire ftpcm Ai7

;pn pft7 sd fti Enn pinv»
: pron ssi iciips p fti i3ft : eseni re7 dods : en ce

.ap )'»)

:xo )'»)]
[»?

[.«m VI]

[«V ifVvl]

DP3t ^in oreop is3 rnrei tb ftii ftrnrei' p'iifti ftnsic jftns ftrere Air pft is ira reft 'ta 'na cnp -ftn ms ;

n pn3 pft i: cerne 'reft se rm [n iB tttj pre rnft r373 ftp ftrnre rnft r373 ftiip ftp eftr ftcp iprec rnft
sn i • » r cd o'ssp jreici S)'P ftic ftift 'ta re3 DTip 'An ms ftsp cnp p'rcft Air [n 5c T7ncB pre r"sirin preps sic

Cli SB7 iBDPl SPCft 'P7 '771 SB1 <frm 7P1' |PrS pPPPB 'Ci 'ilE3 '23 P77p fltt 2T "cft SB7 TOS pftri S"3
-w «V Irra l'ai D3TPE3 137D |ppi Sl37 "p i3 |SP O'ftl fjDPC P3 BPB «"C 02S P1EP7 ftp Dft7)7 'ilB3 '23 P77p 'An 271' li'cft

4Ï lieft Ws" 37nn pr cft [.p r-:] pis Dr* psr pr; en Sespi pcifti erneft dps sre ipniie' pft ;reic ern PSD isftpicPD

«r~ «su ru :(*pS»ii33 Cl-ft CÜ31 PCB isft pn3 pn: p^rp ftift pi» SpTi ftir pi» Ü33 PC Pftri |"ft7 7121 SE iS3 iE ft pft iB T7P3 :

rap "ip11""0" tacs Are preii e'td pero pftE 7373 (-a '•) ni'37 d'd HP3 ire A377 rnftpim; siEfti reft NQ7H :

Sois «si« rra PP11 TOCfti lift ftpi'7 rreft 0TOEP31 CtoAd pippEnD CC17 (.7? '7) P3!7'27 frp3 'C3 2'iPC ]'23 P1P11 "VEfti pcp7 P3E •

"i : [1V2 oc tarera ét r*7)] (>p i.cS) o'ir: 'r'nD 're-fts'E7 ftnreft X~ni8 ipiB ppc ropn P3E ppcepe p:ro3 rniis

K» rraîî IÜOIW5-1 reefs'M«-011 (•
«ar «2 D'va sn«i rora trot st* »an neue r2» S31 n2yr2 vrjrri saa *aoa p*ta m» im pnac *»ao r"1 c'itaD *arae riu 2y» om .-uto «<s

pjo D*D: 2-1
: n*2 s«: »p »ten 2pe mrce «r» mma n'*ce own «atas «prema 2*i«p nw »an (tap p) naea ;*2o*: e*2an 2a pma n2 rrrre »ann «en «a-» 2« 2

: »'M irhn 5"D 0*1 "r» ft's an mp qi pr) r# • om os mu 'w 6) ma ia2ni '01 o*5t:s o*i iiin : ce:? o*i *c\r ft"s »c ai t»,n) ro ot'ro 'ré fns'yi 'oi D*tt*n

25



Die folgende Darstellung fasst - stark vereinfacht - die genannten Stationen der

rabbinischen Literatur im zeitlichen Rahmen von der Zerstörung des Zweiten

Tempels (70 d.Z.) bis zum Ende der rabbinischen Akademien um das Jahr 1040

zusammen:29

Ex. 1:

schriflliche Tora mündliche Tora

Kanonisierung
1. Jh. des Tanakh

200 d.Z. Mischna

5. Jh. Anfang Talmud yerushalmi

6./7. Jh. Talmud bavli
9./10. Jh. masoretischer Text

Gelehrtengenerationen
in Palästina/Babylon

Midraschim/
Targumim
zum ganzen
Tanakh

Tannaiten

Amoräer

Saboräer

Masoreten

Aus dem Konzept von schriftlicher und mündlicher Offenbarung einerseits und
dem rabbinischen Bewusstsein für die unterschiedliche Qualität von mündlicher

und schriftlicher Uberlieferung andererseits ergibt sich eine komplizierte
Mischung bzw. eine ständige Interaktion von Mündlichkeit und Schriftlichkeit.
Während die schriftliche Tora trotz der Fixierung ihres Textes auf eine mündliche

Begleitüberlieferung angewiesen ist, schafft umgekehrt die Aufzeichnung
der mündlichen Tradition eine eigentümliche Literaturform, die in mancher

Hinsicht die mündlichen Verläufe des rabbinischen Lehrbetriebs wiederzugeben
scheint und gleichzeitig deutliche Anzeichen von Redaktion aufweist. Dank dieser

komplexen Situation besteht allerdings die Möglichkeit, relativ differenziert
darüber nachzudenken, wie die beiden Bereiche zueinander stehen und
aufeinander einwirken. Die Interdependenz von Mündlichkeit und Schriftlichkeit
und besonders ihre Auswirkungen auf die musikalische Praxis werden im
Zusammenhang mit der Torakantillation (Kap. 4 und 5) ausführlich zur Sprache
kommen.

Für das rabbinische Schrifttum insgesamt charakteristisch ist eine Art und
Weise des Denkens, die sich auch in der literarischen Komposition niedergeschlagen

hat. Die einzelnen Texte sind nicht linear verlaufende narrative oder

argumentative Einheiten, sondern Konglomerate von Redaktionseinheiten, die

nach zuweilen schwer durchschaubaren Kriterien strukturiert sind. Oft sind es

thematische Komplexe, die eher nach den Gesetzmässigkeiten eines mündlichen

Diskurses assoziativ aneinandergereiht und mit Exkursen durchsetzt sind,
als dass sie einer systematischen Anordnung folgten. Daher sind auch die gat-

29 Zur Diskussion der Epochengliederung vgl. Stemberger, Das klassische Judentum, 9-12.

26



tungsspezifischen Merkmale von exegetischen, erzählenden (haggadischen) und

religionsgesetzlichen (halakhischen) Texten nicht an die einzelnen Bücher
gebunden, sondern die Formen können sich in ein und demselben Schriftcorpus
mehr oder weniger kleinräumig ablösen oder gar überlagern. Wesentlich für
die Fragestellungen dieser Arbeit ist auch der Umstand, dass kleine Tradie-

rungseinheiten, die sich auf eine bestimmte Frage oder Schriftstelle beziehen

und die in der mündlichen Lehre entstanden und weitergegeben worden sind,
in den verschiedensten Zusammenhängen vorkommen können. Das heisst
konkret, dass etwa die Erörterung über die Zahl der zur Schriftlesung an Shabbat

Aufgerufenen sowohl bei der Erörterung der öffentlichen Lesung als auch im
Zusammenhang mit den Shabbatgeboten oder als Assoziation zur Zitierung
eines bestimmten Schriftverses einsetzen kann. Das bedeutet weiter, dass eine

Traditionseinheit als wörtliche Parallele wie auch als mehr oder weniger
ausgeprägte Variante in ganz verschiedenen Büchern kondensiert sein kann, sei es in
dem einen oder andern Midrasch, sei es in verschiedenen Traktaten der beiden
Talmudim.

Obwohl meine Untersuchung der rabbinischen Belege text- und quellenkritische

Erwägungen nicht ausser acht lässt, geht sie primär von einem formanalytischen

Ansatz aus, betrachtet also den jeweiligen Text als synchrone
Zeichenmenge.30 Gerade weil es sich bei den ausfindig gemachten Textstellen nicht um
spezifisch musikbezogene Aussagen handelt, und da es nicht darum geht,
historische Entwicklungslinien zu konstruieren, ist es sinnvoll, das rabbinische
Schrifttum als Fundus des überlieferten Gedankengutes gesamthaft zu behandeln.

Die rabbinischen Texte überliefern selbst überhaupt keine historischen
Daten. Sie sind daher sowohl bezüglich ihrer Entstehung als auch aufgrund
ihrer inhaltlichen Aussagen, nur sehr bedingt zeitlich festzulegen. Rabbinische
Literatur ist zudem zum grössten Teil "Zitatliteratur" (A. Goldberg), welche

die Autorität ihrer Aussagen auf der Angabe von Tradentenketten begründet.
In dieser Diskursform kommt es weniger darauf an, eine neue Idee zu lancieren,
als darauf, sich in die Tradition eingebunden zu wissen. Eine Aussage erhält
daher Gewicht aufgrund ihrer Anciennität, indem sie namentlich erwähnten
Autoritäten zugeschrieben wird oder auf eine unbestrittene kollektive Meinung
"der Weisen" zurückgeführt werden kann.

Was die Fragestellung dieser Arbeit betrifft, können wir mit Grözinger
davon ausgehen, dass "trotz gewisser aufscheinender Meinungsverschiedenheiten
im Detail bei den Rabbinen dieser Zeit keine grundlegenden Differenzen in der

Auffassung von Musik und Gesang bestehen, d.h. dass im Grunde mit einer

30 Die Theoriebildung dieses Ansatzes ging von Arnold Goldberg aus, der sie in zahlreichen
Aufsätzen in den FJB entwickelte, wie von dessen Schülern Schäfer, Grözinger u.a. Eine konzise

Zusammenfassung der Methodendiskussion mit weiteren Literaturhinweisen gibt Stemberger,
Einleitung, 55-65.

27



mehr oder weniger homogenen Musikauffassung für die gesamte Epoche [der
rabbinischen Literatur] zu rechnen ist".31 Mehr noch als die Gemeinsamkeiten
der Musikauffassung zählt aber die prinzipielle Einsicht, dass "mit der Datierung

eines Textes noch keineswegs die seiner Anschauungen gelungen [ist], denn
die meisten Texte geben ja Traditionen wieder und formulieren nur begrenzt
neues Gedankengut."32

Unter diesen Voraussetzungen können die ermittelten Charakteristika der
rabbinischen Musikauffassung in Einzelanalysen dargestellt werden, was vor
allem in der Fallstudie über Shira im zweiten Teil der Arbeit geschieht. Dabei
werden in erster Linie jene Anhaltspunkte berücksichtigt, die aus dem
literarischen und kulturellen Kontext zu erschliessen sind und welche die Konturen
der Bedeutungen schärfer werden lassen. Was aber an den ausgewählten Texten

über die inhaltlichen musikbezogenen Belange hinaus zu zeigen ist, sind
die spezifischen Formen des rabbinischen Diskurses, die man schlagwortartig
als "vernetztes Denken" charakterisieren kann. Die Art des Denkens in beliebig

steuerbaren Assoziationszusammenhängen ist typisch für eine praktizierte
mündliche Tradition, in der das kulturelle Wissen nicht in Bücher ausgelagert,

sondern so sehr internalisiert und kontextualisiert wird, dass es unter den

verschiedensten Gesichtspunkten aktiviert und zur Sinnproduktion eingesetzt
werden kann. Dazu gehören auch bestimmte Memorierungsstrategien und das

Bewusstsein für Erinnerung als einen positiven kulturellen Wert. Die interpretierende

Analyse will auch solche Zusammenhänge, in die das Denken über
Musik eingebunden ist, nachvollziehbar machen, um nicht den Anschein zu
geben, es liesse sich doch eine kohärente Musikanschauung herausdestillieren.

Dass alles Sprechen der Rabbinen über Musik primär ein Sprechen über

Gesang ist, mag vor dem Hintergrund einer neuzeitlichen Musikvorstellung, der-

zufolge Instrumente essentiell an Musik beteiligt sind, erstaunen. Indessen ist
Instrumentalmusik in der rabbinischen Lebenswelt und zumal in der Synagoge
mehr oder weniger inexistent, denn mit der Zerstörung des Zweiten Tempels
war selbstredend auch die Institution der an den Tempelkult gebundenen
Instrumentalmusik verschwunden. Die traditionelle Lehre hat diesen Umstand in
zunehmendem Masse moralisch begründet, indem sie die Absenz von
Instrumentalmusik in der Synagoge und in der rabbinischen Literatur als Zeichen
der Trauer über den Verlust des Tempels interpretiert und daraus ein generelles

Verbot von Instrumentalmusik abgeleitet hat.33 Der nach wie vor gepflegte
Brauch des Shofar-Blasens an hohen Feiertagen (Yom Kippur, Rosh ha-Shana)
ist von dem Verbot ausgenommen, weil das Widderhorn nicht als Instrument

31 Grözinger, Musik und Gesang, 5.

32 Ib.

33 Die Tatsache, dass der Bann mit der Tempelzerstörung begründet wird, sieht J.A. Smith über¬

haupt als eine spätere Etiologie an (Ancient Synagogue, 3).

28



und seine Töne nicht als Musik, sondern als Signale betrachtet werden. Das

von den rabbinischen Autoritäten gesprochene Verdikt bezieht sich indes weniger

auf den Synagogengottesdienst, in dem keine Instrumente gespielt werden

sollen, als vielmehr auf den ausserkultischen Bereich, namentlich auf Musik
und weltlichen Gesang bei Trinkgelagen.34 Weder das Fehlen von Instrumenten

in der Synagoge noch das explizite Verbot wird also durch die monokausale

Erklärung des Tempelverlustes hinreichend motiviert, und es müssen weitere
Faktoren in Erwägung gezogen werden.35 Zum einen hätte das Spielen von
Instrumenten in der Synagoge im Hauptgottesdienst an Shabbat einen Konflikt
mit dem für diesen Tag geltenden Arbeitsverbot heraufbeschworen.36 Zum
andern mag der Verzicht auf die Einführung von Instrumenten auch eine Abgrenzung

gegenüber heidnischem und christlichem Kult bezeugen.37 Zum dritten
ist zu bedenken, dass Gesang als Verbindung von Wort und menschlicher Stimme

alle Funktionen des Gotteslobes in der Synagoge abdeckt. Gerade für die
zentrale Institution der Synagogenliturgie, die Schriftrezitation, ist die

Partizipation von Instrumenten schlicht irrelevant. Damit verbunden ist auch die

prinzipielle Einstimmigkeit des kultischen Gesanges und die untrennbare Einheit

von Wort und Ton, genauer: die intonierte Artikulation von heiligem Text
als inkommensurable Ausdrucksform.

34 Vgl. mSot IX, 11: "Mit dem Aufhören des Sanhédrin hörte der Gesang (ha-sir) bei den Festmä-
lern auf, wie es heisst: (Jes 24,9) Gesungen wird nicht mehr beim Wein " (vgl. bSot 48a
und bGit 7a mit Bezug auf Hos 9,1). Allerdings geht es in diesem vielzitierten Beleg nicht explizit

um Instrumentalmusik, sondern um Gesang (sfr). Uberhaupt wird in der Sekundärliteratur
oft kaum unterschieden zwischen sir 'Lied, Gesang' und zemer 'Gesang, Musik(-instrument)',
dafür leichtfertig verallgemeinert auf 'Musik'. Zudem ist hier nicht von einem Verbot die Rede.

Eher wird ein Verlust beklagt, der mit dem Aufhören des Sanhédrin zusammenhängt, der
aber von späteren Rabbinen als bewusster Verzicht uminterpretiert wird. Das einflussreiche

Responsum des Maimonides betreffend Musik bezog sich zunächst nur auf einen lokal begrenzten

Fall, doch berief man sich später darauf, um die schon bei Sa'adya Ga'on (882-942) und
Hayya Ga'on (gest. 1038) sich abzeichnende Haltung, welche jegliche profane Musik ablehnt
und lediglich Musik zu religiösen Zwecken befürwortet, zur verbindlichen Lehre für die weitere

Tradition zu machen (vgl. RISMB IX.2, 240-242, und Grözinger, Musik und Gesang, 241f.;
dazu auch bSanh 101a).

35 Vgl. auch MacKinnon, Exclusion, 80-84, sowie J.A.Smith, Ancient Synagogue, 1-3.

36 Vgl. dazu die Diskussion über Instrumental- und Vokalmusik in bSuk 50b.

37 Vom Mittelalter bis ins 18. Jahrhundert sind nur wenige Ausnahmen von Instrumentalmusik
in Synagogen nachgewiesen. Dass schliesslich dennoch Orgeln in Synagogen Eingang fanden,
ist das Ergebnis von Reformen, die seit Anfang des 19. und bis zu Beginn des frühen 20.

Jahrhunderts vor allem in Deutschland und den USA realisiert wurden. Allerdings war die

Orgel Hauptgegenstand des Streites zwischen Orthodoxen und Reformern. Erstere lehnten
die Einführung gerade dieses Instrumentes nicht nur wegen der Trauer um den Tempel und
dem Arbeits- und Musizierverbot für Shabbat, sondern vor allem auch wegen seiner starken
Gebundenheit an den christlichen Kult ab.

29



Zur Darstellungsweise: Eine Hauptschwierigkeit der vorliegenden Arbeit
besteht darin, dass sie sich nicht nur auf grösstenteils schwer erreichbare Quellen

stützt, sondern sich auch fast ausschliesslich auf hebräische und aramäische

Texte bezieht, die allein schon sprachlich nicht allgemein zugänglich sind und
auch längst nicht vollständig in Ubersetzungen vorliegen. Die Texte werden
daher immer in Ubersetzungen gegeben, die zum Teil auf Standardübersetzungen
basieren, aber durchweg von mir revidiert und bei grösstmöglicher Nähe zum
Original auf Verständlichkeit im jeweiligen Zusammenhang angelegt sind. Die
biblischen Passagen folgen im allgemeinen dem Wortlaut der Zürcher Bibel,
wobei bisweilen auch eine wörtlichere Übersetzung oder eine Umdeutung einen
bestimmten Zusammenhang aufklären. Gelegentlich müssen für die Erklärung
eines Beleges auch sprachliche Sachverhalte erörtert werden. Soweit bei solchen

Fragen, etwa beim Nachvollziehen einer rabbinischen Auslegung oder im
Zusammenhang mit dem Akzentsystem, sprachliche Eigenheiten des Hebräischen
ins Spiel kommen, die für das Verständnis des Ganzen unabdingbar sind, habe
ich mich bemüht, auf hebraistischen Fachjargon möglichst zu verzichten. Statt
dessen verwende ich allgemeine linguistische Begriffe und ziehe, wo es

hilfreich scheint, deutschsprachige Beispiele oder strikt wörtliche Übertragungen

zur Veranschaulichung bei. Das ist häufiger der Fall bei der Übersetzung von
Bibelstellen, wenn etwa sprachliche Strukturen des Hebräischen oder der
Argumentationsverlauf einer rabbinischen Exegese nachvollziehbar gemacht werden
sollen.

Überhaupt sind für unsere Fragestellungen die Differenzierungen der
akademischen Hebraistik weniger wichtig als die Sprachauffassung der rabbinischen

Gelehrten, die - auch wenn sie philologisch argumentieren - nicht auf eine
abstrakte Grammatik rekurrieren, sondern auf exegetische Sinnproduktion und
auf kasuistische Konkretisierung abzielen. Das lässt sich anschaulich an ihrem
Umgang mit einer charakteristischen Eigenschaft des hebräischen Sprachbaus
demonstrieren. Entsprechend seiner Zugehörigkeit zur semitischen Sprachfamilie

zeichnet sich das Hebräische u.a. durch die Flexion von Wurzeln und
durch synthetischen Aufbau aus. Eine Wurzel besteht meist aus drei
Konsonanten, und ihre Grundbedeutung wird durch die Hinzufügung verschiedener

Vokale sowie durch konsonantische Prä-, In- und Suffixe verändert. Aus der
Wurzel l-m-d 'lern-' wird u.a. abgeleitet lamad 'er lernte', yilmad 'er wird
lernen', limmüd 'Studium', talmüd 'Lehre', melammed 'Lehrer'. Ausserdem kann
die flektierte Wurzel durch weitere Prä- und Suffixe zu einem ganzen Phrasenkomplex

anwachsen. So ergibt sich aus der Wurzel h-l-m mit der Grundbedeutung

'träumen' das Substantiv halöm 'Traum', das zu ba-halömotam 'in ihren
Träumen' erweitert werden kann.38 Die Rabbinen operieren selbstverständlich
mit diesen Prinzipien des Sprachbaus. Das zeigt sich gerade dann, wenn sie die-

38 Cf. Jer 23,27: cncibrn

30



se umstandslos auch auf Fälle anwenden, in denen es zum Beispiel darum geht,
eine grammatikalische Ambiguität exegetisch zu entscheiden oder eine Irregularität

des Textes inhaltlich zu deuten. Diese philologische Kundigkeit im Dienste

einer hermeneutischen Kreativität wird im Zusammenhang mit Midrasch-

Belegen ausführlich zur Sprache kommen.
Der leichteren Lesbarkeit halber verwende ich für semitische Wörter, die im

Deutschen als Fremdwörter etabliert sind oder sonst den Stellenwert von
Eigennamen haben, eine vereinfachte Transkription (Tora, Talmud usw.). Wo es

hingegen um sprachliche oder terminologische Erörterungen, um Ubersetzungsfragen

oder Hinweise auf originale Formulierungen geht, erlaubt eine gemässigte

philologische Transkription (vgl. die Umschrifttabelle im Anhang) jeweils den
Rückschluss auf das Original, ohne dass sie den nicht Sprachkundigen das

Lesen allzu sehr erschweren sollte. In den wenigen Fällen, in denen ein die Schrift
bzw. die Sprache betreffendes Detail für das weitere Verständnis vorausgesetzt
werden muss, macht die Darstellungsform oder eine umschreibende Erklärung
darauf aufmerksam.

Die sehr unterschiedlichen Fragestellungen der beiden Teile in der erforderlichen

Breite anzugehen wäre nicht möglich gewesen ohne einige technische

Hilfsmittel. Denn das rabbinische Schrifttum ist nur rudimentär in Konkordanzen

erschlossen und liegt erst zu einem geringen Teil in modernen kritischen
Ausgaben vor. Eines der wichtigsten Arbeitsinstrumente war eine CD-ROM
mit dem Titel Judaic Classics Library, die in den letzten Jahren laufend
erweitert worden ist und heute (neben vielem anderen) das gesamte rabbinische
Schrifttum enthält.39 Sie ermöglichte viel weitergehende Recherchen als eine

gedruckte Konkordanz und erlaubte jederzeit den raschen Zugriff auf die ganze

Bibliothek. Als Forschungsgrundlage für die betreffenden Kapitel des ersten
Teils diente mir zudem eine elektronische Version der hebräischen Bibel in der
wissenschaftlichen Ausgabe der Biblia Hebraica Stuttgartensia. Die punktierten
Textbeispiele im 4. und 5. Kapitel wurden zum grössten Teil daraus übernommen.

Dazu schrieb Max Haas ein Programm, das es möglich machte, hinsichtlich
des Akzentsystems das Corpus systematisch zu befragen und abzusuchen.

39 Eine Macintosh-Version (IIc4 [1995]) wird vertrieben durch Davka Corporation, 7074 North
Western Avenue, Chicago, IL 60645. Gewisse Inkonvenienzen im Gebrauch entstehen dadurch,
dass die Textgrundlagen der CD-ROM die im traditionellen Lehrbetrieb gebräuchlichen sind,
welche nicht bei allen Schriften den in der Judaistik verwendeten Ausgaben entsprechen (das
trifft zum Beispiel zu für den Talmud yerushalmi und einzelne Midraschim).

31



'


	Einleitung

