
Zeitschrift: Publikationen der Schweizerischen Musikforschenden Gesellschaft.
Serie 2 = Publications de la Société Suisse de Musicologie. Série 2

Herausgeber: Schweizerische Musikforschende Gesellschaft

Band: 38 (1999)

Artikel: Musikalische Interpretation - ein romantisches Konzept

Autor: Lichtenhahn, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858828

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858828
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


107

Musikalische Interpretation - ein romantisches
Konzept

Ernst Lichtenhahn

«Musikalische Interpretation überwindet die Differenz zum Autor und kreiert
sie gleichzeitig neu»: diese Aussage aus der Vorgabe zu unserem Symposium
soll den Grundgedanken belegen, dass Interpretation ein Paradoxes sei. Spontan

lässt sich dem wohl zustimmen; bei näherer Betrachtung aber zeigt sich,
dass hier eine ganze Reihe stillschweigender Voraussetzungen im Spiel sind.
Diese Prämissen sind indes so unterschiedlicher Herkunft, entstammen so
unterschiedlichen Kategorien, dass sich am Ende die Frage stellt, ob der
Eindruck des Paradoxen, der aus der Sache zu kommen scheint, nicht viel eher
der Betrachtungsweise als dem Sachverhalt «Interpretation» selber entspringt.

Der zentrale Sachverhalt, der mit «musikalischer Interpretation» bezeichnet

wird, lässt sich umschreiben als Ausdruck persönlicher Erkenntnis und Akt
persönlicher Deutung in der Wiedergabe eines musikalischen Werks, und zwar
gleichgültig ob dann - auf einer andern Ebene - zwischen traditioneller,
historisierender oder aktualisierender Interpretationspraxis unterschieden wird
und gleichgültig auch, ob eine Interpretation von Dritten als «werktreu» und
«objektiv» oder als «subjektiv» bezeichnet wird. Das bleibt ohne Einfluss auf
den grundsätzlichen Charakter von Interpretation als persönlichem Erkenntnis-

und Deutungsakt.
Interpretation in diesem Sinne ist eine eminent romantische Konzeption,

die aber längst zur Tradition, zur quasi zeitlosen Selbstverständlichkeit
geworden ist. Anders steht es um den Kontext dieses Sachverhalts, d.h. um die
kunst- und weltanschaulichen Voraussetzungen, denen er entstammt, und die

nun nicht mehr dieselben sind. - Um es vorwegzunehmen: die These, die ich
hier vertreten und kurz illustrieren möchte, lautet: das Paradoxe der
Interpretation ist mit dem Verhältnis von Werk und interpretierender Wiedergabe
nicht «an sich» verbunden; es erscheint als solches wesentlich deshalb, weil
zwar Begriff und Vorstellung von Interpretation als ursprünglich romantisch

geprägte überlebt haben, der Kontext, in dem sie im 19. Jahrhundert standen,
jedoch nicht mehr vorhanden ist.

*

Um diese These zu erläutern, ist es hilfreich, eine der zentralen
Entgegensetzungen des romantischen Denkens heranzuziehen: die Entgegensetzung
von aussen und innen, der Aussen- und Innenseiten der Musik.



108 Lichtenhahn

Hegel hält im zweiten Teil der Vorlesungen über die Ästhetik fest: «Wir
haben im Romantischen zwei Welten, ein geistiges Reich, das in sich
vollendet ist,... das sich in sich versöhnt, und die sonst geradlinige Wiederholung
des Entstehens, Untergangs und Wiederentstehens erst zum wahren Kreislauf,

zur Rückkehr in sich, zu dem ächten Phönixleben des Geistes umbiegt; auf der
andern Seite das Reich des Äusserlichen als solchen, das aus der
festzusammenhaltenden Vereinigung mit dem Geist entlassen, nun zu einer ganz
empirischen Wirklichkeit wird».1

Das romantische Musikdenken geht nun darauf aus, über das Äussere, die

empirische Wirklichkeit hinaus der Musik ihr geistiges Reich aufzuschliessen.

Grundlegend für dieses Musikdenken bleibt zunächst im 19. Jahrhundert noch
die Definition, die Koch im Musikalischen Lexikon 1802 gegeben hatte: «Musik
ist die Kunst durch Töne Empfindungen auszudrücken»2 Helga de la Motte
hat im Rahmen unseres Symposiums mit dem Verweis auf Reichardts Erlebnis
der «Mannheimer Rakete» und auf den nun in seiner Art neuen Parameter
Dynamik die Schwelle, an der wir musikgeschichtlich hier stehen, angezeigt.
E.T.A. Hoffmann fragt zentral noch nach der Wirkungsweise von Musik. Das

vergleichsweise Unbestimmte, Nichtbestimmbare des Ausdrucks selbständiger
Instrumentalmusik wird «romantisch» belegt als unklassisch, nicht-sinnlich-
diesseitsbezogen, folglich als Tendenz zum Geistigen, als Ausdruck einer
«unnennbaren Sehnsucht»3. Urteilsinstanz ist hier zentral das Gefühl: es geht um
das, was im Hörer erweckt wird: im eigenen Gefühl ist zunächst der «Sitz der
Sehnsucht», aber eben als Bewegung zum Geistigen, Nicht-Irdischen, als Weg
nach innen.

Aus dieser gefühlsästhischen Erfahrung, diesem Erleben von Musik wird
nun aber auf die Sache selbst zurückgeschlossen: Hoffmann sagt nicht nur von
seinem Gefühlserlebnis, sondern von der Musik selber, «nur das Unendliche»
sei ihr Vorwurf. An diesem Punkt angelangt erweist sich seine Musikanschauung

in der Tat als «Metaphysik der Tonkunst» (wobei Metaphysik bezeichnet
werden kann als «idealistische Lehre vom Wesen des Seienden, das über die

uns in den Sinnen gegebene Erfahrungswelt hinausgehen soll») - Die Innenseite

ist erreicht.
Und sie tritt zunehmend in Konflikt zur Aussenseite. Jean Paul hat das

in den Flegeljahren vorzüglich geschildert im Erlebnis einer Haydn-Sinfonie

1 Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Vorlesungen über die Aesthetik, Bd. 2, Die besonderen

Kunstformen, Stuttgart 1928, S. 133 (Sämtliche Werke, hg. v. H. Glockner, Bd. 13).
2 Heinrich Christoph Koch, Art. «Musik», in Musikalisches Lexikon, Frankfurt 1802 (Repr.

Hildesheim 1964), Sp. 992.
3 E.T.A. Hoffmann, Rezension der Fünften Sinfonie Beethovens, in Schriften zur Musik, hg. v.

Fr. Schnapp, München 1977, S. 43.



Musikalische Interpretation - ein romantisches Konzept 109

des jungen Schwärmers Walt, jenem Vorbild von Schumanns Eusebius: «Als

ein Epos strömte unten das Leben vor ihm hin, alle Inseln und Klippen und
Abgründe desselben waren eine Fläche - es vergingen an den Tönen die Alter

- das Wiegenlied und der Jubelhochzeit-Gesang klangen ineinander, eine
Glocke läutete das Leben und das Sterben ein». Immer stärker gelangt dieser
ebenso schwärmerische wie einsichtige Jüngling zur Gewissheit, dass in den
Tönen nicht von Affekten und Begebenheiten, sondern von «Leben und Sein»

schlechthin die Rede sei. Aber je mehr diese Einsicht in ihm wächst, desto
störender wird ihm die Realität des Konzerts. Ihn ärgert, «dass man Pst rief,
wenn jemand kam, und dass viele Musiker, gleich ihrem Notenpapier dick

waren, und dass sie in Pausen Schnupftücher vorholten», wie auch dass sein
Nachbar «den Takt mit den Zähnen schlug» und von der Sinfonie meinte, sie

sei ein «wahrer ganzer Ohrenschmaus»4.

Zahlreiche Aussagen Hoffmanns weisen in dieselbe Richtung, und hier ist

es zumal die Gestalt des Kapellmeisters Kreisler, der die tief erlebte Innenseite

der Musik mit der Aussenseite des Konzertbetriebs nicht in Einklang zu

bringen vermag. Doch auch die ins Übermässige gesteigerten Klangmassen
selber werden als unnatürlich und oft nur noch auf Effekt abzielend der Kritik
unterworfen.

Die Reihe der Zeugnisse vom Konflikt der Innen- und der Aussenseiten der
Musik liesse sich fortsetzen, und was in Thomas Manns Doktor Faustus der
Musiker Wendeil Kretzschmar äussert, erscheint als letzte Konsequenz: «Man

sage wohl, die Musik «wende sich an das Ohr»; aber das tue sie nur beding-
termassen, nur insofern nämlich, als das Gehör, wie die übrigen Sinne,
stellvertretendes Mittel und Aufnahmeorgan für das Geistige sei. Vielleicht, sagte
Kretzschmar, sei es der tiefste Wunsch der Musik, überhaupt nicht gehört, noch
selbst gesehen, noch auch gefühlt, sondern, wenn das möglich wäre, in einem
Jenseits der Sinne und sogar des Gemütes, im Geistig-Reinen vernommen und

angeschaut zu werden.»5
Kehren wir zurück zum Hegel-Zitat: Dass der «Geist» die «sonst»

(gewöhnlich, in der Natur, in der Chronologie) «geradlinige Wiederholung des

Entstehens und Wiederentstehens zum wahren Kreislauf, zur Rückkehr in sich»

umbiegt - was Hegel als das «ächte Phönixleben des Geistes» bezeichnet: das

lässt sich nun auch als genaue Kennzeichnung von musikalischer Interpretation

im romantischen Sinne verstehen: als die Möglichkeit der geistigen
Übereinkunft von Werk und Wiedergabe - unerachtet der Aussenseiten der

Aufführung und ihrer Begleitumstände, unerachtet auch ihrer «natürlichen»

4 Jean Paul, Werke, hg. v. Norbert Miller, München & Wien 1975, Bd.4, S.758f.

5 Zitiert nach Rudolf Kolisch, Zur Theorie der Aufführung, München 1983, S.ll (Musik-Konzepte

29/30).



110 Lichtenhahn

Zugehörigkeit zum Nacheinander, zur Zeitlichkeit, d.h. unerachtet des

Nacheinander von Entstehen (Komposition) und Wiederentstehen (Wiedergabe).

Aber es ist noch ein Schritt weiter zu gehen, zum eigentlich kunstreligiösen
Gehalt des romantischen Interpretationskonzepts und seinem religionsphilosophischen

Hintergrund: In Hegels Vorlesungen über die Philosophie der Religion6
heisst es: «Wenn Interpretation nicht bloss Worterklärung ist, sondern Erklärung

des Sinnes, so muss sie eigene Gedanken in das zum Grunde liegende
Wort bringen.» Das «Angeben des Sinnes heisst aber den Sinn herausziehen

in's Bewusstseyn, in die Vorstellung, und die anders bestimmte Vorstellung
macht sich dann in der Darstellung dessen, was der Sinn seyn soll, geltend.» -
Es ist dann notwendigerweise so, «dass die Darstellungen nach der schon in
sich bestimmten Vörstellungsweise derjenigen, die sie unternehmen, verschieden

ausfallen.» Wenn nun diese Interpretation das Unendliche nach ihrer
endlichen Weise als ein Bestimmtes auffasst und zugleich davon ausgeht, dass

«alle besonderen Eigenschaften diesem Unendlichen unangemessen sind», so

wird das höchste Wesen, Gott, nur «als ein abstractes, höchstes Wesen» auf-

gefasst, «dem gar kein Charakter zukommt.» So sind - folgert Hegel - aus der
Schrift «die entgegengesetztesten Meinungen exegetisch durch die Theologie
bewiesen» worden, «und so ist diese sogenannte heilige Schrift zu einer
wächsernen Nase gemacht worden. Alle Ketzereien haben sich gemeinsam mit der
Kirche auf die Schrift berufen.» Diese «Völlendung des endlichen Erkennens»,
wie Hegel den Vorgang nennt, ist für ihn Aufklärung.

Dem stellt er nun einen andern, seinen, den idealistischen Entwurf
entgegen: «Hingegen die denkende Vernunft, die sich nicht mehr abstract hält,
sondern vom Glauben des Menschen an die Würde seines Geistes ausgeht
und vom Muth der Wahrheit und Freiheit ausgeht, fasst die Wahrheit als ein
Concretes, als Fülle von Inhalt, als Idealität, in welcher die Bestimmtheit, das

Endliche als Moment enthalten ist.»

In einer zugegebenermassen kurzen und kühnen Applikation auf unser
Thema der musikalischen Interpretation lässt sich folgende Parallele ziehen:
die «Vollendung des endlichen Erkennens», die «Aufklärung» entspricht der
Auffassung, keine Wiedergabe sei das Werk. Diese Aufklärung lehnt Hegel ab.

Auf die andere Weise jedoch, wenn die Wahrheit als Fülle von Inhalt, als Idealität

aufgefasst wird, in welcher die Bestimmtheit, das Endliche, (jede
einzelne Wiedergabe) als Moment enthalten ist, so führt dieses zur gegenteiligen
Auffassung, jede Wiedergabe sei das Werk.

6 Hegel, Vorlesungen über die Philosophie der Religion, a.a.O., Bd. 15, S. 45f.



Musikalische Interpretation - ein romantisches Konzept 111

Ich weiss nicht, ob im 19. Jahrhundert jemand diese Parallele tatsächlich

gezogen hat. Dem Wesen nach liegt sie auf der Hand, und vieles - von der

religiösen Terminologie eines Jean Paul und Hoffmann bis hin zum ganzen
Bereich der romantischen Kunstreligion und dem allgemeinen Hintergrund
von Idealismus - spricht dafür, dass sie gezogen werden kann. Und im
einzelnen gibt es kaum ein schöneres Beispiel für die völlig fraglose Gewissheit
des Interpreten (in diesem Fall richtiger gesagt: der Interpretin), selber in
ihrem Singen Teil des Werkes als eines Unendlichen, Göttlichen zu sein, als

die Darstellerin der Donna Anna in Hoffmanns Novelle Don Juan7.- Die arme
Sängerin darf denn ja konsequenterweise nicht einmal die Nacht der Aufführung

überleben.
Zu fragen ist bei solcher Nähe von theologischem Begriff und musikalischer

Auffassung dann freilich, wieso das Wort Interpretation als Bezeichnung
für solche identifizierende musikalische Werkwiedergabe nicht früher
auftaucht. Auch ohne vertiefte Untersuchung der wortgeschichtlichen Seite des

musikalischen Interpretations-Begriffs lässt sich festhalten, dass das Wort, auf
Musik und Theater bezogen im Sinne von Vortrag und Ausführung,
offensichtlich später erscheint als oft angenommen wird: französische Wörterbücher,

die im Datieren oft genauer sind als deutsche, geben die Zeit um 1870

an: «interprétation» im Sinne von «façon dont une œuvre dramatique, musicale

est jouée, exécutée» (1874); «interprête» im Sinne von «personne qui
assure l'interprétation d'un rôle, d'une œuvre» (v. 1870); «interpréter» im
Sinne von «jouer d'une manière personnelle» (1867)8. Der ganze
Begriffskomplex ist also lexikalisch wohl erstmals erfasst im grossen Dictionnaire von
Larousse aus den Jahren 1865-76.

Vielleicht hat die Verspätung des musikalischen Wortgebrauchs damit zu

tun, dass man mit «Vortrag» und «Ausführung» als Wörtern noch langezeit gut
genug fuhr, und vielleicht gab es dann doch auch «etliche Namensscheu» (wie
Schumann sie inbezug auf den Begriff «Romantik» hatte) vor der Übernahme

eines so eminent theologisch konnotierten Begriffs - eine Namensscheu, die
dann erst im (ohnehin zu kühneren, undifferenzierteren Gleichungen neigenden)

Spätidealismus überwunden worden wäre.

k

Heute ist auch der Spätidealismus vorbei, aber der Begriff der musikalischen

Interpretation ist geblieben und mit ihm vieles von dem, was Romantik und

7 E.T.A. Hoffmann, Fantasiestücke, hg. v. W. Müller-Seidel, München 1960, 67ff.
8 Vgl. Paul Robert, Dictionnaire alphabétique & analogique de la langue française, Paris 1968,

S. 926.



112 Lichtenhahn

Idealismus in ihn hineinlegte: dass es den Geist, die Wahrheit des einmal

konzipierten Werks zu erfassen gelte, dass Interpretation im emphatischen
Sinne (also als deutlich abgegrenztes gegenüber blossem Vortrag und
Ausführung) zwar schon einen Aspekt der klingenden Wiedergabe, aber dabei

mehr die Innen- als die Aussenseite betrifft. - Und niemand von uns kann sich

wohl zumindest für Momente der unbedingten Richtigkeit dieser Auffassung
entziehen: in Momenten von Aufführungen, wenn die «Aura» sich ausbreitet,

wenn sich das Werk als ästhetische Unmittelbarkeit offenbart. Da stellt
sich dann so etwas wie die Mallarmé'sche Vision ein, von der Werner Weber

sprach: die «notion pure», der Durchblick auf die Idee.

Nur hat sich der Kontext gewandelt, sind andere Aspekte, andere
Beziehungen zum Werk stark hervorgetreten - und nur zwei Aspekte seien kurz
erwähnt: Erstens zumal was die Musik der Vergangenheit betrifft das

geschärfte, philologisch untermauerte Bewusstsein der geschichtlichen Ferne,
und zweitens das zunehmende wissenschaftliche, computergestützte Bestreben,

analytisch und quantifizierend auch in diejenigen Parameter einzudringen,
die einst - wie es Helga de la Motte inbezug auf Dynamik gezeigt hat - als

nicht quantifizierbare Seelenlaute völlig der Innenseite überantwortet blieben.
Das alles ist gut und ist Erkenntniszuwachs. Bedenklich und oft störend ist

die Ungenauigkeit im Umgang mit den Betrachtungsweisen, die unreflektierte

Vermischung. Ludwig Finscher hat es am Begriff der «authenticity» gezeigt: er
hat die Tendenz zur Verlagerung des Diskurses vom Neopositivistischen ins

quasi Weltanschauliche, Numinose als problematisch signalisiert und der
nüchterneren, aber heilsamen - weil, würde ich beifügen, eben kategorientrennenden

- Rückkehr zur historischen Faktizität das Wort geredet. Zugleich
aber hat Wulf Arlt in seiner Einleitung deutlich daraufhingewiesen, dass eine

Interpretation, die als sogenannte historische oder historisierende auf Kenntnis
dieser historischen Faktizität beruht, zu Unrecht als die «objektive», sozusagen
auf die der eigenen Zeit fremde Aussenseite gerichtete angesehen wird.

Und was den andern Punkt, das Quantifizieren der Seelenlaute betrifft,
so könnte einer wie Guerino Mazzola, der ein Projekt durchführte über
«Computergestützte Behandlung von Intonations-, Agogik- und Dynamikfeldern
und deren Logiken als Beitrag zu einer mathematischen Theorie der musikalischen

Interpretation», ein Lied davon singen, welch tiefe Ängste bei
verschworenen Anwälten der Innenseite solche Analyse-Bestrebungen auslösen.

Die Verwechslung, die unscharfe Trennung der Kategorien und
Betrachtungsweisen führt zum Eindruck des Paradoxen - wobei dann Paradoxie oft
durchaus im Sinne Kierkegaards verstanden werden kann: als Widerspruch
von Glauben und Wissen.

Die musikalische Interpretation ist in jeder Beziehung ein spannungsvolles
Unternehmen, für den Interpreten, für den Hörer, für den Wissenschaftler. Für
den Interpreten hat es Roman Brotbeck in einer Frage an Hermann Danuser



Musikalische Interpretation - ein romantisches Konzept 113

als den Zwiespalt zwischen dem eigenen Schöpferischen und dem geschaffenen

Werk signalisiert (nur würde ich auch da eher von Spannungsverhältnis
als von Zwiespalt sprechen; als Zwiespältiger wäre wohl kein Musiker ein

guter Interpret). Und Kurt von Fischer hat das Spannungsfeld in seinem Votum
noch weiter zurückverlegt in dem Satz, dass wohl jedes bedeutende musikalische

Werk von Widersprüchen gekennzeichnet sei. Und das geht ja, wie uns

Christoph Keller bei Schubert gezeigt und so überzeugend in die ästhetische

Unmittelbarkeit geführt hat, bis zur Diskontinuität, ja, wie Joseph Willimann
in Gülkes Text eindrücklich las, bis hin zu Mahlers Herankomponieren ans

Absurde.
Die musikalische Interpretation ist von Spannungen gekennzeichnet, aber

sie ist nicht paradox; unser Verhältnis zu ihr ist es.




	Musikalische Interpretation - ein romantisches Konzept

