Zeitschrift: Publikationen der Schweizerischen Musikforschenden Gesellschaft.
Serie 2 = Publications de la Société Suisse de Musicologie. Série 2

Herausgeber: Schweizerische Musikforschende Gesellschaft

Band: 38 (1999)

Artikel: Musikalische Interpretation - ein romantisches Konzept
Autor: Lichtenhahn, Ernst

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-858828

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-858828
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

107

Musikalische Interpretation — ein romantisches
Konzept

Ernst Lichtenhahn

«Musikalische Interpretation iiberwindet die Differenz zum Autor und kreiert
sie gleichzeitig neu»: diese Aussage aus der Vorgabe zu unserem Symposium
soll den Grundgedanken belegen, dass Interpretation ein Paradoxes sei. Spon-
tan lasst sich dem wohl zustimmen; bei ndherer Betrachtung aber zeigt sich,
dass hier eine ganze Reihe stillschweigender Voraussetzungen im Spiel sind.
Diese Pramissen sind indes so unterschiedlicher Herkunft, entstammen so un-
terschiedlichen Kategorien, dass sich am Ende die Frage stellt, ob der Ein-
druck des Paradoxen, der aus der Sache zu kommen scheint, nicht viel eher
der Betrachtungsweise als dem Sachverhalt «Interpretation» selber entspringt.

Der zentrale Sachverhalt, der mit «musikalischer Interpretation» bezeich-
net wird, lasst sich umschreiben als Ausdruck personlicher Erkenntnis und Akt
personlicher Deutung in der Wiedergabe eines musikalischen Werks, und zwar
gleichgiiltig ob dann — auf einer andern Ebene - zwischen traditioneller, histo-
risierender oder aktualisierender Interpretationspraxis unterschieden wird
und gleichgiiltig auch, ob eine Interpretation von Dritten als «werktreu» und
«objektiv» oder als «subjektiv» bezeichnet wird. Das bleibt ohne Einfluss auf
den grundsétzlichen Charakter von Interpretation als personlichem Erkennt-
nis- und Deutungsakt.

Interpretation in diesem Sinne ist eine eminent romantische Konzeption,
die aber langst zur Tradition, zur quasi zeitlosen Selbstverstandlichkeit ge-
worden ist. Anders steht es um den Kontext dieses Sachverhalts, d.h. um die
kunst- und weltanschaulichen Voraussetzungen, denen er entstammt, und die
nun nicht mehr dieselben sind. — Um es vorwegzunehmen: die These, die ich
hier vertreten und kurz illustrieren mochte, lautet: das Paradoxe der Inter-
pretation ist mit dem Verhaltnis von Werk und interpretierender Wiedergabe
nicht «an sich» verbunden; es erscheint als solches wesentlich deshalb, weil
zwar Begriff und Vorstellung von Interpretation als urspriinglich romantisch
gepragte tiberlebt haben, der Kontext, in dem sie im 19. Jahrhundert standen,
jedoch nicht mehr vorhanden ist.

*

Um diese These zu erlautern, ist es hilfreich, eine der zentralen Entgegen-
setzungen des romantischen Denkens heranzuziehen: die Entgegensetzung
von aussen und innen, der Aussen- und Innenseiten der Musik.



108 Lichtenhahn

Hegel hélt im zweiten Teil der Vorlesungen iiber die Asthetik fest: «Wir
haben ... im Romantischen zwei Welten, ein geistiges Reich, das in sich voll-
endet ist, ... das sich in sich verséhnt, und die sonst geradlinige Wiederholung
des Entstehens, Untergangs und Wiederentstehens erst zum wahren Kreislauf,
zur Riickkehr in sich, zu dem dchten Phonixleben des Geistes umbiegt; auf der
andern Seite das Reich des Ausserlichen als solchen, das aus der festzusam-
menhaltenden Vereinigung mit dem Geist entlassen, nun zu einer ganz empi-
rischen Wirklichkeit wird».!

Das romantische Musikdenken geht nun darauf aus, iiber das Aussere, die
empirische Wirklichkeit hinaus der Musik ihr geistiges Reich aufzuschliessen.
Grundlegend fiir dieses Musikdenken bleibt zunachst im 19. Jahrhundert noch
die Definition, die Koch im Musikalischen Lexikon 1802 gegeben hatte: «Musik
ist die Kunst durch Tone Empfindungen auszudriicken»? . Helga de la Motte
hat im Rahmen unseres Symposiums mit dem Verweis auf Reichardts Erlebnis
der «Mannheimer Rakete» und auf den nun in seiner Art neuen Parameter
Dynamik die Schwelle, an der wir musikgeschichtlich hier stehen, angezeigt.
E.TA. Hoffmann fragt zentral noch nach der Wirkungsweise von Musik. Das
vergleichsweise Unbestimmte, Nichtbestimmbare des Ausdrucks selbstindiger
Instrumentalmusik wird «romantisch» belegt als unklassisch, nicht-sinnlich-
diesseitsbezogen, folglich als Tendenz zum Geistigen, als Ausdruck einer «un-
nennbaren Sehnsucht»3. Urteilsinstanz ist hier zentral das Gefiihl: es geht um
das, was im Horer erweckt wird: im eigenen Gefiihl ist zunachst der «Sitz der
Sehnsucht», aber eben als Bewegung zum Geistigen, Nicht-Irdischen, als Weg
nach innen.

Aus dieser gefiihlsdasthischen Erfahrung, diesem Erleben von Musik wird
nun aber auf die Sache selbst zuriickgeschlossen: Hoffmann sagt nicht nur von
seinem Gefiihlserlebnis, sondern von der Musik selber, «nur das Unendliche»
sei ihr Vorwurf. An diesem Punkt angelangt erweist sich seine Musikanschau-
ung in der Tat als «Metaphysik der Tonkunst» (wobei Metaphysik bezeichnet
werden kann als «idealistische Lehre vom Wesen des Seienden, das iiber die
uns in den Sinnen gegebene Erfahrungswelt hinausgehen soll») — Die Innen-
seite ist erreicht.

Und sie tritt zunehmend in Konflikt zur Aussenseite. Jean Paul hat das
in den Flegeljahren vorziiglich geschildert im Erlebnis einer Haydn-Sinfonie

1 Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Vorlesungen iiber die Aesthetik, Bd. 2, Die besonderen Kunst-
formen, Stuttgart 1928, S. 133 (Samtliche Werke, hg. v. H. Glockner, Bd. 13).

2 Heinrich Christoph Koch, Art. «Musik», in Musikalisches Lexikon, Frankfurt 1802 (Repr.
Hildesheim 1964), Sp. 992.

3 E.TA. Hoffmann, Rezension der Fiinften Sinfonie Beethovens, in Schriften zur Musik, hg. v.
Fr. Schnapp, Miinchen 1977, S. 43.



Musikalische Interpretation — ein romantisches Konzept 109

des jungen Schwirmers Walt, jenem Vorbild von Schumanns Eusebius: «Als
ein Epos stromte unten das Leben vor ihm hin, alle Inseln und Klippen und
Abgriinde desselben waren eine Fldche — es vergingen an den Tonen die Alter
- das Wiegenlied und der Jubelhochzeit-Gesang klangen ineinander, eine
Glocke lautete das Leben und das Sterben ein». Immer starker gelangt dieser
ebenso schwarmerische wie einsichtige Jiingling zur Gewissheit, dass in den
Toénen nicht von Affekten und Begebenheiten, sondern von «Leben und Sein»
schlechthin die Rede sei. Aber je mehr diese Einsicht in ihm wéchst, desto
storender wird ihm die Realitat des Konzerts. Thn drgert, «dass man Pst rief,
wenn jemand kam, und dass viele Musiker, gleich ihrem Notenpapier dick
waren, und dass sie in Pausen Schnupftiicher vorholten», wie auch dass sein
Nachbar «den Takt mit den Zahnen schlug» und von der Sinfonie meinte, sie
sei ein «wahrer ganzer Ohrenschmaus»4.

Zahlreiche Aussagen Hoffmanns weisen in dieselbe Richtung, und hier ist
es zumal die Gestalt des Kapellmeisters Kreisler, der die tief erlebte Innen-
seite der Musik mit der Aussenseite des Konzertbetriebs nicht in Einklang zu
bringen vermag. Doch auch die ins Ubermaissige gesteigerten Klangmassen
selber werden als unnatiirlich und oft nur noch auf Effekt abzielend der Kritik
unterworfen.

Die Reihe der Zeugnisse vom Konflikt der Innen- und der Aussenseiten der
Musik liesse sich fortsetzen, und was in Thomas Manns Doktor Faustus der
Musiker Wendell Kretzschmar dussert, erscheint als letzte Konsequenz: «Man
sage wohl, die Musik «wende sich an das Ohr»; aber das tue sie nur beding-
termassen, nur insofern namlich, als das Gehor, wie die iibrigen Sinne, stell-
vertretendes Mittel und Aufnahmeorgan fiir das Geistige sei. Vielleicht, sagte
Kretzschmar, sei es der tiefste Wunsch der Musik, iiberhaupt nicht gehért, noch
selbst gesehen, noch auch gefiihlt, sondern, wenn das moglich ware, in einem
Jenseits der Sinne und sogar des Gemiites, im Geistig-Reinen vernommen und
angeschaut zu werden.»®

Kehren wir zuriick zum Hegel-Zitat: Dass der «Geist» die «sonst» (ge-
wohnlich, in der Natur, in der Chronologie) «geradlinige Wiederholung des
Entstehens und Wiederentstehens zum wahren Kreislauf, zur Riickkehr in sich»
umbiegt — was Hegel als das «dchte Phonixleben des Geistes» bezeichnet: das
lasst sich nun auch als genaue Kennzeichnung von musikalischer Interpre-
tation im romantischen Sinne verstehen: als die Moglichkeit der geistigen
Ubereinkunft von Werk und Wiedergabe — unerachtet der Aussenseiten der
Auffithrung und ihrer Begleitumstande, unerachtet auch ihrer «natiirlichen»

4 Jean Paul, Werke, hg. v. Norbert Miller, Miinchen & Wien 1975, Bd.4, S.758f.
5 Zitiert nach Rudolf Kolisch, Zur Theorie der Auffithrung, Miinchen 1983, S.11 (Musik-Kon-
zepte 29/ 30).



110 Lichtenhahn

Zugehorigkeit zum Nacheinander, zur Zeitlichkeit, d.h. unerachtet des Nach-
einanders von Entstehen (Komposition) und Wiederentstehen (Wiedergabe).

Aber es ist noch ein Schritt weiter zu gehen, zum eigentlich kunstreligiosen
Gehalt des romantischen Interpretationskonzepts und seinem religionsphiloso-
phischen Hintergrund: In Hegels Vorlesungen iiber die Philosophie der Religion®
heisst es: «Wenn Interpretation nicht bloss Worterklarung ist, sondern Erkla-
rung des Sinnes, so muss sie eigene Gedanken in das zum Grunde liegende
Wort bringen.» Das «Angeben des Sinnes heisst aber den Sinn herausziehen
in’s Bewusstseyn, in die Vorstellung, und die anders bestimmte Vorstellung
macht sich dann in der Darstellung dessen, was der Sinn seyn soll, geltend.» —
Es ist dann notwendigerweise so, «dass die Darstellungen nach der schon in
sich bestimmten Vorstellungsweise derjenigen, die sie unternehmen, verschie-
den ausfallen.» Wenn nun diese Interpretation das Unendliche nach ihrer end-
lichen Weise als ein Bestimmtes auffasst und zugleich davon ausgeht, dass
«alle besonderen Eigenschaften diesem Unendlichen unangemessen sind», so
wird das hochste Wesen, Gott, nur «als ein abstractes, hochstes Wesen» auf-
gefasst, «dem gar kein Charakter zukommt.» So sind - folgert Hegel — aus der
Schrift «die entgegengesetztesten Meinungen exegetisch durch die Theologie
bewiesen» worden, «und so ist diese sogenannte heilige Schrift zu einer wach-
sernen Nase gemacht worden. Alle Ketzereien haben sich gemeinsam mit der
Kirche auf die Schrift berufen.» Diese «Vollendung des endlichen Erkennens»,
wie Hegel den Vorgang nennt, ist fiir ihn Aufklarung.

Dem stellt er nun einen andern, seinen, den idealistischen Entwurf ent-
gegen: «Hingegen die denkende Vernunft, die sich nicht mehr abstract halt,
sondern vom Glauben des Menschen an die Wiirde seines Geistes ausgeht
und vom Muth der Wahrheit und Freiheit ausgeht, fasst die Wahrheit als ein
Concretes, als Fiille von Inhalt, als Idealitét, in welcher die Bestimmtheit, das
Endliche als Moment enthalten ist.»

In einer zugegebenermassen kurzen und kithnen Applikation auf unser
Thema der musikalischen Interpretation lasst sich folgende Parallele ziehen:
die «Vollendung des endlichen Erkennens», die «Aufklarung» entspricht der
Auffassung, keine Wiedergabe sei das Werk. Diese Aufklarung lehnt Hegel ab.
Auf die andere Weise jedoch, wenn die Wahrheit als Fiille von Inhalt, als Idea-
litat aufgefasst wird, in welcher die Bestimmtheit, das Endliche, (jede ein-
zelne Wiedergabe) als Moment enthalten ist, so fiihrt dieses zur gegenteiligen
Auffassung, jede Wiedergabe sei das Werk.

6 Hegel, Vorlesungen iiber die Philosophie der Religion, a.a.0., Bd. 15, S. 45f.



Musikalische Interpretation — ein romantisches Konzept 111

Ich weiss nicht, ob im 19. Jahrhundert jemand diese Parallele tatsichlich
gezogen hat. Dem Wesen nach liegt sie auf der Hand, und vieles — von der
religiosen Terminologie eines Jean Paul und Hoffmann bis hin zum ganzen
Bereich der romantischen Kunstreligion und dem allgemeinen Hintergrund
von Idealismus — spricht dafiir, dass sie gezogen werden kann. Und im ein-
zelnen gibt es kaum ein schoneres Beispiel fiir die vollig fraglose Gewissheit
des Interpreten (in diesem Fall richtiger gesagt: der Interpretin), selber in
ihrem Singen Teil des Werkes als eines Unendlichen, Gottlichen zu sein, als
die Darstellerin der Donna Anna in Hoffmanns Novelle Don Juan’.— Die arme
Sangerin darf denn ja konsequenterweise nicht einmal die Nacht der Auffiih-
rung liberleben.

Zu fragen ist bei solcher Nahe von theologischem Begriff und musikali-
scher Auffassung dann freilich, wieso das Wort Interpretation als Bezeichnung
fiir solche identifizierende musikalische Werkwiedergabe nicht frither auf-
taucht. Auch ohne vertiefte Untersuchung der wortgeschichtlichen Seite des
musikalischen Interpretations-Begriffs lasst sich festhalten, dass das Wort, auf
Musik und Theater bezogen im Sinne von Vortrag und Ausfiithrung, offen-
sichtlich spater erscheint als oft angenommen wird: franzésische Worter-
biicher, die im Datieren oft genauer sind als deutsche, geben die Zeit um 1870
an: «interprétation» im Sinne von «facon dont une ceuvre dramatique, musi-
cale est jouée, exécutée» (1874); «interpréte» im Sinne von «personne qui
assure l'interprétation d'un role, d'une ceuvre» (v. 1870); «interpréter» im
Sinne von «jouer d’'une maniéere personnelle» (1867)8. Der ganze Begriffs-
komplex ist also lexikalisch wohl erstmals erfasst im grossen Dictionnaire von
Larousse aus den Jahren 1865-76.

Vielleicht hat die Verspatung des musikalischen Wortgebrauchs damit zu
tun, dass man mit «Vortrag» und «Ausfiihrung» als Wortern noch langezeit gut
genug fuhr, und vielleicht gab es dann doch auch «etliche Namensscheu» (wie
Schumann sie inbezug auf den Begriff «Romantik» hatte) vor der Ubernahme
eines so eminent theologisch konnotierten Begriffs — eine Namensscheu, die
dann erst im (ohnehin zu kithneren, undifferenzierteren Gleichungen neigen-
den) Spétidealismus iiberwunden worden wiére.

oo
w

Heute ist auch der Spatidealismus vorbei, aber der Begriff der musikalischen
Interpretation ist geblieben und mit ihm vieles von dem, was Romantik und

7 E.TA. Hoffmann, Fantasiestiicke, hg. v. W. Miiller-Seidel, Miinchen 1960, 67ff.
8 Vgl. Paul Robert, Dictionnaire alphabétique & analogique de la langue frangaise, Paris 1968,
S. 926.



112 Lichtenhahn

Idealismus in ihn hineinlegte: dass es den Geist, die Wahrheit des einmal
konzipierten Werks zu erfassen gelte, dass Interpretation im emphatischen
Sinne (also als deutlich abgegrenztes gegeniiber blossem Vortrag und Aus-
fithrung) zwar schon einen Aspekt der klingenden Wiedergabe, aber dabei
mehr die Innen- als die Aussenseite betrifft. — Und niemand von uns kann sich
wohl zumindest fiir Momente der unbedingten Richtigkeit dieser Auffassung
entziehen: in Momenten von Auffiihrungen, wenn die «Aura» sich ausbrei-
tet, wenn sich das Werk als dsthetische Unmittelbarkeit offenbart. Da stellt
sich dann so etwas wie die Mallarmé’sche Vision ein, von der Werner Weber
sprach: die «notion pure», der Durchblick auf die Idee.

Nur hat sich der Kontext gewandelt, sind andere Aspekte, andere Bezie-
hungen zum Werk stark hervorgetreten — und nur zwei Aspekte seien kurz
erwahnt: Erstens zumal was die Musik der Vergangenheit betrifft das ge-
schérfte, philologisch untermauerte Bewusstsein der geschichtlichen Ferne,
und zweitens das zunehmende wissenschaftliche, computergestiitzte Bestre-
ben, analytisch und quantifizierend auch in diejenigen Parameter einzudringen,
die einst — wie es Helga de la Motte inbezug auf Dynamik gezeigt hat — als
nicht quantifizierbare Seelenlaute vollig der Innenseite iiberantwortet blieben.

Das alles ist gut und ist Erkenntniszuwachs. Bedenklich und oft stérend ist
die Ungenauigkeit im Umgang mit den Betrachtungsweisen, die unreflektierte
Vermischung. Ludwig Finscher hat es am Begriff der «authenticity» gezeigt: er
hat die Tendenz zur Verlagerung des Diskurses vom Neopositivistischen ins
quasi Weltanschauliche, Numinose als problematisch signalisiert und der niich-
terneren, aber heilsamen - weil, wiirde ich beifiigen, eben kategorientren-
nenden — Riickkehr zur historischen Faktizitdt das Wort geredet. Zugleich
aber hat Wulf Arlt in seiner Einleitung deutlich darauf hingewiesen, dass eine
Interpretation, die als sogenannte historische oder historisierende auf Kenntnis
dieser historischen Faktizitdt beruht, zu Unrecht als die «objektive», sozusagen
auf die der eigenen Zeit fremde Aussenseite gerichtete angesehen wird.

Und was den andern Punkt, das Quantifizieren der Seelenlaute betrifft,
so konnte einer wie Guerino Mazzola, der ein Projekt durchfiihrte tiber «Com-
putergestiitzte Behandlung von Intonations-, Agogik- und Dynamikfeldern
und deren Logiken als Beitrag zu einer mathematischen Theorie der musika-
lischen Interpretation», ein Lied davon singen, welch tiefe Angste bei ver-
schworenen Anwilten der Innenseite solche Analyse-Bestrebungen auslosen.

Die Verwechslung, die unscharfe Trennung der Kategorien und Betrach-
tungsweisen fiihrt zum Eindruck des Paradoxen — wobei dann Paradoxie oft
durchaus im Sinne Kierkegaards verstanden werden kann: als Widerspruch
von Glauben und Wissen.

Die musikalische Interpretation ist in jeder Beziehung ein spannungsvolles
Unternehmen, fiir den Interpreten, fiir den Horer, fiir den Wissenschaftler. Fiir
den Interpreten hat es Roman Brotbeck in einer Frage an Hermann Danuser



Musikalische Interpretation — ein romantisches Konzept 113

als den Zwiespalt zwischen dem eigenen Schopferischen und dem geschaffe-
nen Werk signalisiert (nur wiirde ich auch da eher von Spannungsverhaltnis
als von Zwiespalt sprechen; als Zwiespdltiger wédre wohl kein Musiker ein
guter Interpret). Und Kurt von Fischer hat das Spannungsfeld in seinem Votum
noch weiter zuriickverlegt in dem Satz, dass wohl jedes bedeutende musika-
lische Werk von Widerspriichen gekennzeichnet sei. Und das geht ja, wie uns
Christoph Keller bei Schubert gezeigt und so tiberzeugend in die dsthetische
Unmittelbarkeit gefiihrt hat, bis zur Diskontinuitét, ja, wie Joseph Willimann
in Giilkes Text eindriicklich las, bis hin zu Mahlers Herankomponieren ans
Absurde.

Die musikalische Interpretation ist von Spannungen gekennzeichnet, aber
sie ist nicht paradox; unser Verhiltnis zu ihr ist es.






	Musikalische Interpretation - ein romantisches Konzept

