Zeitschrift: Publikationen der Schweizerischen Musikforschenden Gesellschaft.
Serie 2 = Publications de la Société Suisse de Musicologie. Série 2

Herausgeber: Schweizerische Musikforschende Gesellschaft
Band: 38 (1999)

Artikel: Interpretation

Autor: Eggebrecht, Hans Heinrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-858820

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-858820
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

13

Interpretation

Hans Heinrich Eggebrecht

Wo ist das musikalische Werk? Wo ist sein Ist, das Sein des Werks? Dies sei
meine Frage hier. Um sie verstdndlich zu machen, sei zunédchst bedacht, was
heisst hier: ist?

Im Blick auf diese Frage sei unterschieden zwischen Identitat, Dasein und
Sein.

Die Identitdt ist angezeigt durch das Wiedererkennen, die Identifikation
des Werkes, die es bei aller Verschiedenheit seines Erscheinens als mit sich
selbst identisch erkennt. Dies betrifft die Substanz, die Formung («Zeich-
nung») oder in der jiingsten Musik auch den klanglichen Habitus des Werkes,
die beide auf allen Ebenen und in allen Bereichen seines Daseins, zum Beispiel
im Bereich der musikalischen Interpretation und ihrer bestdandigen Verschie-
denheit, nie vollig verschwinden, solange benennbar von ein und demselben
Werk gesprochen werden kann. Aber die Identitat des Musikwerkes mit sich
selbst ist nicht sein Ist. Hier fehlt dem Werk ihm wesentliches, insbesondere
die Vielféltigkeit und die Wirklichkeit: die zu seinem Wesen und seiner Totali-
tdt gehorigen vielfaltigen Moglichkeiten seines Erscheinens und Wirkens in der
Wirklichkeit seines Daseins in Geschichte und Gegenwart.

Das Dasein des Werkes zweitens ist seine reale Prasenz, seine Gegenwar-
tigkeit in der Wirklichkeit, seine konkrete Anwesenheit, zum Beispiel auf der
Ebene der tonschriftlichen Aufzeichnung oder auch hier wieder im Bereich
der musikalischen Interpretation, der Klangverwirklichung. Zunéchst konnte
man sagen wollen: So unterschiedlich und nicht selten nebeneinander giiltig
das Werk als notiertes iiberliefert sein kann und so verschieden die Interpre-
tationen eines Werkes ausfallen mégen, in jeder Uberlieferung und in jeder
Interpretation ist das Werk anwesend, ist es da. Aber dieses Dasein ist nicht
gleichzusetzen mit Identitdt; denn in Wirklichkeit ist das Werk nicht nur da als
immer dasselbe (als Substanz), sondern auch als immer anders. Und insofern
ist es als Dasein in der Wirklichkeit etwas der Identitdt entgegengesetztes:
Als Identitét ist es immer dasselbe, als Wirklichkeit aber ist es nur einmal da,
weil immer verschieden.

Nun konnte gesagt werden, und es wird vielfach so gesagt: Das Sein, das
Ist des Musikwerkes ist seine Identitat, fiir die es wesentlich ist, dass sie als
Diversitat ins Dasein tritt. Die Frage «Wo ist das musikalische Werk?» wiére
somit beantwortet durch den Verweis auf die Diversitét seines Daseins, die es
als Identitat in sich birgt und in der Begegnung mit den Rezeptionssituationen
und -individuen in unerschopflichen Moglichkeiten aus sich entldsst. Und zu
fragen ware nun gewissermassen «nur noch» nach den Bedingungen und Er-



14 Eggebrecht

scheinungsweisen dieser Moglichkeiten im Spannungsfeld zwischen Identitét
und Rezeption, wie es die Interpretations- und Rezeptionsforschung weithin
zu ihrem Geschéft sich macht.

Aber das beantwortet meine Frage, wo das Ist des musikalischen Werkes
sei, noch nicht. Denn das Ist, nach dem ich suche, ist seine Totalitat, sein Alles
(was es ist und sein kann) als Wirklichkeit, versammelt sozusagen an einem
Punkt. An diesem Punkt ist das Sein des Werkes mehr als seine Identitdat und
mehr als sein Dasein und mehr als beides zusammen. Denn zur Totalitat des
Seins gehort nicht nur die Identitat (als Substanz), sondern auch das Dasein
in der Wirklichkeit, zum Beispiel die Interpretation als Klangverwirklichung;
deshalb ist das Ist mehr als die Identitat. Aber in seinem Dasein als Klangver-
wirklichung ist das Werk nur einmal da, nicht in Totalitét; deshalb ist das Sein
mehr als das Dasein. Es ist aber auch mehr als Identitat und Dasein zusam-
men. Denn die Identitdt braucht viele Punkte des Daseins, um sich als solche
zu beweisen, und das Dasein etwa in einer Interpretation ist nur ein Wirk-
lichkeitspunkt von unerschopflich vielen, wobei zur Ebene der Interpretation
noch die zahlreichen anderen Ebenen hinzukommen. Wo ist der Punkt oder
Ort, bei dem dies alles in Wirklichkeit beisammen ist?

Begeben wir uns also auf die Suche nach diesem Punkt oder Ort, indem
wir die verschiedenen Ebenen oder Bereiche oder Rdume des potentiellen, des
gedachten und des wirklichen Daseins des Musikwerks durchschreiten. Dabei
wird sich nur immer deutlicher und krasser bestétigen, was man bereits von
vornherein weiss, namlich dass meine Frage: Wo ist das musikalische Werk als
Totalitédt seines Daseins in der Wirklichkeit an einem Ort? als falsch gestellt
zu gelten hat. Gleichwohl erinnere ich die verschiedenen Weisen seines Da-
seins, um — ohne dabei irgendwelche Neuigkeiten entdecken zu wollen — in
Gedanken zu versammeln, was alles zu dem Sein des Werkes dazugehort
und an jenem einen Ort als Wirklichkeit dasein miisste — falls es ihn dennoch
gibt.

Als erstes bedenken wir die Zeit, die Entstehungszeit des Werkes. Es ent-
stand oder entsteht in seiner Zeit als Ausdruck der Zeit. In seinem Dasein
gehort es kompositorisch einem Zeitstil an und beinhaltet den Geist der Zeit.
Es deutet, erklart, es {ibersetzt, versteht, es interpretiert den Stil und den Geist
der Zeit zu sich hin. So gehort die Entstehungszeit zu dem Ist des Werkes,
dusserlich als Formung und innerlich als Aussage; sie ist an ihm und in ihm.
Aber es selbst als Totalitét ist nicht nur seine Zeit, deren Ubersetzung ins Werk,
sondern weit mehr. Weit mehr als auch das potentielle Uberdauern der Zeit
und das Dasein in der Gegenwart. — Der Historiker, das historisch erkennende
Verstehen, befragt auf der Suche nach dem Ist die Relation von Entstehungs-
zeit und Werk: wie Stil und Geist im Werk erscheinen. Hier aber, auch hier,
gibt es keine Totalitét: keine Ist-Antwort («so ist es»), keine Endgiiltigkeit,
sondern nur Auslegung, die verbale Interpretation, das hermenetiein, das vom



Interpretation IS

Objekt inszenierte, es meinende und doch stets subjektiv gepragte und selek-
tiv verfahrende Ubersetzen einer Offenheit des Bedeutens in die Begrenztheit
eines Verstehens. Indessen: wo das Werk in der Totalitét seines Seins an einem
Ort in der Wirklichkeit versammelt sein soll, da muss auch das Licht seiner
Entstehungszeit es beleuchten.

Als nachstes betreten wir auf der Suche nach der Totalitdt des Ist den
Raum des Komponisten. Dort ist das Werk anwesend zunachst als Vorhaben
zufolge eines Auftrags oder aus freiem Willen, dann als Vorstellung, als Idee
und schliesslich als Prozess, als Entstehungsprozess in Einfdllen und Arbeits-
gangen, in Notizen, Skizzen, Entwiirfen und Fassungen — bestdndig in Richtung
einer als giiltig oder endgtiltig zu erachtenden tonschriftlichen Aufzeichnung.
Im Raum des Komponisten entsteht das Werk, und soweit die Entstehung
dokumentiert ist, lasst uns die Dokumentation in den Entstehungsprozess
Einblick nehmen. Dieser Prozess gehort zu dem Inneren des Ist, zu seinem
Gedachtwerden und Gedachtsein, und als solcher zur Totalitdat des Werkes,
wie die Genesis von allem, was ist, das Ist pragt und durchwaltet, erhellt und
zu verstehen gibt — wenn auch die Genesis nicht die Totalitat ist und auch hier
wieder, bei der Genesis, das Verstehen als Interpretation, als Ubersetzung einer
Dokumentation in ihr Verstehen, zu keiner Endgiiltigkeit gelangen kann.

In dem Raum des Komponisten kann es sein, dass der Komponist {iber sein
Werk spricht, iiber die Ideen und Vorstellungen, die ihm zugrunde liegen, iiber
den kompositorischen Sinn und das gehaltliche Bedeuten. Da ist das Werk auf
der Ebene des Sprechens gleichsam mit seiner Quelle verbunden; da gerét es
in eine authentische Beleuchtung. Indessen auch dies, dieses gewissermassen
originale Sprechen iiber das Werk, ist nur ein Bruchteil seines Ist. Denn so
sehr die Ebene der Verbalitdt dem Musikwerk zugehoren mag, erreicht und
umfasst sie doch niemals dessen Totalitat. Und hinzukommt, dass auch das
Sprechen des Komponisten bei aller Authentizitdt eine Interpretation ist, inso-
fern jedes Sprechen, so auch dieses, gegeniiber der dsthetischen Komplexitét
des Werkes nur perspektivisch und selektiv verfahren kann und zumal das
Sprechen des Komponisten ein spezifisch musikalisches, das heisst ein originar
dsthetisches (begriffsloses), ein kompositorisches Denken ins sprachbegriff-
liche Denken iibersetzen muss.

Ein dritter Daseinsbereich des Werkes ist seine tonschriftliche Aufzeich-
nung, die Daseinsart als Notentext. Ein als endgiiltig autorisierter Notentext
ist die Fixierung des Werkes zu einem Ein-fiir-allemal. Und man kann sagen:
Hier ist und bleibt das Werk auf einer Ebene seines Daseins in der Wirklichkeit
mit sich identisch. Diese Identitat ist der Identifizierung benachbart, dem
Wiedererkennen des Werkes aufgrund der Werksubstanz. Beide Identitdten
indessen konnen unsere Frage: Wo ist das musikalische Werk? nicht beant-
worten. Auch tonschriftliche Fixierung ist nicht das Ist in seiner Totalitat. Sie
ist nicht mehr als das interkommunikativ erfundene (stumme) Mittel des



16 Eggebrecht

Transports des Werkes aus der Vorstellung des Komponisten zur Wirklichkeit
des Erklingens. Und auch bei dieser Transport- oder Vermittlerfunktion sind
alle beteiligten Grossen variabel.

Die Vorstellung des Komponisten bewegt sich zwar in Richtung und in
Form von Schrift, zugleich aber ist diese Bewegung zur Schrift insofern varia-
tionsbedingt und eine Interpretation (eine Ubersetzung), als sie sich den
Moglichkeiten und Grenzen der Schrift beugen, sich ihnen anpassen muss: Die
Vorstellung muss sich der Schriftfahigkeit unterwerfen, und auch bei dieser
Unterwerfung kann — selbst wenn neue Schriftzeichen erfunden werden —
langst nicht alles als Schrift ausgedriickt werden, was mit der Aufzeichnung
gemeint ist. Weitgehend in diesem Sinne schrieb Ferruccio Busoni in seinem
Entwurf einer neuen Asthetik der Tonkunst (1907): «Jede Notation ist schon
Transkription eines abstrakten Einfalls. Mit dem Augenblick, da die Feder sich
seiner bemaéchtigt, verliert der Gedanke seine Originalgestalt.»

Auch die Notenaufzeichnung selbst, das Transportmittel zwischen Vorstel-
lung und Klangverwirklichung, ist in unzahligen Féllen keine feste Grosse, die
als Endgiiltigkeit und Identitat ein Ist reprasentiert. Nicht selten erfahrt eine
Werkaufzeichnung bis hin zum Tode des Komponisten von seiner Hand Retu-
schen, Zusdtze oder Streichungen, Uminstrumentierungen, Bearbeitungen,
Neufassungen, wobei der Komponist seine einstige zur Schrift geronnene Vor-
stellung revidiert, und das heisst - wenn man es so sehen will — sie in der
Weise von Interpretation in eine neue Vorstellung iibertragt ({ibersetzt), wobei
oftmals mehrere Vorstellungen Giiltigkeit haben kénnen, so dass es die eine
feste Gestalt, das Ein-fiir-allemal, auch hier nicht gibt.

Doch Variabilitit besteht im Raum der notenschriftlichen Aufzeichnung
des Werkes nicht nur erstens zwischen der originédren Vorstellung des Kom-
ponisten und der tonschriftlichen Fixierung dieser Vorstellung und nicht nur
zweitens auf der Ebene der Aufzeichnung selbst, sondern drittens auch und
vor allem im Zielbereich der Aufzeichnung als Transportmittel: im Bereich der
Klangverwirklichung des Werkes.

Hier nun betreten wir den Raum, in dem das Musikwerk zu seiner eigent-
lichen Bestimmung, seinem Dasein als Klangwirklichkeit gelangt. Und zu-
gleich ist dies der Raum der Musik, auf den sich der Begriff der Interpretation
vornehmlich bezieht und in dem die in diesem Begriff gelegene Diversitit
des wirklichen Daseins von Musik heute am meisten reflektiert wird.

Das Begriffswort Interpretation ist angesiedelt im Begriffsfeld von Ausle-
gung, Erkldrung, Deutung, auch Ubersetzung. Musikalische Interpretation ist
die Ubersetzung eines Sinntrigers Schrift in den Sinntrdger Klang, die stets
mit auslegenden oder deutenden Entscheidungsprozessen verbunden ist,
und dies auch in der alteren Zeit, in der man nicht von Interpretation, sondern

von Vortrag (pronunciatio) oder von der Ausfiihrung (executio) einer Musik
sprach.



Interpretation 17

Alles, was tiber das dsthetische und das erkennende Verstehen des Musik-
horers gesagt werden kann, betrifft prinzipiell auch den Interpreten. Das
objektgesteuerte, von der dsthetischen Erfahrung gespeiste sinnlich-begriffs-
lose Musikverstehen als potentielles Vermdgen, das von dem konkreten Werk
zum konkreten dsthetischen Verstehen herausgefordert wird, ist die Basis, die
durch das erkennende, das analytische, reflektive Verstehen bereichert, er-
ganzt und vertieft wird. Der Unterschied zwischen dem Interpreten und dem
Horer der Musik ist nun freilich der, dass der Horer die Musik als dsthetische
Wirklichkeit vor sich hat, wahrend der Interpret diese Wirklichkeit einem Text
gemass erst schaffen muss.

Dabei wird fiir den Interpreten alles das akut, was der Notentext bei sei-
ner Ubersetzung in die dsthetische Verwirklichung nicht ausdriicken, als Text
nicht visualisieren, nicht fixieren kann und was er zudem génzlich offen und
unentschieden ldasst. Der Umsetzungsprozess von einer Note zum Ton ist,
auch wenn die Note noch so viele Vortragsbezeichnungen bei sich tragt, immer
eine Interpretation dieser Note, divers von einem Spieler zum anderen. Und
gegeniiber dieser Umsetzungsinterpretation ist der Interpretationsspielraum
noch weit grosser bei den Leseoffenheiten des Textes, bei dem also, was der
Text nicht notiert, was jedoch bei der asthetischen Realisation eine unabding-
bare Rolle spielt — etwa im Bereich des Tempo, der Dynamik und Agogik, der
Phrasierung und Artikulation, der Ornamentik und so weiter, zu schweigen
von den ebenfalls nicht durch Noten ausdriickbaren gehaltlichen Intentionen
eines Werks.

Der Interpret muss die gehaltliche Intention erspiiren und ergriinden,
die Umsetzung des Notierten entscheiden und die Leseoffenheiten schliessen.
Dabei setzt er sich in der Regel die Stimmigkeit, das Zutreffende, die Giiltig-
keit seines Tuns, mit einem Wort: die «richtige» Interpretation zum Ziel —
richtig etwa im Sinne des vom Komponisten Gemeinten, der Werktreue oder
historischen Auffithrungspraxis. Und zum Erreichen der Richtigkeit stehen ihm
zur Verfiigung: die dsthetische Erfahrung, das heisst die Bildung des &stheti-
schen Verstehens im Bereich des Sinnlichen; die Philologie, die den kritisch
gereinigten Text vorlegt; das erkennende Verstehen auf den Ebenen insbe-
sondere der musikalischen Analyse, der Komponisten-Ausserungen und der
Zeitdokumente. Zwischen diesen Polen bewegt sich der Interpret wie in einer
aufsteigenden Spirale hin und her der Richtigkeit entgegen. Indessen: «die»
richtige, die endgiiltig zutreffende klangliche Verwirklichung eines Textes
kann es nicht geben, obwohl sie das Ziel jeder Interpretation ist oder sein
kann. Das Umsetzen ist bei jeder Note ein individueller Prozess; die Leseoffen-
heiten sind nicht und niemals endgiiltig zu schliessen; und die Gehaltsinten-
tionen lassen sich zu keiner Eindeutigkeit rationalisieren. Keine Interpretation
ist gleich der anderen; jede ist divers. Denn bei dem Verstehen der Intentionen,
beim Umsetzen des Notierten und beim Entscheiden der Offenheiten spielt



18 Eggebrecht

der Interpret als Subjekt, seine zeitgeprigte und im Rahmen dieser Pragung
zugleich individuelle Disposition, die letztlich massgebliche Rolle.

Durch den Akt der Interpretation gelangt das Werk dorthin, wo wir es
suchen: zum Dasein als dsthetischer Wirklichkeit. Es fehlt ihm aber auch hier,
was wir finden mochten: das Ist des Werkes im Sinne der Totalitat seines Da-
seins in der Wirklichkeit an einem Ort.

Es eriibrigt sich im Rahmen dieses Suchens, auf andere Arten der Inter-
pretation eines Musikwerkes naher einzugehen, etwa auf jene Arten, die durch
Begriffe wie Bearbeitung, Paraphrase und Transkription, Zitat und Collage
angesprochen sind. Sie vergrossern die Diversitdt der Daseinsmoglichkeiten
eines Werkes und beantworten gerade dadurch unsere Frage nicht.

Von den verschiedenen Zielrichtungen der musikalischen Interpretation
sei hier jedoch noch jene Richtung eigens angesprochen, die das Ist eines der
Vergangenheit zugehorigen Musikwerkes in der Rekonstruktion der histori-
schen Klangverwirklichung zu erreichen sucht. Dieses Suchen und Versuchen
ist von dem durchaus legitimen Gedanken getragen, dass sich die strukturel-
len und informativen Eigenheiten einer dlteren oder alten Musik nicht nur
vielleicht neuartig reizvoll, sondern auch deutlicher, authentischer, geschichts-
originaler zu verstehen geben konnen in der ihnen geschichtlich zugehoérigen
Klanggestalt. Aber auch hier ist das Ist, nach dem wir suchen, nicht zu finden.
Denn erstens sind die Fragen der historischen Auffiihrungspraxis umstritten.
Und wiren sie es nicht, so ergibt sich zweitens doch auch hier im Blick auf die
Intention, das Umsetzen und die Leseoffenheiten die unendliche Diversitét
der Interpretation. Drittens aber — und das ist keine Nebensache — kénnen
zwar die Tatbestande der einstigen Auffiihrungsart versuchsweise wieder-
verwirklicht werden, nicht aber rekonstruierbar ist das einstige, das zeitge-
nossische musikalische Verstehen dieser Tatsachen. Das rekonstruierte Dasein
des Werkes, sein damaliges Erklingen, begegnet dem gegenwartigen Dasein
des Horers, seiner durch die nachfolgende Geschichte und die aktuelle Gegen-
wart gepragten dsthetischen Erfahrung und Urteilsart, und auch oder gerade
an dem polarisierten und dabei bestdndig sich erneuernden Ort dieser Be-
gegnung kann das Werk in der Totalitat seines Ist nicht zu finden sein —
ebensowenig wie bei dem Gegenteil der historischen Klangrekonstruktion,
namlich bei der bewussten Neuinterpretation aus dem Geist und im Geist der
Gegenwart, der Uminterpretation historischer oder traditioneller Befunde in
Richtung einer Aktualisierung, einer klanglichen Neufassung, die das Werk
in die heutigen Horerfahrungen und Verstehenskategorien iibersetzt.

Mit den Bemerkungen zur musikalischen Interpretation haben wir schon
die Tiir geoffnet zu dem letzten Raum, in den wir unsere Frage: Wo ist das
musikalische Werk? nun hineintragen kénnen, den Raum, in dem wir Horer
des Werkes versammelt sind. Hier gelangt das Werk nicht nur zur &sthetischen
Wirklichkeit seines Daseins, zur Klangwirklichkeit, sondern auch zu seiner



Interpretation 19

gewissermassen letzten Station und Bestimmung, zur Aufnahme seitens des
Horers.

Die gesamte Wissenschaft des Musikverstehens kann nur hier, auch hier
wieder, an- und eingebracht werden, um den Prozess des Sich-Begegnens
und Zusammenfindens von Musik und Hoérer zu durchschauen: die dsthetische
Erfahrung in ihren graduellen Abstufungen; das asthetische (sinnliche, be-
griffslose) Verstehen des musikalischen Sinns auf der Basis dieser Erfahrung;
das Mitspielen des Spiels auch beim Empfinden der Farbreize, beim Erfassen
der Abbilder, beim Fiihlen der Emotion; das erkennende Verstehen in all sei-
nen Dimensionen, auch als Reflexion in Richtung der Zeitgeschichte und
Werkentstehung, der Person des Komponisten, der Werkiiberlieferung, der
musikalischen Sinn- und Gestaltserkundung, der Beurteilung der Interpreta-
tion aus der dsthetischen und erkennenden Erfahrung heraus und so weiter.

Was in dem Raum des Horers bei der Begegnung von Musik und Hoérer
geschieht und was eine Theorie des Musikverstehens zu erfassen, anzuspre-
chen und zu systematisieren sucht, bezieht sich — obwohl dabei bestandig
von «dem» musikalischen Horen und «dem» Musikhorer im Singular die Rede
sein kann - stets nicht auf einen Horer allein, sondern auf eine unbestimmte
Menge, eine Allheit von Horern, fiir welche die Aussagen tiber das Musikver-
stehen in Wirklichkeit in unterschiedlicher Weise Geltung haben. Und diese
tatsachliche Unterschiedlichkeit, das Vielheitliche, das nur im Denken zu einer
Einheit des Schauens, Wissens und Sagens verbunden wird, vergrossert sich
noch, wenn wir in das Verstehen von Musik auch noch die individuellen Pra-
missen, also die je unterschiedliche subjektive Disposition der Horer und ihre
je andersartige subjektive Reaktion auf das Gehorte und Verstandene mit ein-
beziehen.

Auch hier also, auf der Ebene des Horens des Werkes als Klangwirklich-
keit, ist das Werk divers in einer in Geschichte und Gegenwart unendlichen
Diversitat; auch hier gibt es das Werk nicht als jenes Ist, nach dem wir auf der
Suche sind, namlich als die Totalitdt seines Daseins in der Wirklichkeit an
einem Ort.

*

Das Ergebnis meiner Frage: Wo ist das musikalische Werk? — im Sinne von:
wo ist es als Totalitat seines Daseins in der Wirklichkeit an einem Ort? war —
wie schon eingangs angedeutet — vorauszusehen, und das Voraussehbare hat
sich bei dem Suchen nur immerfort bestétigt: Die Frage ist falsch gestellt. Die
Frage nach diesem Wo (wo ist es?) widerspricht der Antwort auf die Frage
nach dem, was das musikalische Werk ist. Sein Ist als Kunst ist in sich be-
standig offenbarender Weise ein Nicht-Ist im Sinne einer sein Wesen bestim-
menden Nicht-Endlichkeit, einer unendlichen Offenheit in bezug auf Dasein,



20 Eggebrecht

wWirklichkeit und Ort. Seine Totalitét ist die unerschopfliche Diversitat, derart,
dass das Werk nur in der Weise von unauslotbarer Vielheit und nur durch sie
hindurch als das sich zeigt, was es ist, wobei die Interpretation als Ubersetzung
des Sinntragers Schrift in den Sinntrager Klang nur einen Raum bezeichnet
in der Reihe von Riumen, die wir auf der Suche nach dem Ist fliichtig durch-
schritten haben — nur ein Glied in jener Kette von Ubersetzungen, die bei dem
ersten Einfall beginnt und bis zu den ins Unendliche sich verlierenden Rezep-
tionsprozessen reicht.

Moglicherweise liegt der Sinn der Neuen Musik des 20. Jahrhunderts,
sofern sie angesiedelt ist in den Bereichen der Aleatorik und offenen Form,
der intuitiven Musik und musikalischen Graphik, der Zufallsmusik, der «nicht
determinierten», der intendiert «sinnlosen» und «chaotischen» Musik, nicht
zuletzt darin beschlossen, die Musik von jenen traditionellen Vorstellungen
zu befreien, die den Gedanken entstehen lassen konnen, nach ihrem Ist zu
suchen. Moglicherweise hat die Abkehr von dem Werkbegriff, von der Musik
als fixiertem Sinngefiige und in sich selbst abgegrenztem Sinnbereich, vom
Horen als strukturellem Horen, vom Verstehen als Sinnverstehen, vom Erken-
nen als analytischem Erkunden, von der Interpretation als dem auf Richtigkeit,
Adédquatheit, Werktreue abzielenden Transport der Musik von einem Ist zum
anderen und, mit all dem verbunden, das Ausbrechen aus der Gefangen-
schaft der unauflosbaren Zirkelstruktur jedweden Interpretierens — moglicher-
weise hat dies alles etwas zu tun mit jener Befreiung und Erhebung: Indem
die Neue Musik dahin tendiert, die Frage nach dem Ist radikaler abzuweisen
als alle Musik zuvor, zeigt sie auf die Sinnlosigkeit dieser Frage angesichts des
Wesens von Kunst.

Und doch will ich mich nicht damit abfinden, dass meine Eingangsfrage
ins Leere geht, weil sie falsch gestellt war; dass es das Ist und den Ort, nach
dem ich suche, nicht gibt; und dass die Moderne gerade darauf zu zeigen
scheint.

Es gibt hier noch eine Instanz, die befragt werden, noch einen Raum oder
Ort, der aufgesucht werden kann.

Das ist das Ich. Nicht das Ich als Vielheit: als Komponist, Interpret, Horer,
Wissenschaftler, Padagoge und so weiter; nicht als Mensch im Sinne von Plu-
ralitat, als «man», als bloss Gedachtes, als anonyme Menge der Interpreten,
als Masse der Rezipienten. Sondern «ich» als einzelner, bei mir und fiir mich
seiender, als ich, das ich bin, indem ich lache und weine, sehe und schaue,
fithle und denke, schreibe und spreche.

Das in den verschiedenen hier durchschrittenen Raumen unterschiedliche
Dasein des Werkes: Entstehungszeit, Komponist, notenschriftliche Aufzeich-
nung, Interpretation, Horer, all dies in seiner Verschiedenheit zueinander und
in seiner grenzenlosen Diversitét je in sich, ist fiir mich, kann zu mir gelangen,
kann sich in meinem Ich einfinden und versammeln zu einem Dasein ohne



Interpretation 21

Differenz der Zeit, ohne die Diversitat der subjektiven Pradispositionen, ohne
das «man» in seiner bloss gedachten anonymen Mengenhaftigkeit.

Die Wirklichkeit dieses Daseins ist das Ich als Wirklichkeit;

der eine Ort ist das Ich als Ort;

und die Totalitét ist die potentielle Totalitét des Ist als die unbegrenzte
Moglichkeit seines Sich-Einfindens und Sich-Versammelns in diesem Ich.






	Interpretation

