
Zeitschrift: Publikationen der Schweizerischen Musikforschenden Gesellschaft.
Serie 2 = Publications de la Société Suisse de Musicologie. Série 2

Herausgeber: Schweizerische Musikforschende Gesellschaft

Band: 33 (1983)

Artikel: Stilelemente im Israeli-Lied 1925-1950

Autor: Shmueli, Herzl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858849

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858849
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Stilelemente im Israeli-Lied 1925 -1950
Herzl Shmueli

A. Im Jahre 1882 begannen jüdische Einwanderer — in „Wellen" ankommend (den
sogenannten „Alijöt", Hebräisch für „Aufstiege") - in Palästina Siedlungen zu
gründen. Trotz mancherlei Schwierigkeiten entwickelten sich diese zu
funktionierenden Ortschaften mit eigenem kulturellem Leben; es war geprägt von Tänzen
und Gesängen, welche ihren festen Platz im Alltag der Siedler hatten, wie viele
Aufzeichnungen belegen.

Man ging singend zur Arbeit und kam singend zurück; das Tanzen am Feierabend
(und an jedem Abend wurde „gefeiert") war etwas Selbstverständliches, wobei die
Tanzenden gleichzeitig diejenigen waren, die zum Tanz „aufsangen" (Instrumente
kamen erst später hinzu).

Leid und Freud wurde besungen, Unbill und Glück kam tänzerisch-singend zum
Ausdruck; es war eine Zeit des Glücks im Leiden, eine. Zeit der Romantik. Man ist
geneigt, Novalis zu zitieren:

„Indem ich dem Gemeinen einen hohen Sinn, dem Gewöhnlichen ein geheimnisvolles Ansehen,
dem Bekannten die Würde des Unbekannten, dem Endlichen einen unendlichen Schein gebe, so

romantisiere ich es."

Dies taten die Ansiedler der ersten „Wellen".
Man tanzte nach mitgebrachten rumänischen, polnischen, jiddischen und chassi-

dischen Melodien, man sang Lieder, die man in Russland und in der Ukraine gesungen

hatte (fast alle Einwanderer kamen damals aus Osteuropa), unterlegte ihnen aber

neue, hebräische Worte.
Doch dieser Sachverhalt konnte nicht lange dauern. Es machten sich Stimmen

hörbar (besonders laut wurden sie seit der zweiten Einwanderungswelle,
1904—1914), die Neues verlangten, Melodien forderten, die der neuen Umgebung
und dem — verglichen mit dem osteuropäischen — völlig andersgearteten Leben
entsprechen und gerecht werden sollten.

Die neuen Melodien sollten allerdings erst später entstehen, nämlich in den

Zwanzigerjahren. Etwa ab 1925 entstanden ausserordentlich viele Lieder, von Vielen
geschaffen (auch von solchen, bei denen Intuition und angeborene Erfindungsgabe
ausschlaggebender waren als Wissen und Können), von Tausenden konsumiert,
neuartig in ihrem Klang und überzeugend in ihrer Art.

In den neuen Liedern schlug sich das Erlebnis des Aufbaus und der überraschend
harten Erfahrungen nieder; es entstand ein Riesenrepertoire, das Träume und
Wünsche, Ängste und Not, Wachsen und Vergehen wiedergab.

Bis 1950 dauerte die Produktion solcher Lieder, bis etwa zur Gründung des Staates

Israel. Seither hat sich der Stil der Lieder zum Internationalen gewandelt, das

249



spezifisch Israelische der fünfundzwanzig Jahre seines Entstehens schrumpfte immer
mehr zusammen, bis es fast ganz verschwand. Man könnte diese Jahre unter dem
Titel,.Aufstieg und Fall des Israeli-Liedes" zusammenfassen.

Zumindest mit einigen Stilelementen dieser Lieder möchten sich die folgenden
Seiten befassen, wobei vorausgeschickt sei, dass Aufteilungen in „Volkslied",
„volkstümliches Lied" und deren mehr bewusst unterblieben sind. Im Israeli-Lied obge-
nannter Zeitspanne können die Grenzen zwischen den verschiedenen Arten kaum

gezogen werden; es wäre auch für unser Thema — Stilelemente — völlig belanglos.
Und noch eines sei vorweggenommen, um Missverständnisse zu vermeiden: Es

erübrigt sich wohl hervorzuheben, dass hie und da auch weiterhin Lieder entstanden,
die genausogut in Zentraleuropa, etwa in Deutschland oder in chassidischen Kreisen
hätten entstehen können (siehe Notenbeispiele 1 und 2), doch befinden sich diese in
einer derartigen Minderheit, dass sie keinesfalls am überwiegend Neuartigen etwas
ändern können.

Beispiel 1 i~l. &r;rN*pow^

;

B. Im in den Jahren 1925 bis 1950 entstandenen Liedergut der jüdischen
Bevölkerung Palästinas haben sich besondere Stilelemente entwickelt und herauskristallisiert,

die den Begriff „Israeli-Lied" rechtfertigen. Unter diesen ist eine Anzahl
melodischer Grundformeln ausschlaggebend, die die Basis des charakteristischen
Klanges der meisten israelischen Lieder in der oben erwähnten Zeitspanne bilden.

Die am häufigsten vorkommenden Grundformeln sind (die Namen wurden in

Anlehnung an die Te'amim, die Melodieformeln der Bibelkantilation gewählt):
Sarkä, Paschtä, Merchä und Ethnäch.

250



Ifn-
"Ft*sCWVa Me.<-cKa £VhrvacK

Drei von diesen haben die vierte Stufe der Tonleiter als Zielton (Sarkä manchmal
auch andere Stufen), die vierte, Ethnäch, führt stets zum Grundton, hat demnach
Kadenzcharakter.

Durch Umspielung der Zentraltöne Zieltöne) dieser Grundformeln (Vorhalte,
betonte und unbetonte freie Töne, Durchgangs- und Wechselnoten und ähnliches
mehr einerseits, durch Umkehrungen und Melismen anderseits) und mittels des

Reichtums an rhythmischen Gestaltungen derselben, ergibt sich eine fast unendliche
Fülle von Möglichkeiten, immer Neues entstehen zu lassen.

Oft kann ein Lied auf eine einzige Grundformel zurückgeführt werden, andere
Lieder sind auf zwei, drei, manchmal auch auf alle vier melodischen Grundformeln
aufgebaut. So besteht „El ginnät egös" von Sara Levy-Tannai ausschliesslich aus
einer Aneinanderreihung von Varianten der Sarkä (Notenbeispiel 3).

Zwei zentrale Töne beherrschen die 11 Takte dieses Liedes: gl in den Takten 2, 5, 7

und 10, dl in den Takten 3, 8, 9 und 11. Schon beim ersten Anhören fällt die
Ornamentierung, die Umspielung dieser Töne auf, besonders diejenige desgV in den
Takten 6—7 und in Takt 10:

m
In beiden Fällen handelt es sich um eine Sarka. Die Ornamentierung des gl in den
Takten 4—5 erfolgt mittels einer „gekürzten" Sarkä: nur der untere „Umspielton"

tritt auf:

Auch in Takt 2 erscheint gl als Zentralton einer Sarka, sozusagen „camoufliert"

durch die Hervorhebung der Töne/7 und al in Takt 1:

sich mühelos auf 114s 1 J J J zurückführen.

:lässt

251



Mit anderen Worten: der Tongf erscheint ausschliesslich als Zentralton der
Melodieformel Sarkä, jedesmal in einer anderen rhythmisch-melodischen Gestalt. Zur
Verdeutlichung unserer Ausführungen wurden im Notenbeispiel die verschiedenen
Sarkäs mit gestrichelten Linien umgeben.

Wenden wir uns nun dem zweiten Zentralton (d-1) zu. Sein Auftreten in den

Takten 2—4 ist auf T-i | zurückzuführen, wie auch dasjenige in den Tak-

ten 8—9 in einer erweiterten Sarka stattfindet (das tiefe aO ist ein zusätzlicher
„camouflierender" Faktor, der der Sarkä-Grundformel nichts anhaben kann):

Im Schlusstakt 11 hören wir wieder eine gekürzte Sarka (wie in den Takten 4—5,
siehe oben).

Hiermit gelangen wir zu einem höchst überraschenden Ergebnis: Der Grossteil des

Liedes „El ginnät egös" besteht aus einer Aneinanderreihung von Varianten einer
einzigen melodischen Grundformel, der Sarkä, die auf zwei Ebenen erscheinen: auf
der Ebene gl und dl.

Beispiel 4 SCB\RAT HE.CHAUL
(â«SO«9 eJ«r

Melodie : MordeeWai Selrc*

Ni ^ G G

s
fC M hi rr^=-r r J t"

^1 V J J J '
4

*

H JTj
- - '

O) „
\K/. "n j—T"

"-J

b P"H:

—
1 J U J

J i- J»* J ^ J —-

i J? 1

—
J-J-

__-y ^ ^ '

Vier der acht Takte, die den ersten Teil (A) des Liedes „Schirät hechalil" von
Mordechaj Se'ira bilden (Notenbeispiel 4), sind Varianten der Sarkä-Formel: Takte

3—4, Takt 6 und Takte 7—8 (gekennzeichnet durch gestrichelte Linien). Die
Variante der Takte 3—4 fällt aus dem bisher gesteckten Rahmen: der höhere
Umspielton al wird in Takt 4 durch asl ersetzt; wir haben es hier mit einer Art Doppel-
sarkä zu tun.

252



Im B-Teil des Liedes tritt neben den Varianten der Sarkä (Takte 10, 12,
13 und 14) eine zweite Melodieformel auf, diejenige der Paschtä (Takte

9—10, wiederholt in 11—12; sie wird durch eine dickere gestrichelte Linie

hervorgehoben):! ist nichts anderes als eine Erweiterung der

Grundformel :, hier mit zusätzlicher Sarkä bereichert (dünner gestrichelte

Linie in den Takten 9—10), also eine Verkettung der zwei Grundformeln Paschtä

und Sarkä.
Das Notenbeispiel veranschaulicht, dass zehn von den vierzehn Takten des Liedes

„Schirät hechalll" auf Grundformeln aufgebaut sind.

Es folge ein weiteres Beispiel für eine Paschta: die erste Hälfte des „Machol" von
Jitzchak Vogel (Notenbeispiel 5) bildet eine gedehnte Erscheinungsform der Grundformel

(mit bl als „Camouflageton").

Beispiel 5 maCwol.
Al\ e.gr«.-Wo

MeVodie.: Y'rVfccV-«*V< Voge\

I
j) acjf-\AcW-

if »"t :

m m m
Beispiel 6 SCH1R MA' EMEK

Lied des "Tbles
Me\ocAie ; I>. Sorrib\-»r^vey

1$ '! j J J;J j i 1 j j'.r* r rj ; i;J 1 * 1 jj Jvj:j Ûi
e 'T : : * N 3 y N My. ' XA ^ Ii

''PL r rju/ i

—4—f-t-r

1'j r -I «1 ;1 J J J J
V. /

-

^ ^s - - - ^
A3 ^ - ao _

/

g j i » j j:
253



Daniel Samburskys „Schir ha'ëmek" (Notenbeispiel 6) enthält drei Grundformeln:
die Sarka in den Takten 1—2, 3—4, 5—6, 7—8, 10, 14, 16 (die beiden letzten
eingebettet in eine Paschtä) und 19—20; die Paschtä in den Takten 13 — 14 und 15—16

und die Grundformel Mercha die in den Takten 3 und 7 „camoufliert'

:, in den Takten 9 und 11 sozusagen „in statu nascendi" und in

den Takten 17—18 als „unterbrochene" Formel (mit dl und cl als Unterbrechungstönen)

erscheint.
Das Notenbild spricht eine deutliche Sprache: nur ein einziger Takt in „Schir

ha'ëmek" (Takt 12) ist grundformelfrei.

Während die drei bisher besprochenen Grundformeln des Israeli-Liedes in der Hauptsache

die vierte Stufe der Tonleiter zum Zielton haben, hat die vierte der genannten
Formeln, die Ethnäch, Kadenzcharakter: ihr Ziel ist der Grundton.

Diese Kadenzformel, deren Skelett die zum Grundton hinabsteigende Folge von

grosser Sekunde und Quart ist (j) O" am häufigsten in einer Verkoppelung

mit der Sarkä auf, wobei der obere Quintton oft die Rolle einer der beiden den
Zentralton der Sarkä umspielenden Töne übernimmt (in diesem Fall den Tong-0.
Die Hauptvarianten der Ethnäch sind :

Das folgende Notenbeispiel (7), ein Ausschnitt aus dem Lied Nachum Nardis „Ba-
galil", schliesst mit der vierten der oben angeführten Varianten (siehe die beiden
letzten Takte).

Beispiel 7 BAGAHL,
SaVU Q«

MuAiU : N Nay-di

J. J J~J

Um ein weiteres Beispiel anzuführen, wollen wir auf „El ginnät egös" von Sara

Levy-Tannai zurückgreifen. Ein zusätzliches Eingehen auf die Struktur dieses Liedes
führt zum Schluss, dass es aus drei sehr kunstvoll erweiterten Kadenzformeln
besteht, die auf die Takte 1—4, 4—9 und 9—11 verteilt sind (siehe Notenbeispiel 8;
unter dem Lied sind die Noten der entsprechenden Ethnäch-Varianten eingetragen).

254



Beispiel 8

<]> î j IJ -rjj J J' I j j] j j

• i^p
Das heisst aber, dass es im Israeli-Lied eine Mikro- und Makrostruktur der
Grundformeln gibt: das Notenbeispiel 3 zeigt die Mikrostruktur des Liedes „El ginnät
egös", Notenbeispiel 8 seine Makrostruktur. Man könnte beliebig viele Beispiele zu
dieser Verquickung von Mikro- und Makrostruktur im Israeli-Lied bringen, an dieser
Stelle müssen wir uns mit den oben angeführten begnügen.

Bis jetzt haben wir uns nur mit Stilelementen einer einzigen Art im Israeli-Lied
befasst: mit melodischen Grundformeln; vier davon — und zwar die häufigsten —

haben wir kennengelernt.
Bevor wir uns anderen Stilelementen zuwenden, soll auf eine weitere, unseres

Erachtens besonders aufschlussreiche und ausschlaggebende Tatsache hingewiesen
werden. Es ist kein Zufall, dass wir den Melodieformeln im Israeli-Lied Namen gaben
„in Anlehnung an die Te'amim, die Melodieformeln der Bibelkantilation", wie wir es

in den einleitenden Worten dieses Aufsatzes feststellten. „In Anlehnung" will
heissen, dass diese Namen in der Bibelkantilation auftreten (dort entspricht jedem
Namen ein besonderes graphisches Zeichen), wo sie eine Doppelfunktion ausüben:
eine syntaktische und eine musikalische. Die musikalische besteht darin, dass jedes
Zeichen jeder Name) durch eine nur ihm eigene Melodieformel wiedergegeben
wird. Wir betonen: eine Formel, nicht eine Grundformel. Während Grundformel
besagen will, dass sie variiert werden kann (melodisch, rhythmisch oder gleichzeitig
melodisch-rhythmisch), ist mit „Formel" etwas Festes, Beständiges gemeint.

Anders ausgedrückt: Die Bibelkantilation verwendet feste, unveränderliche
Melodieformeln, die, auf verschiedene Arten aneinandergereiht, die Kantilation als

255



Ganzes ausmachen. Überraschenderweise ist das Israeli-Lied auf demselben Prinzip
aufgebaut: dem des Aneinanderreihens von Formeln, jedoch mit dem Unterschied,
dass diese hier nicht die Zahl der Bibelformeln erreichen (es gibt derer über zwanzig,
während es sich im Israeli-Lied um sechs, bestenfalls um sieben handelt) und dass sie

Grundformeln sind, das heisst variiert werden können und variiert werden.
Wie es dazu kam, wissen wir nicht, wir können es nur ahnen. Die naheliegendste

Deutung wäre die eines unbewussten Übertragens der Eigenarten des Synagogengesanges

auf das neue Israeli-Lied, das aber — so gesehen — gar so neu nicht ist: man
könnte es eher alt-neu nennen. Liederkomponisten, die diesbezüglich befragt wurden,

konnten darauf keine Antwort geben. Doch eines steht fest: es geschah ohne
Absicht, es geschah unbewusst.

C. Als weiteres Merkmal des Israeli-Liedes sei die Zelle genannt (Zelle im Hinde-
mithschen Sinne): zwei Töne bilden das Gerüst des melodischen Werdens und Seins,
im Gegensatz zum west- und zentraleuropäischen Lied, das meist ein Feld (auch
dieses im Hindemithschen Sinne) als Gerüst aufzuweisen hat, also einen gebrochenen
Akkord, vorwiegend einen gebrochenen Dreiklang.

Das am häufigsten vorkommende Zellintervall im israelischen Lied ist die Quart,
doch sind auch andere anzutreffen, wie etwa die Quint. Die Quart als dominierendes
Zellintervall ergibt sich bereits aus der Tatsache, dass die am häufigsten vorkommenden

Melodieformeln die vierte Stufe der Tonleiter als einen ihrer Zentraltöne haben;
wir dürfen annehmen, dass unsere bisherigen Untersuchungen dies zur Genüge belegt
haben.

Wir lassen nun weitere Beispiele zur Charakterisierung der Quart als Zelle folgen,
wobei betont werden soll, dass die Quartzelle auch als — wir möchten sagen —

„selbständige" Grösse auftritt, unabhängig vom Vorhandensein oder Nichtvorhandensein
der Melodieformeln.

Beispiel 9 v<en jqw' bu : ur;
la WoHt ftucVa dar BicVWer

MaesVos©

JiJ Jl JJ Jjj JjQjU-l J Jj ij i

i y -iL i

U'A J J TT
t-t.i ^ i

Eine nur oberflächliche Untersuchung des Liedes „Ken jow'du" (Notenbeispiel 9)
genügt, um festzustellen, dass ei und ai die Gerüsttöne sind, also die Quartzelle

256



bilden. Dasselbe gilt für Alexander Boscovitschs „Negew-Lied" (Notenbeispiel 10)
und für Matitjahu Schelems „Häwu länu jäjin" (Notenbeispiel 11).

Beispiel 10 scwr lawiegev/ mcmic ; a bc»c®vW.jö-,

8*
i / fc. .1 H—n—h—I—-j—

jjh J1J j 1 «l ±L=
i.C. at Fuie

rJ <LJ J J 4 fl J

Beispiel 11

U-

KV* 2.

HAWU LA.NJU JAJIN
uwi dt», Wtiv,

Melodie : M. ScA«.tev>~

»9 * .n 1

hHHl- "

* j n n j"] ^ J 1 hJj j J cLLI 1 -11

' 1

2.

c Y J J J r j j *j rj j JJ l'U^llJjl jjj'l
Es kam so weit, dass die Quart vom „Gerüst" zum „Rahmen" wurde: Lieder wie
Jehuda Scharetts „Rachel" (Notenbeispiel 12) und Jochanan Sarajs „Wajiwên
Usijähu migdalim bamidbär" (Notenbeispiel 13) bewegen sich ausschliesslich im
Rahmen einer Quart.

Beispiel 12
Moe*«.re\Vo

Ijh M J Efggj
MdocAl« •. J. SeV-\e»re<V

Ï1 J

Beispiel 13 wajiwEM üsijavau mksdaum

-TewNpo

J —*=•—-

—Pfi—G—0 \ n

j-j-j n

-F=i^—=A-
IÖ II' T ¥ ' J j - «L

v_*

m ±j **

257



Die Quart als Zelle, und besonders die Quart als Rahmen, verhindert natürlich das

Auftreten von gebrochenen Dreiklängen. Selbst wenn solche „technisch" vorhanden
sein sollten, wie etwa in den Tönen dl, al und/-' in Takt 9 des „Schirät hechalil"
von Sei'ra (siehe Notenbeispiel 4), so sind sie klanglich als gebrochene Dreiklänge so

gut wie nicht hörbar: sie verschwinden in der überwiegend nichtakkordischen
Umgebung. Dieses klangliche Nichtvorhandensein, oder Kaumvorhandensein, gebrochener

Dreiklänge oder überhaupt gebrochener Akkorde im Israeli-Lied ist ein wichtiger
Faktor seiner Besonderheit.

Oft kommt es im Israeli-Lied vor, dass Zelle in Zelle greift: so bewegt sich Teil A
des Liedes „Eliëser we Riwka" von Jedidja Admon (Notenbeispiel 14) in einer
Quart-, Teil B in einer Quintzelle.

Beispiel 14 EUËSER. WE fcW/KA Metodi«:

>

(N

•r^ j- r
—1—F=l—t—

hO 4- é * J ' j, Ii

D. Es ist nur natürlich, dass sich auch bald der Einfluss der Musik des Orients und
vor allem der unmittelbaren, arabischen Umgebung im Lied bemerkbar machte.
Genauso selbstverständlich ist es aber, dass dieser arabische Einfluss eine Europäisierung

erfuhr. Schon aus notationstechnischen Gründen mussten die orientalischen
Elemente den Weg der Verwestlichung gehen, da das europäische Notensystem das

Notieren von Mikrointervallen, wie sie in der Musik des Ostens gang und gäbe sind,
nicht zulässt.

Diese Europäisierung zeitigte Ergebnisse, die zwar manchmal etwas naiv anmuten,
dennoch in vielen Fällen ihre Wirkung nicht verfehlen. So entstand daraus etwas, was
wir mit „Mikrointervallspiel" bezeichnen könnten: durch Manipulationen mit
Halbtönen wird der Eindruck von Mikrointervallen erweckt. Zwei Beispiele (15 und 16)

mögen dies veranschaulichen; die „Spieltöne" sind mit ® markiert. Beispiel 15 ist
dem Lied Seïras „Schirät hechalil" entnommen, dem wir bereits begegnet sind; das

„Mikrotonspiel" erscheint in Takt 3 und 4:

Beispiel 15

258



Beispiel 16

Mcei«J-c*Vo

6<EM A.L1 Me\oe4i«-. J. AAry

iii-QÖ^iUQ JjljJiiJ] J~3Ixi J

Es sei unterstrichen, dass es sich bei diesem „Spiel" keinesfalls um eine Bewegung
von Dur nach Moll oder umgekehrt handelt!

Ein anderes Ergebnis der Europäisierung ist das Komponieren in „orientalischen"
Tonleitern, die zwar bestenfalls orientalisch wirken — gerade dies aber ist der Zweck:
das Wirken. Ein schönes Beispiel dafür gibt „Schëdematî" von Jedidja Admon ab,
das nicht nur in „orientalisch-arabischen" Tonleitern gehalten ist, sondern durch
öfteren Taktwechsel etwas vom gleitenden Gesang des Nahen Ostens an sich hat
(Notenbeispiel 17).

Beispiel 17 schedemm"! j.

259



E. Zusammenfassung
In einer Zeitspanne von nur 25 Jahren (1925—1950) entstand in Palästina ein Liedgut,

das schon durch seinen Umfang beeindruckt, weitaus mehr aber durch seinen

neuartigen Klang. Dieses Neuartige ging aus einer Verschmelzung von Elementen
hervor, die mehr unbewusst als bewusst alte Musiktraditionen aufnahmen und manches

der Musik des Orients entlehnten.
Melodische Grundformeln und die aus ihnen hervorgehenden Variationen,

bestimmte Intervalle als Gerüsttöne des melodischen Ablaufs, eine Art Mikrotonspiel,
das Verweilen in quasi-orientalischen Tonleitern: vereint bilden sie einen Teil der
Elemente, die den neuen Klang ausmachen. Wir sagten „Teil", weil im Rahmen
dieses Aufsatzes nur melodische Stilelemente behandelt wurden; auf andere, wie
etwa rhythmische, formale und tonartbildende Elemente — um nur einige zu
erwähnen — konnte hier nicht eingegangen werden.

Obwohl das spezifisch israelische Lied infolge politischer und gesellschaftlicher
Wandlungen in Palästina seit 1950 neuen Tendenzen weichen musste, also nicht
mehr mit der gleichen Selbstverständlichkeit gepflegt wird wie früher, bleibt es doch
ein fester Bestandteil des Repertoires.

260


	Stilelemente im Israeli-Lied 1925-1950

