
Zeitschrift: Publikationen der Schweizerischen Musikforschenden Gesellschaft.
Serie 2 = Publications de la Société Suisse de Musicologie. Série 2

Herausgeber: Schweizerische Musikforschende Gesellschaft

Band: 33 (1983)

Artikel: Briefe, die Kunstgeschichtlichen Grundbegriffe Heinrich Wölfflins
betreffend

Autor: Brotbeck, Roman / Willimann, Joseph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858846

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858846
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Briefe, die Kunstgeschichtlichen Grundbegriffe
Heinrich Wölfflins betreffend

Roman Brotbeck/Joseph Willimann

„1. Die Entwicklung vom Linearen zum Malerischen, das heisst die Ausbildung der Linie als

Blickbahn und Führerin des Auges und die allmähliche Entwertung der Linie. Allgemeiner
gesagt: die Begreifung der Körper nach ihrem tastbaren Charakter — in Umriss und Flächen —

einerseits, und andererseits eine Auffassung, die dem blossen optischen Schein sich zu überlassen

imstande ist und auf die ,greifbare' Zeichnung verzichten kann. Dort liegt der Akzent auf
den Grenzen der Dinge, hier spielt die Erscheinung ins Unbegrenzte hinüber. Das plastische und
konturierende Sehen isoliert die Dinge, für das malerisch sehende Auge schliessen sie sich

zusammen.

2. Die Entwicklung vom Flächenhaften zum Tiefenhaften. Die klassische Kunst bringt die Teile
eines Formganzen zu flächiger Schichtung, die barocke betont das Hintereinander. Die Fläche
ist das Element der Linie, flächenhaftes Nebeneinander die Form der grössten Schaubarkeit;mit
der Entwertung des Konturs kommt die Entwertung der Fläche, und das Auge bindet die Dinge
wesentlich im Sinne des Vor- und Rückwärts.

3. Die Entwicklung von der geschlossenen zur offenen Form. Jedes Kunstwerk muss ein
geschlossenes Ganzes sein, und es ist ein Mangel, wenn man findet, es sei nicht in sich begrenzt.
Allein die Interpretation dieser Forderung ist eine so verschiedene gewesen im 16. und 17.

Jahrhundert, dass man gegenüber der aufgelösten Form des Barock die klassische Fügung als die

Kunst der geschlossenen Form überhaupt bezeichnen kann.

4. Die Entwicklung vom Vielheitlichen zum Einheitlichen. In dem System einer klassischen

Fügung behaupten die einzelnen Teile, so fest sie dem Ganzen eingebunden sind, doch immer
noch ein Selbständiges. Für den Betrachter setzt das ein Artikulieren voraus, ein Fortschreiten

von Glied zu Glied, das eine sehr verschiedene Operation ist gegenüber der Auffassung im

ganzen, wie sie das 17. Jahrhundert anwendet und fordert. In beiden Stilen handelt es sich um
eine Einheit. allein das eine Mal ist die Einheit erreicht durch eine Harmonie freier Teile, das

andere Mal durch ein Zusammenziehen der Glieder zu einem Motiv oder durch Unterordnung
der übrigen Elemente unter ein unbedingt führendes.

5. Die absolute und die relative Klarheit des Gegenständlichen. Es ist ein Gegensatz, der sich

zunächst berührt mit dem Gegensatz von linear und malerisch: die Darstellung der Dinge, wie
sie sind, einzeln genommen und dem plastischen Tastgefühl zugänglich, und die Darstellung der

Dinge, wie sie erscheinen, im ganzen gesehen und mehr nach ihren nicht-plastischen Qualitäten.
Allein es ist etwas Besonderes, dass die klassische Zeit ein Ideal vollständiger Klarheit
ausbildete, das das 15. Jahrhundert nur unbestimmt geahnt hatte, das 17. aber freiwillig preis-

197



gab, es braucht nicht mehr die Form in ihrer Vollständigkeit vor dem Auge ausgebreitet zu

werden, es genügt, die wesentlichen Anhaltspunkte gegeben zu haben. Komposition, Licht und
Farbe stehen nicht mehr unbedingt im Dienste der Formaufklärung, sondern führen ihr eigenes
Leben..

Heinrich Wölfflin, Kunstgeschichtliche Grundbegriffe, Basel

161979, S. 27 ff.

Erster Brief:

Am siebzigsten Geburtstag des Verlegers Axel Cäsar Springer

Lieber Joseph,

„Alles hängt zusammen."1 Dieser kurze Satz fällt in der Einleitung von Wölfflins
kunstgeschichtlichen Grundbegriffen. Er widerspricht scheinbar dem Grundanliegen
des Buches; darin geht es ja darum, Kategorien einzuführen, das Zusammenhängende
zu trennen, und zwar nicht in einem peripheren Bereich, sondern am Fundament der
Kunstgeschichte. Widersprüchlich ist dieser Satz aber deshalb nicht, weil Wölfflin die
Grenzen der Wissenschaft und ihre beschränkten Möglichkeiten genau kennt:

„Natürlich gibt es im strengen Sinne kein ,Fertiges', alles Geschichtliche ist einer beständigen
Wandlung unterworfen, aber man muss sich entschliessen, die Verschiedenheiten an einer
fruchtbaren Stelle festzuhalten und als Kontraste gegeneinander sprechen zu lassen, wenn einem
nicht die ganze Entwicklung zwischen den Fingern verlaufen soll."2

Vor solch wissenschaftlicher Bescheidenheit können wir uns heute nur verbeugen.
Wölfflin weiss, dass er es im Kunstwerk mit einem undurchdringbaren und nie gänzlich

durchschaubaren Objekt zu tun hat. Könnte man das Kunstwerk nämlich gänzlich

erklären, würde es aufhören, Kunst zu sein. Wölfflin verfällt nicht der naiven
Banalität szientifistischer Methoden, die immer wieder mit der Exaktheit der
Naturwissenschaften liebäugeln. Umgekehrt erhebt er aber den Rätselcharakter des
Kunstwerkes auch nicht zum Mythos, dem man nur mit Betroffenheit, mit fragmentarischer

Darstellung und mit enigmatischer Sprache begegnen kann. Er macht aus
der Not keine Tugend:

„Alles ist Übergang, und wer die Geschichte als ein unendliches Fliessen betrachtet, dem ist
schwer zu entgegnen. Für uns ist es eine Forderung intellektueller Selbsterhaltung, die Unbe-

grenztheit des Geschehens nach ein paar Zielpunkten zu ordnen." 3

Es ist Wölfflin klar, dass das Unendliche von Kunst wissenschaftlich nur von einem
rationalen und endlichen Standpunkt aus erfassbar ist. Übergibt sich der
Wissenschaftler dem Unendlichen, weil er sich mit der relativen Belanglosigkeit seines

Tuns — was nützen schon Wölfflins Grundbegriffe dem bildenden Künstler und was
soll man mit ihnen gar im realen Leben anfangen? — nicht abfinden kann, so läuft er

198



Gefahr, dass seine Forschungen selbst zur Kunst oder dann zur Theologie werden;
solche Produkte können dann nichts zu einer Erkenntnisfindung beitragen, die sich
an die Gesetze der Vernunft hält.

Grosse Teile von Adornos Schriften sind ein trauriger Beleg für diese Kunst, die
sich als Wissenschaft verstehen möchte. Die Faszination an Adornos Sprachkunst
und die scheinbare Erklärbarkeit der Welträtsel durch Nichterklärbarkeit hat auf
seine Zeitgenossen manchmal einen verheerenden Einfluss ausgeübt; bei vielen
begabten Komponisten der sechziger und siebziger Jahre verhinderten Scharlatanerien
über den kritischen und brüchig gewordenen Ton die schöpferische Arbeit am
musikalischen Kunstwerk. Von Wölfflins Schriften ging meines Wissens kein derartiger
Einfluss auf die praktische Kunstentwicklung aus; — das ist wahrscheinlich auch
recht so. Ich darf es in der offenen Darstellungsform eines Briefwechsels absolut
sagen, wiewohl man schon noch differenzieren müsste: Der Wissenschaftler hat nicht
den aktuellen und vielleicht fragwürdigen Kurs der Kunst zu kommentieren, zu
korrigieren oder gar zu bestimmen. Solches mag allenfalls dem Kritiker zustehen.
Der Wissenschaftler sollte den historischen Kurs der Kunst möglichst bündig zu
verstehen suchen.

Gerade in einer Zeit, in der jede Unterrichtslektion mit Aktualisierung sowohl zu
beginnen wie zu enden hat, und man die Schüler darauf trainiert, sofort zu schauen,
was am Kunstwerk aktuell und modern ist (man sieht dann auf den ersten Blick, dass

Beethoven ein ähnliches politisches Engagement hatte wie die Beatles), — gerade in
solcher Zeit ist es wichtig, dass wir uns mit Wissenschaftlern auseinandersetzen, die
immer wieder zeigen, dass die Vergangenheit mit der Gegenwart vorerst nichts zu
tun hat. Tatsächlich führt uns Wölfflin in die alte Bilderwelt ein, ohne ein einziges
Wort über die Kunst seiner Zeit zu verlieren. Er überzeugt uns davon, dass ein gutes
Bild als Kunstwerk so interessant ist, dass es der modischen Aktualisierung gar nicht
bedarf.

Wölfflin verpflichtet sich einer möglichst umfänglichen Objektivität. Bereits die

gerechte Parataxe von Individual-, Volks- und Zeitstil in der Einleitung beeindruckt
mich in ihrer sachlichen Darstellung: nicht nur, weil wir gewohnt sind, einer der

Stilkategorien den Vorrang zu geben, sondern, weil Wölfflin bereits sein ganzes
Verfahren einschränkt und uns zu verstehen gibt, dass noch anderes zu beachten
wäre.

Soll dieser Briefwechsel zu einer Wölfflin-Hymne werden? Nein, keineswegs.
Wölfflin macht es mir zum Beispiel schwer, sein relativ streng durchgeführtes
dualistisches Prinzip zu akzeptieren. Wir können immer nur zwischen barocker und klassischer

Kunst wählen, und würde man alle Charakteristika, die Wölfflin uns über die
beiden Anschauungsformen liefert und die sich gegenseitig fast immer ausschliessen,
addieren, so ergäbe sich wohl die Summe aller Möglichkeiten der bildenden Kunst,
die für Wölfflin ernsthaft existierten. Einmal davon abgesehen, dass dieses sture
dualistische Prinzip das unendliche Fliessen der Geschichte in wesentlichen Punkten
verfälscht, ist es damit auch nicht möglich eine längerdauernde Entwicklung der

Kunstgeschichte zu beschreiben. Wölfflin kann das periodische Prinzip der Kunstge-

199



schichte in seinen Veränderungen nicht schlüssig darlegen. Das Problem der verschiedenen

Anschauungsformen von Kunst stellt sich in dieser pointierten Form nur am
Ende des 16. Jahrhunderts. Der Paradigmenwechsel von klassischer und barocker
Kunst erfolgt in späteren Epochen auf einer anderen Reflexionsstufe, so sind z. B.
schon bei der Epochengrenze zur Romantik weltanschauliche Überlegungen im
Spiel, und der Wechsel erfolgt nicht wegen verschiedener Anschauungsformen,
sondern wegen anderer Auffassungen von der Aufgabe der Kunst.

Die Allgemeingültigkeit muss also eingegrenzt werden, vor allem kann die Übertragung

seiner Stilbegriffe auf andere Epochen und andere Kunstgattungen nur mit
Analogien passieren. Folglich ist die Übertragung in unsere Disziplin nur mit grosser
Vorsicht möglich; und doch muss diese Übertragung stattfinden, weil solche
Grundbegriffe erstens helfen, die musikwissenschaftliche Begrifflichkeit zu überprüfen und
weil sie zweitens die vergleichende Kunstwissenschaft auf eine wissenschaftlichere
Basis stellen. Solches möchte ich im nächsten Brief versuchen, wenn Deine Antwort
den Briefwechsel nicht in eine andere Richtung verweist.

Roman

Zweiter Brief:

Am 150. Todestag des Komponisten Karl Friedrich Zelter

Lieber Roman,

Wölfflin auf dem schmalen Grat zwischen Szientifismus und Kapitulation durch
Kunst vor der Kunst: dieser Wölfflin findet Deine Bewunderung. Der Szientifismus
als ständige Verunglimpfung des spezifisch Künstlerischen an der Kunst durch
notorisches Ignorieren des nicht Zählbaren, nicht logisch diskursiv Erfassbaren; die
Kapitulation der diskursiven Logik in resigniertem Erschauern vor dem ewigen Enigma:
der Kunst; diese zwei Möglichkeiten also sind die Täler, zwischen denen Wölfflin auf
dem Berge Ausschau hält.

Nun gut: Nur eben sind diese Täler und der sie trennende Grat — um beim Bild zu
bleiben — nicht gleichzeitig gewachsen, und ihr historischer Ort verbietet gewisser-
massen deren Aufzeichnung auf die gleiche Karte.

Was ich meine: Wichtig scheint mir zunächst einmal, Wölfflins Konzeption in und
aus seiner Zeit zu verstehen, d. h. aus der Notwendigkeit einer Kunstgeschichte, die
der Begriffsbildung und Methodenkonsolidierung in erster Linie sich annehmen
wollte. Oder mit Lurz: „Der Interpret muss sich, will er nicht in ahistorische
Argumente verfallen, an Wölfflins Möglichkeiten orientieren."1 (Lurz hat diese Möglichkeiten

mit grösster Ausführlichkeit dargestellt. Deshalb werde ich in der Darstellung
der Wölfflinschen Methode in den Grundbegriffen auch lediglich auf jene Punkte
eingehen, die mir für unsere Diskussion später fruchtbar scheinen.) Mit dem Postulat
der historischen Betrachtung des Wölfflinschen Buches will ich keineswegs unterstel-

200



len, Wölfflins Versuch könne heute nicht mehr von Interesse sein; im Gegenteil: er
ist es, nicht zuletzt, weil darin nah am Objekt der Wissenschaft sich deren Schwierigkeiten

entzünden und — erlaube mir die Formulierung — das Feuer des ,,non finito"
in den Grundbegriffen Wölfflins Leben als ungelöste Fragen begleitet hat.

Zur Aktualität von Wölfflins Problemkreis: so hat Lurz sein letztes Kapitel
betitelt.2 Diese Aktualität vorauszusetzen war für mich ein Motiv der Beschäftigung mit
Wölfflin. Da unser spezielles Interesse der Rezeption der Wölfflinschen Grundbegriffe

in der Musikwissenschaft gilt, stellt sich die Frage: Wo liegt in Wölfflins
Grundbegriffen die Aktualität seiner kunstwissenschaftlichen Methode, die sich mit
welchem Recht nach dem Erscheinen der Grundbegriffe (1915) in die Musikwissenschaft

hätte übernehmen lassen und hier heute noch ihrer Aktualität sicher sein

könnte?
Vielleicht können wir einiges davon beantworten.

Im Vorwort zur sechsten Auflage (1922) schrieb Wölfflin:

„Die Grundbegriffe' sind hervorgegangen aus dem Bedürfnis, der kunsthistorischen Charakteristik

eine festere Basis zu geben; nicht dem Werturteil — davon ist hier gar nicht die Rede —,
sondern der Stilcharakteristik."3

Mit dieser „festeren Basis" meinte Wölfflin eine in Methode und Begrifflichkeit
gesicherte wissenschaftliche Kunstgeschichte: als deren Inbegriff galt ihm die
Stilcharakteristik. Sie sollte objektiv, d. h. wertfrei sein. Damit hatte aber Wölfflin
keineswegs die Möglichkeit von Objektivität in Kunstwissenschaft schlechtweg naiv
setzen wollen; vielmehr wandte er damit eine kritische Spitze gegen die wertende
Betrachtung „aus heutiger Sicht", die vom höheren Punkt der Entwicklung auf die

zurückliegenden Tiefen der Vorgeschichte blickt und Nase rümpfend diese als

tieferliegend situiert. Wölfflin forderte eine historische Wissenschaft im folgenden Sinn:
Zwar immer noch vom Paradigma der geschichtlichen Entwicklung in Stufen
ausgehend — („Es gibt Stufen der Vorstellung. ."4) — sind diese aber nicht mehr
primär als Stufen zu werten, sondern als Standpunkte zu beziehen.

„Anstatt zu fragen: ,Wie wirken diese Kunstwerke auf mich (den modernen Menschen)? ',und
danach den Ausdrucksgehalt zu bestimmen, muss der Historiker sich vergegenwärtigen, welche

Auswahl von Formmöglichkeiten die Zeit überhaupt hatte."5

Dass sich diese Stufen in der unterschiedlichen Auswahl von Formmöglichkeiten
unterscheiden sollen, ist allerdings eine auffällige Bestimmung. Unterscheiden sie

sich nur darin? Es wäre müssig und falsch, von Wölfflin behaupten zu wollen, er
hätte diese Frage mit ja beantwortet. Immerhin aber macht der eben zitierte Satz

deutlich, dass es dem sich vergegenwärtigenden Historiker in erster Linie um die

Form gehen müsse. Dies erinnert an einen Brief Wölfflins von 1886, geschrieben
nach seinem Referat Stoff und Form bei Wilhelm Dilthey in Berlin: „Der höchste

Begriff, in dem sich alles aussprechen lässt, ist: Die Form."6
Damit sind die Begriffe gefallen, die Wölfflin am Objekt seiner Wissenschaft

vorrangig untersuchen will: Stil und Form. Diese zwei scheinen das Objekt seiner Kunst-

201



geschichte zu konstituieren. Wölfflin hat sie in den Grundbegriffen nirgends deutlich
in systematischer Absicht und Konsequenz erläutert. Lässt das Vorwort von 1922
vermuten, dass der Stil einer Zeit die ganze Auswahl von Formmöglichkeiten eben
dieser Zeit sei, so wird in der Einleitung geklärt, wie sich die Wölfflinsche Stilcharakterisierung

von andern Stilbegriffen abheben will: Sie soll hinter die übliche Stilforschung

zurückgehen, die bisher Stilgeschichte als Ausdrucksgeschichte verstanden
hat und im „individuellen Stil", „Volksstil" und „Zeitstil" den Ausdruck eines
„persönlichen Temperaments", einer „Zeit- und Volksstimmung" zu erfassen
suchte.7 Wölfflin schreibt:

— und damit sind wir zu dem springenden Punkt dieser Untersuchung gelangt —: die

Darstellungsart als solche. Jeder Künstler findet bestimmte .optische'Möglichkeiten vor, an die

er gebunden ist. Nicht alles ist zu allen Zeiten möglich. Das Sehen an sich hat seine Geschichte,
und die Aufdeckung dieser .optischen Schichten' muss als die elementarste Aufgabe der
Kunstgeschichte betrachtet werden." 8

Im Gegensatz zur damals herrschenden Stilgeschichte als Ausdrucksgeschichte will
Wölfflin also Darstellungsgeschichte betreiben; er will die Bedingungen eines bildenden

Künstlers im Moment seines Schaffens untersuchen. Nicht was er auszudrücken
habe, sondern wie, mit welchen formalen Mitteln er überhaupt auf Grund seiner
historischen Situation ausdrücken könne.

Es scheint, dass hier Wölfflin so etwas wie eine transzendentalphilosophische Wendung

vollzieht, indem er sich auf die Bedingung der Möglichkeit künstlerischen
Ausdrucks an einem Punkt der Geschichte besinnt. Das Zurückgehen an einen Ort im
Schaffensprozess, wo sich der Künstler einer ganz bestimmten, durch die historische
Entwicklung geprägten Stufe von Formmöglichkeiten gegenübersieht, bevor er
überhaupt schafft; das Zurückgehen also auf das Inventar der historisch zur Verfügung
stehenden Formmöglichkeiten vor dem eigentlichen Schaffen liesse sich als

transzendentalphilosophisch orientierte Kunstgeschichte charakterisieren. Dieser Umstand ist
nicht zufällig: Während seiner Studienzeit setzte sich Wölfflin ausführlich mit Kant
auseinander und fand auch in dieser Auseinandersetzung seine Distanz zur Kantischen

Position. Im fünften Semester des Studiums entwarf Wölfflin seine
Weltanschauung, in der er sich in zwei Punkten von Kant wesentlich abgrenzte: durch die
Identifikation von menschlicher Vernunft und Sprache („Vernunft und Sprache ist
identisch (logos).") und die historische Relativierung im Rahmen einer allgemeinen
Theorie der Entwicklung („Wir dürfen nicht hoffen, es je zu fassen, nur das wissen

wir, dass es ein Fortschreiten der Menschheit gibt. .").9
Die genaue theoretische Bestimmung dieser fortschreitenden Entwicklung blieb

denn auch für Wölfflin das ganze Leben lang ein ungelöstes Problem; sein letztes
Buchprojekt Entwicklungen, an dem er bis kurz vor seinem Tod arbeitete (1945),
konnte er nicht fertigstellen. Aus seinen Aufzeichnungen lässt sich ein Kreisen um
das Problem einer immanent oder abhängig zu denkenden Entwicklung ablesen, mit
öfters wechselnden Positionen.10 In den Grundbegriffen aber schien es Wölfflin
noch klar zu sein, dass nur ein vermittelnder Standpunkt sinnvoll wäre: „Zweifellos

202



sind gewisse Formen der Anschauung als Möglichkeiten vorgebildet: ob und wie sie

zur Entfaltung kommen, hängt von den äusseren Umständen ab."11
Was die Grundbegriffe selbst betrifft, hat Wölfflin die Verwechslung mit den

Kantischen Kategorien ausgeschlossen. Man könne die Grundbegriffe Kategorien der
Anschauung nennen, ohne Gefahr der Verwechslung.12 Obwohl er dann noch
genauer auf den Unterschied zwischen den Grundbegriffen und den Kantischen
Kategorien zu sprechen kommt, akzeptiert er also — zur Erläuterung — dennoch die

Analogie zwischen beiden (so auch explizit in der Revision von 1933).13
Zu dieser transzendentalphilosophischen Analogie gehört auch Wölfflins Postulat

einer Elementarwissenschaft: Er bezeichnete die „Aufdeckung dieser ,optischen
Schichten'" als die „elementarste Aufgabe der Kunstgeschichte".14 Die in der
Geschichte des Sehens begründeten Formmöglichkeiten werden erforscht und dienen
dann als „Massstäbe", um die „geschichtlichen Wandlungen. genauer [zu] bestimmen.

.".15 Solche Formmöglichkeiten gleichzeitig lebender Künstler wären deren
Gemeinsamkeit bei grösster individueller Verschiedenheit; diese Gemeinsamkeit soll
nach Wölfflin „begrifflich gefasst werden".16 „Begrifflich fassen" heisst aber immer
„Verallgemeinern"; und gerade das — ihre Verallgemeinerungsfähigkeit — zeichnet
nach Wölfflin Beobachtungen überhaupt aus und macht sie — so unterstelle ich —

tauglich zur Wissenschaft: „Das sind Beobachtungen, die natürlich erst Wert gewinnen,

wenn sie sich verallgemeinern lassen."17
Obwohl es zum Bild einer bestimmten Wissenschaft inzwischen gehört, dass

ordnende Begrifflichkeit, Begriffsbestimmung und Verallgemeinerungsfähigkeit als

methodische Voraussetzungen gelten und deshalb dieses Postulat bei Wölfflin nicht
weiter erstaunen mag, gibt es doch in seiner Konzeption ein Moment, welches
erstaunlich modern anmutet. Im Vorwort von 1922 schreibt Wölfflin von der
Stilcharakteristik: „Diese hat das grösste Interesse, zunächst einmal die Form der
Vorstellungsbildung zu kennen, der sie im einzelnen Fall gegenübersteht."18 Hinter
dieser Aussage steht Wölfflins eigenes grosses Interesse an der Form. Dass ein solches

immerhin explizit angeführt und bewusst verfolgt wird, ist ein Indiz für jene Redlichkeit,

die heute allenthalben zu Recht von der Wissenschaft gefordert wird. Wölfflins
wertungsfreie Wissenschaft ist nicht interesselos. Ihr leitendes Erkenntnisinteresse ist
wesentlicher Bestandteil ihrer Konzeption.

Deshalb auch ist verständlich, warum Wölfflin „Stil" als Total der zur Verfügung
stehenden Formmöglichkeiten begreifen will; so wird „Stil" - um nocheinmal die

transzendentalphilosophische Analogie zu brauchen - zum Inbegriff der Form der

Anschauung oder der Darstellung; unter der Bedingung der Form schafft der
bildende Künstler. Das heisst „Stil" ist die aufgedeckte Bedingung der Möglichkeit
formaler Gestaltung zu einer bestimmten Zeit. Hier allerdings - in der historischen
Dimension - versagt die Analogie zur Kantischen Philosophie und es kann deshalb
auch nicht zu Recht von einer „Kategorie" gesprochen werden, höchstens — in etwas

salopper Art — von einer „kategorischen" Bedingung.
So kann man schliesslich Wölfflins Wissenschaft der Grundbegriffe zusammenfassend

beschreiben: eine historische, wertungsfreie Elementarwissenschaft, mit dem

203



Interesse, durch Verallgemeinerung von Beobachtungen zu Gemeinsamkeiten zu
gelangen, die als Formmöglichkeiten interpretiert werden und eine bestimmte Stufe
der historischen Entwicklung des Sehens charakterisieren.

Trotz seiner Grundbegriffe vergisst Wölfflin nicht, dass Kunst in Wissenschaft nie

ganz aufzuheben ist und ruft nach all seinen heuristischen Thesen aus:

„Welche Worte sollten zureichen, das Erlebnis einer malerisch gesehenen Welt (im Gegensatz zu
einer plastisch gesehenen) auch nur ungefähr zu analysieren!" 19

Damit ist er bereit, das eigentliche Medium seiner Wissenschaft, die begriffliche
Sprache, zu relativieren. Und ebenso gibt er im Abschluss der Grundbegriffe ohne
weiteres zu, dass die Kunst „etwas viel Reicheres und Lebensvolleres" wäre als „das
Schema, die Seh-und Gestaltungsmöglichkeiten".20

Mit diesen Bemerkungen möchte ich zu Adorno kommen.
Not und Elend jeder Erkenntnis — auch und besonders der wissenschaftlichen —

ist das Vorfinden von vielen mannigfaltigen Einzelheiten und dem gleichzeitig
unausweichlichen Zwang, dies Einzelne zu ordnen, um überhaupt Erkenntnis zu sein.
Wölfflins lakonischer Satz: „Alles hängt zusammen."21 kommentiert ebenso den
Zusammenhang wie auch die Notwendigkeit, alles zum Zwecke der Erkenntnis
auseinanderzuhalten. Darin liegt sein Widerspruch — nicht nur scheinbar. Nichts mag in
Adornos Philosophie so zentral sein wie seine Kritik an der Herrschaft des ordnenden

Begriffs, der als übergeordnetes Allgemeines das Besondere in sich zwingt.
Adorno prangert in der Dialektik der Aufklärung das aufklärerische Wissenschaftsideal

an: „Die Welt als gigantisches analytisches Urteil, der einzige, der von allen
Träumen der Wissenschaft übrig blieb. ."22 und auch er lässt keinen guten Faden
an einer bloss szientistisch verfahrenden Wissenschaft. Die ganze Dialektik der
Aufklärung ist durchzogen von der Kritik an der blossen Subsumption des Tatsächlichen
unter Ordnungsprinzipien, bei der alles wegfällt, was dem allgemeinen Begriff nicht
einverleibt werden kann. Explizit wird als ein Beispiel auch die Subsumption unter
„die abstrakte Kategorie in der Wissenschaft" genannt. 23 Der ganze Anspruch der
Erkenntnis sei preisgegeben, wenn diese „. im blossen Wahrnehmen, Klassifizieren
und Berechnen. ." bestehe.24 Ich weiss nicht, ob Dir Adorno mit solchen Aussagen
nicht doch etwas sympathischer zu machen ist.

Wie sieht denn Wölfflin das Verhältnis zwischen Besonderem und Allgemeinem?
In der Revision von 1933, die den Grundbegriffen seit 1943 als Nachwort beigegeben

ist, erscheinen zwei auf den ersten Blick widersprüchliche Aussagen. Für den
Primat des Allgemeinen spricht die erste: „Es kommt nicht an auf den historischen
Einzelfall, sondern auf die Theorie."25 Dann weiter unten, im Zusammenhang mit
der Diskussion des Ausdrucksgehaltes der Grundbegriffe: „Das Ausschlaggebende bei
Ruysdael muss also im Besonderen der Behandlung liegen, nicht im Allgemeinen,
und man sieht sich zu äusserster Vorsicht aufgefordert, wenn man den Ausdrucksgehalt

jenes Allgemeinen auf Worte bringen will."26 Im Gebiet der Form, „im
Grundsätzlichen der Bildform"25 lässt sich offenbar leichter und mit grösserem
Recht verallgemeinern und eine Theorie von Grundbegriffen aufbauen. Nicht so aber

204



was den Ausdruck betrifft: Obwohl Wölfflin den Grundbegriffen einen gewissen
Ausdrucksgehalt zuspricht27, sieht er sich doch veranlasst, zur äussersten Vorsicht
aufzufordern, wenn man den Ausdruck eines Allgemeinen in Worte fassen wolle.
Ausdruck mag die spezifische Qualität des Besonderen sein. Die Ausdruckshaftigkeit
jedes einzelnen künstlerischen Gebildes fällt vorerst ausser Betracht, wenn das erste
Interesse der Form gilt - ausser man bestimmt die Form selbst als ausdruckshaft.
Dies hat Wölfflin besonders im Anschluss an den gegen ihn erhobenen Vorwurf des

Formalismus immer wieder unternommen.28 Doch selbst darin noch blieb für ihn
der Formbegriff so wichtig, dass er ihn spaltete in innere und äussere Form und
damit „Form" als Oberbegriff beibehielt.29

Wo also Wölfflin bereit ist, das Verhältnis zwischen Besonderem und Allgemeinem
differenziert zu sehen, da bin ich eher geneigt, das Gemeinsame zwischen Wölfflin
und Adorno hervorzuheben — um diese zwei nun doch wieder gleichsam auf eine
Karte zu setzen.

Dies Gemeinsame: dass sie den ordnenden Begriff als prekäres aber unvermeidbares

Mittel wissenschaftlicher Erkenntnis bewusst machen — wenn auch aus
verschiedener Motivation und mit anderen Konsequenzen. Während Wölfflin im Be-
wusstsein der Problematik — also durchaus in Selbstreflexion — ein Schema von
Begriffen entwirft, das als heuristische Arbeitshypothese gelten kann und aus
analytischer Arbeit gewonnen ist und somit zwar wissenschaftliche Aussagen über
bildende Kunst zulässt, aber diese nicht bis ins Letzte zu ergründen beansprucht, so

gewinnt Adorno aus der Kritik des Szientismus, der extremsten Form einer blossen

Subsumption des Tatsächlichen unter Ordnungsprinzipien, jene Form seiner Kritik,
die schliesslich nur in bestimmter Negation zu Aussagen gelangen kann darüber, was
denn sein solle, weil es so nicht sein dürfe.

Joseph

Dritter Brief:

Am 75. Geburtstag des Dirigenten und Musikwissenschaftlers Dr. Kurt Pahlen

Lieber Joseph,

Ich danke Dir für den umfassenden und inhaltsschweren Brief. Vor allem danke ich
Dir auch für die stringente und in jeder Hinsicht angemessene Zusammenfassung der
Wölfflinschen Anliegen. Der Hinweis auf die Ähnlichkeiten von Wölfflin und Adorno
hat mir sehr gefallen; er zeigt — verzeihe mein Pathos — wie grosse Geister sich über
verschiedene Zeiten hinweg verstehen. Die von Dir angestrebte Versöhnung der beiden

Denker kann ich allerdings nicht vorantreiben, denn die bestimmte Negation, die
ich immer noch für einen Zaubertrick halte, macht bei Adorno eine Versöhnung mit
fast allem möglich: Jeder Denker, der einen Standpunkt einnimmt, um nicht ziellos
im Strom herumschwimmen zu müssen, grenzt sich damit von andern Standpunkten

205



ab, meist indem er sich von ihnen distanziert und sie negiert. In dieser Negation wird
er — grob vereinfachend — mit Adorno einig gehen. Diese crux der Adornoschen
Philosophie, mit der man nichts beweisen, gegen fast alles aber angehen kann, bereitete

dem Philosophen auch ein dermassen trauriges Ende: Die Studentenunruhen,
deren Antriebskraft er zum Teil war, konfrontierten ihn mit Realpolitik und
vereinsamt und kleinmütig sah er sich gezwungen, im Rundfunk das Staatssystem der
Bundesrepublik zu verteidigen.

Auch Du hast vor allem darauf hingewiesen, wogegen Wölfflin und Adorno
sind; — was sie in positiver Weise verbindet, dürfte sich der Bestimmung fast ganz
entziehen, weil Adorno jede Art von Standpunkt vermeidet und sich immer wieder
als genialer Schwimmer erweist. Ich darf in der Form dieses Briefwechsels sogar die
Vermutung aussprechen, dass sich — von aussen besehen — Adornos Kunst, den

Standpunkten auszuweichen, dem Vorgehen der Szientifisten, die von einem Standpunkt

gar nichts ahnen, verdächtig annähert.
Nun möchte ich aber zu Wölfflin kommen: Du stellst in Deiner Antwort Wölfflins

gespaltenes Verhältnis zur Geschichte dar; dieses hat sich offensichtlich bis ans Ende
des Lebens nicht aufgelöst. Ich meine auch, dass Wölfflins Gedanken zur Geschichte
und zur Entwicklung der Kunst sehr deutlich die Klarheit vermissen lassen, die sonst
seine Ausführungen bestimmen. Die Zwiespältigkeit von Wölfflins Geschichtsauffassung

geht hinein bis in die Formulierungen. Zwar will er keine Epoche von der
andern wertend absetzen; er illustriert diesen Gedanken aber mit der Metapher des

Rosenstrauchs, der sowohl in der Blüte wie im Verfall schön ist; damit impliziert er
ein organisches Geschichtsbild, in dem Epochen gleichsam zu Wesenheiten werden.1

Wir sind aber heute kaum weiter gekommen als Wölfflin. Noch immer treiben sich
fremde und dämonische Mächte in der Geschichte herum, Gott und objektiver Geist
haben dem Aberglauben vom soziokulturellen Umfeld, der ökonomischen Basis oder
der geschichtlichen Wahrheit weichen müssen. Neben diesem modernen Götterkult
weiss ich wenigstens Wölfflins Vorsicht im Umgang mit Geschichte zu schätzen.
Diese Vorsicht könnte auch der letzte Grund für seine Zwiespältigkeit gewesen sein.

Auf der einen Seite wusste er sich vor den Dogmen der Geschichtsphilosophen zu
hüten, auf der anderen Seite aber konnte er sich auch nicht der Position seines

Lehrers Jacob Burckhardt verschreiben:

„Wir sind. nicht eingeweiht in die Zwecke der ewigen Weisheit und kennen sie nicht. Dieses

kecke Antizipieren eines Weltplanes führt zu Irrtümern, weil es von irrigen Prämissen ausgeht.
Freilich ist nicht nur bei Philosophen der Irrtum gang und gäbe: unsere Zeit sei die Erfüllung
aller Zeit oder doch nahe daran und alles Dagewesene sei als auf uns berechnet zu betrachten,
während es, samt uns, für sich, für das Vorhergegangene, für uns und für die Zukunft vorhanden

war. Unser Ausgangspunkt ist der vom einzigen bleibenden und für uns möglichen Zentrum,
vom duldenden, strebenden und handelnden Menschen, wie er ist und immer war und sein wird;
daher unsere Betrachtung gewissermassen pathologisch sein wird. Die Geschichtsphilosophen
betrachten das Vergangene als Gegensatz und Vorstufe zu uns als Entwickelten; — wir betrachten

das sich Wiederholende, Konstante, Typische als ein in uns Anklingendes und Verständliches.

Jene sind mit Spekulationen über die Anfänge behaftet und müssten deshalb eigentlich

206



auch von der Zukunft reden; wir können jene Lehre von den Anfängen entbehren, und die
Lehre vom Ende ist nicht von uns zu verlangen. Da nun unsere Aufgabe insofern eine massige

ist, als unser Gedankengang keine Ansprüche macht, ein systematischer zu sein, dürfen wir uns
auch (heil uns!) beschränken." 2

Wenn ich die Grundbegriffe aus dem Blickwinkel von Burckhardts trockenem Realismus

betrachte, kann ich Wölfflins fatalistische Idee, klassische und barocke Epochen
müssten sich in dualistischem Wechsel auf immer neuen Stufen folgen, nur noch als

Hilfskonstruktion einschätzen. Sie wird nicht nur entschuldigt durch die Vorsicht,
mit der Wölfflin sie vorträgt, sondern auch durch die Tatsache, dass gerade die

Kunstgeschichte immer wieder Entwicklungen und Zuspitzungen erfährt. Wölfflin
liess sich von der anscheinenden Entwicklungsfähigkeit der Kunst verführen,
Grundbegriffe einzuführen, die das „sich Wiederholende" und „das Antizipieren eines
Weltplanes" bis zu einem gewissen Grade verbinden wollen. Sein Scheitern veranlasst
mich ein weiteres Mal in Zusammenhang mit Kunst den Burckhardtschen Begriff von
der „Wandelbarkeit" jenem der Entwicklungsfähigkeit vorzuziehen. Damit möchte
ich, was mich betrifft, die Betrachtung von Wölfflins Geschichtsauffassung abschlies-

sen.
Ich komme zur — für uns wichtigeren Frage — wie Wölfflins Grundbegriffe für die

Musikwissenschaft brauchbar sind, bzw. ob diese Begriffe auch der Musikwissenschaft

relevante Aussagen erlauben. Ich gehe von einem Beispiel aus: Regers Bearbeitung

der Bourrée aus der zweiten Englischen Suite vonBach. (Takte 11 —14)3

V ü
1 J U i J ,1 ± 1 J U 1 J U

VI. d

F-r
VI. A

Vc.

=HL-r— — — J—-

1

ipr—F-

j J J

V«.

r r •' r

VI. 2.

1—-,

V J * r

VÖ

'Hi m
VI. 2

f l— r P-i
Va.

nj oj
V)-Z

i i a
»' Ji Ii J1 1

v à -
1 l 1

x ^
n
w

i.

Jr =»=«

207



In den beiden oberen Stimmen habe ich Bachs Originalmelodie notiert, so wie sie in
Regers Bearbeitung übernommen werden (transponiert von a-Moll nach g-Moll).
Ich möchte von Regers Artikulationsangaben hier bewusst absehen. Nehmen wir
ganz unschuldig einmal an, Bachs Vorlage sei linear, flächig, geschlossen, klar und
verpflichte sich der Vielheit, anstelle der Einheitlichkeit; - und betrachten wir jetzt
Regers Bearbeitung: Er komponiert drei Schichten hinzu, die eine - sie bildet das

unterste System — gibt nur Akzente, verstärkt die harmonische Stützung und betont
den ersten Schlag; die zweite Schicht — auf dem vierten System — stellt eine relativ
selbständige Stimme dar, die neu dazukomponiert ist und weder mit Ober- noch mit
Unterstimme direkt etwas zu tun hat; die Stimme auf dem dritten System ist zwar
auch neu dazukomponiert, sie hält sich aber viel deutlicher an die Oberstimme und
in Takt 14 auch an die Unterstimme. Mit diesem Verfahren erreicht Reger die von
ihm angestrebte Vierstimmigkeit, — aber auf eine „schiefe" Art. Die Gleichwertigkeit

der Stimmen wird aufgegeben: der Bass wird verstärkt, die Oberstimme verläuft
zum Teil oktaviert, die eine Stimme bewegt sich parallel zu den Hauptstimmen,
Reger versucht nicht den musikalischen Ablauf auf eine gleichwertige Ebene zu
bringen, er stellt gewisse Dinge in den Vordergrund, andere lässt er deutlich
zurücktreten; wir könnten also sagen, dass Regers Bearbeitung so etwas wie Tiefe
erhält, — immer in Relation zum Bachschen Original gesehen. Die parallel zur
Oberstimme verlaufende Stimme kräftigt diese, gibt ihr eine harmonische Farbe, zugleich
verliert sie aber ihre Klarheit, weil dasselbe leicht variiert noch einmal gesagt wird;
die Oberstimme ist nicht mehr eindeutig. Vor allem das fünfte System belegt Rege«
Streben nach Deutlichkeit und Einheitlichkeit im Grossen. Die Bearbeitung wirkt
denn auch dichter und kompakter und meidet bewusst das lockere Nebeneinander
des Originals. Wegen dieser Vereinheitlichung kann Reger nicht in ähnlicher
Geschlossenheit instrumentieren, wie es Bach getan hätte. Weil das Detail seine
Selbständigkeit verliert und die Vielheit aufgegeben wird, kann der Komponist nichts
mehr abschliessen und umgekehrt: weil Bach das Detail in seiner Vielheit belässt,
muss er auf Geschlossenheit achten. Reger löst die Stimmen in verschiedene Instrumente

auf — das obige Beispiel kann dafür nicht allein repräsentativ sein — er öffnet
gleichsam die Bachsche Vorlage. Durch eine solche Instrumentationstechnik wird die
Melodie in ihrem Fortlaufen immer wieder unterbrochen, mal tritt sie zurück, mal
tritt sie mittels einer scharfen Mixtur hervor. Wir können in solchem Zusammenhange

von einem „malerischen" Instrumentieren sprechen.
Du siehst, worauf ich hinaus will: Wenn wir das Bachsche Original als „klassische"

Kunst bezeichnen, dann können wir die Regersche Bearbeitung — zugegeben: mehr
oder weniger schlüssig - als „barocke" Kunst bezeichnen. Die Wölfflinschen
Grundbegriffe sind also als Analogien in völlig verschiedenen Zeiten mindestens nachvollziehbar

und wie ich meine, für diese Regersche Bearbeitung auch fruchtbar. Die
Grundbegriffe geschichtlich festnageln, das geht nicht. Mit Fug und Recht könnte
ich nämlich Bachs ,,Bourrée" neben einem dreistimmigen Satz noch vom frühen
Monteverdi als „barock" bezeichnen und von Monteverdi könnten wir das gleiche in
Bezug zu Josquin sagen. Eine Mozart-Oper wirkt neben Bachs Passionen „klassisch",

208



neben einer Haydn-Oper aber wiederum „barock". Alles hängt zusammen. Wenn wir
die Grundbegriffe von ihrer Bindung an eine Epoche befreien, zeigt sich erst ihre
Brauchbarkeit.

Erst wenn wir uns zu diesen extremen Positionen bekennen, können wir — damit
uns die Geschichte nicht zwischen den Fingern durchläuft — geschichtliche Momente
bestimmen, wo dieser oder jener Grundbegriff von Wölfflin mehr dominiert als der
andere. Wir werden mit ihm wahrscheinlich einig gehen und sagen, dass in jenen
Epochen, die wir einigermassen mit Distanz überblicken können, „Renaissance" und
„Klassik" eher der klassischen Kunst zuneigen, während „Barock" und „Romantik"
eher der „barocken" Kunst zuzuordnen wären. Es kann nicht unsere Aufgabe sein,
in diesem Briefwechsel die Brauchbarkeit in jeder Epoche nachzuweisen. Eines
möchte ich im letzten Brief aber doch noch tun: Die Grundbegriffe einzeln in Bezug
auf ihre Brauchbarkeit in der Musik einer Wertung unterziehen. Dabei brauche ich
nicht systematisch zu sein und ich will mich auf Weniges beschränken.

Heil uns!
Roman

Vierter Brief:

Am 100. Geburtstag des Münchner Volksschauspielers Karl Valentin

Lieber Roman,

zuviel des Guten: inhaltsschwer war er vielleicht, nicht aber konnte mein Brief
umfassend sein. So blieb etwa der ganze einfühlungspsychologische Kontext der
Wölfflinschen Methode ausgespart: Dies ist der rote Faden, den sich Lurz in seiner
Publikation spannt. Er zeigt, dass Wölfflins eigentliche und immer wieder
durchschimmernde Methode jene der Einfühlungspsychologie gewesen war, und dass die

Grundbegriffe lediglich die relativ weiteste Entfernung von dieser einfühlungspsychologischen

Methode darstellen, aber auch deren defmitorische Struktur gar noch
Parallelen zur einfühlungspsychologischen Definition aufweisen würden.1 Doch
bleibt unbestritten, dass sich Wölfflins Interesse seit 1899 (Die Klassische Kunst)2
bis zu den Grundbegriffen auf die immanenten Probleme der Formentwicklung
verschob.3

Wo aber unser Heil in der Beschränkung liegt, da wird die Not zur Tugend — und
ich will nicht heillos reden. Dir danke ich für das Konkrete, mit dem Du dem

Abstrakten Sinn gibst.
Vielleicht ist es das Wesentliche an Adorno, dass man ihn nicht lassen kann. Also

noch einmal Adorno: Nichts will und kann ich zu seiner Vereinsamung sagen, als dass

sie zu seiner Methode gehörte und ihm bewusst war. Das fünfte Stück der Minima
Moralia ist eindrückliches Zeugnis dieses Bewusstseins, und der Satz darin „Für den
Intellektuellen ist unverbrüchliche Einsamkeit die einzige Gestalt, in der er Solidari-

209



tat etwa noch zu bewähren vermag"4 bildet jene Verdichtung des Gedankens, die
soviel Abschreckendes wie Packendes an sich hat. Falls Adorno wirklich den Anblick
eines blühenden Baumes nicht ohne den „Schatten des Entsetzens" wahrnehmen
konnte — wie er in eben diesem fünften Stück suggeriert — weil „keine Schönheit
und kein Trost mehr [ist] ausser in dem Blick, der aufs Grauen geht, ihm standhält
und im ungemilderten Bewusstsein der Negativität die Möglichkeit des Besseren
festhält"5, so lässt sich seine Einsamkeit nicht mit Kleinmut schwächlich machen.
Wer das Bessere gegen das Schlechtere verteidigt — wie es Adorno offenbar am
Rundfunk tat —, setzt nicht das Bessere schon als Gutes, sondern verhindert den
Rückschritt. Wäre das Kleinmut?

Deine Vermutung aber, Adorno nähere sich dem Szientifisten, indem er kunstvoll
Standpunkte vermeide, halte ich für ebenso falsch wie jene, es dürfte sich das
Gemeinsame zwischen Adorno und Wölfflin der positiven Bestimmung fast ganz
entziehen. Zum ersten: Was denn die Alternative wäre zur reinen Subsumption des

Tatsächlichen unter Ordnungsbegriffe, ist am Ort der Kritik durchaus als positiv
gefasster Standpunkt herauszulesen:

„Das Vorfindliche als solches zu begreifen, ...[die Gegebenheiten] als die Oberfläche, als

vermittelte Begriffsmomente zu denken, die sich erst in der Entfaltung ihres gesellschaftlichen,
historischen, menschlichen Sinnes erfüllen.. ."6

Dieses Programm auszuführen blieb Adorno nicht schuldig: Denk nur an sein Mahler-
Buch. — Zum zweiten:

„Nur dort vermag Erkenntnis zu erweitern, wo sie beim Einzelnen so verharrt, dass über der
Insistenz seine Isoliertheit zerfällt."

Könntest Du Dir einen Satz vorstellen, der besser das Unterfangen des Wölfflinschen
Buches Grundbegriffe umschreiben könnte? Er stammt von Adorno und steht
unmittelbar nach der Kritik an der Herrschaft des Allgemeinen.7 Ich sehe darin eine
positiv bestimmte Gemeinsamkeit beider und will gleichzeitig damit sagen: Das

grosse Anschauungsmaterial, welches Wölfflin auf Grund seiner immensen Kenntnis
zur Verfügung stand, erlaubte ihm Verallgemeinerungen, die durch Verharren beim
Einzelnen und die Insistenz des Forschers legitimiert sind.

Soviel zu den Gemeinsamkeiten, genauer: zu den gemeinsamen Problemen, welche
die Kunst als Objekt der Wissenschaft aufgibt, die in jeder Reflexion darüber auftauchen

und deshalb wohl erwähnenswert sind. Dies sei gesagt, um nicht den Eindruck
eines Vermittlungsversuches zwischen Adorno und Wölfflin zu erwecken. Sonst träfe
mich Adornos Verdikt in jenem Nietzsche-Zitat, das ich redlicherweise nicht
verschweigen will:

„Wer zwischen zwei entschlossenen Denkern vermitteln will, ist gezeichnet als mittelmässig: er
hat das Auge nicht dafür, das Einmalige zu sehen ; die Ähnlichseherei und Gleichmacherei ist das

Merkmal schwacher Augen."8

210



Du verstehst meine Eile, jetzt Unterscheidendes zwischen beiden noch anzuführen?
Nämlich: das Prekäre der begrifflichen Sprache gegenüber der Kunst wird bei
Adorno zur Methode selbst. So ist die Kapitulation, die Du ihm im ersten Brief
unterschiebst, keine Niederlage, sondern die bewusst angewandte sprachliche
Ausprägung jenes Verzichts auf identische Begriffe. Als Paradigma der nichtidentischen
Kunst gilt Adorno die Musik. So auch ist sein primärer Gegenstand nicht die
bildende Kunst sondern die Musik: „Vielleicht ist der strenge und reine Begriff von
Kunst überhaupt nur der Musik zu entnehmen. ."9; der sprachliche Nachvollzug
dieser Musik in nichtidentischen Begriffen will selbst ein kritischer Stachel gegen den
Szientismus sein: vielleicht ein Pyrrhussieg, aber nicht einfach Kapitulation. Am
gleichen Ort, wo Adorno den Begriff des Nichtidentischen zum zentralen Thema
macht — Negative Dialektik, etwa: „Dialektik ist das konsequente Bewusstsein von
Nichtidentität. Sie bezieht nicht vorweg einen Standpunkt."10 —, findet sich auch
eine ausführliche Kant-Kritik.11 Sie steht bezeichnenderweise im Umkreis der
praktischen Philosophie. Bezeichnenderweise: weil dies nicht nur Adornos scharfe und
deutliche Distanz von Kant — im Gegensatz zu Wölfflin — belegt, sondern auch das

praktische Interesse Adornos. War Wölfflins Interesse kunstimmanent (Form der
Vorstellungsbildung), so gilt von Adornos Interesse, was über die kritische Theorie
der Frankfurter Schule Horkheimer sagte: Sie hat ein Interesse an vernünftigen
Zuständen.12 Deshalb auch muss Adornos Kunstwissenschaft praktisch werden und
beim aktuellen zeitgenössischen Kompositionsprozess mitreden. So können Adornos
Aussagen nicht wertungsfrei sein. Sein Interesse bedingt seine Wertung (und wohl
auch umgekehrt), während Wölfflins Interesse eine wertungsfreie Wissenschaft
gerade ermöglichen wollte.

Zu Deinem ersten Brief brennt mich in diesem Zusammenhang eine bis jetzt
unausgesprochene Erwiderung. Ich bin nicht damit einverstanden, die Kunstgeschichte

als Theorie auf ihren Platz zu verweisen und dort von der Praxis fernzuhalten.

Gerade weil sie sich als Wissenschaft einem Objekt gegenübersieht, welches
sich in theoretischen und praktischen Zusammenhängen im weitesten — und hier
nicht auszuführenden Sinn — realisiert, soll sie ihren Kontext in der Praxis erkennen
und dort ihren Anspruch geltend machen (selbst wenn daraus „Scharlatanerien über
den kritischen und brüchig gewordenen Ton" entstünden. Abzuklären bliebe immer
noch, wie es genau zu diesen kam). Eine überzeugende Stellungnahme zu dieser
Frage finde ich in Boehms Aufsatz Urteilskraft. Über das Verhältnis der Kunst zu
ihrer Gegenwart13, in dem er als Reflexionsmodell sowohl für die Kunstkritik wie
auch für die Kunstgeschichte eben jene Urteilskraft postuliert, die sich nicht von
Stellungnahmen zur zeitgenössischen Kunst dispensieren lassen kann.

„Wölfflin, der Zeit- und Ortsgenosse Kandinskys und des Blauen Reiters, hat sich diesem

verschlossen. Panofsky, der Zeit- und Ortsgenosse Pollocks, Newmans, Reinhardts, übte Agnosie

dagegen — und so liesse sich die Negativliste verlängern. Sedlmayr trat gar unter kulturkritischen
Vorzeichen gegen die Moderne an, auch Badt sah in Cézanne eine Art Schwanengesang der

Kunst."14

211



Boehms Postulate gegen eine solche Haltung müssen hier nicht wiederholt werden.
Sie sind gültig für mich und lassen sich knapp zusammenfassen mit seinen Worten:

„Die Heraushebung des Sinngehaltes ist ein historisches und systematisches (das heisst künstlerisches)

Problem; es erfordert die Berücksichtigung der verschiedensten Gesichtspunkte: ein

Reflexionsmodell, also Urteilskraft." und: „Die Aufgabe der Interpretation umfasst historisieren'

und ,aktual' machen. Die Kunstgeschichte würde so Erkenntnisse einbringen, über die nur
die Kunst verfügt. Sie wäre also Dolmetscherin dieser genuinen Erkenntnismöglichkeit der

Kunst selbst genuin, das heisst unverwechselbar." 14

Wölfflins gespaltenes Verhältnis zur Gegenwartskunst — wenn man seine Abstinenz
als Spaltung interpretieren will — halte ich tatsächlich für einen Teil seines gespaltenen

Verhältnisses zur Geschichte überhaupt. Zu Deinen Ausführungen in diesem
Punkt möchte ich nur Weniges noch anmerken: Jacob Burckhardt schien in seiner
rigorosen Anti-/7ege/-Haltung mit Wölfflins Ansätzen geschichtsphilosophischer
Prägung nicht einverstanden. So schreibt Burckhardt in einem Brief an Wölfflin vom
22. Juni 1897:

„Die grosse ästhetische und zugleich kunsthistorische Forschung, in welcher Sie sich bewegen,
geht weit über meinen Horizont. ." 15

Lurz' Interpretation dieser Briefstelle als skeptische und ironische Distanzierung
Burckhardts von Wölfflin 16 leuchtet umso mehr ein, als ein frühes Pendant solcher
Distanzierung von Seiten Wölfflins belegt, wie dieser eher zur idealistischen
Geschichtsphilosophie als zum — wie Du es nennst — trockenen Realismus Burckhardts
neigt. In einer Notiz vom 15. Januar 1883 schreibt nämlich Wölfflin:

„Da ist J. B. [= Jacob Burckhardt]: eine Weltgeschichte, hübsch erzählt, aber ohne metaphysischen

Hintergrund. Das Prinzip: alles sagen, wie es wirklich war. Kulturgeschichtliche Elemente

zurückgedrängt.
Diese Geschichte hat überhaupt keinen Zweck. Sie ist ein Schauspiel, ein Theater, wo alles bunt
durcheinander geht. Das Ganze gewinnt erst Seele, wenn man nach einem Prinzip beobachtet.""

Und dennoch hast Du recht, wenn Du auf Wölfflins Vorsicht im Umgang mit
Geschichte hinweist; nicht aber, dass Wölfflin einfach - wie Burckhardt - jegliche
geschichtsphilosophische Konzeption ablehnen würde, sondern Wölfflin will sein

Postulat einer „Geschichte nach Prinzipien" nicht mit dem Werturteil — weder dem

historischen noch dem aktuellen — verbinden. Dies äussert er auch im Satz, der vom
Rosenstrauch ebenso gilt wie von der Folge Frührenaissance — Hochrenaissance —

Barock:

„. Namen, die wenig besagen und in ihrer Anwendung auf Süden und Norden notwendig zu
Missverständnissen führen müssen, die aber kaum mehr zu verdrängen sind. Unglücklicherweise

spielt noch die Bildanalogie: Knospe — Blüte — Verfall eine irreführende Nebenrolle." 18

212



Die irreführende Analogie zwischen dem biologischen Kreislauf und der Kunstentwicklung

lehnt Wölfflin deutlich ab: damit aber auch die Bewertung — d. h. Abwertung

— einzelner Epochen, insbesondere des Barock.
Joseph

Fünfter Brief:

Am 50. Jahrestag des Weltmeisterschaftsverlustes

von Max Schmeling im Kampf gegen Jack Sharkey

„Die Frage nach dem Zweck des menschlichen Trebens ist unzählige Male gestellt worden; sie

hat noch nie eine befriedigende Antwort gefunden, lässt eine solche vielleicht überhaupt nicht
zu. Manche Fragesteller haben hinzugefügt: Wenn sich ergeben sollte, dass das Leben keinen
Zweck hat, dann würde es jeden Wert für sie verlieren. Aber diese Drohung ändert nichts. Es

scheint vielmehr, dass man ein Recht dazu hat, die Frage abzulehnen. Es ist wiederum nur die

Religion, die die Frage nach einem. Zweck des Lebens zu beantworten weiss. Man wird kaum
irren, zu entscheiden, dass die Idee eines Lebenszweckes mit dem religiösen System steht und
fällt.
Wir wenden uns darum der anspruchsloseren Frage zu, was die Menschen selbst durch ihr
Verhalten als Zweck und Absicht ihres Lebens erkennen lassen, was sie vom Leben fordern, in
ihm erreichen wollen. Die Antwort darauf ist kaum zu verfehlen; sie streben nach Glück, sie

wollen glücklich werden und so bleiben.
Es ist, wie man merkt, einfach das Programm des Lustprinzips, das den Lebenszweck setzt. .;
an seiner Zweckdienlichkeit kann kein Zweifel sein, und doch ist sein Programm im Hader mit
der ganzen Welt, mit dem Makrokosmos ebensowohl wie mit dem Mikrokosmos. Es ist
überhaupt nicht durchführbar, alle Einrichtungen des Alls widerstreben ihm; man möchte sagen: die

Absicht, dass der Mensch .glücklich' sei, ist im Plan der .Schöpfung' nicht enthalten."1

Lieber Joseph,

„Die grosse ästhetische und zugleich kunsthistorische Forschung, in welcher Sie sich

bewegen, geht weit über meinen Horizont. ." — ich danke Dir für diese grossartige
Trouvaille, — und ob sie ironisch gemeint ist! Ich werde mir erlauben diesen Satz

auch in anderem Zusammenhange zu zitieren. Es ist nicht untypisch, dass der
trockene Realist zu solch feiner Ironie fähig ist: er weiss, wo Gott sitzt und macht
deshalb sich und der Welt gar nichts mehr vor. Was hätte Burckhardt wohl zu einem
Satz von Adorno gesagt; „nur dort vermag Erkenntnis zu erweitern, wo sie beim
Einzelnen so verharrt, dass über der Insistenz seine Isoliertheit zerfällt" — vielleicht
hätte er das für eine Anleitung zu einer indischen Meditationsübung gehalten.

Ich glaube, dass uns letztlich ein weltanschauliches Problem trennt: Ich glaube
nicht an die Finalität der menschlichen Natur und auch nicht an die Finalität der
menschlichen Geschichte. Ich glaube nicht, dass sich die menschliche Gesellschaft
vervollkommnen wird, allenfalls könnte sie lernen von ihrem zuverlässigsten Instru-

213



ment — der Vernunft — mehr Gebrauch zu machen, aber auch dafür sind heute keine
Anzeichen zu finden.

Die Technik, „den Wert des Lebens herabzudrücken und das Bild der realen Welt
wahnhaft zu entstellen, was die Einschüchterung der Intelligenz zur Voraussetzung
hat"2, diese Technik ist heute über die ganze Bandbreite menschlicher Äusserungen
zu beobachten. Auch wenn in besseren Zeiten — wahrscheinlich wird es nur ein
Zeitabschnitt sein — die Vernunft die wichtigsten Geschäfte der Menschen leiten
mag, so wird doch der Mensch immer noch an die Grenzen der Vernunft stossen,
und das werden für die Bescheidenen und Redlichen auch die Grenzen der Erkenntnis

sein.
Wie ich es schon in den früheren Briefen angedeutet habe, kann ich deshalb

ziemlich offenherzig an die Vergangenheit herantreten; ich brauche weder die
Vergangenheit in die Gegenwart herüberzuziehen, noch beurteile ich sie nach ethischen
Massstäben, die heute üblich geworden sind. Deshalb kann ich von einem
Wissenschaftler nicht fordern, er müsse sich mit der Gegenwart auseinandersetzen; wenn
meine pointierte Formulierung im ersten Brief so ausgelegt worden ist, dass sich der
Wissenschaftler mit der Gegenwart gar nicht auseinandersetzen sollte, so wäre das

natürlich falsch. Wenn aber Boehm eine Negativliste verfertigt mit Namen wie
Wölfflin und Panofsky, so finde ich das ein ziemlich dummes und problematisches
Unterfangen; — halte ich mir dann noch einige Erzeugnisse vor Augen, die historisieren

und aktual machen wollen, so kann ich auf genuine Erkenntnismöglichkeiten
verzichten, auch wenn sie selber genuin und in der Tat unverwechselbar werden.

Solches Aktualmachen läuft ja meistens darauf hinaus, jene Elemente als zukünftige

herauszuschälen, die uns entsprechen und jene als reaktionär abzuurteilen, mit
denen wir heute wenig anfangen können, — diese historisieren wir dann. In solchem
Fahrwasser stellen wir dann fest, dass zum Beispiel Busoni eine avancierte Theorie
begründete, in seiner kompositorischen Praxis aber reaktionär in der Tradition
verhaften blieb, — wir begrüssen das erste und bedauern das letztere. Ein solches
Vorgehen, wo unsere Leitbilder auf vergangene Zeiten übertragen werden, mag schon bei

politischer Geschichte problematisch sein, — wie aber erst bei der Kunsthistorie! Es

ändert sich auch nur weniges, wenn man solches bewusst tut. Denn ich möchte nicht
etwas über den Autor, sondern etwas über die Sache hören. Dass jede Forschung wie
alles Menschliche den Stempel der Zeit trägt, ist für mich eine Selbstverständlichkeit,
die nicht unbedingt am Eingang jedes Kapitels wiederholt werden muss. Ich habe
schon im ersten Brief darauf hingewiesen, dass eine solche Wissenschaft Methoden
der Kunst übernimmt. Wie die Kunst sagt sie mehr über sich als über etwas anderes.
Die Wissenschaft wird zu einem weiteren Zweig künstlerischer Betätigung, die sich
immer in erster Linie in der Gegenwart ausleben muss; — ähnlich wie es Alfred Kerr
für die Kritik vorschlug, diese sollte seiner Meinung nach als vierte literarische
Gattung neben Lyrik, Epik und Dramatik aufgefasst werden. Auch der
nichtidentische Begriff, wo die Sprache immer im Flusse bleibt, ist wesentlich ein künstlerisches

Mittel.

214



Es ist mir schon klar, weshalb es bei Adorno zu einer Vermischung von Kunst und
Wissenschaft kommen muss. Er sieht eine Wahrheit nur noch in der Kunst — was ich
für falsch halte —; um die Wissenschaft an dieser Wahrheit teilhaben zu lassen, muss
er die Methoden der Kunst in die Wissenschaft herüberziehen. Rekursinstanz dieses

Vorgehens ist aber der Autor selber, — wie bei einem ästhetischen Gegenstand. Nun
lehrte uns die Aufklärung, dass nicht der Autor, sondern die Vernunft Rekursinstanz
des wissenschaftlichen Denkens sein sollte. Nur mit der Vernunft als letzte Rekursinstanz

kann die Wissenschaft irgendeinen positiven Zweck in der Gesellschaft erfüllen.

Man könnte natürlich sagen, die Wissenschaft dürfe oder könne keinen positiven
Zweck in der Gesellschaft erfüllen — auch diese Auffassung hielte ich für falsch. Weil
ich also der Überzeugung bin, dass sich aber der Wissenschaftler an die Gesetze der
Vernunft ebenso halten muss, wie sich der Jurist an die Gesetze des Rechtsstaates
halten sollte, damit Urteile überprüfbar und korrigierbar bleiben, — weil ich dieser
Überzeugung bin, muss ich genuine Erkenntnismöglichkeiten im angedeuteten Sinn
als geistesgeschichtlichen Rückschritt zurückweisen. Natürlich gibt es Probleme,
denen kaum mit einer strengen Begrifflichkeit beizukommen ist, — z. B. der Sinn des

Lebens oder der Zweck der Kunst. Nur beginne ich parallel zu Freud am Sinn
solcher Fragen zu zweifeln. Sie hindern uns nicht nur daran, jene Blumen zupflük-
ken, die wir erreichen können (sie können uns sogar beim Anblick eines blühenden
Baumes ein schlechtes Gewissen einjagen), solche Fragen unterbinden auch den Blick
für die Kunst als Quelle der Lust und der Lebenströstung.

Für diese Quelle der Kunst hatte Wölfflin noch den Blick. Die Begeisterung tritt
oft — ohne Anspruch auf Erkenntnis — unverstellt durch. Sicher, „Einfühlung" steht
am Anfang der Forschungen von Wölfflin, seine Begriffspaare sind aber rational ohne
weiteres nachvollziehbar. Einzig die Ausführungen zu den Skulpturen verstand ich
anfänglich nicht; das liegt aber daran, dass wir heute realistische Skulpturen gar nicht
mehr zu betrachten wissen; — ein langes Gespräch im Atelier eines Bildhauers liess

mir da manches Licht aufgehen. Die Wölfflinschen Begriffspaare treffen nicht nur
wesentliche Teilbereiche der Kunst — manches kommt uns heute schon als völlig
selbstverständlich vor —, oft trifft er den Kern der Sache.

Ich habe schon in vorhergehenden Briefen geschrieben, dass ich die Begriffspaare
auch für die Musik brauchbar finde. Dabei erwarte ich mir keine revolutionären
Erneuerungen in unserer Disziplin, höchstens ein Überdenken, es könnten aber wichtige

Verbindungsschnüre zwischen Kunst und Musik gezogen werden, die die beiden
Bereiche näher aneinanderketten. Ich möchte nun — meiner Devise von den bescheidenen

Horizonten folgend — abschliessend die fünf Begriffspaare wertend auf ihren
Nutzen für die Musikwissenschaft befragen.

1. Das Lineare und das Malerische: Gerade dieses Begriffspaar ist das

heimtückischste, es verführt dazu, Melodie mit Linie gleichzusetzen. Die Linie hat in der
Malerei eine ganz andere Funktion als die Melodie in der Musik, nur schon, weil die

Linie hier nie eine dermassen wichtige Funktion erhielt; zudem müsste von einer
Herrschaft der Melodie gerade in jenem Zeitraum gesprochen werden, in dem Wölfflin

215



vom Malerischen spricht. Sachs ist in seinem sturen Analogisieren auf dieses Problem
auch gestossen, er hat es aber mehr vom Tisch gewischt als gedanklich bewältigt. Es

ist nicht uninteressant, dass sich jenes Begriffspaar, das noch am stärksten im Technischen,

gleichsam in der Führung des Pinselstriches verhaftet ist, am wenigsten zur
Übertragung eignet. Obwohl ich wenig von Kunst verstehe, wage ich zu vermuten,
dass es auch für die Kunstwissenschaft das unprägnanteste Begriffspaar darstellt.
Wenn dem so wäre, hätte die Sache insofern etwas Paradoxes, als Wölfflin im
„Volksmund" immer mit diesem ersten Begriffspaar assoziiert wird.

Wollte man eine Übertragung — um des Systems willen — trotzdem versuchen, so
müsste man wahrscheinlich vom Körperhaften, das Wölfflin dem Malerischen
attestiert, ausgehen.

Wir beobachten in der Musik Ähnliches beim Aufkommen der funktionalen und
nur noch vertikal bestimmten Harmonik. Sie ermöglicht es, Spannung aus einem
tonalen Zentrum heraus zu erzeugen und alle Abläufe auf dieses tonale Zentrum zu
beziehen; zugleich schafft sie sich die Möglichkeit auch im Kleinen beweglich zu
sein; sie kann jeden Moment vom anderen deutlich abschattieren. Tatsächlich
könnten wir sagen, dass der Klang etwas Körperliches erhält. Es mag in diesem

Zusammenhange interessant sein, dass erst in dieser Zeit die Darstellung von
Sinnlichkeit möglich wird. Monteverdis musikdramatisches Oeuvre belegt das nachdrücklich.

Dies sind aber alles nur entfernte Analogien, die sich nur mit Vorsicht zur
Übertragung eignen.

2. Fläche und Tiefe: Um Fläche oder Tiefe zu erwirken, brauche ich simultan
ablaufende Bewegungen. Je nach der Art, wie ich diese Bewegungen zueinander-
stelle, entsteht Tiefe oder Flächigkeit. Halte ich an der strengen Gleichwertigkeit der
Bewegungen fest, so wird ein flächiger Eindruck entstehen. Hebe ich die Bewegungen

in der Funktion und in der Gewichtung voneinander ab, entsteht Tiefe.
In der Musik haben wir ein viel kleineres Mass an Simultanität als in der bildenden

Kunst. Bei Zimmermanns ,,Soldaten" können das vielleicht bis zu hundert Bewegungen

sein, aber das sind extreme Punkte der Musikgeschichte. Trotzdem zeigen gerade
die Soldaten, dass der überwältigende Eindruck, den das Werk hinterlässt, letztlich
auf die Flächigkeit dieser Informationsflut zurückzuführen ist. Wir können das, was

wir hören und sehen nicht in eine bestimmte Dimension legen und dort als weniger
wichtig, als Hintergrund belassen. Man könnte die Soldaten mit einer riesigen Wand

vergleichen, der der Zuschauer gegenübersteht. Die andere wichtige Oper unseres
Jahrhunderts, Bergs „Wozzeck" beruht gerade auf gegenteiligen Prinzipien: Jedes

Detail wird von anderen abgesetzt und der Eindruck ist der einer grossen Tiefe; etwa
in der zweiten Szene des ersten Aktes oder am Schluss, wo sich ein extremerer
Vordergrund als die tonalen Floskeln des spielenden Kindes kaum denken lässt; jede
andere musikalische Bewegung muss hier Tiefe konnotieren.

Das Fläche-Tiefe Modell von Wölfflin wird allerdings in der Musik meistens nicht
eine dermassen wichtige Rolle spielen wie in der Malerei, weil es eine Raumkategorie
ist, wir es in der Musik aber meistens mit Zeitkategorien zu tun haben. Vielleicht

216



wäre es möglich, in der Zeitstruktur eines Werkes ähnliche Wechsel festzustellen, wie
es Wölfflin in der Kunst getan hat; aber dieses Unterfangen wäre mit Wölfflin direkt
nicht mehr vergleichbar.

3. Geschlossene Form-offene Form: Erst eine offene Form muss deutlich und einheitlich

abgeschlossen werden. Diese Paradoxie erklärt die wichtige Funktion, die der
Schluss in der barocken Epoche erhält. Vorher war der Schluss etwas Natürliches, es

wurde nicht eigentlich auf diesen hinkomponiert, weil jede musikalische Geste sich
zu einem Schlüsse eignen würde oder weil der Text den Schluss des Werkes diktierte.
Mit der Einführung des modernen harmonischen Systems ändert sich das: auf der
einen Seite entsteht eine extreme Konnotation des Schlusses, die zum Klischee
werden kann, auf der anderen wird eine grosse Offenheit mittels der Modulation
erreicht. Es ist nicht so — wie man es in Analogie zu Wölfflins Ausführungen meinen
könnte — dass eine Phrase im altklassischen Stil von sich aus nach Geschlossenheit
strebte; es ist umgekehrt: die barocken Elemente tragen die Momente der Öffnung in
sich. Erst im Barock beachtet der Komponist die formale und inhaltliche Funktion
jeder einzelnen Phrase.

4. Vielheit-Einheit: Dieses Begriffspaar scheint für die Musikwissenschaft das brauchbarste

zu sein. Es gibt Momente in der Musikgeschichte, wo das musikalische Detail
in seiner Selbständigkeit belassen wird und die Grossform nur eine ordnende Funktion

einnimmt; umgekehrt gibt es Momente, wo das Einzelne seine Selbständigkeit
zugunsten übergeordneter Zusammenhänge aufgibt. Mit diesem Begriffspaar kann
man nicht nur ganz allgemein einen Mozartsch&n Stil von einem Wagnerschzn
unterscheiden, es lassen sich damit auch kompositorische Schwierigkeiten im einzelnen
beschreiben und erklären, z. B. das Problem der motivisch-thematischen Arbeit:
Diese entsteht, weil der Komponist dem Detail zu grösserer Bedeutung verhelfen
möchte; das Detail wird aus der Vereinzelung herausgelöst und in den verschiedensten

Schichten der Komposition reflektiert. Dadurch wird der musikalische
Ablauf abgesichert und die Komposition erhält ein hohes Mass an innerer Logik, indem
jedes Detail sich aufs andere beziehen lässt. Zugleich reduziert aber die zunehmende

Entwicklung der motivisch-thematischen Arbeit auch den Eigenwert des Details,
sowohl quantitativ wie qualitativ; — quantitativ, weil — z. B. bei Brahms und
Reger — immer nur Variationen des gleichen Grundmaterials zu hören sind, inhaltlich

hören wir immer ungefähr das gleiche; — qualitativ, weil die Relationen, in
denen das Motiv steht, wichtiger werden als das Motiv selbst. Es wird für die Qualität
der Komposition relativ irrelevant, welches Grundmaterial der Tonsetzer wählt; die

Qualität erweist sich in der konstruktiven und technischen Beherrschung des

Materials, nicht mehr in dem, was man in der klassischen Zeit einen genialen
thematischen Einfall nannte.

Dadurch, dass sich das Detail über eine ganze Komposition ausbreiten kann und
diese vereinheitlicht, verliert die Grossform ihre Kraft, sie kann nicht mehr verschie-

217



dene und selbständige Einzelteile sinnvoll subordinieren, allenfalls kann sie helfen,
das in etwa immer gleiche Material vernünftig zu koordinieren, sonst aber wird sie

von unten her aufgelöst. Die Inhaltslosigkeit und restlose Offenheit der Grossform in
der neueren Musik ist letztlich in der motivisch-thematischen Arbeit angelegt. Es ist
für mich eine der grössten Leistungen und zugleich eines der wichtigsten Resultate
des Wölfflinschen Denkens, dass es eine direkte Verbindung von Einheitlichkeit und
Offenheit einerseits und von Vielheit und Geschlossenheit andererseits erkennt, und
wenn ich den Wölfflinschen Begriffspaaren ihren direkten Einfluss auf die aktuelle
Kunst auch abgesprochen habe, so bin ich doch der Meinung, dass das Wissen um
solche Zusammenhänge den zeitgenössischen Künstlern grosse Irrtümer ersparen
könnte.

5. Klarheit — Unklarheit: Auch dieses Begriffspaar halte ich in der Musik für sehr
brauchbar. Es erweist sich wiederum nicht nur im Grossen als fruchtbar, sondern
auch im Detail. Dazu nur ein Beispiel: Vergleichen wir einen Triller einer Mozart-
schen Klaviersonate mit den Trillern des zweiten Satzes von Beethovens op. 111, so

zeigt es sich, dass bei Mozart der Triller die Funktion hat, den verzierten Ton im
graziösen Zurücknehmen klar hervorzuheben. Mozart differenziert und klärt die

plumpe Eindeutigkeit des unverzierten Tones. Bei Beethoven wird der Triller eingesetzt,

um den Einzelton zu verwischen, er wirkt wie ein Klecks in der Komposition.
Dass es sich dabei um einen kritischen Umgang mit der Konvention handelt, können
wir hier ausser Acht lassen, wichtig ist für uns, dass das nämliche tonsetzerische
Mittel im einen Falle zur Klarheit im anderen Falle zur Unklarheit führen kann.
Damit wäre auch Wölfflins Versicherung, seine Grundbegriffe seien keine
technischhandwerklichen Begriffe, für die Musik bestätigt: Ob eine Komposition klar oder
unklar wirkt, liegt nicht an der Materialauswahl.

Damit bin ich am Ende dieses Briefwechsels angelangt. Er hat eine andere Richtung
genommen als ich ursprünglich erwartet hatte. Ich habe in der Hitze des Gefechtes —

ganz gegen meine Art — mehr von mir als von Wölfflin gesprochen. Trotzdem hat
mir die Beschäftigung mit diesem Buch zu vielen neuen Erkenntnissen verholfen. In
viele grobe Denkschemen haben sich feinere Rastrierungen gelegt. Wenn nur ein Teil
davon in diesem Briefwechsel zum Ausdruck kommt, hat er eigentlich seine Aufgabe
erfüllt. Wenn in den Briefen sich wenig reale Resultate finden, so zeigen sie doch,
dass die Beschäftigung mit den grossen Werken der Geisteswissenschaften sehr nützlich

und klärend ist. Wir hören davon zu oft nur auf den verschiedenen Stufen der

Tertiärliteratur, — meist verfälschend. Und so möchte ich denn ganz zum Schluss

ausrufen :

ad fontes!
Roman

218



Sechster Brief:

Am 100. Todestag von Joachim Raff

Lieber Roman,

zuerst das Erstaunlichste : Du hast offenbar aus meinen Briefen so etwas wie meine
Weltanschauung herauslesen können, oder wenigstens Anklänge daran. Nun war ich
durchaus der Meinung, einen Teil der Kunstanschauung Wölfflins und Adornos
darzustellen und aus ihrem Kontext heraus Deiner Darstellung einiges von dem
entgegenzusetzen, was — wie ich es sehe — dem immanenten Verständnis dieser zwei
gerechter würde. Es gehört zu „ihrem Kontext" auch ihre Weltanschauung, von der
dann andeutungsweise die Rede war. Aber diese Andeutungen waren keine
Glaubensbekenntnisse meinerseits, ausser wo ich sie als solche ausgab: wie etwa die

Aktualisierung. So überraschte mich also Freud: Obwohl auch mir die
Geschichtsphilosophie ein Thema unseres Gesprächs schien, sah ich nicht in erster Linie die
Frage der menschlichen Glückserfüllung im Plan der Schöpfung, nicht die Finalität
oder Zufälligkeit menschlicher Natur und Geschichte, noch die Kunst als Quelle der
Lust und der Lebenströstung hier thematisiert.

Dennoch habe ich jetzt allen Grund, Dir für Deinen Ausblick in die ganz
unbescheiden weiten Horizonte der Weltanschauung zu danken. Ich halte nämlich Deinen
Eindruck, es würde uns „letztlich" ein weltanschauliches Problem trennen, für eine
Form methodischer Aktualisierung (und zur Aktualisierung muss ich ja nun noch
etwas sagen). „Aktualisieren" bedeutet methodisch: Reflexion meines eigenen
Standpunktes, den ich immer habe (auch dann, wenn er nicht reflektiert wird); oder:

„Aktualisieren" heisst meine Gegenwart in Beziehung setzen zu einem ihr Anderen,
im Wissen darum, dass meine Erkenntnis dieses Anderen ohne meine Gegenwart
undenkbar wäre und dass im Moment des Erkennens dies Andere Teil meiner Gegenwart

ist. Im Fall, den Du ansprichst, heisst doch der einfache Sachverhalt: das

historische Kunstwerk rezipiere ich, ein aktualer, gegenwärtiger Betrachter/Hörer.
Dies gilt für jede Form der Rezeption: die wissenschaftliche, ästhetische, kritische
u.a.. Aber gerade die wissenschaftliche reflektierende) Rezeption muss dieses

Subjekt-Objekt Verhältnis immer im Blick behalten, indem sie sich weder bloss auf
die eine noch auf die andere Seite schlägt. Ich halte dies für ein Postulat jener
Vernunft, von der Du in vorsichtigem Optimismus hoffen möchtest, sie werde von
der Menschheit noch mehr gebraucht werden als bisher. (Nur: wenn sie bloss als

„zuverlässigstes Instrument" gebraucht würde, dazu noch ohne Ethik ihrer Zwecke,
dann bliebe sie zerstörerisch.)

Ich meinte mit „Aktualisieren" inhaltlich also nicht, ein historisches Kunstwerk
durch wissenschaftliche Rezeption auf eine neue Höhe bringen, die es „damals"
nicht hätte erreichen können und erst jetzt, quasi durch meine geschichtsphilo-
sophische Entwicklungshilfe, ihre Erfüllung fände.

219



Dies meinte auch Boehm nicht: Sein Unterfangen ist bestimmt nicht „dumm";
allenfalls problematisch; eine Aussage, die es aber nicht disqualifizieren kann, da was
sich unproblematisch gäbe, uns erst recht verdächtig schiene. So will ich nocheinmal
Boehm zitieren, um wenigstens zu verdeutlichen, dass er „Aktualität" und „Historizität"

mehr zu differenzieren weiss, als dass darin Beethoven und die Beatles
zusammenfallen würden:

„Die Aktualität (im Gegensatz zur .Historizität') dieser Erfahrungen, die Kunst zu machen

erlaubt, bewegt sich nicht neben den geschichtlichen Bedingungen, denen sie sich verdankt, eher

in ihnen."

In Deiner Kritik des Urteils über Busoni reflektierst Du ein Rezeptionsurteil auf
seine aktuelle Bedingung. Ob es Dir jedoch damit auch gelingt, Deine eigene Freiheit
vom Fortschrittsglauben zu dokumentieren, bleibt fraglich. Denn wenn ich Dein
Glaubensbekenntnis ernst nehmen will, muss ich Dich nach dem Verhältnis fragen
zwischen dem Fehlen von Finalität, an welche Du nicht glaubst, und dem
„geistesgeschichtlichen Rückschritt", den Du an „genuinen Erkenntnismöglichkeiten im
angedeuteten Sinn" diagnostizierst? Ich habe den Eindruck, von Rückschritt überhaupt
zu sprechen setze sehr wohl eine Ansicht darüber voraus, wohin es denn gehen solle.
Dann aber müsstest Du zumindest Deinen Negativ-Glaubenssatz ausführen.

Ich kann der Herausforderung schliesslich nicht widerstehen, nun meinerseits den
Glauben zu bekennen, der mir paradoxerweise Deinen Ausführungen näher scheint
als Dein Unglaube. Und mit Dir will ich — in gleicher Kürze — das Risiko eines

gewaltigen Missverständnisses eingehen: Ich glaube, dass in der Menschlichen Natur
und Geschichte eine Finalität in dem Masse existent und wirklich ist, als sich der
Mensch selbst eine gibt.

Was waren denn für Curt Sachs die „aktuellen Bedingungen" seiner Übernahme
der Wölfflinschen Grundbegriffe in die Musikwissenschaft? Sachs hatte in Berlin —

wo Wölfflin von 1901 bis 1912 selbst gelesen hatte — 1904 in Kunstgeschichte
promoviert und widmete sich dann auschliesslich dem Studium der Musikwissenschaft

bei H. Kretzschmar und J. Wolf. Diese Konstellation erklärt bereits einiges:
Die Verbindung von Kunstgeschichte und Musikwissenschaft ist in der Person Sachs'
schon vollzogen; von Kretzschmars Hang zur Synthese, nämlich Musikgeschichte als

Kulturgeschichte zu betreiben, darin Verflechtungen zwischen dem Musikleben und
dem Geist der Zeit aufzuzeigen, mag das wiederholt von Sachs angeführte Motiv, die
Musikwissenschaft aus der Vereinzelung herauszuführen1, mitbestimmt haben; die
Entdeckungen der italienischen Trecento-Musik, von der J. Wolf die erste umfassende

Darstellung schrieb, sind für Sachs entscheidender Beweis, dass die Musik nicht
hinter andern Künsten nachhinke und also auch in ihrer historischen Wandlung sich
mit den Künsten parallelisieren lasse.2

In vier3 Aufsätzen hat Sachs diese Parallelisierung der Künste durchgeführt. Die
vier Aufsätze bilden eine Einheit, auf die Sachs mehrmals hinweist, und führen ein
Programm aus, welches Sachs zunächst unabhängig von Wölfflins Grundbegriffen

220



anzugehen scheint, zu dessen Fortführung sie ihm aber wichtige Dienste leisten. Dies

möchte ich kurz darstellen, um zu zeigen, dass einerseits die theoretischen
Voraussetzungen, die Sachs macht und beibehält, mit jenen Wölfflins — streng genommen —

nicht zu vereinbaren wären; dass aber andererseits die Übertragung sich durchaus auf
ein gemeinsames Motiv beider berufen kann - nämlich die Etablierung einer
vorurteilsfreien, historischen Wissenschaft — und darin sich auch bewährte.

Im ersten Aufsatz Kunstgeschichtliche Wege zur Musikwissenschaft (der 1919
veröffentlichten Niederschrift eines Vortrages von 1918) führt Sachs mittels der
„Linearumschrift" (Linie Melodie), der Raumanalogie (Raum Harmonie) und
der Farbanalogie (Farbe Klangfarbe) den Vergleich zwischen Musik und bildender
Kunst aus. (Nur der Ausdruck „Linearumschrift" stammt von Sachs.4) Er tut dies
über die Abschnitte Morgenland, Mittelalter und Renaissance, ohne Wölfflin explizit
zu erwähnen.

Ich will hier Sachs' eigene Zusammenfassung geben, die er dann 1924 im dritten
Aufsatz rückblickend schreiben wird:

„Ich sprach u. a. von der Ausdrucksgleichheit in der Parallelbewegung gotischer Bildlinien und

spätmittelalterlicher Kontrapunkte einerseits und im bildnerischen Kontrapost und der
grundsätzlichen Gegenbewegung der Stimmen seit dem 16. Jahrhundert andererseits; ich deutete die

Beziehungen zwischen der wachsenden Raumillusion in der Malerei des 16. und 17. Jahrhunderts

und der Herausbildung der Harmonik an, ferner die künstlerische Gegensätzlichkeit
zwischen Florenz und Venedig, die bildnerisch als Gegensatz zwischen Linie und Farbe, musikalisch

zwischen Monodie und harmonisch-instrumentalem Satz erscheint, und die Arbeit schloss

mit dem Nachweis, dass sich die Geschichte der Instrumentation völlig mit der Geschichte der
malerischen Koloristik deckt."5

Im zweiten Aufsatz von 1919, der den programmatischen Titel Barockmusik trägt,
zeigt Sachs entlang den fünf Wölfflinschen Grundbegriffspaaren, dass der Stilwandel
zum Barock in der Musik parallel zu den bildenden Künsten sich vollzogen habe. In
der Einleitung weist er auf den Vortrag von 1918 hin und betrachtet den Aufsatz
Barockmusik als Fortsetzung des damals ausgeführten Gedankens. Dieser Aufsatz ist
die gedruckte Form von Sachs' Antrittsvorlesung in Berlin.6

Der dritte Aufsatz Die Musik im Rahmen der allgemeinen Kunstgeschichte von
1924 reagiert auf die neuerdings erfolgte „abgedroschene Redensart von dem .Nach¬

hinken' der Musik im Zug der Künste", wie Sachs schreibt.7 Mersmann hatte 1921 in
einem Aufsatz Zur Stilgeschichte der Musik zu bedenken gegeben, „. dass der
inneren Parallelität der Entwicklungsphasen keineswegs immer eine zeitliche. ."8
entspreche. Nocheinmal stellt Sachs die zwei bisherigen Veröffentlichungen als eine
Einheit dar und unternimmt jetzt den Versuch, in vier Gesetzen die Beziehung der
Musik zu den bildenden Künsten zu erfassen, und zwar so, dass sich auch zeitliche
Verschiebungen mit eben diesen Gesetzen erklären Hessen. Es sind dies: 1. das

Gesetz der Ausdrucksgleichheit9 2. das Gesetz der Stellvertretung10 3. das Gesetz der

Umschmelzung11 und 4. das Gesetz der Grenzverschiebung.12

221



Im vierten Aufsatz Musik und bildende Kunst im Rahmen der allgemeinen
Kunstgeschichte von 1927 hat Sachs schliesslich seine Thesen der ersten drei Aufsätze
wiederholt und mit neuen Beispielen illustriert. Er schliesst mit den Sätzen:

„Die Musik hinkt nicht nach. In strenger Gesetzlichkeit teilt sie sich mit den Schwesterkünsten
in das grosse Werk, das aller Kunst zugewiesen ist. Nicht selbständig stehen sie da, sondern in

engster Verknüpfung. Denn ihr ständiger Neuschöpfer ist der Mensch, der nach seinem Gesetz

ihnen Blut und Seele einflösst." 13

Sachs hat sein zentrales Motiv im ersten Aufsatz von 1919 klar exponiert: Es ist die
Absicht der Emanzipation von geschichtsphilosophischen Vorurteilen, die Absicht
einer vorurteilsfreien, historischen Erforschung der Musik fremder (Morgenland) und
früherer (Mittelalter) Kulturen. Er hält es für eine „alte, schiefe Vorstellung", „dass
Wesen und Wandel vergangener Musikepochen nichts anderes sei, als die ständige
Vervollkommnung, das Vorwärtsschreiten vom Unreifen zum Reifen, von den
Niederungen zur Höhe."14 Mit dieser deutlichen Absage an eine wertende Entwicklungstheorie

deckt sich Sachs mit Wölfflins historischer, wertungsfreier Wissenschaft der
Grundbegriffe.

Zudem aber führt Sachs in diesem Aufsatz einen Grundgedanken damaliger
Kunstwissenschaft aus: das Programm der Wechselseitigen Erhellung der Künste 15 oder die
„Frage des unzerreissbaren Zusammenhangs der Künste".16 Diese Frage lag damals

„in der Luft", wie Sachs anmerkt.17 Sie lag tatsächlich in der Luft; nicht nur
innerhalb der Kunstwissenschaften, sondern auch — weit weg von Berlin — recht
nahe bei der künstlerischen Produktion selbst; Cocteau schrieb 1918 in Paris: „En
musique la ligne c'est la mélodie. Le retour au dessin entraînera nécessairement un
retour à la mélodie." 18 Deutlich stellt Cocteau die Forderung nach einem „linearen"
Stil der Musik in Analogie zur bildenden Kunst: ,JSatie parle d'Ingres; Debussy
transpose Claude Monet à la russe." 19

Im theoretischen Kontext stellt sich die Frage, was denn einem solchen Programm
wie der wechselseitigen Erhellung der Künste zu Grunde liegen soll. Dabei stösst man
auf eine weitere paradigmatische Konstante damaliger Kunstgeschichte, wie sie auch
Sachs in seinen Aufsätzen anerkennt und explizit ausspricht: das „Kunstwollen".
Riegl hatte den Begriff 1893 in den Stilfragen zum erstenmal ausgeführt.20 Dort war
der Begriff auf einer inhaltlichen Ebene angesiedelt und hatte den Gegensatz zur
technischen Stilerklärung zu bilden. Später dann, 1898 in dem Aufsatz Kunstgeschichte

und Universalgeschichte sollte er eben jenen „Willen" zur Synthese
rechtfertigen und theoretisch untermauern. 21 Die wechselseitige Erhellung der Künste ist
dann gerechtfertigt, wenn die einzelnen Künste als Ausdruck ein und desselben

Kunstwollens, als verschiedene Sprachen, Gleiches zu sagen, betrachtet werden. Damit

ist bereits die unmittelbare Nähe zwischen dem Begriff des „Kunstwollens" und
einer Stilgeschichte als Ausdrucksgeschichte offenbar. Und für Sachs ist — im Unterschied

zu Wölfflin — Stilgeschichte Ausdrucksgeschichte:

„.. musikalische Stilmerkmale. als lebendigen Ausdruck eines bestimmt abgegrenzten See-

lenzustandes, eines bestimmt gerichteten Kunstwollens zu begreifen."22

222



Während bei Wölfflin die Summe der kategorial gedachten Formmöglichkeiten den

„Stil" bilden, ist also für Sachs der „Stil" die durch Ausdruck eines Kunstwollens
und Seelenzustandes geprägte Eigenart des Kunstwerks. Sachs Bestimmung des

„gleichen Nährbodens"23 aller Künste ist durchgehend in doppelter Weise charakterisiert,

in der sich psychologische und philosophische Vorstellungen treffen: Psychologisch

ist vom „geformten Seelenleben"24 oder „Seelenzustand"25 die Rede,
philosophisch von „Kunstwillen" 26 oder — was wie ein Schopenhauer-Zitat anmutet —

von den Künsten als der „.Objektivierung' des gleichen Willens"27 ; vom „Wollen und
Müssen"28 oder aber von der „Volksseele"29 wird im zweiten Aufsatz gesprochen,
im dritten dann vom Ausdruck des „gleichen Geistes"30 oder aber vom „Kunstbedürfnis".

31 Diese Auflistung von Benennungen des gleichen Nährbodens der Künste
soll zeigen, dass Sachs offenbar kein Interesse hatte, jene Wendung zur formimmanenten

Stilgeschichte, wie sie Wölfflin in den Grundbegriffen unternommen hatte,
nachzuvollziehen. Die gleiche Wurzel aller Künste hat zudem nicht so sehr die Funktion,

eine Geschichte des Stilwandels theoretisch zu begründen, als vielmehr die

behauptete Gleichzeitigkeit aller Künste zu untermauern. Für Sachs bleibt festzuhalten,

dass der gemeinsame — psychologisch und philosophisch verstandene —

Nährboden aller Künste Grund und Veranlassung eines Ausdrucksbedürfnisses sein soll,
und die Kunst demnach Folge dieses Grundes, gewordener Ausdruck. In diesem Sinn
ist Stilgeschichte für Sachs in erster Linie Ausdrucksgeschichte. Solchermassen aber
wird der Widerspruch zum Wölfflinschen Interesse in den Grundbegriffen manifest.

Damit muss es jetzt auch sein Bewenden haben. Denn schon aufgrund der knappen

Andeutungen liesse sich zeigen, dass es bei der Übertragung der Wölfflinschen
Grundbegriffe auf die Musikwissenschaft für Curt Sachs nicht um ein möglichst
genaues theoretisches Verständnis dieser Grundbegriffe gehen konnte. Sie bewährten
sich ihm vielmehr in seinem Anliegen, der Musik des Barock in einem neuen Sinn —

als „Barockmusik" — historisch gerecht zu werden.
Dass heute die Stilforschung nach Wölfflinschem Muster „von der Tagesordnung

abgesetzt" sei, schrieb schon 1964 Vetter32, und Braun bestätigt dies:

„Im Unterschied zur damaligen Stileuphorie stehen heute nüchterner der sozial-, der komposi-
tions- und der gattungsgeschichtliche Aspekt im Vordergrund. Damit wird der
epochengeschichtliche Ansatz nicht aufgegeben, sondern anders definiert und anders realisiert: Die rätselhafte

,Gestalt' der Epoche zeichnet sich eher in ihren .Handlungen' als in ihrem .Wesen' ab."33

Mit dieser Bemerkung ist selbstverständlich kein Beitrag zu einer grundsätzlichen
Diskussion geleistet. Aber sie gibt die Richtung an, in welche es auch mich jetzt
drängt: zum Besonderen und Konkreten, zum einzelnen Kunstwerk hin; weg vom
Versuch einer abstrakten, theoretischen Synthese: ein solcher muss aporetisch bleiben,

wenn nicht jene „indische Meditationsübung" vorausging. Und damit gestehe
ich, dass die im zweiten Brief vorausgesetzte Aktualität der Wölfflinschen Grundbegriffe

vorerst aus meinem spezifischen Interesse verschwunden ist.
So stelle ich am Ende fest, dass wir nicht am Ende sind. Immerhin hast Du Deiner

Urteilskraft in den Briefen wiederholt Ausdruck gegeben und mit Deiner Darstellung

223



einer möglichen Übertragung der Grundbegriffe auf die Musik einen viel eher
einleuchtenden — weil konkreten — Weg gefunden, von Aktualisierung nicht zu
sprechen, sondern sie zu tun. Dafür danke ich Dir.

Joseph
P. S. Ich freu mich übrigens ungemein über blühende Apfelbäume.

Erster Brief
1 Heinrich Wölfflin, Kunstgeschichtliche Grundbegriffe. Das Problem der Stilentwicklung in der

neueren Kunst. [= Grundbegriffe] Basel16 1979, S. 21.
2 Ebd., S. 27.
3 Ebd., S. 264.

Zweiter Brief
1 Meinhold Lurz, Heinrich Wölfflin, Biographie einer Kunstgeschichte, Worms 1981 Heidelberger

Kunstgeschichtliche Abhandlungen, N. F. XIV, S. 226.
2 Ebd., S. 241

3 Wölfflin, a. a. 0., S. 5.

4 Ebd.
5 Ebd.
6 Brief Wölfflins aus Rom an die Eltern; zit. nach Lurz, a. a. 0., S. 61.
7 Wölfflin, Grundbegriffe, S. 23.
8 Ebd., S. 24.
9 Zit. nach Lurz, a. a. 0., S. 270 Anm. 518.

10 Vgl. dazu Lurz, a. a. 0., S. 213 ff.
11 Wölfflin, a. a. 0., S. 267.
12 Ebd., S. 264.
13 Ebd., S. 277.
14 Ebd., S. 24.
15 Ebd., S. 5.

16 Ebd., S. 7.

17 Ebd., S. 20.
18 Ebd., S. 5.
19 Ebd., S. 280.
20 Ebd., S. 263.
21 Ebd., S. 21.
22 Max Horkheimer und Theodor W. Adorno, Dialektik der Aufklärung, [= DA] Philosophische

Fragmente, Frankfurt/M. 1969 (1947), S. 28.

23 Ebd.
24 Ebd., S. 27.
25 Wölfflin, a.a.O., S. 277.
26 Ebd., S. 279.
27 Ebd., S. 278 f.
28 Vgl. dazu Lurz, a. a. O., S. 21 ff.
29 Heinrich Wölfflin, Gedanken zur Kunstgeschichte, Gedrucktes und Ungedrucktes, Basel 1947,

S. 7; zit. nach Lurz, a. a. 0., S. 22.

224



Dritter Brief
1 Wölfflin, Grundbegriffe, S. 27.
2 Jacob Burckhardt, Weltgeschichtliche Betrachtungen, Über geschichtliches Studium, München

1978, S. 2 f.
3 Max Reger, Suite in g-moll nach Sätzen von J. S. Bach bearbeitet.

Vierter Brief
1 Vgl. Lurz, a. a. 0., S. 187 ff.
2 Heinrich Wölfflin, Die klassische Kunst, Eine Einführung in die italienische Renaissance,

München4 1908.
3 Vgl. Lurz, a.a.O. ,S. 158 ff.
4 Theodor W.Adorno, Minima Moralia, Reflexionen aus dem beschädigten Leben, [= MM)

Frankfurt/M. 1978 (1951), S. 22.
5 Ebd., S. 21.
6 Adorno, DA, S. 27.
7 Adorno, MM, S. 90.
8 Zit. nach Adorno, MM, S. 91.
9 Adorno, MM, S. 298.

10 Theodor W. Adorno,Negative Dialektik, Frankfurt/M. 1966, S. 17.

11 Ebd., S. 211 ff.: Modell I, Freiheit.
12 Max Horkheimer, Traditionelle und kritische Theorie, 4 Aufsätze, Frankfurt/M. 1973, S. 21.
13 Gottfried Boehm, Urteilskraft, Über das Verhältnis der Kunst zu ihrer Gegenwart, in: NZZ

13./14. März 1982, Nr. 60, S. 65.
14 Ebd.
15 Jacob Burckhardt und Heinrich Wölfflin, Briefwechsel und andere Dokumente ihrer Be¬

gegnung, 1882—1897, hrsg. v. Joseph Gantner, Basel 1948, S. 126.
16 Lurz, a.a.O.,S. 118.
17 Burckhardt und Wölfflin, a. a. O., S. 23.
18 Wölfflin, Grundbegriffe, S. 26.

Fünfter Brief
1 Sigmund Freud,Das Unbehagen in der Kultur, Frankfurt/M. 1980, S. 74 f.
2 Ebd., S. 82.

Sechster Brief
1 Curt Sachs,Barockmusik, in: JbP XXVI, 1919, S. 7—15;

ders., Die Musik im Rahmen der allgemeinen Kunstgeschichte, in: AfMwVI, 1924,
S. 255-261.

2 Ders., Musik und bildende Kunst im Rahmen der allgemeinen Kunstgeschichte, in: Fs. Julius
Schlosser, Zürich-Leipzig-Wien 1927, S. 31—34, S. 32.

3 Ders., [= I.] Kunstgeschichtliche Wege zur Musikwissenschaft, in: AfMw I, 1919, S. 451—464.
[= IL] Barockmusik, in: JbP XXVI, 1919, S. 7-15.
[= III.] Die Musik im Rahmen der allgemeinen Kunstgeschichte, in: AfMwVI, 1924,
S. 255-261.
[= IV.] Musik und bildende Kunst im Rahmen der allgemeinen Kunstgeschichte, in: Fs. Julius
Schlosser, Zürich-Leipzig-Wien 1927, S. 31—34.

4 Ders., I..S. 457.

225



5 Ders., III., S. 256.
6 Ebd.
7 Ebd., S. 255.
8 Hans Mersmann, Zur Stilgeschichte der Musik, in: JbP XXVIII, 1921, S. 61—IS, S. 69.
9 Sachs, III., S. 256.

10 Ebd., S. 257.
11 Ebd., S. 260.
12 Ebd.
13 Ders., IV., S. 34.
14 Ders., I.,S. 452.
15 Oskar Walzel, Wechselseitige Erhellung der Künste, Ein Beitrag zur Würdigung kunstgeschicht¬

licher Begriffe, Berlin 1917 Philosophische Vorträge XV, veröffentlicht von der Kantgesellschaft

(vgl. Lurz, a. a. 0., Anm. 193, S. 252).
16 Sachs, I., S. 451, Anm. 1.

17 Ebd.
18 Jean Cocteau, Le Coq et L'Arlequin, Notes autour de la musique. Paris (1918): Stock 1979,

S. 59.
19 Ebd., S. 58.
20 Alois Riegl, Stilfragen, Berlin 1893 (vgl. dazu Lurz, a. a. 0., S. 34 ff.
21 Ders., Kunstgeschichte und Universalgeschichte, Innsbruck 1898, in: Festgaben zu Ehren Max

Büdingers (vgl. dazu Lurz, a. a. 0., Anm. 271, S. 256).
22 Sachs, I., S. 452.
23 Ebd., S. 451.
24 Ebd., S. 452.
25 Ebd.
26 Ebd.
27 Ebd.
28 Ders., II., S. 7.

29 Ebd.
30 Ders., III., S. 256.
31 Ebd., S. 257.

32 Walther Vetter, Heinrich Wölfflin und die musikalische Stilforschung, in: Fs.Hans Engel,

hrsg. v. H. Heussner, Kassel usw. 1964, S. 433.
33 Werner Braun, Die Musik des 17. Jahrhunderts, Wiesbaden-Laaber 1981 Neues Hdb. der

Mw. IV, hrsg. v. Carl Dahlhaus, S. 2.

226


	Briefe, die Kunstgeschichtlichen Grundbegriffe Heinrich Wölfflins betreffend

