Zeitschrift: Publikationen der Schweizerischen Musikforschenden Gesellschaft.
Serie 2 = Publications de la Société Suisse de Musicologie. Série 2

Herausgeber: Schweizerische Musikforschende Gesellschaft

Band: 33 (1983)

Artikel: Briefe, die Kunstgeschichtlichen Grundbegriffe Heinrich W6élfflins
betreffend

Autor: Brotbeck, Roman / Willimann, Joseph

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-858846

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-858846
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Briefe, die Kunstgeschichtlichen Grundbegriffe
Heinrich Wollillins betreffend

Roman Brotbeck/Joseph Willimann

,1. Die Entwicklung vom Linearen zum Malerischen, das heisst die Ausbildung der Linie als
Blickbahn und Fiihrerin des Auges und die allméhliche Entwertung der Linie. Allgemeiner
gesagt: die Begreifung der Korper nach ihrem tastbaren Charakter — in Umriss und Flachen —
einerseits, und andererseits eine Auffassung, die dem blossen optischen Schein sich zu iiberlas-
sen imstande ist und auf die ,greifbare’ Zeichnung verzichten kann. Dort liegt der Akzent auf
den Grenzen der Dinge, hier spielt die Erscheinung ins Unbegrenzte hiniiber. Das plastische und
konturierende Sehen isoliert die Dinge, fiir das malerisch sehende Auge schliessen sie sich
zusammen. . .

2. Die Entwicklung vom Flichenhaften zum Tiefenhaften. Die klassische Kunst bringt die Teile
eines Formganzen zu flichiger Schichtung, die barocke betont das Hintereinander. Die Fliche
ist das Element der Linie, flichenhaftes Nebeneinander die Form der grossten Schaubarkeit ; mit
der Entwertung des Konturs kommt die Entwertung der Flache, und das Auge bindet die Dinge
wesentlich im Sinne des Vor- und Riickwarts. . .

3. Die Entwicklung von der geschlossenen zur offenen Form. Jedes Kunstwerk muss ein ge-
schlossenes Ganzes sein, und es ist ein Mangel, wenn man findet, es sei nicht in sich begrenzt.
Allein die Interpretation dieser Forderung ist eine so verschiedene gewesen im 16. und 17. Jahr-
hundert, dass man gegeniiber der aufgelosten Form des Barock die klassische Fiigung als die
Kunst der geschlossenen Form iiberhaupt bezeichnen kann. . .

4. Die Entwicklung vom Vielheitlichen zum Einheitlichen. In dem System einer klassischen
Fiigung behaupten die einzelnen Teile, so fest sie dem Ganzen eingebunden sind, doch immer
noch ein Selbstidndiges. . . Fir den Betrachter setzt das ein Artikulieren voraus, ein Fortschrei-
ten von Glied zu Glied, das eine sehr verschiedene Operation ist gegeniiber der Auffassung im
ganzen, wie sie das 17. Jahrhundert anwendet und fordert. In beiden Stilen handelt es sich um
eine Einheit. . ., allein das eine Mal ist die Einheit erreicht durch eine Harmonie freier Teile, das
andere Mal durch ein Zusammenziehen der Glieder zu einem Motiv oder durch Unterordnung
der tibrigen Elemente unter ein unbedingt fithrendes.

5. Die absolute und die relative Klarheit des Gegenstindlichen. Es ist ein Gegensatz, der sich
zunichst berithrt mit dem Gegensatz von linear und malerisch: die Darstellung der Dinge, wie
sie sind, einzeln genommen und dem plastischen Tastgefithl zuginglich, und die Darstellung der
Dinge, wie sie erscheinen, im ganzen gesehen und mehr nach ihren nicht-plastischen Qualitaten.
Allein es ist etwas Besonderes, dass die klassische Zeit ein Ideal vollstindiger Klarheit aus-
bildete, das das 15. Jahrhundert nur unbestimmt geahnt hatte, das 17. aber freiwillig preis-

197



gab. . . es braucht nicht mehr die Form in ihrer Vollstindigkeit vor dem Auge ausgebreitet zu
werden, es geniigt, die wesentlichen Anhaltspunkte gegeben zu haben. Komposition, Licht und
Farbe stehen nicht mehr unbedingt im Dienste der Formaufklirung, sondern fiihren ihr eigenes
Leben. . ."”

Heinrich Wolfflin, Kunstgeschichtliche Grundbegriffe, Basel
Yet979, 8. 77 ff.

Erster Brief:
Am siebzigsten Geburtstag des Verlegers Axel Cisar Springer
Lieber Joseph,

,,Alles hingt zusammen.””! Dieser kurze Satz fillt in der Einleitung von Wolfflins
kunstgeschichtlichen Grundbegriffen. Er widerspricht scheinbar dem Grundanliegen
des Buches; darin geht es ja darum, Kategorien einzufiithren, das Zusammenhingende
zu trennen, und zwar nicht in einem peripheren Bereich, sondern am Fundament der
Kunstgeschichte. Widerspriichlich ist dieser Satz aber deshalb nicht, weil Wolfflin die
Grenzen der Wissenschaft und ihre beschrinkten Moglichkeiten genau kennt:

,»Natiirlich gibt es im strengen Sinne kein ,Fertiges’, alles Geschichtliche ist einer bestdndigen
Wandlung unterworfen, aber man muss sich entschliessen, die Verschiedenheiten an einer
fruchtbaren Stelle festzuhalten und als Kontraste gegeneinander sprechen zu lassen, wenn einem
nicht die ganze Entwicklung zwischen den Fingern verlaufen soll.” 2

Vor solch wissenschaftlicher Bescheidenheit konnen wir uns heute nur verbeugen.
Wolfflin weiss, dass er es im Kunstwerk mit einem undurchdringbaren und nie ginz-
lich durchschaubaren Objekt zu tun hat. Kéonnte man das Kunstwerk ndmlich génz-
lich erklidren, wiirde es aufhoren, Kunst zu sein. Wolfflin verfillt nicht der naiven
Banalitit szientifistischer Methoden, die immer wieder mit der Exaktheit der Natur-
wissenschaften liebdugeln. Umgekehrt erhebt er aber den Ritselcharakter des Kunst-
werkes auch nicht zum Mythos, dem man nur mit Betroffenheit, mit fragmen-
tarischer Darstellung und mit enigmatischer Sprache begegnen kann. Er macht aus
der Not keine Tugend:

,Alles ist Ubergang, und wer die Geschichte als ein unendliches Fliessen betrachtet, dem ist
schwer zu entgegnen. Fiir uns ist es eine Forderung intellektueller Selbsterhaltung, die Unbe-
grenztheit des Geschehens nach ein paar Zielpunkten zu ordnen.” 3

Es ist Wolfflin klar, dass das Unendliche von Kunst wissenschaftlich nur von einem
rationalen und endlichen Standpunkt aus erfassbar ist. Ubergibt sich der Wissen-
schaftler dem Unendlichen, weil er sich mit der relativen Belanglosigkeit seines
Tuns — was niitzen schon Wolfflins Grundbegriffe dem bildenden Kiinstler und was
soll man mit ihnen gar im realen Leben anfangen? — nicht abfinden kann, so lduft er

198



Gefahr, dass seine Forschungen selbst zur Kunst oder dann zur Theologie werden;
solche Produkte konnen dann nichts zu einer Erkenntnisfindung beitragen, die sich
an die Gesetze der Vernunft halt.

Grosse Teile von Adornos Schriften sind ein trauriger Beleg fiir diese Kunst, die
sich als Wissenschaft verstehen mochte. Die Faszination an Adornos Sprachkunst
und die scheinbare Erkldarbarkeit der Weltritsel durch Nichterklirbarkeit hat auf
seine Zeitgenossen manchmal einen verheerenden Einfluss ausgeiibt; bei vielen be-
gabten Komponisten der sechziger und siebziger Jahre verhinderten Scharlatanerien
iiber den kritischen und briichig gewordenen Ton die schopferische Arbeit am musi-
kalischen Kunstwerk. Von Wolfflins Schriften ging meines Wissens kein derartiger
Einfluss auf die praktische Kunstentwicklung aus; — das ist wahrscheinlich auch
recht so. Ich darf es in der offenen Darstellungsform eines Briefwechsels absolut
sagen, wiewchl man schon noch differenzieren miisste: Der Wissenschaftler hat nicht
den aktuellen und vielleicht fragwiirdigen Kurs der Kunst zu kommentieren, zu
korrigieren oder gar zu bestimmen. Solches mag allenfalls dem Kritiker zustehen.
Der Wissenschaftler sollte den historischen Kurs der Kunst moglichst biindig zu
verstehen suchen.

Gerade in einer Zeit, in der jede Unterrichtslektion mit Aktualisierung sowohl zu
beginnen wie zu enden hat, und man die Schiiler darauf trainiert, sofort zu schauen,
was am Kunstwerk aktuell und modern ist (man sieht dann auf den ersten Blick, dass
Beethoven ein dhnliches politisches Engagement hatte wie die Beatles), — gerade in
solcher Zeit ist es wichtig, dass wir uns mit Wissenschaftlern auseinandersetzen, die
immer wieder zeigen, dass die Vergangenheit mit der Gegenwart vorerst nichts zu
tun hat. Tatsdchlich fiihrt uns Wolfflin in die alte Bilderwelt ein, ohne ein einziges
Wort iiber die Kunst seiner Zeit zu verlieren. Er liberzeugt uns davon, dass ein gutes
Bild als Kunstwerk so interessant ist, dass es der modischen Aktualisierung gar nicht
bedarf.

Wolfflin verpflichtet sich einer moglichst umfinglichen Objektivitidt. Bereits die
gerechte Parataxe von Individual-, Volks- und Zeitstil in der Einleitung beeindruckt
mich in ihrer sachlichen Darstellung: nicht nur, weil wir gewohnt sind, einer der
Stilkategorien den Vorrang zu geben, sondern, weil Wolfflin bereits sein ganzes
Verfahren einschrinkt und uns zu verstehen gibt, dass noch anderes zu beachten
ware.

Soll dieser Briefwechsel zu einer Wolfflin-Hymne werden? Nein, keineswegs.
Wolfflin macht es mir zum Beispiel schwer, sein relativ streng durchgefiihrtes duali-
stisches Prinzip zu akzeptieren. Wir konnen immer nur zwischen barocker und klassi-
scher Kunst wihlen, und wiirde man alle Charakteristika, die Wolfflin uns iiber die
beiden Anschauungsformen liefert und die sich gegenseitig fast immer ausschliessen,
addieren, so ergibe sich wohl die Summe aller Moglichkeiten der bildenden Kunst,
die fur Wolfflin ernsthaft existierten. Einmal davon abgesehen, dass dieses sture
dualistische Prinzip das unendliche Fliessen der Geschichte in wesentlichen Punkten
verfilscht, ist es damit auch nicht moglich eine lingerdauernde Entwicklung der
Kunstgeschichte zu beschreiben. Wolfflin kann das periodische Prinzip der Kunstge-

199



schichte in seinen Verdnderungen nicht schliissig darlegen. Das Problem der verschie-
denen Anschauungsformen von Kunst stellt sich in dieser pointierten Form nur am
Ende des 16.Jahrhunderts. Der Paradigmenwechsel von klassischer und barocker
Kunst erfolgt in spidteren Epochen auf einer anderen Reflexionsstufe, so sind z. B.
schon bei der Epochengrenze zur Romantik weltanschauliche Uberlegungen im
Spiel, und der Wechsel erfolgt nicht wegen verschiedener Anschauungsformen, son-
dern wegen anderer Auffassungen von der Aufgabe der Kunst.

Die Allgemeingiiltigkeit muss also eingegrenzt werden, vor allem kann die Ubertra-
gung seiner Stilbegriffe auf andere Epochen und andere Kunstgattungen nur mit
Analogien passieren. Folglich ist die Ubertragung in unsere Disziplin nur mit grosser
Vorsicht moglich; und doch muss diese Ubertragung stattfinden, weil solche Grund-
begriffe erstens helfen, die musikwissenschaftliche Begrifflichkeit zu iiberpriifen und
weil sie zweitens die vergleichende Kunstwissenschaft auf eine wissenschaftlichere
Basis stellen. Solches mochte ich im nédchsten Brief versuchen, wenn Deine Antwort
den Briefwechsel nicht in eine andere Richtung verweist.

Roman

Zweiter Brief:

Am 150. Todestag des Komponisten Karl Friedrich Zelter

Lieber Roman,

Wolfflin auf dem schmalen Grat zwischen Szientifismus und Kapitulation durch
Kunst vor der Kunst: dieser Wo6lfflin findet Deine Bewunderung. Der Szientifismus
als stindige Verunglimpfung des spezifisch Kiinstlerischen an der Kunst durch noto-
risches Ignorieren des nicht Zihlbaren, nicht logisch diskursiv Erfassbaren; die Kapi-
tulation der diskursiven Logik in resigniertem Erschauern vor dem ewigen Enigma:
der Kunst; diese zwei Moglichkeiten also sind die Taler, zwischen denen Wolfflin auf
dem Berge Ausschau halt.

Nun gut: Nur eben sind diese Tiler und der sie trennende Grat — um beim Bild zu
bleiben — nicht gleichzeitig gewachsen, und ihr historischer Ort verbietet gewisser-
massen deren Aufzeichnung auf die gleiche Karte.

Was ich meine: Wichtig scheint mir zunidchst einmal, Wolfflins Konzeption in und
aus seiner Zeit zu verstehen, d. h. aus der Notwendigkeit einer Kunstgeschichte, die
der Begriffsbildung und Methodenkonsolidierung in erster Linie sich annehmen
wollte. Oder mit Lurz: ,Der Interpret muss sich, will er nicht in ahistorische Argu-
mente verfallen, an Wolfflins Moglichkeiten orientieren.”! (Lurz hat diese Moglich-
keiten mit grosster Ausfithrlichkeit dargestellt. Deshalb werde ich in der Darstellung
der Wolfflinschen Methode in den Grundbegriffen auch lediglich auf jene Punkte
eingehen, die mir fiir unsere Diskussion spéter fruchtbar scheinen.) Mit dem Postulat
der historischen Betrachtung des Wolfflinschen Buches will ich keineswegs unterstel-

200



len, Wolfflins Versuch konne heute nicht mehr von Interesse sein; im Gegenteil: er
ist es, nicht zuletzt, weil darin nah am Objekt der Wissenschaft sich deren Schwierig-
keiten entziinden und — erlaube mir die Formulierung — das Feuer des ,,non finito”
in den Grundbegriffen Wolfflins Leben als ungel6ste Fragen begleitet hat.

Zur Aktualitdt von Wolfflins Problemkreis: so hat Lurz sein letztes Kapitel beti-
telt.2 Diese Aktualitit vorauszusetzen war fiir mich ein Motiv der Beschiiftigung mit
Wolfflin. Da unser spezielles Interesse der Rezeption der Wolfflinschen Grundbe-
griffe in der Musikwissenschaft gilt, stellt sich die Frage: Wo liegt in Wolfflins Grund-
begriffen die Aktualitit seiner kunstwissenschaftlichen Methode, die sich mit wel-
chem Recht nach dem Erscheinen der Grundbegriffe (1915) in die Musikwissen-
schaft hitte iibernehmen lassen und hier heute noch ihrer Aktualitit sicher sein
konnte?

Vielleicht kénnen wir einiges davon beantworten.

Im Vorwort zur sechsten Auflage (1922) schrieb Wolfflin:

,,Die ,Grundbegriffe’ sind hervorgegangen aus dem Bediirfnis, der kunsthistorischen Charakte-
ristik eine festere Basis zu geben; nicht dem Werturteil — davon ist hier gar nicht die Rede —,
sondern der Stilcharakteristik.” 3

Mit dieser ,festeren Basis” meinte Wolfflin eine in Methode und Begrifflichkeit
gesicherte wissenschaftliche Kunstgeschichte: als deren Inbegriff galt ihm die Stil-
charakteristik. Sie sollte objektiv, d.h. wertfrei sein. Damit hatte aber Wolfflin
keineswegs die Moglichkeit von Objektivitidt in Kunstwissenschaft schlechtweg naiv
setzen wollen; vielmehr wandte er damit eine kritische Spitze gegen die wertende
Betrachtung ,,aus heutiger Sicht”, die vom hoheren Punkt der Entwicklung auf die
zurlickliegenden Tiefen der Vorgeschichte blickt und Nase rimpfend diese als tiefer-
liegend situiert. Wolfflin forderte eine historische Wissenschaft im folgenden Sinn:
Zwar immer noch vom Paradigma der geschichtlichen Entwicklung in Stufen aus-
gehend — (,,Es gibt Stufen der Vorstellung. ..”*) — sind diese aber nicht mehr
primér als Stufen zu werten, sondern als Standpunkte zu beziehen.

,,Anstatt zu fragen: ,Wie wirken diese Kunstwerke auf mich (den modernen Menschen)? ’, und
danach den Ausdrucksgehalt zu bestimmen, muss der Historiker sich vergegenwirtigen, welche
Auswahl von Formmaoglichkeiten die Zeit iiberhaupt hatte.”

Dass sich diese Stufen in der unterschiedlichen Auswahl von Formmoglichkeiten
unterscheiden sollen, ist allerdings eine auffillige Bestimmung. Unterscheiden sie
sich nur darin? Es wire miissig und falsch, von Wolfflin behaupten zu wollen, er
hitte diese Frage mit ja beantwortet. Immerhin aber macht der eben zitierte Satz
deutlich, dass es dem sich vergegenwirtigenden Historiker in erster Linie um die
Form gehen miisse. Dies erinnert an einen Brief Wolfflins von 1886, geschrieben
nach seinem Referat Stoff und Form bei Wilhelm Dilthey in Berlin: ,,Der héchste
Begriff, in dem sich alles aussprechen lisst, ist: Die Form.”®

Damit sind die Begriffe gefallen, die Wolfflin am Objekt seiner Wissenschaft vor-
rangig untersuchen will: Stil und Form. Diese zwei scheinen das Objekt seiner Kunst-

201



geschichte zu konstituieren. Wolfflin hat sie in den Grundbegriffen nirgends deutlich
in systematischer Absicht und Konsequenz erliutert. Lisst das Vorwort von 1922
vermuten, dass der Stil einer Zeit die ganze Auswahl von Formméglichkeiten eben
dieser Zeit sei, so wird in der Einleitung geklédrt, wie sich die Wolfflinsche Stilcharak-
terisierung von andern Stilbegriffen abheben will: Sie soll hinter die iibliche Stilfor-
schung zuriickgehen, die bisher Stilgeschichte als Ausdrucksgeschichte verstanden
hat und im ,individuellen Stil”, ,,Volksstil”” und ,,Zeitstil” den Ausdruck eines
,.persdnlichen Temperaments”, einer ,,Zeit- und Volksstimmung” zu erfassen
suchte.” Wolfflin schreibt:

s ..—und damit sind wir zu dem springenden Punkt dieser Untersuchung gelangt —: die
Darstellungsart als solche. Jeder Kiinstler findet bestimmte ,optische’ Moglichkeiten vor, an die
er gebunden ist. Nicht alles ist zu allen Zeiten moglich. Das Sehen an sich hat seine Geschichte,
und die Aufdeckung dieser ,optischen Schichten’ muss als die elementarste Aufgabe der Kunst-
geschichte betrachtet werden.” 8

Im Gegensatz zur damals herrschenden Stilgeschichte als Ausdrucksgeschichte will
Wolfflin also Darstellungsgeschichte betreiben; er will die Bedingungen eines bilden-
den Kiinstlers im Moment seines Schaffens untersuchen. Nicht was er auszudriicken
habe, sondern wie, mit welchen formalen Mitteln er iiberhaupt auf Grund seiner
historischen Situation ausdriicken koénne.

Es scheint, dass hier Wolfflin so etwas wie eine transzendentalphilosophische Wen-
dung vollzieht, indem er sich auf die Bedingung der Moglichkeit kiinstlerischen Aus-
drucks an einem Punkt der Geschichte besinnt. Das Zuriickgehen an einen Ort im
Schaffensprozess, wo sich der Kiinstler einer ganz bestimmten, durch die historische
Entwicklung geprigten Stufe von Formmaoglichkeiten gegeniibersieht, bevor er iiber-
haupt schafft; das Zuriickgehen also auf das Inventar der historisch zur Verfiigung
stehenden Formmaglichkeiten vor dem eigentlichen Schaffen liesse sich als transzen-
dentalphilosophisch orientierte Kunstgeschichte charakterisieren. Dieser Umstand ist
nicht zufillig: Wihrend seiner Studienzeit setzte sich Wolfflin ausfiihrlich mit Kant
auseinander und fand auch in dieser Auseinandersetzung seine Distanz zur Kanti-
schen Position. Im flinften Semester des Studiums entwarf Wolfflin seine Weltan-
schauung, in der er sich in zwei Punkten von Kant wesentlich abgrenzte: durch die
Identifikation von menschlicher Vernunft und Sprache (,,Vernunft und Sprache ist
identisch (logos).”) und die historische Relativierung im Rahmen einer allgemeinen
Theorie der Entwicklung (,,Wir diirfen nicht hoffen, es je zu fassen, nur das wissen
wir, dass es ein Fortschreiten der Menschheit gibt. . .”).?

Die genaue theoretische Bestimmung dieser fortschreitenden Entwicklung blieb
denn auch fiir Wolfflin das ganze Leben lang ein ungeldstes Problem; sein letztes
Buchprojekt Entwicklungen, an dem er bis kurz vor seinem Tod arbeitete (1945),
konnte er nicht fertigstellen. Aus seinen Aufzeichnungen ldsst sich ein Kreisen um
das Problem einer immanent oder abhingig zu denkenden Entwicklung ablesen, mit
ofters wechselnden Positionen. 0 In den Grundbegriffen aber schien es Wolfflin
noch klar zu sein, dass nur ein vermittelnder Standpunkt sinnvoll wire: ,,Zweifellos

202



sind gewisse Formen der Anschauung als Moglichkeiten vorgebildet: ob und wie sie
zur Entfaltung kommen, hiingt von den dusseren Umstinden ab.” 11

Was die Grundbegriffe selbst betrifft, hat Wolfflin die Verwechslung mit den
Kantischen Kategorien ausgeschlossen. Man konne die Grundbegriffe Kategorien der
Anschauung nennen, ohne Gefahr der Verwechslung.12 Obwohl er dann noch ge-
nauer auf den Unterschied zwischen den Grundbegriffen und den Kantischen Kate-
gorien zu sprechen kommt, akzeptiert er also — zur Erlduterung — dennoch die
Analogie zwischen beiden (so auch explizit in der Revision von 1933).13

Zu dieser transzendentalphilosophischen Analogie gehort auch Wolfflins Postulat
einer Elementarwissenschaft: Er bezeichnete die ,,Aufdeckung dieser ,optischen
Schichten’ als die ,.elementarste Aufgabe der Kunstgeschichte”. 14 Die in der Ge-
schichte des Sehens begriindeten Formmaoglichkeiten werden erforscht und dienen
dann als ,,Massstibe’, um die ,,geschichtlichen Wandlungen. . . genauer [zu] bestim-
men. . .”". 15 Solche Formmoglichkeiten gleichzeitig lebender Kiinstler wiren deren
Gemeinsamkeit bei grosster individueller Verschiedenheit; diese Gemeinsamkeit soll
nach Wolfflin ,,begrifflich gefasst werden”. 16 | Begrifflich fassen’ heisst aber immer
,,Verallgemeinern”’; und gerade das — ihre Verallgemeinerungsfiahigkeit — zeichnet
nach Woélfflin Beobachtungen iiberhaupt aus und macht sie — so unterstelle ich —
tauglich zur Wissenschaft: ,,Das sind Beobachtungen, die natiirlich erst Wert gewin-
nen, wenn sie sich verallgemeinern lassen.” 17

Obwohl es zum Bild einer bestimmten Wissenschaft inzwischen gehort, dass ord-
nende Begrifflichkeit, Begriffsbestimmung und Verallgemeinerungsfihigkeit als
methodische Voraussetzungen gelten und deshalb dieses Postulat bei Wolfflin nicht
weiter erstaunen mag, gibt es doch in seiner Konzeption ein Moment, welches er-
staunlich modern anmutet. Im Vorwort von 1922 schreibt Wélfflin von der Stil-
charakteristik: ,,Diese hat das grosste Interesse, zunidchst einmal die Form der Vor-
stellungsbildung zu kennen, der sie im einzelnen Fall gegeniibersteht.” 18 Hinter
dieser Aussage steht Wolfflins eigenes grosses Interesse an der Form. Dass ein solches
immerhin explizit angefithrt und bewusst verfolgt wird, ist ein Indiz fiir jene Redlich-
keit, die heute allenthalben zu Recht von der Wissenschaft gefordert wird. Wolfflins
wertungsfreie Wissenschaft ist nicht interesselos. Ihr leitendes Erkenntnisinteresse ist
wesentlicher Bestandteil ihrer Konzeption.

Deshalb auch ist verstindlich, warum Wolfflin ,,Stil” als Total der zur Verfiigung
stehenden Formmoglichkeiten begreifen will; so wird ,,Stil” — um nocheinmal die
transzendentalphilosophische Analogie zu brauchen — zum Inbegriff der Form der
Anschauung oder der Darstellung; unter der Bedingung der Form schafft der bil-
dende Kiinstler. Das heisst ,,Stil” ist die aufgedeckte Bedingung der Mdglichkeit
formaler Gestaltung zu einer bestimmten Zeit. Hier allerdings — in der historischen
Dimension — versagt die Analogie zur Kantischen Philosophie und es kann deshalb
auch nicht zu Recht von einer ,,Kategorie’’ gesprochen werden, héchstens — in etwas
salopper Art — von einer ,,kategorischen’ Bedingung.

So kann man schliesslich Wolfflins Wissenschaft der Grundbegriffe zusammen-
fassend beschreiben: eine historische, wertungsfreie Elementarwissenschaft, mit dem

203



Interesse, durch Verallgemeinerung von Beobachtungen zu Gemeinsamkeiten zu ge-
langen, die als Formmoglichkeiten interpretiert werden und eine bestimmte Stufe
der historischen Entwicklung des Sehens charakterisieren.

Trotz seiner Grundbegriffe vergisst Wolfflin nicht, dass Kunst in Wissenschaft nie
ganz aufzuheben ist und ruft nach all seinen heuristischen Thesen aus:

,,Welche Worte sollten zureichen, das Erlebnis einer malerisch gesehenen Welt (im Gegensatz zu
einer plastisch gesehenen) auch nur ungefihr zu analysieren!” 19

Damit ist er bereit, das eigentliche Medium seiner Wissenschaft, die begriffliche
Sprache, zu relativieren. Und ebenso gibt er im Abschluss der Grundbegriffe ohne
weiteres zu, dass die Kunst ,,etwas viel Reicheres und Lebensvolleres’ wire als ,,das
Schema, die Seh- und Gestaltungsmoglichkeiten™.20

Mit diesen Bemerkungen mochte ich zu Adorno kommen.

Not und Elend jeder Erkenntnis — auch und besonders der wissenschaftlichen —
ist das Vorfinden von vielen mannigfaltigen Einzelheiten und dem gleichzeitig unaus-
weichlichen Zwang, dies Einzelne zu ordnen, um iiberhaupt Erkenntnis zu sein.
Wolfflins lakonischer Satz: ,,Alles hingt zusammen.” 2! kommentiert ebenso den
Zusammenhang wie auch die Notwendigkeit, alles zum Zwecke der Erkenntnis aus-
einanderzuhalten. Darin liegt sein Widerspruch — nicht nur scheinbar. Nichts mag in
Adornos Philosophie so zentral sein wie seine Kritik an der Herrschaft des ordnen-
den Begriffs, der als libergeordnetes Allgemeines das Besondere in sich zwingt.
Adorno prangert in der Dialektik der Aufklirung das aufklirerische Wissenschafts-
ideal an: ,,Die Welt als gigantisches analytisches Urteil, der einzige, der von allen
Triumen der Wissenschaft iibrig blieb. . .”’22 und auch er lisst keinen guten Faden
an einer bloss szientistisch verfahrenden Wissenschaft. Die ganze Dialektik der Auf-
klirung ist durchzogen von der Kritik an der blossen Subsumption des Tatsdchlichen
unter Ordnungsprinzipien, bei der alles wegfillt, was dem allgemeinen Begriff nicht
einverleibt werden kann. Explizit wird als ein Beispiel auch die Subsumption unter
,,die abstrakte Kategorie in der Wissenschaft” genannt. 23 Der ganze Anspruch der
Erkenntnis sei preisgegeben, wenn diese ,,. . . im blossen Wahrnehmen, Klassifizieren
und Berechnen. . .” bestehe. 24 Ich weiss nicht, ob Dir Adorno mit solchen Aussagen
nicht doch etwas sympathischer zu machen ist.

Wie sieht denn Wolfflin das Verhiltnis zwischen Besonderem und Allgemeinem?

In der Revision von 1933, die den Grundbegriffen seit 1943 als Nachwort beige-
geben ist, erscheinen zwei auf den ersten Blick widerspriichliche Aussagen. Fiir den
Primat des Allgemeinen spricht die erste: ,,Es kommt nicht an auf den historischen
Einzelfall, sondern auf die Theorie.” 25 Dann weiter unten, im Zusammenhang mit
der Diskussion des Ausdrucksgehaltes der Grundbegriffe: ,,Das Ausschlaggebende bei
Ruysdael muss also im Besonderen der Behandlung liegen, nicht im Allgemeinen,
und man sieht sich zu dusserster Vorsicht aufgefordert, wenn man den Ausdrucks-
gehalt jenes Allgemeinen auf Worte bringen will.”’26 Im Gebiet der Form, ,,im
Grundsitzlichen der Bildform” 25 ldsst sich offenbar leichter und mit grosserem
Recht verallgemeinern und eine Theorie von Grundbegriffen aufbauen. Nicht so aber

204



was den Ausdruck betrifft: Obwohl Wolfflin den Grundbegriffen einen gewissen
Ausdrucksgehalt zuspricht 27, sieht er sich doch veranlasst, zur dussersten Vorsicht
aufzufordern, wenn man den Ausdruck eines Allgemeinen in Worte fassen wolle.
Ausdruck mag die spezifische Qualitdt des Besonderen sein. Die Ausdruckshaftigkeit
jedes einzelnen kiinstlerischen Gebildes fillt vorerst ausser Betracht, wenn das erste
Interesse der Form gilt — ausser man bestimmt die Form selbst als ausdruckshaft.
Dies hat Wolfflin besonders im Anschluss an den gegen ihn erhobenen Vorwurf des
Formalismus immer wieder unternommen. 28 Doch selbst darin noch blieb fiir ihn
der Formbegriff so wichtig, dass er ihn spaltete in innere und dussere Form und
damit ,,Form” als Oberbegriff beibehielt. 2°

Wo also Wolfflin bereit ist, das Verhiltnis zwischen Besonderem und Allgemeinem
differenziert zu sehen, da bin ich eher geneigt, das Gemeinsame zwischen Wolfflin
und Adorno hervorzuheben — um diese zwei nun doch wieder gleichsam auf eine
Karte zu setzen.

Dies Gemeinsame: dass sie den ordnenden Begriff als prekdres aber unvermeid-
bares Mittel wissenschaftlicher Erkenntnis bewusst machen — wenn auch aus ver-
schiedener Motivation und mit anderen Konsequenzen. Wihrend Wélfflin im Be-
wusstsein der Problematik — also durchaus in Selbstreflexion — ein Schema von
Begriffen entwirft, das als heuristische Arbeitshypothese gelten kann und aus analy-
tischer Arbeit gewonnen ist und somit zwar wissenschaftliche Aussagen iiber bil-
dende Kunst zulisst, aber diese nicht bis ins Letzte zu ergriinden beansprucht, so
gewinnt Adorno aus der Kritik des Szientismus, der extremsten Form einer blossen
Subsumption des Tatsdchlichen unter Ordnungsprinzipien, jene Form seiner Kritik,
die schliesslich nur in bestimmter Negation zu Aussagen gelangen kann dariiber, was
denn sein solle, weil es so nicht sein diirfe.

Joseph

Dritter Brief:
Am 75. Geburtstag des Dirigenten und Musikwissenschaftlers Dr. Kurt Pahlen

Lieber Joseph,

Ich danke Dir fir den umfassenden und inhaltsschweren Brief. Vor allem danke ich
Dir auch fur die stringente und in jeder Hinsicht angemessene Zusammenfassung der
Walfflinschen Anliegen. Der Hinweis auf die Ahnlichkeiten von Wélfflin und Adorno
hat mir sehr gefallen; er zeigt — verzeihe mein Pathos — wie grosse Geister sich liber
verschiedene Zeiten hinweg verstehen. Die von Dir angestrebte Versoéhnung der bei-
den Denker kann ich allerdings nicht vorantreiben, denn die bestimmte Negation, die
ich immer noch fir einen Zaubertrick halte, macht bei Adorno eine Versohnung mit
fast allem moglich: Jeder Denker, der einen Standpunkt einnimmt, um nicht ziellos
im Strom herumschwimmen zu miissen, grenzt sich damit von andern Standpunkten

205



ab, meist indem er sich von ihnen distanziert und sie negiert. In dieser Negation wird
er — grob vereinfachend — mit Adorno einig gehen. Diese crux der Adornoschen
Philosophie, mit der man nichts beweisen, gegen fast alles aber angehen kann, berei-
tete dem Philosophen auch ein dermassen trauriges Ende: Die Studentenunruhen,
deren Antriebskraft er zum Teil war, konfrontierten ihn mit Realpolitik und ver-
einsamt und kleinmiitig sah er sich gezwungen, im Rundfunk das Staatssystem der
Bundesrepublik zu verteidigen.

Auch Du hast vor allem darauf hingewiesen, wogegen Wolfflin und Adorno
sind; — was sie in positiver Weise verbindet, diirfte sich der Bestimmung fast ganz
entziehen, weil Adorno jede Art von Standpunkt vermeidet und sich immer wieder
als genialer Schwimmer erweist. Ich darf in der Form dieses Briefwechsels sogar die
Vermutung aussprechen, dass sich — von aussen besehen — Adornos Kunst, den
Standpunkten auszuweichen, dem Vorgehen der Szientifisten, die von einem Stand-
punkt gar nichts ahnen, verddchtig annihert.

Nun mochte ich aber zu Wolfflin kommen: Du stellst in Deiner Antwort Wolfflins
gespaltenes Verhiltnis zur Geschichte dar; dieses hat sich offensichtlich bis ans Ende
des Lebens nicht aufgelost. Ich meine auch, dass Wolfflins Gedanken zur Geschichte
und zur Entwicklung der Kunst sehr deutlich die Klarheit vermissen lassen, die sonst
seine Ausfilhrungen bestimmen. Die Zwiespiltigkeit von Wolfflins Geschichtsauffas-
sung geht hinein bis in die Formulierungen. Zwar will er keine Epoche von der
andern wertend absetzen; er illustriert diesen Gedanken aber mit der Metapher des
Rosenstrauchs, der sowohl in der Bliite wie im Verfall schon ist; damit impliziert er
ein organisches Geschichtsbild, in dem Epochen gleichsam zu Wesenheiten werden.!

Wir sind aber heute kaum weiter gekommen als Wolfflin. Noch immer treiben sich
fremde und ddmonische Michte in der Geschichte herum, Gott und objektiver Geist
haben dem Aberglauben vom soziokulturellen Umfeld, der 6konomischen Basis oder
der geschichtlichen Wahrheit weichen miissen. Neben diesem modernen Gotterkult
weiss ich wenigstens Wolfflins Vorsicht im Umgang mit Geschichte zu schétzen.
Diese Vorsicht konnte auch der letzte Grund fiir seine Zwiespiltigkeit gewesen sein.
Auf der einen Seite wusste er sich vor den Dogmen der Geschichtsphilosophen zu
hiiten, auf der anderen Seite aber konnte er sich auch nicht der Position seines
Lehrers Jacob Burckhardt verschreiben:

. Wir sind. . . nicht eingeweiht in die Zwecke der ewigen Weisheit und kennen sie nicht. Dieses
kecke Antizipieren eines Weltplanes fithrt zu Irrtiimern, weil es von irrigen Primissen ausgeht. . .
Freilich ist nicht nur bei Philosophen der Irrtum gang und gibe: unsere Zeit sei die Erfiillung
aller Zeit oder doch nahe daran und alles Dagewesene sei als auf uns berechnet zu betrachten,
wihrend es, samt uns, fiir sich, fiir das Vorhergegangene, fiir uns und fiir die Zukunft vorhanden
war. . . Unser Ausgangspunkt ist der vom einzigen bleibenden und fiir uns méglichen Zentrum,
vom duldenden, strebenden und handelnden Menschen, wie er ist und immer war und sein wird;
daher unsere Betrachtung gewissermassen pathologisch sein wird. Die Geschichtsphilosophen
betrachten das Vergangene als Gegensatz und Vorstufe zu uns als Entwickelten; — wir betrach-
ten das sich Wiederholende, Konstante, Typische als ein in uns Anklingendes und Verstiandli-
ches. Jene sind mit Spekulationen iiber die Anfinge behaftet und miissten deshalb eigentlich

206



auch von der Zukunft reden; wir konnen jene Lehre von den Anfingen entbehren, und die
Lehre vom Ende ist nicht von uns zu verlangen. . . Da nun unsere Aufgabe insofern eine missige
ist, als unser Gedankengang keine Anspriiche macht, ein systematischer zu sein, diirfen wir uns
auch (heil uns') beschrinken.” 2

Wenn ich die Grundbegriffe aus dem Blickwinkel von Burckhardts trockenem Realis-
mus betrachte, kann ich Wolfflins fatalistische Idee, klassische und barocke Epochen
missten sich in dualistischem Wechsel auf immer neuen Stufen folgen, nur noch als
Hilfskonstruktion einschétzen. Sie wird nicht nur entschuldigt durch die Vorsicht,
mit der Wolfflin sie vortrigt, sondern auch durch die Tatsache, dass gerade die
Kunstgeschichte immer wieder Entwicklungen und Zuspitzungen erfahrt. Wolfflin
liess sich von der anscheinenden Entwicklungsfihigkeit der Kunst verfithren, Grund-
begriffe einzufithren, die das ,,sich Wiederholende” und ,,das Antizipieren eines Welt-
planes” bis zu einem gewissen Grade verbinden wollen. Sein Scheitern veranlasst
mich ein weiteres Mal in Zusammenhang mit Kunst den Burckhardtschen Begriff von
der ,,Wandelbarkeit” jenem der Entwicklungsfihigkeit vorzuziehen. Damit mdchte
ich, was mich betrifft, die Betrachtung von Wolfflins Geschichtsauffassung abschlies-
sen.

Ich komme zur — fiir uns wichtigeren Frage — wie Wolfflins Grundbegriffe fiir die
Musikwissenschaft brauchbar sind, bzw. ob diese Begriffe auch der Musikwissen-
schaft relevante Aussagen erlauben. Ich gehe von einem Beispiel aus: Regers Bearbei-
tung der Bourrée aus der zweiten Englischen Suite von Bach. (Takte 11—14)3

: illz‘ii_\éu“u“

1 B! [ ]l
| 7 1 1 1 1 |
¢ :F_?F:._'_r’ ® [
L) Iy =
: | [l o e & 1
Vi A
1 Ve. "
i 1
5 e s et e =
d T : T } T ’ { L T
| e
Il
I \ Va . vi.2 Va .
4 i7
B £ T
[ 4 N — — ‘é L1 | | i T o f— i 1 —
1 ==t e v g1 | el | o f i T
J +« 4 < 4 3 1 x|+ F F WS ¥+ 3 T3
s vi.2 Va. vi.a
[‘\/ I'hvfll' | e : K
A v —<r ey — VBT i, T T W = t f
T C s e U | I =i i L - ] e e &l 1 1 i
S = F+ T FF [+ T F ¥ OAFT FF T F =
Taq.4
5 oy ol
£ = = - Aot = -
G A—r 7 3 T &
/‘—'i'-,.— S = - IF 7.} = { 7. Y =z i[i A —
™2 ‘

207



In den beiden oberen Stimmen habe ich Bachs Originalmelodie notiert, so wie sie in
Regers Bearbeitung ibernommen werden (transponiert von a-Moll nach g-Moll).
Ich mochte von Regers Artikulationsangaben hier bewusst absehen. Nehmen wir
ganz unschuldig einmal an, Bachs Vorlage sei linear, flichig, geschlossen, klar und
verpflichte sich der Vielheit, anstelle der Einheitlichkeit; — und betrachten wir jetzt
Regers Bearbeitung: Er komponiert drei Schichten hinzu, die eine — sie bildet das
unterste System — gibt nur Akzente, verstiarkt die harmonische Stiitzung und betont
den ersten Schlag; die zweite Schicht — auf dem vierten System — stellt eine relativ
selbstindige Stimme dar, die neu dazukomponiert ist und weder mit Ober- noch mit
Unterstimme direkt etwas zu tun hat; die Stimme auf dem dritten System ist zwar
auch neu dazukomponiert, sie hélt sich aber viel deutlicher an die Oberstimme und
in Takt 14 auch an die Unterstimme. Mit diesem Verfahren erreicht Reger die von
ihm angestrebte Vierstimmigkeit, — aber auf eine ,,schiefe” Art. Die Gleichwertig-
keit der Stimmen wird aufgegeben: der Bass wird verstarkt, die Oberstimme verlduft
zum Teil oktaviert, die eine Stimme bewegt sich parallel zu den Hauptstimmen,
Reger versucht nicht den musikalischen Ablauf auf eine gleichwertige Ebene zu
bringen, er stellt gewisse Dinge in den Vordergrund, andere ldsst er deutlich
zuriicktreten; wir konnten also sagen, dass Regers Bearbeitung so etwas wie Tiefe
erhdlt, — immer in Relation zum Bachschen Original gesehen. Die parallel zur Ober-
stimme verlaufende Stimme kriftigt diese, gibt ihr eine harmonische Farbe, zugleich
verliert sie aber ihre Klarheit, weil dasselbe leicht variiert noch einmal gesagt wird;
die Oberstimme ist nicht mehr eindeutig. Vor allem das fiinfte System belegt Regers
Streben nach Deutlichkeit und Einheitlichkeit im Grossen. Die Bearbeitung wirkt
denn auch dichter und kompakter und meidet bewusst das lockere Nebeneinander
des Originals. Wegen dieser Vereinheitlichung kann Reger nicht in dhnlicher Ge-
schlossenheit instrumentieren, wie es Bach getan hitte. Weil das Detail seine Selb-
stindigkeit verliert und die Vielheit aufgegeben wird, kann der Komponist nichts
mehr abschliessen und umgekehrt: weil Bach das Detail in seiner Vielheit beldsst,
muss er auf Geschlossenheit achten. Reger 16st die Stimmen in verschiedene Instru-
mente auf — das obige Beispiel kann dafiir nicht allein reprdsentativ sein — er 6ffnet
gleichsam die Bachsche Vorlage. Durch eine solche Instrumentationstechnik wird die
Melodie in ihrem Fortlaufen immer wieder unterbrochen, mal tritt sie zuriick, mal
tritt sie mittels einer scharfen Mixtur hervor. Wir kénnen in solchem Zusammen-
hange von einem ,,malerischen’’ Instrumentieren sprechen.

Du siehst, worauf ich hinaus will: Wenn wir das Bachsche Original als ,,klassische”
Kunst bezeichnen, dann konnen wir die Regersche Bearbeitung — zugegeben: mehr
oder weniger schliissig — als ,,barocke’ Kunst bezeichnen. Die Wolfflinschen Grund-
begriffe sind also als Analogien in vo6llig verschiedenen Zeiten mindestens nachvoll-
ziehbar und wie ich meine, fiir diese Regersche Bearbeitung auch fruchtbar. Die
Grundbegriffe geschichtlich festnageln, das geht nicht. Mit Fug und Recht konnte
ich ndmlich Bachs ,,Bourrée” neben einem dreistimmigen Satz noch vom frithen
Monteverdi als ,,barock’ bezeichnen und von Monteverdi konnten wir das gleiche in
Bezug zu Josquin sagen. Eine Mozart-Oper wirkt neben Bachs Passionen ,,klassisch™,

208



neben einer Haydn-Oper aber wiederum ,,barock’. Alles hiangt zusammen. Wenn wir
die Grundbegriffe von ihrer Bindung an eine Epoche befreien, zeigt sich erst ihre
Brauchbarkeit.

Erst wenn wir uns zu diesen extremen Positionen bekennen, kénnen wir — damit
uns die Geschichte nicht zwischen den Fingern durchliauft — geschichtliche Momente
bestimmen, wo dieser oder jener Grundbegriff von Wolfflin mehr dominiert als der
andere. Wir werden mit ihm wahrscheinlich einig gehen und sagen, dass in jenen
Epochen, die wir einigermassen mit Distanz iiberblicken konnen, ,,Renaissance’ und
,,Klassik’ eher der klassischen Kunst zuneigen, wihrend ,,Barock” und ,,Romantik”
eher der ,,barocken’ Kunst zuzuordnen wiren. Es kann nicht unsere Aufgabe sein,
in diesem Briefwechsel die Brauchbarkeit in jeder Epoche nachzuweisen. Eines
mochte ich im letzten Brief aber doch noch tun: Die Grundbegriffe einzeln in Bezug
auf ihre Brauchbarkeit in der Musik einer Wertung unterziehen. Dabei brauche ich
nicht systematisch zu sein und ich will mich auf Weniges beschrinken.

Heil uns!
Roman

Vierter Brief:
Am 100. Geburtstag des Miinchner Volksschauspielers Karl Valentin
Lieber Roman,

zuviel des Guten: inhaltsschwer war er vielleicht, nicht aber konnte mein Brief
umfassend sein. So blieb etwa der ganze einfithlungspsychologische Kontext der
Wolfflinschen Methode ausgespart: Dies ist der rote Faden, den sich Lurz in seiner
Publikation spannt. Er zeigt, dass Wolfflins eigentliche und immer wieder durch-
schimmernde Methode jene der Einfiithlungspsychologie gewesen war, und dass die
Grundbegriffe lediglich die relativ weiteste Entfernung von dieser einfiihlungspsycho-
logischen Methode darstellen, aber auch deren definitorische Struktur gar noch
Parallelen zur einfiihlungspsychologischen Definition aufweisen wiirden.! Doch
bleibt unbestritten, dass sich Wélfflins Interesse seit 1899 (Die Klassische Kunst)?
bis zu den Grundbegriffen auf die immanenten Probleme der Formentwicklung ver-
schob.3

Wo aber unser Heil in der Beschrinkung liegt, da wird die Not zur Tugend — und
ich will nicht heillos reden. Dir danke ich fiir das Konkrete, mit dem Du dem
Abstrakten Sinn gibst.

Vielleicht ist es das Wesentliche an Adorno, dass man ihn nicht lassen kann. Also
noch einmal Adorno: Nichts will und kann ich zu seiner Vereinsamung sagen, als dass
sie zu seiner Methode gehorte und ihm bewusst war. Das fiinfte Stiick der Minima
Moralia ist eindriickliches Zeugnis dieses Bewusstseins, und der Satz darin ,,Fiir den
Intellektuellen ist unverbriichliche Einsamkeit die einzige Gestalt, in der er Solidari-

209



tit etwa noch zu bewihren vermag’4 bildet jene Verdichtung des Gedankens, die
soviel Abschreckendes wie Packendes an sich hat. Falls Adorno wirklich den Anblick
eines blihenden Baumes nicht ohne den ,,Schatten des Entsetzens” wahrnehmen
konnte — wie er in eben diesem fiinften Stiick suggeriert — weil ,,keine Schonheit
und kein Trost mehr [ist] ausser in dem Blick, der aufs Grauen geht, ihm standhilt
und im ungemilderten Bewusstsein der Negativitit die Moglichkeit des Besseren
festhilt”3, so lisst sich seine Einsamkeit nicht mit Kleinmut schwichlich machen.
Wer das Bessere gegen das Schlechtere verteidigt — wie es Adorno offenbar am
Rundfunk tat —, setzt nicht das Bessere schon als Gutes, sondern verhindert den
Riickschritt. Wire das Kleinmut?

Deine Vermutung aber, Adorno nihere sich dem Szientifisten, indem er kunstvoll
Standpunkte vermeide, halte ich fiir ebenso falsch wie jene, es diirfte sich das Ge-
meinsame zwischen Adorno und Wolfflin der positiven Bestimmung fast ganz ent-
ziehen. Zum ersten: Was denn die Alternative wire zur reinen Subsumption des
Tatsdchlichen unter Ordnungsbegriffe, ist am Ort der Kritik durchaus als positiv
gefasster Standpunkt herauszulesen:

,,Das Vorfindliche als solches zu begreifen, ... [die Gegebenheiten] als die Oberfliche, als
vermittelte Begriffsmomente zu denken, die sich erst in der Entfaltung ihres gesellschaftlichen,
historischen, menschlichen Sinnes erfiillen. . .”’6

Dieses Programm auszufithren blieb Adorno nicht schuldig: Denk nur an sein Mahler-
Buch. — Zum zweiten:

,Nur dort vermag Erkenntnis zu erweitern, wo sie beim Einzelnen so verharrt, dass iiber der
Insistenz seine Isoliertheit zerfallt.”

Konntest Du Dir einen Satz vorstellen, der besser das Unterfangen des Wolfflinschen
Buches Grundbegriffe umschreiben konnte? Er stammt von Adorno und steht un-
mittelbar nach der Kritik an der Herrschaft des Allgemeinen.” Ich sehe darin eine
positiv bestimmte Gemeinsamkeit beider und will gleichzeitig damit sagen: Das
grosse Anschauungsmaterial, welches Wolfflin auf Grund seiner immensen Kenntnis
zur Verfiigung stand, erlaubte ihm Verallgemeinerungen, die durch Verharren beim
Einzelnen und die Insistenz des Forschers legitimiert sind.

Soviel zu den Gemeinsamkeiten, genauer: zu den gemeinsamen Problemen, welche
die Kunst als Objekt der Wissenschaft aufgibt, die in jeder Reflexion dariiber auftau-
chen und deshalb wohl erwidhnenswert sind. Dies sei gesagt, um nicht den Eindruck
eines Vermittlungsversuches zwischen Adorno und Wélfflin zu erwecken. Sonst trife
mich Adornos Verdikt in jenem Nietzsche-Zitat, das ich redlicherweise nicht ver-
schweigen will:

,,Wer zwischen zwei entschlossenen Denkern vermitteln will, ist gezeichnet als mittelmassig: er
hat das Auge nicht dafiir, das Einmalige zu sehen; die Ahnlichseherei und Gleichmacherei ist das
Merkmal schwacher Augen.”8

210



Du verstehst meine Eile, jetzt Unterscheidendes zwischen beiden noch anzufithren?
Namlich: das Prekédre der begrifflichen Sprache gegeniiber der Kunst wird bei
Adorno zur Methode selbst. So ist die Kapitulation, die Du ihm im ersten Brief
unterschiebst, keine Niederlage, sondern die bewusst angewandte sprachliche Aus-
prigung jenes Verzichts auf identische Begriffe. Als Paradigma der nichtidentischen
Kunst gilt Adorno die Musik. So auch ist sein primidrer Gegenstand nicht die bil-
dende Kunst sondern die Musik: ,,Vielleicht ist der strenge und reine Begriff von
Kunst iiberhaupt nur der Musik zu entnehmen. . .””?; der sprachliche Nachvollzug
dieser Musik in nichtidentischen Begriffen will selbst ein kritischer Stachel gegen den
Szientismus sein: vielleicht ein Pyrrhussieg, aber nicht einfach Kapitulation. Am
gleichen Ort, wo Adorno den Begriff des Nichtidentischen zum zentralen Thema
macht — Negative Dialektik, etwa: ,,Dialektik ist das konsequente Bewusstsein von
Nichtidentitit. Sie bezieht nicht vorweg einen Standpunkt.” 10 — findet sich auch
eine ausfithrliche Kant-Kritik.11 Sie steht bezeichnenderweise im Umkreis der prak-
tischen Philosophie. Bezeichnenderweise: weil dies nicht nur Adornos scharfe und
deutliche Distanz von Kant — im Gegensatz zu Wolfflin — belegt, sondern auch das
praktische Interesse Adornos. War Wolfflins Interesse kunstimmanent (Form der
Vorstellungsbildung), so gilt von Adornos Interesse, was iiber die kritische Theorie
der Frankfurter Schule Horkheimer sagte: Sie hat ein Interesse an verniinftigen
Zustinden. 12 Deshalb auch muss Adornos Kunstwissenschaft praktisch werden und
beim aktuellen zeitgenossischen Kompositionsprozess mitreden. So konnen Adornos
Aussagen nicht wertungsfrei sein. Sein Interesse bedingt seine Wertung (und wohl
auch umgekehrt), wihrend Wolfflins Interesse eine wertungsfreie Wissenschaft ge-
rade ermoglichen wollte. :

Zu Deinem ersten Brief brennt mich in diesem Zusammenhang eine bis jetzt
unausgesprochene Erwiderung. Ich bin nicht damit einverstanden, die Kunstge-
schichte als Theorie auf ihren Platz zu verweisen und dort von der Praxis fernzu-
halten. Gerade weil sie sich als Wissenschaft einem Objekt gegeniibersieht, welches
sich in theoretischen und praktischen Zusammenhingen im weitesten — und hier
nicht auszufithrenden Sinn — realisiert, soll sie ihren Kontext in der Praxis erkennen
und dort ihren Anspruch geltend machen (selbst wenn daraus ,,Scharlatanerien iiber
den kritischen und briichig gewordenen Ton” entstiinden. Abzukldren bliebe immer
noch, wie es genau zu diesen kam). Eine iiberzeugende Stellungnahme zu dieser
Frage finde ich in Boehms Aufsatz Urteilskraft. Uber das Verhdltnis der Kunst zu
ihrer Gegenwart 13, in dem er als Reflexionsmodell sowohl fiir die Kunstkritik wie
auch fiir die Kunstgeschichte eben jene Urteilskraft postuliert, die sich nicht von
Stellungnahmen zur zeitgenossischen Kunst dispensieren lassen kann.

,Wolfflin, der Zeit- und Ortsgenosse Kandinskys und des Blauen Reiters, hat sich diesem
verschlossen. Panofsky, der Zeit- und Ortsgenosse Pollocks, Newmans, Reinhardts, iibte Agnosie
dagegen — und so liesse sich die Negativliste verlangern. Sedlmayr trat gar unter kulturkritischen
Vorzeichen gegen die Moderne an, auch Badt sah in Cézanne eine Art Schwanengesang der
Kunst.” 14

211



Boehms Postulate gegen eine solche Haltung miissen hier nicht wiederholt werden.
Sie sind giiltig fiilr mich und lassen sich knapp zusammenfassen mit seinen Worten:

,,Die Heraushebung des Sinngehaltes ist ein historisches und systematisches (das heisst kiinstle-
risches) Problem; es erfordert die Beriicksichtigung der verschiedensten Gesichtspunkte: ein
Reflexionsmodell, also Urteilskraft.”” und: ,,Die Aufgabe der Interpretation umfasst historisie-
ren’ und ,aktual’ machen. Die Kunstgeschichte wiirde so Erkenntnisse einbringen, iiber die nur
die Kunst verfiigt. Sie wire also Dolmetscherin dieser genuinen Erkenntnismoglichkeit der
Kunst selbst genuin, das heisst unverwechselbar.” 14

Wolfflins gespaltenes Verhiltnis zur Gegenwartskunst — wenn man seine Abstinenz
als Spaltung interpretieren will — halte ich tatsdchlich fiir einen Teil seines gespalte-
nen Verhiltnisses zur Geschichte iiberhaupt. Zu Deinen Ausfithrungen in diesem
Punkt mochte ich nur Weniges noch anmerken: Jacob'Burckhardt schien in seiner
rigorosen Anti-Hegel-Haltung mit Wolfflins Ansédtzen geschichtsphilosophischer
Pragung nicht einverstanden. So schreibt Burckhardt in einem Brief an Wolfflin vom
22, Jum 1897

,,Die grosse dsthetische und zugleich kunsthistorische Forschung, in welcher Sie sich bewegen,
geht weit iiber meinen Horizont. . .” 13

Lurz’ Interpretation dieser Briefstelle als skeptische und ironische Distanzierung
Burckhardts von Wolfflin 16 leuchtet umso mehr ein, als ein friihes Pendant solcher
Distanzierung von seiten Wolfflins belegt, wie dieser eher zur idealistischen Ge-
schichtsphilosophie als zum — wie Du es nennst — trockenen Realismus Burckhardts
neigt. In einer Notiz vom 15. Januar 1883 schreibt namlich Wolfflin:

,,Da ist J. B. [=Jacob Burckhardt]: eine Weltgeschichte, hiibsch erzihlt, aber ohne metaphysi-
schen Hintergrund. Das Prinzip: alles sagen, wie es wirklich war. Kulturgeschichtliche Elemente
zuriickgedringt.

Diese Geschichte hat iiberhaupt keinen Zweck. Sie ist ein Schauspiel, ein Theater, wo alles bunt
durcheinander geht. Das Ganze gewinnt erst Seele, wenn man nach einem Prinzip beobach-
tet,” L1

Und dennoch hast Du recht, wenn Du auf Wolfflins Vorsicht im Umgang mit Ge-
schichte hinweist; nicht aber, dass Wolfflin einfach — wie Burckhardt — jegliche
geschichtsphilosophische Konzeption ablehnen wiirde, sondern Wolfflin will sein
Postulat einer ,,Geschichte nach Prinzipien” nicht mit dem Werturteil — weder dem
historischen noch dem aktuellen — verbinden. Dies dussert er auch im Satz, der vom
Rosenstrauch ebenso gilt wie von der Folge Frithrenaissance — Hochrenaissance —
Barock:

,,. . . Namen, die wenig besagen und in ihrer Anwendung auf Siiden und Norden notwendig zu
Missverstindnissen filhren miissen, die aber kaum mehr zu verdringen sind. Ungliicklicherweise
spielt noch die Bildanalogie: Knospe — Bliite — Verfall eine irrefiihrende Nebenrolle.” 18

212



Die irrefilhrende Analogie zwischen dem biologischen Kreislauf und der Kunstent-
wicklung lehnt Woélfflin deutlich ab: damit aber auch die Bewertung — d. h. Abwer-
tung — einzelner Epochen, insbesondere des Barock.

Joseph

Fiinfter Brief:

Am 50. Jahrestag des Weltmeisterschaftsverlustes
von Max Schmeling im Kampf gegen Jack Sharkey

,,Die Frage nach dem Zweck des menschlichen Lebens ist unzihlige Male gestellt worden; sie
hat noch nie eine befriedigende Antwort gefunden, lasst eine solche vielleicht iiberhaupt nicht
zu. Manche Fragesteller haben hinzugefiigt: Wenn sich ergeben sollte, dass das Leben keinen
Zweck hat, dann wiirde es jeden Wert fiir sie verlieren. Aber diese Drohung dndert nichts. Es
scheint vielmehr, dass man ein Recht dazu hat, die Frage abzulehnen. . . Es ist wiederum nur die
Religion, die die Frage nach einem Zweck des Lebens zu beantworten weiss. Man wird kaum
irren, zu entscheiden, dass die Idee eines Lebenszweckes mit dem religiosen System steht und
fallt.

Wir wenden uns darum der anspruchsloseren Frage zu, was die Menschen selbst durch ihr
Verhalten als Zweck und Absicht ihres Lebens erkennen lassen, was sie vom Leben fordern, in
ihm erreichen wollen. Die Antwort darauf ist kaum zu verfehlen; sie streben nach Gliick, sie
wollen gliicklich werden und so bleiben. . .

Es ist, wie man merkt, einfach das Programm des Lustprinzips, das den Lebenszweck setzt. . .;
an seiner Zweckdienlichkeit kann kein Zweifel sein, und doch ist sein Programm im Hader mit
der ganzen Welt, mit dem Makrokosmos ebensowohl wie mit dem Mikrokosmos. Es ist iiber-
haupt nicht durchfiihrbar, alle Einrichtungen des Alls widerstreben ihm; man méchte sagen: die
Absicht, dass der Mensch ,gliicklich’ sei, ist im Plan der Schopfung’ nicht enthalten.”!

Lieber Joseph,

,,Die grosse dsthetische und zugleich kunsthistorische Forschung, in welcher Sie sich
bewegen, geht weit {iber meinen Horizont. . .”” — ich danke Dir flr diese grossartige
Trouvaille, — und ob sie ironisch gemeint ist! Ich werde mir erlauben diesen Satz
auch in anderem Zusammenhange zu zitieren. Es ist nicht untypisch, dass der
trockene Realist zu solch feiner Ironie fihig ist: er weiss, wo Gott sitzt und macht
deshalb sich und der Welt gar nichts mehr vor. Was hitte Burckhardt wohl zu einem
Satz von Adorno gesagt; ,,nur dort vermag Erkenntnis zu erweitern, wo sie beim
Einzelnen so verharrt, dass iiber der Insistenz seine Isoliertheit zerfillt’” — vielleicht
hitte er das fiir eine Anleitung zu einer indischen Meditationsiibung gehalten.

Ich glaube, dass uns letztlich ein weltanschauliches Problem trennt: Ich glaube
nicht an die Finalitit der menschlichen Natur und auch nicht an die Finalitdt der
menschlichen Geschichte. Ich glaube nicht, dass sich die menschliche Gesellschaft
vervollkommnen wird, allenfalls konnte sie lernen von ihrem zuverlissigsten Instru-

213



ment — der Vernunft — mehr Gebrauch zu machen, aber auch dafiir sind heute keine
Anzeichen zu finden.

Die Technik, ,,den Wert des Lebens herabzudriicken und das Bild der realen Welt
wahnhaft zu entstellen, was die Einschiichterung der Intelligenz zur Voraussetzung
hat™2, diese Technik ist heute iiber die ganze Bandbreite menschlicher Ausserungen
zu beobachten. Auch wenn in besseren Zeiten — wahrscheinlich wird es nur ein
Zeitabschnitt sein — die Vernunft die wichtigsten Geschifte der Menschen leiten
mag, so wird doch der Mensch immer noch an die Grenzen der Vernunft stossen,
und das werden fiir die Bescheidenen und Redlichen auch die Grenzen der Erkennt-
nis sein.

Wie ich es schon in den fritheren Briefen angedeutet habe, kann ich deshalb
ziemlich offenherzig an die Vergangenheit herantreten; ich brauche weder die Ver-
gangenheit in die Gegenwart heriiberzuziehen, noch beurteile ich sie nach ethischen
Massstdben, die heute liblich geworden sind. Deshalb kann ich von einem Wissen-
schaftler nicht fordern, er miisse sich mit der Gegenwart auseinandersetzen; wenn
meine pointierte Formulierung im ersten Brief so ausgelegt worden ist, dass sich der
Wissenschaftler mit der Gegenwart gar nicht auseinandersetzen sollte, so wire das
natiirlich falsch. Wenn aber Boehm eine Negativliste verfertigt mit Namen wie
Wolfflin und Panofsky, so finde ich das ein ziemlich dummes und problematisches
Unterfangen; — halte ich mir dann noch einige Erzeugnisse vor Augen, die historisie-
ren und aktual machen wollen, so kann ich auf genuine Erkenntnismoglichkeiten
verzichten, auch wenn sie selber genuin und in der Tat unverwechselbar werden.

Solches Aktualmachen lauft ja meistens darauf hinaus, jene Elemente als zukiinf-
tige herauszuschilen, die uns entsprechen und jene als reaktiondr abzuurteilen, mit
denen wir heute wenig anfangen konnen, — diese historisieren wir dann. In solchem
Fahrwasser stellen wir dann fest, dass zum Beispiel Busoni eine avancierte Theorie
begriindete, in seiner kompositorischen Praxis aber reaktiondr in der Tradition ver-
haften blieb, — wir begriissen das erste und bedauern das letztere. Ein solches Vor-
gehen, wo unsere Leitbilder auf vergangene Zeiten iibertragen werden, mag schon bei
politischer Geschichte problematisch sein, — wie aber erst bei der Kunsthistorie! Es
andert sich auch nur weniges, wenn man solches bewusst tut. Denn ich méchte nicht
etwas liber den Autor, sondern etwas liber die Sache héren. Dass jede Forschung wie
alles Menschliche den Stempel der Zeit trigt, ist fiir mich eine Selbstverstindlichkeit,
die nicht unbedingt am Eingang jedes Kapitels wiederholt werden muss. Ich habe
schon im ersten Brief darauf hingewiesen, dass eine solche Wissenschaft Methoden
der Kunst iibernimmt. Wie die Kunst sagt sie mehr iiber sich als iiber etwas anderes.
Die Wissenschaft wird zu einem weiteren Zweig kiinstlerischer Betédtigung, die sich
immer in erster Linie in der Gegenwart ausleben muss; — dhnlich wie es Alfred Kerr
fur die Kritik vorschlug, diese sollte seiner Meinung nach als vierte literarische
Gattung neben Lyrik, Epik und Dramatik aufgefasst werden. Auch der nicht-
identische Begriff, wo die Sprache immer im Flusse bleibt, ist wesentlich ein kiinstle-
risches Mittel.

214



Es ist mir schon klar, weshalb es bei Adorno zu einer Vermischung von Kunst und
Wissenschaft kommen muss. Er sieht eine Wahrheit nur noch in der Kunst — was ich
fiir falsch halte —; um die Wissenschaft an dieser Wahrheit teilhaben zu lassen, muss
er die Methoden der Kunst in die Wissenschaft heriiberziehen. Rekursinstanz dieses
Vorgehens ist aber der Autor selber, — wie bei einem dsthetischen Gegenstand. Nun
lehrte uns die Aufkldarung, dass nicht der Autor, sondern die Vernunft Rekursinstanz
des wissenschaftlichen Denkens sein sollte. Nur mit der Vernunft als letzte Rekurs-
instanz kann die Wissenschaft irgendeinen positiven Zweck in der Gesellschaft erfiil-
len. Man konnte natiirlich sagen, die Wissenschaft diirfe oder konne keinen positiven
Zweck in der Gesellschaft erfiillen — auch diese Auffassung hielte ich fiir falsch. Weil
ich also der Uberzeugung bin, dass sich aber der Wissenschaftler an die Gesetze der
Vernunft ebenso halten muss, wie sich der Jurist an die Gesetze des Rechtsstaates
halten sollte, damit Urteile tiberpriifbar und korrigierbar bleiben, — weil ich dieser
Uberzeugung bin, muss ich genuine Erkenntnismoglichkeiten im angedeuteten Sinn
als geistesgeschichtlichen Riickschritt zuriickweisen. Natiirlich gibt es Probleme,
denen kaum mit einer strengen Begrifflichkeit beizukommen ist, — z. B. der Sinn des
Lebens oder der Zweck der Kunst. Nur beginne ich parallel zu Freud am Sinn
solcher Fragen zu zweifeln. Sie hindern uns nicht nur daran, jene Blumen zu pflik-
ken, die wir erreichen konnen (sie kdnnen uns sogar beim Anblick eines blithenden
Baumes ein schlechtes Gewissen einjagen), solche Fragen unterbinden auch den Blick
fir die Kunst als Quelle der Lust und der Lebenstrostung.

Fiir diese Quelle der Kunst hatte Wolfflin noch den Blick. Die Begeisterung tritt
oft — ohne Anspruch auf Erkenntnis — unverstellt durch. Sicher, ,,Einfithlung” steht
am Anfang der Forschungen von Wolfflin, seine Begriffspaare sind aber rational ohne
weiteres nachvollziehbar. Einzig die Ausfilhrungen zu den Skulpturen verstand ich
anfianglich nicht; das liegt aber daran, dass wir heute realistische Skulpturen gar nicht
mehr zu betrachten wissen; — ein langes Gespriach im Atelier eines Bildhauers liess
mir da manches Licht aufgehen. Die Wolfflinschen Begriffspaare treffen nicht nur
wesentliche Teilbereiche der Kunst — manches kommt uns heute schon als vollig
selbstverstindlich vor —, oft trifft er den Kern der Sache.

Ich habe schon in vorhergehenden Briefen geschrieben, dass ich die Begriffspaare
auch fir die Musik brauchbar finde. Dabei erwarte ich mir keine revolutionidren
Erneuerungen in unserer Disziplin, hochstens ein Uberdenken, es konnten aber wich-
tige Verbindungsschniire zwischen Kunst und Musik gezogen werden, die die beiden
Bereiche niher aneinanderketten. Ich méchte nun — meiner Devise von den beschei-
denen Horizonten folgend — abschliessend die fiinf Begriffspaare wertend auf ihren
Nutzen fiir die Musikwissenschaft befragen.

1. Das Lineare und das Malerische: Gerade dieses Begriffspaar ist das heim-
tiickischste, es verfithrt dazu, Melodie mit Linie gleichzusetzen. Die Linie hat in der
Malerei eine ganz andere Funktion als die Melodie in der Musik, nur schon, weil die
Linie hier nie eine dermassen wichtige Funktion erhielt; zudem misste von einer Herr-
schaft der Melodie gerade in jenem Zeitraum gesprochen werden, in dem Wolfflin

215



vom Malerischen spricht. Sachs ist in seinem sturen Analogisieren auf dieses Problem
auch gestossen, er hat es aber mehr vom Tisch gewischt als gedanklich bewiltigt. Es
ist nicht uninteressant, dass sich jenes Begriffspaar, das noch am stirksten im Techni-
schen, gleichsam in der Fithrung des Pinselstriches verhaftet ist, am wenigsten zur
Ubertragung eignet. Obwohl ich wenig von Kunst verstehe, wage ich zu vermuten,
dass es auch fiir die Kunstwissenschaft das unprignanteste Begriffspaar darstellt.
Wenn dem so wire, hitte die Sache insofern etwas Paradoxes, als Wolfflin im
., Volksmund” immer mit diesem ersten Begriffspaar assoziiert wird.

Wollte man eine Ubertragung — um des Systems willen — trotzdem versuchen, so
miisste man wahrscheinlich vom Korperhaften, das Wolfflin dem Malerischen atte-
stiert, ausgehen.

Wir beobachten in der Musik Ahnliches beim Aufkommen der funktionalen und
nur noch vertikal bestimmten Harmonik. Sie ermoglicht es, Spannung aus einem
tonalen Zentrum heraus zu erzeugen und alle Abldufe auf dieses tonale Zentrum zu
beziehen; zugleich schafft sie sich die Moglichkeit auch im Kleinen beweglich zu
sein; sie kann jeden Moment vom anderen deutlich abschattieren. Tatsdchlich
konnten wir sagen, dass der Klang etwas Korperliches erhidlt. Es mag in diesem
Zusammenhange interessant sein, dass erst in dieser Zeit die Darstellung von Sinn-
lichkeit moglich wird. Monteverdis musikdramatisches Oeuvre belegt das nachdriick-
lich. Dies sind aber alles nur entfernte Analogien, die sich nur mit Vorsicht zur
Ubertragung eignen.

2. Flidche und Tiefe: Um Fliache oder Tiefe zu erwirken, brauche ich simultan
ablaufende Bewegungen. Je nach der Art, wie ich diese Bewegungen zueinander-
stelle, entsteht Tiefe oder Fliachigkeit. Halte ich an der strengen Gleichwertigkeit der
Bewegungen fest, so wird ein flachiger Eindruck entstehen. Hebe ich die Bewegun-
gen in der Funktion und in der Gewichtung voneinander ab, entsteht Tiefe.

In der Musik haben wir ein viel kleineres Mass an Simultanitit als in der bildenden
Kunst. Bei Zimmermanns ,,Soldaten’ koénnen das vielleicht bis zu hundert Bewegun-
gen sein, aber das sind extreme Punkte der Musikgeschichte. Trotzdem zeigen gerade
die Soldaten, dass der uberwiltigende Eindruck, den das Werk hinterlésst, letztlich
auf die Fldchigkeit dieser Informationsflut zuriickzufiihren ist. Wir konnen das, was
wir horen und sehen nicht in eine bestimmte Dimension legen und dort als weniger
wichtig, als Hintergrund belassen. Man konnte die Soldaten mit einer riesigen Wand
vergleichen, der der Zuschauer gegeniibersteht. Die andere wichtige Oper unseres
Jahrhunderts, Bergs , Wozzeck” beruht gerade auf gegenteiligen Prinzipien: Jedes
Detail wird von anderen abgesetzt und der Eindruck ist der einer grossen Tiefe; etwa
in der zweiten Szene des ersten Aktes oder am Schluss, wo sich ein extremerer
Vordergrund als die tonalen Floskeln des spielenden Kindes kaum denken ldsst; jede
andere musikalische Bewegung muss hier Tiefe konnotieren.

Das Fliche-Tiefe Modell von Wolfflin wird allerdings in der Musik meistens nicht
eine dermassen wichtige Rolle spielen wie in der Malerei, weil es eine Raumkategorie
ist, wir es in der Musik aber meistens mit Zeitkategorien zu tun haben. Vielleicht

216



wire es moglich, in der Zeitstruktur eines Werkes dhnliche Wechsel festzustellen, wie
es Wolfflin in der Kunst getan hat; aber dieses Unterfangen wire mit Wolfflin direkt
nicht mehr vergleichbar.

3. Geschlossene Form-offene Form: Erst eine offene Form muss deutlich und einheit-
lich abgeschlossen werden. Diese Paradoxie erklirt die wichtige Funktion, die der
Schluss in der barocken Epoche erhilt. Vorher war der Schluss etwas Natiirliches, es
wurde nicht eigentlich auf diesen hinkomponiert, weil jede musikalische Geste sich
zu einem Schlusse eignen wiirde oder weil der Text den Schluss des Werkes diktierte.
Mit der Einfiihrung des modernen harmonischen Systems édndert sich das: auf der
einen Seite entsteht eine extreme Konnotation des Schlusses, die zum Klischee
werden kann, auf der anderen wird eine grosse Offenheit mittels der Modulation
erreicht. Es ist nicht so — wie man es in Analogie zu Wolfflins Ausfilhrungen meinen
kénnte — dass eine Phrase im altklassischen Stil von sich aus nach Geschlossenheit
strebte; es ist umgekehrt: die barocken Elemente tragen die Momente der Offnung in
sich. Erst im Barock beachtet der Komponist die formale und inhaltliche Funktion
jeder einzelnen Phrase.

4. Vielheit-Einheit: Dieses Begriffspaar scheint fiir die Musikwissenschaft das brauch-
barste zu sein. Es gibt Momente in der Musikgeschichte, wo das musikalische Detail
in seiner Selbstidndigkeit belassen wird und die Grossform nur eine ordnende Funk-
tion einnimmt; umgekehrt gibt es Momente, wo das Einzelne seine Selbstindigkeit
zugunsten Ubergeordneter Zusammenhidnge aufgibt. Mit diesem Begriffspaar kann
man nicht nur ganz allgemein einen Mozartschen Stil von einem Wagnerschen unter-
scheiden, es lassen sich damit auch kompositorische Schwierigkeiten im einzelnen
beschreiben und erkldren, z. B. das Problem der motivisch-thematischen Arbeit:
Diese entsteht, weil der Komponist dem Detail zu grosserer Bedeutung verhelfen
mochte; das Detail wird aus der Vereinzelung herausgelost und in den verschie-
densten Schichten der Komposition reflektiert. Dadurch wird der musikalische Ab-
lauf abgesichert und die Komposition erhélt ein hohes Mass an innerer Logik, indem
jedes Detail sich aufs andere beziehen lasst. Zugleich reduziert aber die zunehmende
Entwicklung der motivisch-thematischen Arbeit auch den Eigenwert des Details,
sowohl quantitativ wie qualitativ; — quantitativ, weil — z. B. bei Brahms und
Reger — immer nur Variationen des gleichen Grundmaterials zu horen sind, inhalt-
lich héren wir immer ungefihr das gleiche; — qualitativ, weil die Relationen, in
denen das Motiv steht, wichtiger werden als das Motiv selbst. Es wird fiir die Qualitét
der Komposition relativ irrelevant, welches Grundmaterial der Tonsetzer wihlt; die
Qualitit erweist sich in der konstruktiven und technischen Beherrschung des Ma-
terials, nicht mehr in dem, was man in der klassischen Zeit einen genialen thema-
tischen Einfall nannte.

Dadurch, dass sich das Detail iiber eine ganze Komposition ausbreiten kann und
diese vereinheitlicht, verliert die Grossform ihre Kraft, sie kann nicht mehr verschie-

257



dene und selbstindige Einzelteile sinnvoll subordinieren, allenfalls kann sie helfen,
das in etwa immer gleiche Material verniinftig zu koordinieren, sonst aber wird sie
von unten her aufgelost. Die Inhaltslosigkeit und restlose Offenheit der Grossform in
der neueren Musik ist letztlich in der motivisch-thematischen Arbeit angelegt. Es ist
fiir mich eine der grossten Leistungen und zugleich eines der wichtigsten Resultate
des Wolfflinschen Denkens, dass es eine direkte Verbindung von Einheitlichkeit und
Offenheit einerseits und von Vielheit und Geschlossenheit andererseits erkennt, und
wenn ich den Wolfflinschen Begriffspaaren ihren direkten Einfluss auf die aktuelle
Kunst auch abgesprochen habe, so bin ich doch der Meinung, dass das Wissen um
solche Zusammenhidnge den zeitgendssischen Kiinstlern grosse Irrtiimer ersparen
konnte.

5. Klarheit — Unklarheit: Auch dieses Begriffspaar halte ich in der Musik fiir sehr
brauchbar. Es erweist sich wiederum nicht nur im Grossen als fruchtbar, sondern
auch im Detail. Dazu nur ein Beispiel: Vergleichen wir einen Triller einer Mozart-
schen Klaviersonate mit den Trillern des zweiten Satzes von Beethovens op. 111, so
zeigt es sich, dass bei Mozart der Triller die Funktion hat, den verzierten Ton im
grazidsen Zuriicknehmen klar hervorzuheben. Mozart differenziert und klirt die
plumpe Eindeutigkeit des unverzierten Tones. Bei Beethoven wird der Triller einge-
setzt, um den Einzelton zu verwischen, er wirkt wie ein Klecks in der Komposition.
Dass es sich dabei um einen kritischen Umgang mit der Konvention handelt, kénnen
wir hier ausser Acht lassen, wichtig ist fiir uns, dass das ndmliche tonsetzerische
Mittel im einen Falle zur Klarheit im anderen Falle zur Unklarheit fithren kann.
Damit wire auch Wolfflins Versicherung, seine Grundbegriffe seien keine technisch-
handwerklichen Begriffe, fiir die Musik bestitigt: Ob eine Komposition klar oder
unklar wirkt, liegt nicht an der Materialauswahl.

Damit bin ich am Ende dieses Briefwechsels angelangt. Er hat eine andere Richtung
genommen als ich urspriinglich erwartet hatte. Ich habe in der Hitze des Gefechtes —
ganz gegen meine Art — mehr von mir als von Wolfflin gesprochen. Trotzdem hat
mir die Beschiftigung mit diesem Buch zu vielen neuen Erkenntnissen verholfen. In
viele grobe Denkschemen haben sich feinere Rastrierungen gelegt. Wenn nur ein Teil
davon in diesem Briefwechsel zum Ausdruck kommt, hat er eigentlich seine Aufgabe
erfiillt. Wenn in den Briefen sich wenig reale Resultate finden, so zeigen sie doch,
dass die Beschiftigung mit den grossen Werken der Geisteswissenschaften sehr niitz-
lich und klirend ist. Wir horen davon zu oft nur auf den verschiedenen Stufen der
Tertidrliteratur, — meist verfilschend. Und so mochte ich denn ganz zum Schluss
ausrufen:

ad fontes!

Roman

218



Sechster Brief:

Am 100. Todestag von Joachim Raff
Lieber Roman,

zuerst das Erstaunlichste: Du hast offenbar aus meinen Briefen so etwas wie meine
Weltanschauung herauslesen konnen, oder wenigstens Anklinge daran. Nun war ich
durchaus der Meinung, einen Teil der Kunstanschauung Wélfflins und Adornos dar-
zustellen und aus ihrem Kontext heraus Deiner Darstellung einiges von dem entge-
genzusetzen, was — wie ich es sehe — dem immanenten Verstindnis dieser zwei
gerechter wiirde. Es gehort zu ,,jhrem Kontext” auch ihre Weltanschauung, von der
dann andeutungsweise die Rede war. Aber diese Andeutungen waren keine Glau-
bensbekenntnisse meinerseits, ausser wo ich sie als solche ausgab: wie etwa die
Aktualisierung. So iiberraschte mich also Freud: Obwohl auch mir die Geschichts-
philosophie ein Thema unseres Gespriachs schien, sah ich nicht in erster Linie die
Frage der menschlichen Gliickserfiilllung im Plan der Schopfung, nicht die Finalitit
oder Zufilligkeit menschlicher Natur und Geschichte, noch die Kunst als Quelle der
Lust und der Lebenstrostung hier thematisiert.

Dennoch habe ich jetzt allen Grund, Dir fiir Deinen Ausblick in die ganz unbe-
scheiden weiten Horizonte der Weltanschauung zu danken. Ich halte ndmlich Deinen
Eindruck, es wiirde uns ,,letztlich” ein weltanschauliches Problem trennen, fiir eine
Form methodischer Aktualisierung (und zur Aktualisierung muss ich ja nun noch
etwas sagen). ,,Aktualisieren’” bedeutet methodisch: Reflexion meines eigenen
Standpunktes, den ich immer habe (auch dann, wenn er nicht reflektiert wird); oder:
,,Aktualisieren” heisst meine Gegenwart in Beziehung setzen zu einem ihr Anderen,
im Wissen darum, dass meine Erkenntnis dieses Anderen ohne meine Gegenwart
undenkbar wiire und dass im Moment des Erkennens dies Andere Teil meiner Gegen-
wart ist. Im Fall, den Du ansprichst, heisst doch der einfache Sachverhalt: das
historische Kunstwerk rezipiere ich, ein aktualer, gegenwirtiger Betrachter/Horer.
Dies gilt fir jede Form der Rezeption: die wissenschaftliche, dsthetische, kritische
u.a.. Aber gerade die wissenschaftliche (= reflektierende) Rezeption muss dieses
Subjekt-Objekt Verhiltnis immer im Blick behalten, indem sie sich weder bloss auf
die eine noch auf die andere Seite schlagt. Ich halte dies fiir ein Postulat jener
Vernunft, von der Du in vorsichtigem Optimismus hoffen mochtest, sie werde von
der Menschheit noch mehr gebraucht werden als bisher. (Nur: wenn sie bloss als
,.zuverlissigstes Instrument’ gebraucht wiirde, dazu noch ohne Ethik ihrer Zwecke,
dann bliebe sie zerstorerisch.)

Ich meinte mit ,,Aktualisieren’ inhaltlich also nicht, ein historisches Kunstwerk
durch wissenschaftliche Rezeption auf eine neue Hohe bringen, die es ,,damals”
nicht hitte erreichen koénnen und erst jetzt, quasi durch meine geschichtsphilo-
sophische Entwicklungshilfe, ihre Erfiillung finde.

219



Dies meinte auch Boehm nicht: Sein Unterfangen ist bestimmt nicht ,,dumm”;
allenfalls problematisch; eine Aussage, die es aber nicht disqualifizieren kann, da was
sich unproblematisch gibe, uns erst recht verdichtig schiene. So will ich nocheinmal
Boehm zitieren, um wenigstens zu verdeutlichen, dass er ,,Aktualitit’ und ,,Histori-
zitdt” mehr zu differenzieren weiss, als dass darin Beethoven und die Beatles zusam-
menfallen wiirden:

,Die Aktualitit (im Gegensatz zur Historizitit’) dieser Erfahrungen, die Kunst zu machen
erlaubt, bewegt sich nicht neben den geschichtlichen Bedingungen, denen sie sich verdankt, eher
in ihnen.”

In Deiner Kritik des Urteils tiber Busoni reflektierst Du ein Rezeptionsurteil auf
seine aktuelle Bedingung. Ob es Dir jedoch damit auch gelingt, Deine eigene Freiheit
vom Fortschrittsglauben zu dokumentieren, bleibt fraglich. Denn wenn ich Dein
Glaubensbekenntnis ernst nehmen will, muss ich Dich nach dem Verhiltnis fragen
zwischen dem Fehlen von Finalitdt, an welche Du nicht glaubst, und dem ,,geistesge-
schichtlichen Riickschritt”, den Du an ,,genuinen Erkenntnismoglichkeiten im ange-
deuteten Sinn” diagnostizierst? Ich habe den Eindruck, von Riickschritt iiberhaupt
zu sprechen setze sehr wohl eine Ansicht dariiber voraus, wohin es denn gehen solle.
Dann aber miisstest Du zumindest Deinen Negativ-Glaubenssatz ausfithren.

Ich kann der Herausforderung schliesslich nicht widerstehen, nun meinerseits den
Glauben zu bekennen, der mir paradoxerweise Deinen Ausfiilhrungen néiher scheint
als Dein Unglaube. Und mit Dir will ich — in gleicher Kiirze — das Risiko eines
gewaltigen Missverstindnisses eingehen: Ich glaube, dass in der Menschlichen Natur
und Geschichte eine Finalitit in dem Masse existent und wirklich ist, als sich der
Mensch selbst eine gibt.

Was waren denn fiir Curt Sachs die ,aktuellen Bedingungen” seiner Ubernahme
der Wolfflinschen Grundbegriffe in die Musikwissenschaft? Sachs hatte in Berlin —
wo Wolfflin von 1901 bis 1912 selbst gelesen hatte — 1904 in Kunstgeschichte
promoviert und widmete sich dann auschliesslich dem Studium der Musikwissen-
schaft bei H. Kretzschmar und J. Wolf. Diese Konstellation erklirt bereits einiges:
Die Verbindung von Kunstgeschichte und Musikwissenschaft ist in der Person Sachs’
schon vollzogen; von Kretzschmars Hang zur Synthese, ndmlich Musikgeschichte als
Kulturgeschichte zu betreiben, darin Verflechtungen zwischen dem Musikleben und
dem Geist der Zeit aufzuzeigen, mag das wiederholt von Sachs angefithrte Motiv, die
Musikwissenschaft aus der Vereinzelung herauszufithren!, mitbestimmt haben; die
Entdeckungen der italienischen Trecento-Musik, von der J. Wolf die erste umfas-
sende Darstellung schrieb, sind fiir Sacks entscheidender Beweis, dass die Musik nicht
hinter andern Kiinsten nachhinke und also auch in ihrer historischen Wandlung sich
mit den Kiinsten parallelisieren lasse.?

In vier3 Aufsitzen hat Sachs diese Parallelisierung der Kiinste durchgefiihrt. Die
vier Aufsitze bilden eine Einheit, auf die Sachs mehrmals hinweist, und fithren ein
Programm aus, welches Sachs zunidchst unabhingig von Wolfflins Grundbegriffen

220



anzugehen scheint, zu dessen Fortfiihrung sie ihm aber wichtige Dienste leisten. Dies
mochte ich kurz darstellen, um zu zeigen, dass einerseits die theoretischen Voraus-
setzungen, die Sachs macht und beibehilt, mit jenen Wolfflins — streng genommen —
nicht zu vereinbaren wiren; dass aber andererseits die Ubertragung sich durchaus auf
ein gemeinsames Motiv beider berufen kann — ndmlich die Etablierung einer vorur-
teilsfreien, historischen Wissenschaft — und darin sich auch bewihrte.

Im ersten Aufsatz Kunstgeschichtliche Wege zur Musikwissenschaft (der 1919
veroffentlichten Niederschrift eines Vortrages von 1918) fiihrt Sachs mittels der
,,Linearumschrift” (Linie = Melodie), der Raumanalogie (Raum = Harmonie) und
der Farbanalogie (Farbe = Klangfarbe) den Vergleich zwischen Musik und bildender
Kunst aus. (Nur der Ausdruck ,,Linearumschrift’ stammt von Sachs.*) Er tut dies
iber die Abschnitte Morgenland, Mittelalter und Renaissance, ohne Wolfflin explizit
zu erwihnen.

Ich will hier Sachs’ eigene Zusammenfassung geben, die er dann 1924 im dritten
Aufsatz riickblickend schreiben wird:

,»Ich sprach u. a. von der Ausdrucksgleichheit in der Parallelbewegung gotischer Bildlinien und
spatmittelalterlicher Kontrapunkte einerseits und im bildnerischen Kontrapost und der grund-
sitzlichen Gegenbewegung der Stimmen seit dem 16. Jahrhundert andererseits; ich deutete die
Beziehungen zwischen der wachsenden Raumillusion in der Malerei des 16. und 17. Jahrhun-
derts und der Herausbildung der Harmonik an, ferner die kiinstlerische Gegensitzlichkeit zwi-
schen Florenz und Venedig, die bildnerisch als Gegensatz zwischen Linie und Farbe, musika-
lisch zwischen Monodie und harmonisch-instrumentalem Satz erscheint, und die Arbeit schloss
mit dem Nachweis, dass sich die Geschichte der Instrumentation vollig mit der Geschichte der
malerischen Koloristik deckt.”3

Im zweiten Aufsatz von 1919, der den programmatischen Titel Barockmusik trigt,
zeigt Sachs entlang den fiunf Wolfflinschen Grundbegriffspaaren, dass der Stilwandel
zum Barock in der Musik parallel zu den bildenden Kiinsten sich vollzogen habe. In
der Einleitung weist er auf den Vortrag von 1918 hin und betrachtet den Aufsatz
Barockmusik als Fortsetzung des damals ausgefiihrten Gedankens. Dieser Aufsatz ist
die gedruckte Form von Sachs’ Antrittsvorlesung in Berlin.6

Der dritte Aufsatz Die Musik im Rahmen der allgemeinen Kunstgeschichte von
1924 reagiert auf die neuerdings erfolgte ,,abgedroschene Redensart von dem ,Nach-
hinken’ der Musik im Zug der Kiinste”, wie Sachs schreibt.” Mersmann hatte 1921 in
einem Aufsatz Zur Stilgeschichte der Musik zu bedenken gegeben, ,,...dass der
inneren Parallelitit der Entwicklungsphasen keineswegs immer eine zeitliche. . .8
entspreche. Nocheinmal stellt Sachs die zwei bisherigen Verdffentlichungen als eine
Einheit dar und unternimmt jetzt den Versuch, in vier Gesetzen die Beziehung der
Musik zu den bildenden Kiinsten zu erfassen, und zwar so, dass sich auch zeitliche
Verschiebungen mit eben diesen Gesetzen erkliren liessen. Es sind dies: 1. das Ge-
setz der Ausdrucksgleichheit? 2. das Gesetz der Stellvertretung 10 3. das Gesetz der
Umschmelzung !! und 4. das Gesetz der Grenzverschiebung.!?

221



Im vierten Aufsatz Musik und bildende Kunst im Rahmen der allgemeinen Kunst-
geschichte von 1927 hat Sachs schliesslich seine Thesen der ersten drei Aufsidtze
wiederholt und mit neuen Beispielen illustriert. Er schliesst mit den Sitzen:

,,Die Musik hinkt nicht nach. In strenger Gesetzlichkeit teilt sie sich mit den Schwesterkiinsten
in das grosse Werk, das aller Kunst zugewiesen ist. Nicht selbstidndig stehen sie da, sondern in
engster Verkniipfung. Denn ihr stindiger Neuschopfer ist der Mensch, der nach seinem Gesetz
ihnen Blut und Seele einflgsst.” 13

Sachs hat sein zentrales Motiv im ersten Aufsatz von 1919 klar exponiert: Es ist die
Absicht der Emanzipation von geschichtsphilosophischen Vorurteilen, die Absicht
einer vorurteilsfreien, historischen Erforschung der Musik fremder (Morgenland) und
friherer (Mittelalter) Kulturen. Er hilt es fiir eine ,,alte, schiefe Vorstellung”, ,,dass
Wesen und Wandel vergangener Musikepochen nichts anderes sei, als die stindige
Vervollkommnung, das Vorwirtsschreiten vom Unreifen zum Reifen, von den Niede-
rungen zur Hohe.”” 14 Mit dieser deutlichen Absage an eine wertende Entwicklungs-
theorie deckt sich Sachs mit Wolfflins historischer, wertungsfreier Wissenschaft der
Grundbegriffe.

Zudem aber fithrt Sachs in diesem Aufsatz einen Grundgedanken damaliger Kunst-
wissenschaft aus: das Programm der Wechselseitigen Erhellung der Kiinste 15 oder die
,Frage des unzerreissbaren Zusammenhangs der Kiinste”. 16 Diese Frage lag damals
in der Luft”, wie Sachs anmerkt.17 Sie lag tatsichlich in der Luft; nicht nur
innerhalb der Kunstwissenschaften, sondern auch — weit weg von Berlin — recht
nahe bei der kiinstlerischen Produktion selbst; Cocteau schrieb 1918 in Paris: ,,En
musique la ligne c’est la mélodie. Le retour au dessin entrainera nécessairement un
retour a la mélodie.” 18 Deutlich stellt Cocteau die Forderung nach einem , linearen”
Stil der Musik in Analogie zur bildenden Kunst: ,Satie parle d’Ingres; Debussy
transpose Claude Monet a la russe.” 19

Im theoretischen Kontext stellt sich die Frage, was denn einem solchen Programm
wie der wechselseitigen Erhellung der Kiinste zu Grunde liegen soll. Dabei stosst man
auf eine weitere paradigmatische Konstante damaliger Kunstgeschichte, wie sie auch
Sachs in seinen Aufsitzen anerkennt und explizit ausspricht: das ,,Kunstwollen™.
Riegl hatte den Begriff 1893 in den Stilfragen zum erstenmal ausgefiihrt. 20 Dort war
der Begriff auf einer inhaltlichen Ebene angesiedelt und hatte den Gegensatz zur
technischen Stilerklarung zu bilden. Spiter dann, 1898 in dem Aufsatz Kunsige-
schichte und Universalgeschichte sollte er eben jenen ,,Willen” zur Synthese recht-
fertigen und theoretisch untermauern. 2! Die wechselseitige Erhellung der Kiinste ist
dann gerechtfertigt, wenn die einzelnen Kiinste als Ausdruck ein und desselben
Kunstwollens, als verschiedene Sprachen, Gleiches zu sagen, betrachtet werden. Da-
mit ist bereits die unmittelbare Nihe zwischen dem Begriff des ,,Kunstwollens’ und
einer Stilgeschichte als Ausdrucksgeschichte offenbar. Und fiir Sachs ist — im Unter-
schied zu Wolfflin — Stilgeschichte Ausdrucksgeschichte:

.. . . musikalische Stilmerkmale. . . als lebendigen Ausdruck eines bestimmt abgegrenzten See-
lenzustandes, eines bestimmt gerichteten Kunstwollens zu begreifen.” 22

222



Wihrend bei Wolfflin die Summe der kategorial gedachten Formméglichkeiten den
,,Stil”” bilden, ist also fur Sachs der ,,Stil”” die durch Ausdruck eines Kunstwollens
und Seelenzustandes geprigte Eigenart des Kunstwerks. Sachs Bestimmung des
,,gleichen Nihrbodens’ 23 aller Kiinste ist durchgehend in doppelter Weise charakte-
risiert, in der sich psychologische und philosophische Vorstellungen treffen: Psycho-
logisch ist vom ,,geformten Seelenleben” 24 oder ,,Seelenzustand” 25 die Rede, philo-
sophisch von ,,Kunstwillen”26 oder — was wie ein Schopenhauer-Zitat anmutet —
von den Kiinsten als der ,,,Objektivierung’ des gleichen Willens” 27 ; vom ,,Wollen und
Miissen” 28 oder aber von der ,,Volksseele” 29 wird im zweiten Aufsatz gesprochen,
im dritten dann vom Ausdruck des ,,gleichen Geistes’3? oder aber vom ,,Kunstbe-
diirfnis”. 3 Diese Auflistung von Benennungen des gleichen Nahrbodens der Kiinste
soll zeigen, dass Sachs offenbar kein Interesse hatte, jene Wendung zur formimma-
nenten Stilgeschichte, wie sie Wolfflin in den Grundbegriffen unternommen hatte,
nachzuvollziehen. Die gleiche Wurzel aller Kiinste hat zudem nicht so sehr die Funk-
tion, eine Geschichte des Stilwandels theoretisch zu begriinden, als vielmehr die
behauptete Gleichzeitigkeit aller Kiinste zu untermauern. Fiir Sachs bleibt festzuhal-
ten, dass der gemeinsame — psychologisch und philosophisch verstandene — Néhr-
boden aller Kiinste Grund und Veranlassung eines Ausdrucksbediirfnisses sein soll,
und die Kunst demnach Folge dieses Grundes, gewordener Ausdruck. In diesem Sinn
ist Stilgeschichte fiir Sachs in erster Linie Ausdrucksgeschichte. Solchermassen aber
wird der Widerspruch zum Wolfflinschen Interesse in den Grundbegriffen manifest.

Damit muss es jetzt auch sein Bewenden haben. Denn schon aufgrund der knap-
pen Andeutungen liesse sich zeigen, dass es bei der Ubertragung der Wolfflinschen
Grundbegriffe auf die Musikwissenschaft fiir Curt Sachs nicht um ein moglichst
genaues theoretisches Verstindnis dieser Grundbegriffe gehen konnte. Sie bewédhrten
sich ihm vielmehr in seinem Anliegen, der Musik des Barock in einem neuen Sinn —
als ,,Barockmusik’ — historisch gerecht zu werden.

Dass heute die Stilforschung nach Wolfflinschem Muster ,,von der Tagesordnung
abgesetzt™ sei, schrieb schon 1964 Vetter 32, und Braun bestitigt dies:

,,Im Unterschied zur damaligen Stileuphorie stehen heute niichterner der sozial-, der komposi-
tions- und der gattungsgeschichtliche Aspekt im Vordergrund. .. Damit wird der epochenge-
schichtliche Ansatz nicht aufgegeben, sondern anders definiert und anders realisiert: Die ritsel-
hafte ,Gestalt’ der Epoche zeichnet sich eher in ihren Handlungen’ als in ihrem ,Wesen’ ab.”33

Mit dieser Bemerkung ist selbstverstindlich kein Beitrag zu einer grundsitzlichen
Diskussion geleistet. Aber sie gibt die Richtung an, in welche es auch mich jetzt
dringt: zum Besonderen und Konkreten, zum einzelnen Kunstwerk hin; weg vom
Versuch einer abstrakten, theoretischen Synthese: ein solcher muss aporetisch blei-
ben, wenn nicht jene ,indische Meditationsiibung™ vorausging. Und damit gestehe
ich, dass die im zweiten Brief vorausgesetzte Aktualitit der Wolfflinschen Grundbe-
griffe vorerst aus meinem spezifischen Interesse verschwunden ist.

So stelle ich am Ende fest, dass wir nicht am Ende sind. Immerhin hast Du Deiner
Urteilskraft in den Briefen wiederholt Ausdruck gegeben und mit Deiner Darstellung

223



einer moglichen Ubertragung der Grundbegriffe auf die Musik einen viel eher ein-
leuchtenden — weil konkreten — Weg gefunden, von Aktualisierung nicht zu
sprechen, sondern sie zu tun. Dafiir danke ich Dir.

Joseph
P. S. Ich freu mich iibrigens ungemein iiber blilhende Apfelbidume.

Erster Brief
1 Heinrich Wolfflin, Kunstgeschichtliche Grundbegriffe. Das Problem der Stilentwicklung in der
neueren Kunst. [= Grundbegriffe] Basel'® 1979, 8. 21.
2Ebd.,S. 27.
3 Ebd., S. 264.

Zweiter Brief
1 Meinhold Lurz, Heinrich Wolfflin, Biographie einer Kunstgeschichte, Worms 1981 = Heidel-

berger Kunstgeschichtliche Abhandlungen, N. F. XIV, S. 226.

2 Ebd., S. 241

3 Wolfflin, a. a. 0., S. 5.

4 Ebd.

5 Ebd.

6 Brief Wolfflins aus Rom an die Eltern;zit. nach Lurz, a.a. 0., S.61.

7 Wolftlin, Grundbegriffe, S. 23.

8 Ebd.,S. 24.

9 Zit.nach Lurz,a.a.0.,S.270 Anm. 518.

10 Vgl. dazu Lurz,a.a. 0., S. 213 ff.

11 Wolfflin, a. a. O., S. 267.

12 Ebd., S. 264.

13 Bbd.,S.277.

14 Ebd.,S. 24.

I'S Bhd..'S.5.

16 Ebd.,S. 7.

17 Ebd., S. 20.

18 Ebd., S. 5.

19 Ebd.,S. 280.

20 Ebd., S. 263.

21..Ebd.; 8:21.

22 Max Horkheimer und Theodor W. Adorno, Dialektik der Aufklirung, [= DA] Philosophische
Fragmente, Frankfurt/M. 1969 (1947), S. 28.

23 Ebd.

24 Ebd., S. 27.

25 Woltfhn,a. 2. 0.,'S. 27 7.

26 Ebd.,S. 279.

27 Ebd., 8. 278 1.

28 Vgl. dazu Lurz,a.a. 0., S. 21 ff.

29 Heinrich Wolfflin, Gedanken zur Kunstgeschichte, Gedrucktes und Ungedrucktes, Basel 1947,
S. T zit nachiEurz, a.a, @, S. 22

224



Dritter Brief

1
2

3

Wolfflin, Grundbegriffe, S. 27.

Jacob Burckhardt, Weltgeschichtliche Betrachtungen, Uber geschichtliches Studium, Miinchen
Y978 S 2 E

Max Reger, Suite in g-moll nach Sdtzen von J. S. Bach bearbeitet.

Vierter Brief

1
2

B W

o 1 O W

9
10
11
12
13

14
15

16
17
18

Vgl. Lurz,a.a. 0., S. 187 ff.

Heinrich Wolfflin, Die klassische Kunst, Eine Einfihrung in die italienische Renaissance,
Miinchen® 1908.

Vgl. Lurz,a.a. 0., S. 158 ff.

Theodor W. Adorno, Minima Moralia, Reflexionen aus dem beschidigten Leben, [= MM]
Frankfurt/M. 1978 (1951), S. 22.

EbdS. 2L,

Adormo, DA, S. 27.

Adorno, MM, S. 90.

Zit. nach Adorno, MM, S. 91.

Adorno, MM, S. 298.

Theodor W. Adorno, Negative Dialektik, Frankfurt/M. 1966, S. 17.

Ebd., S. 211 ff.: Modell I, Freiheit.

Max Horkheimer, Traditionelle und kritische Theorie, 4 Aufsitze, Frankfurt/M. 1973, S. 21.
Gottfried Boehm, Urteilskraft, Uber das Verhiltnis der Kunst zu ihrer Gegenwart, in: NZZ
13./14. Midrz 1982, Nr. 60, S. 65.

Ebd.

Jacob Burckhardt und Heinrich Wolfflin, Briefwechsel und andere Dokumente ihrer Be-
gegnung, 1882—1897, hrsg. v. Joseph Gantner, Basel 1948, S. 126.

Euiz,a.a..0..S. 118,

Burckhardt und Wolfflin, a. a. O., S. 23.

Wolfflin, Grundbegriffe, S. 26.

Fiinfter Brief

1

Sigmund Freud, Das Unbehagen in der Kultur, Frankfurt/M. 1980, S. 74 f.

2 Bbd.. S. 82,
Sechster Brief

1

Curt Sachs, Barockmusik, in: JbP XXVI, 1919, 8. 7—15;
ders., Die Musik im Rahmen der allgemeinen Kunstgeschichte, in: AfMw VI, 1924,
S.255-261.

2 Ders., Musik und bildende Kunst im Rahmen der allgemeinen Kunstgeschichte, in: Fs. Julius

3

Schlosser, Ziirich-Leipzig-Wien 1927, S.31-34, S. 32.

Ders., [= 1.] Kunstgeschichtliche Wege zur Musikwissenschaft, in: AfMw I, 1919, S.451-464.
[= I1.] Barockmusik, in: JbP XXVI, 1919, S. 7—15.

[=1II.] Die Musik im Rahmen der allgemeinen Kunstgeschichte, in: AfMw VI, 1924,
S.255-261.

[= 1V.] Musik und bildende Kunst im Rahmen der allgemeinen Kunstgeschichte, in: Fs. Julius
Schlosser, Ziirich-Leipzig-Wien 1927, S. 31-34.

4 Ders., 1.,S.457.

225



0o 1 O\ Ln

10
11
12
13
14
15

16
17
18

19
20
2k

22
23
24
23
26
2%
28
23
30
31
a2

33

Ders., III., S. 256.

Ebd.

BbdsS. 255,

Hans Mersmann, Zur Stilgeschichte der Musik,in: JbP XXVIII, 1921, S. 6778, S. 69.

Sachs, III., S. 256.

Ebd., S. 257.

Ebd., S. 260.

Ebd.

Ders., IV, S. 34.

Ders., 1., S. 452.

Oskar Walzel, Wechselseitige Erhellung der Kiinste, Ein Beitrag zur Wiirdigung kunstgeschicht-
licher Begriffe, Berlin 1917 = Philosophische Vortrige XV, veroffentlicht von der Kantgesell-
schaft (vgl. Lurz, a. a. O., Anm. 193, S. 252).

Sachs, I.,S.451, Anm. 1.

Ebd.

Jean Cocteau, Le Coq et L ’Arlequin, Notes autour de la musique. Paris (1918): Stock 1979,
S..59.

Ebd., S. 58.

Alois Riegl, Stilfragen, Berlin 1893 (vgl. dazu Lurz,a.a. 0., S. 34 ff.

Ders., Kunstgeschichte und Universalgeschichte, Innsbruck 1898, in: Festgaben zu Ehren Max
Biidingers (vgl. dazu Lurz, a. a. O., Anm. 271, S. 256).

Sachs, I., S. 452.

Ebd., S. 451.

Ebd., S.452.

Ebd.

Ebd.

Ebd.

Blers S o

Ebd.

Derxs., I1., S. 256.

Ebd., S.257.

Walther Vetter, Heinrich Wolfflin und die musikalische Stilforschung, in: Fs.Hans Engel,
hrsg. v. H. Heussner, Kassel usw. 1964, S.433.

Werner Braun, Die Musik des 17. Jahrhunderts, Wiesbaden-Laaber 1981 = Neues Hdb. der
Mw. IV, hrsg. v. Carl Dahlhaus, S. 2.

226



	Briefe, die Kunstgeschichtlichen Grundbegriffe Heinrich Wölfflins betreffend

