
Zeitschrift: Publikationen der Schweizerischen Musikforschenden Gesellschaft.
Serie 2 = Publications de la Société Suisse de Musicologie. Série 2

Herausgeber: Schweizerische Musikforschende Gesellschaft

Band: 33 (1983)

Artikel: "Lebendigtote Dinger" - zur romantischen Auffassung von
Musikinstrument und Klangwirklichkeit

Autor: Lichtenhahn, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858837

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858837
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Lebendigtote Dingen) - Zur romantischen Auffassung
von Musikinstrument und Klangwirklichkeit

Ernst Lichtenhahn

Die romantische Musikanschauung, die dem Vorwurf ausgesetzt ist, einer spiritua-
listischen Betrachtung oft die sinnliche Beziehung zum klingenden Kunstwerk
aufgeopfert zu haben, brachte den Musikinstrumenten in allen ihren Aspekten ein
lebhafteres Interesse entgegen, als vielfach angenommen wird. Klangcharakter,
kompositorische Verwendung, Spielweise sowie Bau und Mechanik der Instrumente werden
in einer Fülle von Zeugnissen reflektiert, wobei freilich die Tendenz, die äussere

Anschauung durch eine innere zu ergänzen oder in eine innere überzuführen, immer
wieder deutlich zu Tage tritt. Wie diese Ergänzung oder Transzendierung jedoch vor
sich geht und was sie für das romantische Musikverständnis insgesamt bedeutet,
erschliesst sich nur dann, wenn die vielfach belegte unmittelbare Begegnung mit dem
Instrument selber mit einbezogen wird. Allerdings scheint eine solche Betrachtungsweise

zumal gegenüber dichterischen Ausgestaltungen, wie sie der romantischen
Musikanschauung ja häufig zur Vermittlung dienen, Schwierigkeiten zu bereiten.
Häufig begegnet die Auffassung, dass ein Text, der mehr Phantasien, Gefühle und
Ideen als objektive Darlegung enthalte, musikästhetischer Betrachtung wenig biete
und daher eher auf seine poetische als auf seine musikalische Bedeutung hin zu
untersuchen sei.1

Um dies an einem Beispiel zu verdeutlichen: Wenn E. T. A. Hoffmann in seinem
dichterischen Werk Musikinstrumente zur inneren Ausgeglichenheit oder
Unausgeglichenheit des Menschen und zur Harmonie oder Disharmonie menschlichen
Zusammenlebens ebenso in eine symbolische Beziehung setzt wie zu Liebe, Begeisterung

und Schönheit, so kann zwar das Bezeichnete, der Symbolgehalt, als das

wichtigere angesehen werden, demgegenüber das Bezeichnende, das Instrument, sich auf
den pauschalen Hinweis reduzieren lässt, dass Musik als harmonische Kunst und als

„Sprache des Herzens" eben „all dies" enthalte. Fasst man hingegen das Bezeichnende

näher ins Auge, so erweist es sich, dass Hoffmann meist sehr differenziert
vorgeht, dass er im einen Falle den Symbolgehalt eher an ein Tasteninstrument —

vorzugsweise Klavichord oder Hammerklavier —, im andern zum Beispiel eher an
eine Violine knüpft. Da diese Wahl kaum zufällig ist, erlaubt sie Rückschlüsse auf das

spezifische Verständnis einzelner Instrumente, so wie umgekehrt dieses spezifische
Verständnis zur weiteren Erhellung des Symbolgehalts beitragen kann. Zudem lässt

sich gleichsam auf einer dritten Ebene ein Musikverständnis gewinnen, das weder mit
dem zum Vergleich dienenden Instrument noch mit dem von der Erzählungshand-

71



lung bestimmten Symbolgehalt explizit angesprochen ist, von diesen beiden Ebenen
her sich aber erschliesst.

So ergeben sich aus dem romantischen Verhältnis zum Instrument in seiner
Objekthaftigkeit wie als Träger von Klangwirklichkeit Aufschlüsse, hinter denen sich
allgemeinere Grundfragen etwa der Beziehungen zwischen äusserer und innerer An-
schaung und zwischen Musik und Natur abzeichnen. Solchen Zusammenhängen
möchte die vorliegende Skizze ein wenig nachgehen.

1. Das Hoffmann-Zitat der „lebendigtoten Dinger" 2 scheint, auf Musikinstrumente
bezogen, unmittelbar einzuleuchten, bringt es doch den doppelten Aspekt des Er-
klingens und der Objekthaftigkeit auf eine knappe Formel. Die Interpretation, dass

das Instrument in seiner Materialität das „tote Ding" sei und durch den Spieler zu
tönendem Leben gebracht werde, greift jedoch zu kurz. Zwar bringt auch Hoffmann
diese Grundvorstellung immer wieder zum Ausdruck; zudem finden sich aber
Auffassungen, nach denen einerseits eine Klangrealität, wenn sie Ergebnis blosser
Mechanik ist, als leer und tot, andrerseits aber das Instrument selber, sofern es auch
im stummen Zustand eine harmonische Tonordnung in sich hält, als lebendiger
Organismus erscheint. Diese Vorstellung einer Art von Eigenleben kann dazu führen,
dass sich das Instrument bei Hoffmann oft auch unter den Händen des Spielers
gewissermassen verselbständigt, das heisst, sein inneres Wesen, die „Seele seines

Wohlklangs", scheinbar nach eigenem Willen dem Spieler erschliesst oder verweigert.
Da aber das Instrument auch in diesem Falle immer zugleich artifizielles Objekt und
ein Werk blosser Mechanik bleibt, erscheint es immer wieder in dem Zwielicht, in
dem auch die Automaten stehen, die jene Zeit und zumal Hoffmann so faszinierten.3

— Diese Beziehung zwischen Instrument und Automat muss hier von
vornherein unterstrichen werden zur Rechtfertigung des in der Überschrift verwendeten
Ausdrucks, den Hoffmann, genauer gesagt die Figur des Meisters Abraham in der
Ärezs/erbiographie, auf Automaten bezieht.

Dass sich die skizzierten Auffassungen des „lebendigtoten" Doppelwesens der
Musikinstrumente vielfach überschneiden, sei an einigen Beispielen erläutert. In der
Kreislerbiographie erinnert sich der Kapellmeister frühester musikalischer Eindrücke,
die auch in andern Schriften Hoffmanns wiederkehren und zum Teil nachweisbar
autobiographisch sind.4 Dabei ist vom Musizieren im Familienkreis die Rede und
insbesondere vom Spiel auf Spinett, Gambe und Viola d'amore, die als Instrumente
erwähnt werden, „die schon damals sehr selten waren, jetzt aber zum Teil
verschwunden sind, so, dass ich nur noch im Traum die ganz wunderbar klingenden
Konzerte vernehme". Ausgelöst werden diese Erinnerungen durch die Betrachtung
eines Bildes, auf dem „ein ganzer Chor von Nonnen" zu sehen ist, „die auf seltsamen
Instrumenten spielten". Besonders erwähnt wird „das wunderliche Instrument, die

Trompette marine geheissen", an die sich Kreisler erinnert als „eines Instruments,
dessen Ton mein Innerstes durchbebte". Kreisler fühlt sich aber „Eiswasser über die
heisse Stirn gegossen", das heisst ernüchtert und aus seinem Traum gerissen, als einer
der Anwesenden, der nicht glauben will, dass es die Nonnengeige oder das Trum-

72



scheit wirklich gebe, in Kochs Lexikon nachschlägt und den entsprechenden Artikel
vorliest.5 Klangeindruck und sachliche Beschreibung des Instruments stehen in Konflikt

miteinander; im Lexikonartikel ist das Trumscheit ein toter Gegenstand, erst in
seinem Tönen wird es lebendig. Dabei wird spürbar, dass Kreisler/Hoffmann sich
spezifischer Klangwirkungen genau erinnert: die „ganz wunderbar klingenden
Konzerte" von Gamben und Violen sind gegen den Ton der „Trompette marine", der das

Innerste durchbebt, deutlich abgehoben.
Doch auch hier zeigt sich, dass die erste Deutung des „lebendigtoten" Doppelwesens

nicht genügt. Zum einen ist die angesprochene Klangwirklichkeit nur eine vermittelte;

auch wenn die Erinnerung genau zu sein scheint, ist zu beachten, dass nicht
von realen, sondern von erinnerten Klängen die Rede ist. Wie weit überhaupt erst der
verinnerlichte Klang als „lebendig" gilt, bedarf noch der Erörterung. — Zum andern
scheint Kreisler die nüchterne technische Beschreibung eines „alten, ganz einfachen"
Objekts6 nicht nur gegenüber Klang und Klangerinnerung, sondern auch gegenüber
dem Instrument selber als inadäquat zu empfinden. Dafür spricht die Tatsache, dass

Kreisler durch Kochs Artikel zu der für ihn unangenehmen Vorstellung gebracht
wird, er selber könnte in ähnlicher Weise in Gerbers Lexikon der Tonkünstler seziert
werden.7 Der Vergleich legt die Deutung nahe, dass auch dem stummen Instrument
der Klang gleichsam als „Seele" innewohnt.

2. Hierzu lässt sich eine Parallele in Friedrich Schlegels Auffassung der Musikinstrumente

sehen, wie sie in seiner Beschreibung von Raffaels Heiliger Caecilia angedeutet
ist.8 Raffaels bekanntes Bild zeigt Caecilia als mittlere Figur einer Gruppe von fünf
Gestalten, den Blick aufwärts gerichtet in einem Raum, den die Wolken freigeben
und in welchem sich sechs Engel singend um zwei Bücher scharen. In ihren Händen
hält die Heilige eine Portativorgel, umgekehrt, die Tastatur oben, so dass bereits
mehrere Pfeifen sich verschoben haben und zu Boden zu fallen drohen. Zuunterst,
zu Füssen der Gruppe — und fast wie mit Füssen getreten — ist ein ganzes Arsenal
von Instrumenten ausgebreitet: Triangel, Schellenreif, ein Paar Becken, Handpauken,
ein Tamburin, Schnabelflöten und dazwischen ein Streichinstrument, die Decke
mehrfach gerissen und ohne Saiten. Auch die Trommelfelle zeigen zum Teil Risse.

Zum Ausdruck gebracht ist der „Vorrang der himmlischen, gesungenen vor der
irdischen, gespielten Musik"9; die in die Materie gebannte Instrumentalmusik ist als

vergänglich dargestellt. Höchstens die Orgel, in der Mitte zwischen den am Boden
verstreuten Instrumenten und dem in der Höhe singenden Engelchor gehalten,
obwohl jenen näher, nimmt einen besondern Rang ein, doch auch sie ist nicht mehr
spielbar, und es fragt sich, ob die Pfeifen nur „aus bildkompositionellen Gründen
gegensinnig (spiegelbildlich) angeordnet" sind.10 Friedrich Schlegel aber, sonst ein

genauer Beobachter, gibt folgende Schilderung:

„Der klare Vorgrund und die verschiedenen zerstreut umherliegenden Instrumente stellen uns
die ganze mannichfaltige wunderbare Welt der Klänge und Töne vor, auf deren Boden das

kunstreiche Gebäude des heiligen Gesanges ruht und sich aus ihm erhebt." 11

73



Geht man davon aus, dass Raffaels Gesang der Engel und Schlegels „heiliger Gesang"
nicht wirkliches Tönen, sondern ein Bild verinnerlichter Musik sind — nur Raffaels
Caecilia „hört" aufblickend den Gesang, die Blicke der andern Gestalten des
Gemäldes sind auf die Instrumente, aufeinander und auf den Betrachter ausgerichtet —,
so ist eine gemeinsame Grundlage der Auffassungen durchaus gegeben: nämlich die
von Adolf Nowak im Zusammenhang mit Hegel angesprochene „geschichtliche
Wende in der das Subjekt sein eigenes Inneres als .substantiell' erfasste", jene
Wende also, die es erst ermöglichte, „dass .substantieller Gehalt' nicht in der .Äusser-
lichkeit' des Raumes erscheint, sondern als .tönende Innerlichkeit'".12 Ein Unterschied

der Auffassungen ergibt sich aber dann, wenn nach dem Verhältnis zwischen
dem Äusseren und dem Inneren gefragt wird. Basilius der Grosse, den Nowak in
Zusammenhang mit der „Wende" zitiert, sagt:

„Wenn du auf dich selbst acht hast, wirst du es nicht nötig haben, aus dem Bau des Weltalls den

Schöpfer aufzuspüren Aus der körperlosen Seele in dir erkenne den körperlosen und raumlosen

Gott." 13

Im Gegensatz zu dieser strikten Trennung unterstreicht Schlegel die Verbindung: er
lässt die höhere oder „innere" Musik aus der äusseren und ihrer Materialisierung im
Instrument hervorgehen. Dies erinnert an seine Auffassung, dass das Gefühl des

Unendlichen als des über aller Endlichkeit stehenden Jenseitigen dem Menschen
nicht nur durch göttliche Offenbarung gegeben sei, sondern schon durch die
Anschauung der „unendlichen Mannigfaltigkeit und Veränderlichkeit" des Irdischen
erwache.14 Soll Schlegels Bildbeschreibung nicht einfach als ungenau gelten, so muss
dieser Hintergrund in Rechnung gestellt werden. Nicht der aktuelle zerstörte
Zustand der Instrumente interessiert ihn als unüberbrückbarer Gegensatz zum „heiligen
Gesang", sondern die — durch den Begriff der „Veränderlichkeit" vermittelte —

Mannigfaltigkeit der Erscheinungen, die auch in noch so unvollkommener Materialität

Geistiges durchscheinen lassen kann. Die Auffassung entspricht der romantischen
Parole vom „Anschauen des Universums"; denn nach Schleiermacher lässt sich in
allem „Einzelnen und Endlichen das Unendliche sehen, dessen Abdruck, dessen

Darstellung".15
Das erörterte Schlegelbeispiel illustriert die romantische Tendenz, einer verabsolutierten

Geistigkeit, die zwischen innerer Anschauung und sinnlicher Wahrnehmung
strikte trennt und nur jene als wesentlich gelten lässt, entgegenzuwirken. Auf derselben

Linie liegt Hoffmanns unverkennbares Interesse für die Musikinstrumente auch
in Beziehung auf ihre Mechanik und unmittelbare Klangwirklichkeit.16 Hinsichtlich
der Gründe, die zum Aufstieg der Instrumentalmusik geführt haben, betont
Hoffmann zwar, dass die hervorragende Eigenschaft der Sinfonien Haydns, Mozarts und
Beethovens „in dem tieferen innigeren Erkennen des eigentümlichen Wesens der
Musik" liege — bekanntlich eben darin, dass der Vorwurf dieser Musik „nur das

Unendliche" und daher „romantisch" sei, sich also nicht in bestimmte Gefühle fassen

lasse — ; zugleich verweist er aber auch auf die „Erleichterung der Ausdrucksmittel

(Vervollkommung der Instrumente, grössere Virtuosität der Spieler)", die seines

74



Erachtens gleichfalls dazu beitrugen, „dass geniale Komponisten die Instrumental-
Musik zu der jetzigen Höhe erhoben".17 Etwas ausführlicher äussert sich Hoffmann
hierzu an anderer Stelle folgendermassen:

„Mit jenem höheren Fluge des Geistes erlangt die Instrumentalmusik, wie sie jetzt neu geschaffen

besteht, das tiefste Eindringen in das eigentümliche Wesen der Instrumente überhaupt, ja die

Erkenntnis der einzelnen, feinsten Nuancen des Ausdrucks, deren dieses oder jenes Instrument,
wenn es allein vorwalten soll, fähig ist, welche sich nur der Virtuosität des Spiels erschliesst, und
also eben diese Virtuosität bei dem Komponisten voraussetzt. In dem kühnen Emporschwingen
des Geistes der Musik überhaupt hat die immer höher und höher steigende praktische Fertigkeit
der Spieler, nebst der, durch das Bedürfnis derselben erzeugten, Vervollkommung der
Instrumente, rückwirkend den kühnern Flug der Instrumentalmusik veranlasst." 18

Hoffmann nimmt hier einen Gedanken auf, der in jener Zeit oft ausgesprochen
wurde, dass nämlich im Bereich des Instrumentenbaus Fortschritte zu verzeichnen
seien, die mit der Ausbildung des neuen Instrumentalstils und der Spieltechnik in
direkter Beziehung stünden. Neben der Erfindung zahlreicher neuer Instrumente wie
Harmonika, Euphon und Clavicylinder, denen zumeist der Versuch zugrunde lag,
Modulierfähigkeit des Tons mit Vollstimmigkeit zu verbinden, waren es vor allem die
zahlreichen damaligen Verbesserungen an Hammerklavier und Blasinstrumenten, die
diese Auffassung begründeten. Die „Vervollkommnung der musikalischen
Instrumente" galt geradezu als Beispiel für die „Perfektibilität des Menschengeschlechts".

19 Für Hoffmann ist namentlich das Pianoforte als „ein ganz neu erfundenes

Instrument zu nennen, das die Verwandtschaft mit dem alten, bekielten Flügel
ganz verleugnet", und er spricht vom Hammerklavier als „dem herrlichen
Instrumente, das jene klappernden, klirrenden Flügel ersetzte".20 Hoffmann betont aber
auch einschränkend, dass das „Fortepiano ein mehr für die Harmonie als für die
Melodie brauchbares Instrument" sei; auch der „feinste Ausdruck", dessen es fähig
sei, gebe der Melodie nicht „das regsame Leben in tausend und tausend Nüancierun-

gen, das der Bogen des Geigers, der Hauch des Bläsers, hervorzubringen im Stande
ist". Hinsichtlich der Mehrstimmigkeit aber gebe es — die „weit beschränktere
Harfe" ausgenommen — „wohl kein Instrument, das, so wie der Flügel, in vollgriffigen

Akkorden das Reich der Harmonie umfasst und seine Schätze in den wunderbarsten

Formen und Gestalten dem Kenner entfaltet".21 Nur nebenbei sei bemerkt,
dass Hoffmann in der Verwendung des Terminus „Flügel" noch um 1813/14
schwankt; der Begriff kann mitunter ohne die Spezifizierung „bekielter" Flügel noch
auf das Cembalo bezogen sein ; häufiger, wie hier, steht er allerdings für den Hammerflügel.

3. So unverkennbar und vielfältig Hoffmanns Interesse für die technische und klangliche

Seite der Instrumente auch ist, so deutlich wird doch immer wieder spürbar,
dass ihm jedes zu starke Hervortreten von Materialität und blosser Sinnlichkeit als

suspekt erscheint. Romantischer Tendenz entspricht nicht nur die Kritik an verabsolutierter

Geistigkeit, sondern auch die Kritik an deren Gegenteil, an fragloser fort-

75



schrittsgläubiger Technologie und einer Beschränkung auf die Mannigfaltigkeit der
Erscheinungen als solcher. So äussert Hoffmann geradezu

„einen Widerwillen gegen alle Flügel-Konzerte, da hier die Virtuosität des einzelnen Spielers in
Passagen und im Ausdruck der Melodie geltend gemacht werden soll, der beste Spieler aber auf
dem schönsten Instrumente vergebens nach dem strebt, was z. B. der Violinist mit leichter Mühe

erringt. Jedes Solo klingt nach dem vollen Tutti der Geiger und Bläser steif und matt, und man
bewundert die Fertigkeit der Finger und dergleichen, ohne dass das Gemüt recht angesprochen
wird." 22

Liegt es so einerseits am Instrument, dass der Spieler oft „vergebens mit der
unüberwindlichen Schwierigkeit, die der Mechanism ihm entgegensetzt", kämpfen
muss23, so fordert Hoffmann andrerseits von jedem Instrumentalisten „völlige Freiheit

des Spiels" und eine „unbedingte Herrschaft über das Instrument", die so weit
gehen soll, „dass es keinen Kampf mit dem mechanischen Mittel des Ausdrucks mehr
gibt, sondern das Instrument zum unmittelbaren, zwanglosen Organ des Geistes
wird".24 Wird dieses „höchste Ziel, wornach der ausübende Künstler strebt"25,
nicht erreicht, dann erscheint das Spiel als leer und geistlos; die Aufmerksamkeit
wird vom Klang und vom musikalischen Geschehen abgezogen und gilt bloss noch
der Mechanik. Hoffmanns Gestalt des „Musikfeinds", der ja nur in den Augen des

modischen Musikbetriebs als solcher gilt, für Hoffmann selber aber zu den einsichtsvollen

„Enthusiasten" gehört, gesteht denn auch ein, dass er beim Vortrag eines

Virtuosen „eigentlich den Spieler wenig gehört", sondern sich „vielmehr an dem
schnellen Auf- und Abspringen — und dem gliederweisen Lauffeuer der Hämmer
höchlich ergötzt habe".26

Wenn Hoffmann zumal in seinen musikalischen Schriften ein Gleichgewicht der
Kräfte anstrebt, wo technisches Interesse, Klangeindruck, Formverständnis und
tiefere geistige Einsicht zusammenwirken, so ist doch nicht zu übersehen, dass in
seinem dichterischen Werk die Darstellung von Grenzsituationen in einseitig
ausgerichteten und zwiespältigen Gestalten im Vordergrund steht. In Zusammenhang mit
der Instrumentenästhetik sei an den Kapellmeister Kreisler, aber auch an eine Gestalt
wie den Rat Krespel erinnert. Kreisler kann einerseits — ähnlich wie in seiner Beziehung

zur „Trompette marine" — eine Gitarre als lebendiges Wesen ansprechen, etwa
mit den Worten: „Sage mir, du kleines eigensinniges Ding, wo ruht eigentlich dein
Wohllaut, in welchem Winkel deines Innersten hat sich die reine Skala verkrochen?

" — um dann andrerseits im Handumdrehen dasselbe Instrument als

minderwertiges Klangwerkzeug, das nur wert sei, „von girrenden liebeskranken Schäfern in
die Hand genommen zu werden", weit von sich zu werfen.27 Krespel hinwiederum,
der die ganze Bedeutungsbreite des „lebendigtoten" Doppelwesens der Instrumente
besonders deutlich zum Ausdruck bringt, glaubt einerseits — als begabter Geigenbauer,

für den ihn Hoffmann ausgibt - durch das Zerlegen alter Violinen den innern
Geheimnissen der Musik auf die Spur zu kommen. Andrerseits betrachtet er aber
eine Violine nur als das „tote Ding, dem ich selbst doch nur erst Leben und Laut
gebe". Dennoch bringt er es schliesslich, als ihm ein besonders wertvolles Instrument

76



(„wahrscheinlich aus Tartinis Zeiten") in die Hände kommt, nicht fertig, „jenes
dumme tote Ding dort aufzuschneiden"; beim Spielen dieser Violine ist ihm
vielmehr, „als wär ich nur der Magnétiseur, der die Somnambule zu erregen vermag, dass

sie selbsttätig ihre innere Anschaung in Worten verkündet".28

4. Als instrumentenästhetisches Begriffspaar, das Einblicke in die romantische
Auffassung der Zusammenhänge zwischen Musik und Natur erlaubt, erscheint bei
Hoffmann, wie hier aus mehreren Zitaten hervorging, der Gegensatz zwischen Mechanismus

und Organismus. Während eine bloss mechanische Bewegtheit höchstens als

automatenhaftes Scheinleben fasziniert oder ergötzt, vermag das Instrument in der
Hand des Spielers, der die Mechanik sich unterworfen hat, zum wahrhaft „lebendigen"

Organismus zu werden. Dabei kommt, was den Toncharakter des Instruments
betrifft, auch im romantischen Denken zunächst der Beziehung zum vokalen Vorbild
als zur menschlichen Natur besondere Bedeutung zu. Was bei Rousseau geradezu zur
Definition des Musikinstruments gehört, dass es nämlich ein künstlicher Klangkörper
„à l'exemple de la voix"29 sei, behält grundlegende Gültigkeit. Das Bedauern über
eine Entfernung des Instrumentenklangs und Instrumentenspiels vom Stimmideal
teilt Hoffmann mit vielen Zeitgenossen. So äussert er wiederholt, dass in der modernen

Musik die Tendenz bestehe, mit der Stimme die Instrumente nachzuahmen,
während es früher umgekehrt gewesen sei.30 Auch die besondere Qualität jener alten
Violine, die Krespel nicht aufzuschneiden wagt, erweist sich darin, dass das Instrument

genau wie die Stimme von Antonie, Krespels Tochter, die selber einer gefährlichen

Krankheit wegen nicht mehr singen darf, klingt.31 In dichterischer
Überhöhung wird hier geradezu die Möglichkeit angedeutet, dass das vollkommene Instrument

den verstummten Gesang vertreten und ersetzen kann.
Auf Grund der engen Beziehung zwischen Instrument und menschlicher Stimme

entwirft Friedrich von Hardenberg einen Vergleich, in dem er die Konsonanten mit
den „Fingersetzungen" und „ihre Folge und Abwechselung" mit der „Aplicatur"
gleichsetzt, wogegen die Vokale mit den tönenden Saiten oder „Luftstäben", d. h.
mit den schwingenden Luftsäulen der Blasinstrumente zu vergleichen seien und
schliesslich die Lunge als der „bewegte Bogen" bezeichnet wird.32 Der fragmentarische

Entwurf ist insofern von Interesse, als sich ein Zusammenhang mit den Auffassungen

Rousseaus und Herders vermuten lässt, nach welcher das vokalische Element
der Sprache als das ursprüngliche, das konsonantische hingegen als das nachträgliche,
individuell sprachbildende betrachtet wurde. Entsprechend wäre hier auch das

Tönen leerer Saiten gegenüber dem Spiel mit „Fingersetzungen" und „Applicatur"
als das ursprüngliche zu verstehen. Jedenfalls passt es zu dieser Vermutung, dass der
unartikulierte Klang, etwa das unmerkliche Entstehen des Harmonikatons, damals
als Vorzug nicht nur vor andern Instrumenten, sondern auch vor der menschlichen
Stimme aufgefasst wurde. Die Erfindung der Harmonika habe gezeigt,

„dass es noch einen leisem Anstoss eines singbaren Körpers und ein süsseres Verschmelzen der

zarten Töne in der Natur geben kann, als man im menschlichen Organ gefunden hat".33

77



Neben andern Eigenschaften wird das unmerkliche Entstehen des Tones auch an der
Aeolsharfe immer wieder gerühmt, wie denn auch Hoffmann im „Rat Krespel" die
Stimme Antonies mit dem „Hauch der Aeolsharfe" vergleicht, um ihre ungewöhnliche

Schönheit hervorzuheben.34
Hervorstechendes Merkmal der Aeolsharfe ist in der romantischen Auffassung

jedoch, dass in ihr die Natur gleichsam selber musiziert. So wird sie einerseits zu
einem Abbild des von Menschen unbeeinflussten Tönens „wie aus dem Jenseits", als
ob die Geister Abgeschiedener, die sich vom Erdendasein noch nicht völlig gelöst
hätten, verwandte Seelen anzusprechen suchten.35 Andrerseits weckt die Aeolsharfe
immer wieder das Bewusstsein eines Tönens auch der nicht-menschlichen Natur.

Dieses Tönen der aussermenschlichen Natur wird freilich unterschiedlich aufge-
fasst. Zum einen kann, wie etwa bei Novalis, die Überzeugung vorherrschen, alle
Töne, die die Natur hervorbringe, seien „rauh und geistlos";

„nur der musikalischen Seele dünkt oft das Rauschen des Waldes — das Pfeifen des Windes, der

Gesang der Nachtigall, das Plätschern des Bachs melodisch und bedeutsam. Der Musiker nimmt
das Wesen seiner Kunst aus sich — auch nicht der leiseste Verdacht von Nachahmung kann ihn
treffen." 36

Zum andern aber wird das Tönen der aussermenschlichen Natur als Nachklang des

Ursprungs der Musik schlechthin aufgefasst, wodurch zur herkömmlichen Vorstellung

vom Instrumentenklang als Nachahmung der menschlichen Stimme eine
Gegenposition sich abzeichnet. Besonders deutlich ausgesprochen findet sich diese Auffassung

in einem Text von Johann August Apel.37 Seiner Ansicht nach — er beruft sich
dabei auf die neueren deutschen Naturphilosophen, vor allem Gotthilf Heinrich
Schubert — genügt es nicht, die Musik aus der menschlichen Ursprache herzuleiten.
Es sei weiter zurückzugehen; denn ehe der Mensch sich kundgegeben und Sprache
erlangt habe, sei ihm die Stimme der umgebenden Natur als „Stimme der Mutter"
vernehmlich gewesen. Die „unartikulierte Ursprache" sei somit selber erst die
„Nachbildung jener kräftigen Naturtöne". Konsequenterweise sei denn auch die moderne
Instrumentalmusik darauf ausgerichtet, nicht mehr bloss den Gesang zu begleiten.
Vielmehr habe sie ihr Ideal erkannt „in der Ausbildung der Selbstständigkeit der
Musik bis zu jener ursprünglichen Naturgewalt in welcher sie zuerst erschien".

Bei Hoffmann finden sich beide Vorstellungen, sowohl die der Abhängigkeit der
Instrumente vom vokalen Vorbild und des Primats der Vokalmusik überhaupt, als

auch die eines Ursprungs der Instrumente und der Instrumentalmusik in der
aussermenschlichen Natur. Zudem überschneiden sich bei ihm zwei Denkmodelle, die auf
dieser Dichotomie beruhen. Dem einen Modell zufolge sind die melodischen
Instrumente, vor allem also Streich- und Blasinstrumente, eher die stimmabhängigen, die
harmonischen Instrumente wie vor allem die besaiteten Tasteninstrumente hingegen
eher diejenigen, in denen sich eine ausser- oder übermenschliche Ordnung
manifestiert. So ist es bezeichnend, dass Hoffmann ein besaitetes Tasteninstrument zum
Bild wählt, wenn er die Abhängigkeit des Menschen von einer naturgegebenen höheren

Ordnung gleichnishaft darstellt,

78



„als habe die Natur ein tausendchöriges Klavichord um uns herum gebaut, in dessen Saiten wir
hemmhantieren, ihre Töne und Akkorde für unsere eigne willkürlich hervorgebrachte haltend
und als würden wir oft zum Tode wund, ohne zu ahnden, dass der unharmonisch berührte Ton
uns die Wunde schlug". 38

Dem andern Modell zufolge stehen die Instrumente insgesamt, als Ausdrucksmittel
der Instrumentalmusik, der Vokalmusik entgegen, wie folgender Abschnitt deutlich
zeigt :

„Mich hat manche Produktion des hiesigen Orchesters schon recht hoch erhoben, in ganze,
tönende Himmel, voll leuchtender, funkelnder Sterne. Aber bewährt sich nicht auch hier ein

besonderes Zeichen der Zeit, nämlich, dass die Instrumentalmusik, immer kecker, immer kühner

beschwingt, mit starken, gewaltigen Fittigen den Gesang zu Boden schlägt? Der Ton bricht, wie
in erster, riesiger Urkraft, die Fessel des Worts: aber soll denn die vox humana ganz verstummen
vor dem gewaltigen Geist, der, wie ein mächtiger Magus, alle Töne, die in der ganzen Natur, wie
ein tiefes Geheimnis, verborgen, hervorruft — diese vox humana, die, wie ein treuer Nachhall
der ersten Naturlaute, noch eingehaucht von der schaffenden Mutter, das Höchste, ahnend im
Innern, widerklinget? —" 3 9

Der Frage, welche Bedeutung dem Gegensatz zwischen Vokalmusik und Instrumentalmusik

als historischem Gegensatz in dem zitierten Text zukommt, kann hier nicht
nachgegangen werden.40 Zumindest aber sei unterstrichen, dass Hoffmann darum
bemüht ist, keine gegen die andere herabzusetzen, sondern jede in ihrer Eigenart zu
verstehen, so wie auch hier noch einmal deutlich wird, dass das Instrument mit
seiner Klangwirklichkeit für Hoffmann auch in allen „romantischen" Ideengebäuden
seinen Platz behauptet. Diesen „Realismus" gilt es hervorzuheben, allerdings ohne
der Einseitigkeit zu verfallen, „aus der romantischen Verschalung, die nicht sein

darf", lediglich einen aktuellen „Wirklichkeitskern" retten zu wollen, wie er sich im
Lichte falsch verstandener Aktualisierung scheinbar „selbst empfiehlt".41

1 So Elmar Hertrich, Joseph Berglinger. Eine Studie zu Wackenroders Musiker-Dichtung, Berlin
1969, S. 220 (Quellen und Forschungen zur Sprach- und Kulturgeschichte der germanischen
VölkerH. F. 30).

2 Ernst Theodor Amadeus Hoffmann, Lebens-Ansichten des Katers Murr nebst fragmentarischer
Biographie des Kapellmeisters Johannes Kreisler in zufälligen Makulaturblättern, 2, 634. — Die

Hoffmann-Nachweise mit blosser Band- und Seitenzahl beziehen sich auf die Ausgabe des

Winkler-Verlags, München 1960—1965 und 1977: Bd. 1: Fantasie- und Nachtstücke, hrsg. v.

Walter Müller-Seidel und Wolfgang Krön, 1960; Bd. 2: Die Elixiere des Teufels. Lebensansichten

des Katers Murr, hrsg. v. W. Müller-Seidel und W. Krön, 1961 ; Bd. 3 : Die Serapions-Brüder,
hrsg. v. W. Müller-Seidel und Wulf Segebrecht, 1963; Bd. 4: Späte Werke, hrsg. v. W. Müller-
Seidel und W. Segebrecht, 1965; Bd. 5 : Schriften zur Musik, Neubearb. Ausg. hrsg. v. Friedrich

Schnapp,1977.
3 Vgl. hierzu Peter von Matt, Die Augen der Automaten. E. T. A. Hoffmanns Imaginationslehre

als Prinzip seiner Erzählkunst, Tübingen 1971, bes. 76 ff. und 175 ff. (Studien zur deutschen

Literatur 24).

79



4 E. T. A. Hoffmann, 2, 374 ff. Zum biographischen Hintergrund dieser Erinnerungen vgl.
F. Schnapp (hrsg.), Der Musiker E. T. A. Hoffmann. Ein Dokumentenband, Hildesheim 1981,
7 ff. (Supplement zu E. T. A. Hoffmann, Ausgewählte musikalische Werke).

5 Heinrich Christoph Koch, Musikalisches Lexikon, Frankfurt 1802 (Ndr. Hildesheim 1964),
930 f. — Der Artikel, den Hoffmann fast vollständig wiedergibt, findet sich unter dem Stichwort

„Marine-Trompete, oder Trompeten-Geige".
6 Ebd.
7 E. T.A.Hoffmann, 2, 376.
8 Friedrich Schlegel, „Gemäldebeschreibungen. Zweiter Nachtrag alter Gemälde", Ansichten und

Ideen von der christlichen Kunst, hrsg. v. Hans Eichner, Paderborn usw. 1959, 100 ff.
(Kritische Friedrich-Schlegel-Ausgabe 4).Daselbst, neben S. 3, eine Wiedergabe des Gemäldes. Für
weitere Reproduktionen vgl. etwa Wilibald Gurlitt, „Die Musik in Raffaels Heiliger Caecilia",
Musikgeschichte und Gegenwart 1, Wiesbaden 1966, neben S. 32 (Beihefte zum Archiv für
Musikwissenschaft 1), sowie Reinhold Hammerstein, Die Musik der Engel. Untersuchungen zur
Musikanschauung des Mittelalters, Bern und München 1962, Abb. 144.

9 R. Hammerstein, a. a. 0., 255.
10 W. Gurlitt, a.a.O., 34.
11 F. Schlegel, a. a. O., 101.
12 Adolf Nowak, Hegels Musikästhetik, Regensburg 1971, 26 (Studien zur Musikgeschichte des

19. Jahrhunderts 25).
13 Ebd.
14 F. Schlegel, „Die Entwicklung der Philosophie in zwölf Büchern", Philosophische Vorlesun¬

gen 1, hrsg. v. Jean-Jacques Anstett, München usw. 1964, 335 (Kritische Friedrich-Schlegel-
Ausgabe 12).

15 Friedrich Schleiermacher, „Über die Religion. Reden an die Gebildeten unter ihren Veräch¬

tern", Weltanschauung der Frühromantik, hrsg. v. Paul Kluckhohn, Leipzig 1932, 81 und 83

(Deutsche Literatur, Reihe Romantik 5).
16 Vgl. hierzu besonders Dieter Krickeberg, „Einige Zusammenhänge zwischen Klang und Ästhe¬

tik bei E. T. A. Hoffmann", Studio instrumentorum musicae popularisé, Stockholm 1974,
95 ff., sowie ders., „Die Orchesterinstrumente im literarischen Werk E. T. A. Hoffmanns",
Jahrbuch des Staatlichen Instituts für Musikforschung Preussischer Kulturbesitz 1979/80,
101 ff.

17 E. T. A. Hoffmann, „Beethovens Instrumental-Musik", 1,41 f.
18 Ders., „Grande Sonate pour le Pianoforte comp. — par J. F. Reichardt. .", 5, 204.
19 Karl Gottlob Horstig, „Musterung der gewöhnlichen musikalischen Instrumente", Allgemeine

Musikalische Zeitung 1 (1798/99), 373.
20 E. T.A.Hoffmann, 5, 205.
21 Ders., „Deux Trios par Louis van Beethoven", 5,119 f.
22 Ebd., 5, 120.
23 Ebd., 5,119 f.
24 Ders., „Briefe über Tonkunst in Berlin. Erster Brief", 5, 281.
25 Ebd.
26 Ders., „Der Musikfeind", 1,310.
27 Ders., 2, 338 f.
28 Ders., „Rat Krespel", 3, 38.
29 Jean-Jacques Rousseau,Dictionnaire de musique, Paris 1768,253.

80



30 E. T. A. Hoffmann, „Iphigénie en Aulide de Gluck 5, 67. Vgl. ders., 3, 39.
31 Ebd., 3, 50: „Kaum hatte er die ersten Töne angestrichen, als Antonie laut und freudig rief:

,Ach das bin ich ja — ich singe ja wieder.' Wirklich hatten die silberhellen Glockentöne des

Instruments etwas ganz Eigenes Wundervolles, sie schienen in der menschlichen Brust erzeugt."
32 Novalis, Das philosophische Werk 2, hrsg. v. Richard Samuel, Darmstadt 1968, 283 (Novalis

Schriften. Die Werke Friedrich von Hardenbergs 3). Das in demselben Abschnitt enthaltene
Stichwort „Euphon" ist vom Herausgeber irrtümlich in „Euphonfie]" aufgelöst; Novalis
bezieht sich aber zweifellos auf das von Chladni 1790 konstruierte Instrument, den Euphon.

33 K. G. Horstig, a. a. 0.
34 E.T.A. Hoffmann, 3,48.
35 Johann Friedrich Hugo von Dalberg, Die Aeolsharfe. Ein allegorischer Traum, Erfurt 1801 —

vgl. Allgemeine Musikalische Zeitung 3 (1800/01)472 ff.
36 Novalis, Das philosophische Werk 1, Darmstadt 1965, 573 f. (Novalis Schriften 2).
37 Johann August Apel, „Über Villoteau's Werk: Recherches sur l'analogie de la musique avec les

arts .".Allgemeine Musikalische Zeitung 11 (1808/09), 535 ff.
38 E. T. A. Hoffmann, „Das Sanctus", 1,442.
39 Ders., „Briefe über Tonkunst in Berlin. Erster Brief", 5,280.
40 Vgl. E. Lichtenhahn, „Zur Idee des goldenen Zeitalters in der Musikanschauung E. T. A. Hoff¬

manns", Romantik in Deutschland, Stuttgart 1978, 502 ff. (Sonderband der Deutschen
Vierteljahrsschrift für Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte).

41 Walter Müller-Seidel im Nachwort zu E. T. A. Hoffmann, Späte Werke, 4, 818.

81




	"Lebendigtote Dinger" - zur romantischen Auffassung von Musikinstrument und Klangwirklichkeit

