Zeitschrift: Publikationen der Schweizerischen Musikforschenden Gesellschaft.
Serie 2 = Publications de la Société Suisse de Musicologie. Série 2

Herausgeber: Schweizerische Musikforschende Gesellschaft

Band: 33 (1983)

Artikel: "Lebendigtote Dinger" - zur romantischen Auffassung von
Musikinstrument und Klangwirklichkeit

Autor: Lichtenhahn, Ernst

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-858837

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-858837
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Lebendigtote Dinger» — Zur romantischen Auffassung
von Musikinstrument und Klangwirklichkeit

Ernst Lichtenhahn

Die romantische Musikanschauung, die dem Vorwurf ausgesetzt ist, einer spiritua-
listischen Betrachtung oft die sinnliche Beziehung zum klingenden Kunstwerk auf-
geopfert zu haben, brachte den Musikinstrumenten in allen ihren Aspekten ein leb-
hafteres Interesse entgegen, als vielfach angenommen wird. Klangcharakter, kompo-
sitorische Verwendung, Spielweise sowie Bau und Mechanik der Instrumente werden
in einer Fille von Zeugnissen reflektiert, wobei freilich die Tendenz, die dussere
Anschauung durch eine innere zu erginzen oder in eine innere iiberzufithren, immer
wieder deutlich zu Tage tritt. Wie diese Erginzung oder Transzendierung jedoch vor
sich geht und was sie fiir das romantische Musikverstindnis insgesamt bedeutet,
erschliesst sich nur dann, wenn die vielfach belegte unmittelbare Begegnung mit dem
Instrument selber mit einbezogen wird. Allerdings scheint eine solche Betrachtungs-
weise zumal gegeniiber dichterischen Ausgestaltungen, wie sie der romantischen
Musikanschauung ja hidufig zur Vermittlung dienen, Schwierigkeiten zu bereiten.
Haufig begegnet die Auffassung, dass ein Text, der mehr Phantasien, Gefiihle und
Ideen als objektive Darlegung enthalte, musikdsthetischer Betrachtung wenig biete
und daher eher auf seine poetische als auf seine musikalische Bedeutung hin zu
untersuchen sei.!

Um dies an einem Beispiel zu verdeutlichen: Wenn E. 7. A. Hoffmann in seinem
dichterischen Werk Musikinstrumente zur inneren Ausgeglichenheit oder Unausge-
glichenheit des Menschen und zur Harmonie oder Disharmonie menschlichen Zu-
sammenlebens ebenso in eine symbolische Beziehung setzt wie zu Liebe, Begeiste-
rung und Schonheit, so kann zwar das Bezeichnete, der Symbolgehalt, als das wich-
tigere angesehen werden, demgegeniiber das Bezeichnende, das Instrument, sich auf
den pauschalen Hinweis reduzieren lidsst, dass Musik als harmonische Kunst und als
,Sprache des Herzens” eben ,all dies” enthalte. Fasst man hingegen das Bezeich-
nende ndher ins Auge, so erweist es sich, dass Hoffmann meist sehr differenziert
vorgeht, dass er im einen Falle den Symbolgehalt eher an ein Tasteninstrument —
vorzugsweise Klavichord oder Hammerklavier —, im andern zum Beispiel eher an
eine Violine kniipft. Da diese Wahl kaum zufillig ist, erlaubt sie Riickschliisse auf das
spezifische Verstindnis einzelner Instrumente, so wie umgekehrt dieses spezifische
Verstindnis zur weiteren Erhellung des Symbolgehalts beitragen kann. Zudem lésst
sich gleichsam auf einer dritten Ebene ein Musikverstindnis gewinnen, das weder mit
dem zum Vergleich dienenden Instrument noch mit dem von der Erzdhlungshand-

71



lung bestimmten Symbolgehalt explizit angesprochen ist, von diesen beiden Ebenen
her sich aber erschliesst.

So ergeben sich aus dem romantischen Verhiltnis zum Instrument in seiner
Objekthaftigkeit wie als Triger von Klangwirklichkeit Aufschliisse, hinter denen sich
allgemeinere Grundfragen etwa der Beziehungen zwischen dusserer und innerer An-
schaung und zwischen Musik und Natur abzeichnen. Solchen Zusammenhingen
mochte die vorliegende Skizze ein wenig nachgehen.

1. Das Hoffmann-Zitat der ,,lebendigtoten Dinger” 2 scheint, auf Musikinstrumente
bezogen, unmittelbar einzuleuchten, bringt es doch den doppelten Aspekt des Er-
klingens und der Objekthaftigkeit auf eine knappe Formel. Die Interpretation, dass
das Instrument in seiner Materialitit das ,,tote Ding” sei und durch den Spieler zu
tonendem Leben gebracht werde, greift jedoch zu kurz. Zwar bringt auch Hoffmann
diese Grundvorstellung immer wieder zum Ausdruck; zudem finden sich aber Auf-
fassungen, nach denen einerseits eine Klangrealitit, wenn sie Ergebnis blosser
Mechanik ist, als leer und tot, andrerseits aber das Instrument selber, sofern es auch
im stummen Zustand eine harmonische Tonordnung in sich hilt, als lebendiger
Organismus erscheint. Diese Vorstellung einer Art von Eigenleben kann dazu fiithren,
dass sich das Instrument bei Hoffmann oft auch unter den Hinden des Spielers
gewissermassen verselbstindigt, das heisst, sein inneres Wesen, die ,,Seele seines
Wohlklangs™, scheinbar nach eigenem Willen dem Spieler erschliesst oder verweigert.
Da aber das Instrument auch in diesem Falle immer zugleich artifizielles Objekt und
ein Werk blosser Mechanik bleibt, erscheint es immer wieder in dem Zwielicht, in
dem auch die Automaten stehen, die jene Zeit und zumal Hoffmann so faszinier-
ten.3 — Diese Beziehung zwischen Instrument und Automat muss hier von vorn-
herein unterstrichen werden zur Rechtfertigung des in der Uberschrift verwendeten
Ausdrucks, den Hoffmann, genauer gesagt die Figur des Meisters Abraham in der
Kreislerbiographie, auf Automaten bezieht.

Dass sich die skizzierten Auffassungen des ,lebendigtoten” Doppelwesens der
Musikinstrumente vielfach tiberschneiden, sei an einigen Beispielen erldutert. In der
Kreislerbiographie erinnert sich der Kapellmeister frithester musikalischer Eindriicke,
die auch in andern Schriften Hoffmanns wiederkehren und zum Teil nachweisbar
autobiographisch sind.* Dabei ist vom Musizieren im Familienkreis die Rede und
insbesondere vom Spiel auf Spinett, Gambe und Viola d’amore, die als Instrumente
erwdahnt werden, ,,die schon damals sehr selten waren, jetzt aber zum Teil ver-
schwunden sind, so, dass ich nur noch im Traum die ganz wunderbar klingenden
Konzerte vernehme”. Ausgelost werden diese Erinnerungen durch die Betrachtung
eines Bildes, auf dem ,,ein ganzer Chor von Nonnen’’ zu sehen ist, ,,die auf seltsamen
Instrumenten spielten”. Besonders erwihnt wird ,,das wunderliche Instrument, die
Trompette marine geheissen”, an die sich Kreisler erinnert als ,,eines Instruments,
dessen Ton mein Innerstes durchbebte’. Kreisler fithlt sich aber ,,Eiswasser iiber die
heisse Stirn gegossen”, das heisst erniichtert und aus seinem Traum gerissen, als einer
der Anwesenden, der nicht glauben will, dass es die Nonnengeige oder das Trum-

42



scheit wirklich gebe, in Kochs Lexikon nachschligt und den entsprechenden Artikel
vorliest.® Klangeindruck und sachliche Beschreibung des Instruments stehen in Kon-
flikt miteinander; im Lexikonartikel ist das Trumscheit ein toter Gegenstand, erst in
seinem Tonen wird es lebendig. Dabei wird spiirbar, dass Kreisler/Hoffmann sich
spezifischer Klangwirkungen genau erinnert: die ,,ganz wunderbar klingenden Kon-
zerte” von Gamben und Violen sind gegen den Ton der ,,Trompette marine”, der das
Innerste durchbebt, deutlich abgehoben.

Doch auch hier zeigt sich, dass die erste Deutung des ,,lebendigtoten” Doppelwesens
nicht geniligt. Zum einen ist die angesprochene Klangwirklichkeit nur eine vermit-
telte; auch wenn die Erinnerung genau zu sein scheint, ist zu beachten, dass nicht
von realen, sondern von erinnerten Klingen die Rede ist. Wie weit iberhaupt erst der
verinnerlichte Klang als ,,lebendig” gilt, bedarf noch der Erérterung. — Zum andern
scheint Kreisler die niichterne technische Beschreibung eines ,,alten, ganz einfachen”
Objekts® nicht nur gegeniiber Klang und Klangerinnerung, sondern auch gegeniiber
dem Instrument selber als inaddquat zu empfinden. Dafiir spricht die Tatsache, dass
Kreisler durch Kochs Artikel zu der fir ihn unangenehmen Vorstellung gebracht
wird, er selber konnte in dhnlicher Weise in Gerbers Lexikon der Tonkiinstler seziert
werden.” Der Vergleich legt die Deutung nahe, dass auch dem stummen Instrument
der Klang gleichsam als ,,Seele” innewohnt.

2. Hierzu ldsst sich eine Parallele in Friedrich Schlegels Auffassung der Musikinstru-
mente sehen, wie sie in seiner Beschreibung von Raffaels Heiliger Caecilia angedeutet
ist.8 Raffaels bekanntes Bild zeigt Caecilia als mittlere Figur einer Gruppe von finf
Gestalten, den Blick aufwirts gerichtet in einem Raum, den die Wolken freigeben
und in welchem sich sechs Engel singend um zwei Biicher scharen. In ihren Hinden
hélt die Heilige eine Portativorgel, umgekehrt, die Tastatur oben, so dass bereits
mehrere Pfeifen sich verschoben haben und zu Boden zu fallen drohen. Zuunterst,
zu Fiissen der Gruppe — und fast wie mit Fiissen getreten — ist ein ganzes Arsenal
von Instrumenten ausgebreitet: Triangel, Schellenreif, ein Paar Becken, Handpauken,
ein Tamburin, Schnabelfloten und dazwischen ein Streichinstrument, die Decke
mehrfach gerissen und ohne Saiten. Auch die Trommelfelle zeigen zum Teil Risse.
Zum Ausdruck gebracht ist der ,,Vorrang der himmlischen, gesungenen vor der
irdischen, gespielten Musik™?; die in die Materie gebannte Instrumentalmusik ist als
verginglich dargestellt. Hochstens die Orgel, in der Mitte zwischen den am Boden
verstreuten Instrumenten und dem in der Hohe singenden Engelchor gehalten, ob-
wohl jenen ndher, nimmt einen besondern Rang ein, doch auch sie ist nicht mehr
spielbar, und es fragt sich, ob die Pfeifen nur ,,aus bildkompositionellen Griinden
gegensinnig (spiegelbildlich) angeordnet™ sind.1? Friedrich Schlegel aber, sonst ein
genauer Beobachter, gibt folgende Schilderung:

,,Der klare Vorgrund und die verschiedenen zerstreut umherliegenden Instrumente stellen uns
die ganze mannichfaltige wunderbare Welt der Klinge und Tone vor, auf deren Boden das
kunstreiche Gebiude des heiligen Gesanges ruht und sich aus ihm erhebt.” 11

73



Geht man davon aus, dass Raffaels Gesang der Engel und Schlegels ,.heiliger Gesang”
nicht wirkliches Toénen, sondern ein Bild verinnerlichter Musik sind — nur Raffaels
Caecilia ,,hort” aufblickend den Gesang, die Blicke der andern Gestalten des Ge-
maéldes sind auf die Instrumente, aufeinander und auf den Betrachter ausgerichtet —,
so ist eine gemeinsame Grundlage der Auffassungen durchaus gegeben: namlich die
von Adolf Nowak im Zusammenhang mit Hegel angesprochene ,geschichtliche
Wende . . ., in der das Subjekt sein eigenes Inneres als ,substantiell’ erfasste”, jene
Wende also, die es erst ermoglichte, ,,dass ,substantieller Gehalt’ nicht in der ,Ausser-
lichkeit’ des Raumes erscheint, sondern als ,ténende Innerlichkeit’”. 12 Ein Unter-
schied der Auffassungen ergibt sich aber dann, wenn nach dem Verhiltnis zwischen
dem Ausseren und dem Inneren gefragt wird. Basilius der Grosse, den Nowak in
Zusammenhang mit der ,,Wende” zitiert, sagt:

,»Wenn du auf dich selbst acht hast, wirst du es nicht n6tig haben, aus dem Bau des Weltalls den
Schopfer aufzuspiiren . . . Aus der korperlosen Seele in dir erkenne den korperlosen und raum-
losen Gott.” 13

Im Gegensatz zu dieser strikten Trennung unterstreicht Schlegel die Verbindung: er
ldsst die hohere oder ,,innere’”” Musik aus der dusseren und ihrer Materialisierung im
Instrument hervorgehen. Dies erinnert an seine Auffassung, dass das Gefiihl des
Unendlichen als des iiber aller Endlichkeit stehenden Jenseitigen dem Menschen
nicht nur durch gottliche Offenbarung gegeben sei, sondern schon durch die An-
schauung der ,unendlichen Mannigfaltigkeit und Verdnderlichkeit” des Irdischen
erwache. 14 Soll Schlegels Bildbeschreibung nicht einfach als ungenau gelten, so muss
dieser Hintergrund in Rechnung gestellt werden. Nicht der aktuelle zerstorte Zu-
stand der Instrumente interessiert ihn als uniiberbriickbarer Gegensatz zum ,heiligen
Gesang”, sondern die — durch den Begriff der ,,Verdnderlichkeit” vermittelte —
Mannigfaltigkeit der Erscheinungen, die auch in noch so unvollkommener Materiali-
tit Geistiges durchscheinen lassen kann. Die Auffassung entspricht der romantischen
Parole vom ,,Anschauen des Universums’’; denn nach Schleiermacher lisst sich in
allem ,,Einzelnen und Endlichen das Unendliche sehen, dessen Abdruck, dessen
Darstellung”.15

Das erdrterte Schlegelbeispiel illustriert die romantische Tendenz, einer verabsolu-
tierten Geistigkeit, die zwischen innerer Anschauung und sinnlicher Wahrnehmung
strikte trennt und nur jene als wesentlich gelten ldsst, entgegenzuwirken. Auf dersel-
ben Linie liegt Hoffmanns unverkennbares Interesse fiir die Musikinstrumente auch
in Beziehung auf ihre Mechanik und unmittelbare Klangwirklichkeit. 1 Hinsichtlich
der Griinde, die zum Aufstieg der Instrumentalmusik gefithrt haben, betont Hoff-
mann zwar, dass die hervorragende Eigenschaft der Sinfonien Haydns, Mozarts und
Beethovens ,,in dem tieferen innigeren Erkennen des eigentiimlichen Wesens der
Musik” liege — bekanntlich eben darin, dass der Vorwurf dieser Musik ,,nur das
Unendliche” und daher ,,romantisch’ sei, sich also nicht in bestimmte Gefiihle fas-
sen lasse —; zugleich verweist er aber auch auf die ,,Erleichterung der Ausdrucksmit-
tel (Vervollkommung der Instrumente, grossere Virtuositit der Spieler)”, die seines

74



Erachtens gleichfalls dazu beitrugen, ,,dass geniale Komponisten die Instrumental-
Musik zu der jetzigen Hohe erhoben™. 17 Etwas ausfiihrlicher dussert sich Hoffmann
hierzu an anderer Stelle folgendermassen:

,,Mit jenem hoheren Fluge des Geistes erlangt die Instrumentalmusik, wie sie jetzt neu geschaf-
fen besteht, das tiefste Eindringen in das eigentiimliche Wesen der Instrumente iiberhaupt, ja die
Erkenntnis der einzelnen, feinsten Nuancen des Ausdrucks, deren dieses oder jenes Instrument,
wenn es allein vorwalten soll, fihig ist, welche sich nur der Virtuositidt des Spiels erschliesst, und
also eben diese Virtuositdt bei dem Komponisten voraussetzt. In dem kithnen Emporschwingen
des Geistes der Musik iiberhaupt hat die immer hoher und hoher steigende praktische Fertigkeit
der Spieler, nebst der, durch das Bediirfnis derselben erzeugten, Vervollkommung der Instru-
mente, riickwirkend den kithnern Flug der Instrumentalmusik veranlasst.” 18

Hoffmann nimmt hier einen Gedanken auf, der in jener Zeit oft ausgesprochen
wurde, dass ndmlich im Bereich des Instrumentenbaus Fortschritte zu verzeichnen
seien, die mit der Ausbildung des neuen Instrumentalstils und der Spieltechnik in
direkter Beziehung stiinden. Neben der Erfindung zahlreicher neuer Instrumente wie
Harmonika, Euphon und Clavicylinder, denen zumeist der Versuch zugrunde lag,
Modulierfédhigkeit des Tons mit Vollstimmigkeit zu verbinden, waren es vor allem die
zahlreichen damaligen Verbesserungen an Hammerklavier und Blasinstrumenten, die
diese Auffassung begriindeten. Die ,,Vervollkommnung der musikalischen Instru-
mente”’ galt geradezu als Beispiel fiir die ,,Perfektibilitit des Menschenge-
schlechts”. 12 Fiir Hoffmann ist namentlich das Pianoforte als ,,ein ganz neu erfunde-
nes Instrument zu nennen, das die Verwandtschaft mit dem alten, bekielten Fliigel
ganz verleugnet”, und er spricht vom Hammerklavier als ,,dem herrlichen Instru-
mente, das jene klappernden, klirrenden Fliigel ersetzte”.2? Hoffmann betont aber
auch einschrinkend, dass das ,,Fortepiano . . . ein mehr fiir die Harmonie als fiir die
Melodie brauchbares Instrument’ sei; auch der ,,feinste Ausdruck”, dessen es fihig
sei, gebe der Melodie nicht ,,das regsame Leben in tausend und tausend Niiancierun-
gen, das der Bogen des Geigers, der Hauch des Blasers, hervorzubringen im Stande
ist”. Hinsichtlich der Mehrstimmigkeit aber gebe es — die ,,weit beschrinktere
Harfe” ausgenommen — ,,wohl kein Instrument, das, so wie der Fliigel, in vollgriffi-
gen Akkorden das Reich der Harmonie umfasst und seine Schitze in den wunderbar-
sten Formen und Gestalten dem Kenner entfaltet”. 2! Nur nebenbei sei bemerkt,
dass Hoffmann in der Verwendung des Terminus ,,Fliigel” noch um 1813/14
schwankt; der Begriff kann mitunter ohne die Spezifizierung ,,bekielter’ Fliigel noch
auf das Cembalo bezogen sein; hdufiger, wie hier, steht er allerdings fiir den Hammer-
fliigel.

3. So unverkennbar und vielfidltig Hoffmanns Interesse fiir die technische und klang-
liche Seite der Instrumente auch ist, so deutlich wird doch immer wieder spiirbar,
dass ihm jedes zu starke Hervortreten von Materialitit und blosser Sinnlichkeit als
suspekt erscheint. Romantischer Tendenz entspricht nicht nur die Kritik an verabso-
lutierter Geistigkeit, sondern auch die Kritik an deren Gegenteil, an fragloser fort-

75



schrittsgliubiger Technologie und einer Beschrinkung auf die Mannigfaltigkeit der
Erscheinungen als solcher. So dussert Hoffmann geradezu

,,einen Widerwillen gegen alle Fliigel-Konzerte, da hier die Virtuositit des einzelnen Spielers in
Passagen und im Ausdruck der Melodie geltend gemacht werden soll, der beste Spieler aber auf
dem schonsten Instrumente vergebens nach dem strebt, was z. B. der Violinist mit leichter Miihe
erringt. Jedes Solo klingt nach dem vollen Tutti der Geiger und Bléser steif und matt, und man

bewundert die Fertigkeit der Finger und dergleichen, ohne dass das Gemiit recht angesprochen
wird.” 22

Liegt es so einerseits am Instrument, dass der Spieler oft ,,vergebens mit der uniiber-
windlichen Schwierigkeit, die der Mechanism ... ihm entgegensetzt’, kidmpfen
muss 23, so fordert Hoffmann andrerseits von jedem Instrumentalisten ,,vollige Frei-
heit des Spiels” und eine ,,unbedingte Herrschaft iber das Instrument”, die so weit
gehen soll, ,,dass es keinen Kampf mit dem mechanischen Mittel des Ausdrucks mehr
gibt, sondern das Instrument zum unmittelbaren, zwanglosen Organ des Geistes
wird”.24 Wird dieses ,hochste Ziel, wornach der ausiibende Kiinstler strebt”?25,
nicht erreicht, dann erscheint das Spiel als leer und geistlos; die Aufmerksamkeit
wird vom Klang und vom musikalischen Geschehen abgezogen und gilt bloss noch
der Mechanik. Hoffmanns Gestalt des ,,Musikfeinds”, der ja nur in den Augen des
modischen Musikbetriebs als solcher gilt, fiir Hoffmann selber aber zu den einsichts-
vollen ,,Enthusiasten gehort, gesteht denn auch ein, dass er beim Vortrag eines
Virtuosen ,.eigentlich den Spieler wenig gehort”, sondern sich ,,vielmehr an dem
schnellen Auf- und Abspringen — und dem gliederweisen Lauffeuer der Himmer
hochlich ergdtzt habe” .26

Wenn Hoffmann zumal in seinen musikalischen Schriften ein Gleichgewicht der
Krifte anstrebt, wo technisches Interesse, Klangeindruck, Formverstindnis und tie-
fere geistige Einsicht zusammenwirken, so ist doch nicht zu iibersehen, dass in
seinem dichterischen Werk die Darstellung von Grenzsituationen in einseitig ausge-
richteten und zwiespéltigen Gestalten im Vordergrund steht. In Zusammenhang mit
der Instrumentenisthetik sei an den Kapellmeister Kreisler, aber auch an eine Gestalt
wie den Rat Krespel erinnert. Kreisler kann einerseits — dhnlich wie in seiner Bezie-
hung zur , Trompette marine” — eine Gitarre als lebendiges Wesen ansprechen, etwa
mit den Worten: ,,Sage mir, du kleines eigensinniges Ding, wo ruht eigentlich dein
Wohllaut, in welchem Winkel deines Innersten hat sich die reine Skala verkro-
chen? ” — um dann andrerseits im Handumdrehen dasselbe Instrument als minder-
wertiges Klangwerkzeug, das nur wert sei, ,,von girrenden liebeskranken Schifern in
die Hand genommen zu werden”, weit von sich zu werfen.27 Krespel hinwiederum,
der die ganze Bedeutungsbreite des ,,lebendigtoten’ Doppelwesens der Instrumente
besonders deutlich zum Ausdruck bringt, glaubt einerseits — als begabter Geigen-
bauer, fiir den ihn Hoffmann ausgibt — durch das Zerlegen alter Violinen den innern
Geheimnissen der Musik auf die Spur zu kommen. Andrerseits betrachtet er aber
eine Violine nur als das ,,tote Ding, dem ich selbst doch nur erst Leben und Laut
gebe”. Dennoch bringt er es schliesslich, als ihm ein besonders wertvolles Instrument

76



(,,wahrscheinlich aus Tartinis Zeiten’) in die Hdnde kommt, nicht fertig, ,,jenes
dumme tote Ding dort aufzuschneiden’; beim Spielen dieser Violine ist ihm viel-
mehr, ,,als wir ich nur der Magnetiseur, der die Somnambule zu erregen vermag, dass
sie selbsttitig ihre innere Anschaung in Worten verkiindet’’.28

4. Als instrumentendsthetisches Begriffspaar, das Einblicke in die romantische Auf-
fassung der Zusammenhinge zwischen Musik und Natur erlaubt, erscheint bei Hoff-
mann, wie hier aus mehreren Zitaten hervorging, der Gegensatz zwischen Mechanis-
mus und Organismus. Wihrend eine bloss mechanische Bewegtheit hochstens als
automatenhaftes Scheinleben fasziniert oder erg6tzt, vermag das Instrument in der
Hand des Spielers, der die Mechanik sich unterworfen hat, zum wahrhaft ,,lebendi-
gen”’ Organismus zu werden. Dabei kommt, was den Toncharakter des Instruments
betrifft, auch im romantischen Denken zunichst der Beziehung zum vokalen Vorbild
als zur menschlichen Natur besondere Bedeutung zu. Was bei Rousseau geradezu zur
Definition des Musikinstruments gehort, dass es nidmlich ein kiinstlicher Klangkorper
., 'exemple de la voix™2? sei, behilt grundlegende Giiltigkeit. Das Bedauern iiber
eine Entfernung des Instrumentenklangs und Instrumentenspiels vom Stimmideal
teilt Hoffmann mit vielen Zeitgenossen. So dussert er wiederholt, dass in der moder-
nen Musik die Tendenz bestehe, mit der Stimme die Instrumente nachzuahmen,
wihrend es frither umgekehrt gewesen sei.3% Auch die besondere Qualitit jener alten
Violine, die Krespel nicht aufzuschneiden wagt, erweist sich darin, dass das Instru-
ment genau wie die Stimme von Antonie, Krespels Tochter, die selber einer gefihr-
lichen Krankheit wegen nicht mehr singen darf, klingt.3! In dichterischer Uber-
héhung wird hier geradezu die Moglichkeit angedeutet, dass das vollkommene Instru-
ment den verstummten Gesang vertreten und ersetzen kann.

Auf Grund der engen Beziehung zwischen Instrument und menschlicher Stimme
entwirft Friedrich von Hardenberg einen Vergleich, in dem er die Konsonanten mit
den , Fingersetzungen” und ,,ihre Folge und Abwechselung” mit der , Aplicatur”
gleichsetzt, wogegen die Vokale mit den tonenden Saiten oder ,,Luftstiben”, d. h.
mit den schwingenden Luftsdulen der Blasinstrumente zu vergleichen seien und
schliesslich die Lunge als der ,,bewegte Bogen” bezeichnet wird.32 Der fragmenta-
rische Entwurf ist insofern von Interesse, als sich ein Zusammenhang mit den Auffas-
sungen Rousseaus und Herders vermuten lisst, nach welcher das vokalische Element
der Sprache als das urspriingliche, das konsonantische hingegen als das nachtrégliche,
individuell sprachbildende betrachtet wurde. Entsprechend wire hier auch das
Tonen leerer Saiten gegeniiber dem Spiel mit , Fingersetzungen” und ,,Applicatur”
als das urspriingliche zu verstehen. Jedenfalls passt es zu dieser Vermutung, dass der
unartikulierte Klang, etwa das unmerkliche Entstehen des Harmonikatons, damals
als Vorzug nicht nur vor andern Instrumenten, sondern auch vor der menschlichen
Stimme aufgefasst wurde. Die Erfindung der Harmonika habe gezeigt,

,,dass es noch einen leisern Anstoss eines singbaren Korpers und ein siisseres Verschmelzen der

zarten Téne in der Natur geben kann, als man im menschlichen Organ gefunden hat™ 33

o



Neben andern Eigenschaften wird das unmerkliche Entstehen des Tones auch an der
Aeolsharfe immer wieder gerithmt, wie denn auch Hoffmann im ,,Rat Krespel’ die
Stimme Antonies mit dem ,,Hauch der Aeolsharfe’ vergleicht, um ihre ungewdohn-
liche Schonheit hervorzuheben.34

Hervorstechendes Merkmal der Aeolsharfe ist in der romantischen Auffassung
jedoch, dass in ihr die Natur gleichsam selber musiziert. So wird sie einerseits zu
einem Abbild des von Menschen unbeeinflussten Tonens ,,wie aus dem Jenseits”’, als
ob die Geister Abgeschiedener, die sich vom Erdendasein noch nicht vollig gelost
hitten, verwandte Seelen anzusprechensuchten.3’ Andrerseits weckt die Aeolsharfe
immer wieder das Bewusstsein eines Tonens auch der nicht-menschlichen Natur.

Dieses Tonen der aussermenschlichen Natur wird freilich unterschiedlich aufge-
fasst. Zum einen kann, wie etwa bei Novalis, die Uberzeugung vorherrschen, alle
Tone, die die Natur hervorbringe, seien ,,rauh und geistlos’’;

,nur der musikalischen Seele diinkt oft das Rauschen des Waldes — das Pfeifen des Windes, der
Gesang der Nachtigall, das Pliatschern des Bachs melodisch und bedeutsam. Der Musiker nimmt

das Wesen seiner Kunst aus sich — auch nicht der leiseste Verdacht von Nachahmung kann ihn
treffen.” 36

Zum andern aber wird das Tonen der aussermenschlichen Natur als Nachklang des
Ursprungs der Musik schlechthin aufgefasst, wodurch zur herkdmmlichen Vorstel-
lung vom Instrumentenklang als Nachahmung der menschlichen Stimme eine Gegen-
position sich abzeichnet. Besonders deutlich ausgesprochen findet sich diese Auffas-
sung in einem Text von Johann August Apel 37 Seiner Ansicht nach — er beruft sich
dabei auf die neueren deutschen Naturphilosophen, vor allem Gotthilf Heinrich
Schubert — geniigt es nicht, die Musik aus der menschlichen Ursprache herzuleiten.
Es sei weiter zuriickzugehen; denn ehe der Mensch sich kundgegeben und Sprache
erlangt habe, sei ihm die Stimme der umgebenden Natur als ,,Stimme der Mutter”
vernehmlich gewesen. Die ,,unartikulierte Ursprache” sei somit selber erst die ,,Nach-
bildung jener kriftigen Naturtone”. Konsequenterweise sei denn auch die moderne
Instrumentalmusik darauf ausgerichtet, nicht mehr bloss den Gesang zu begleiten.
Vielmehr habe sie ihr Ideal erkannt ,,in der Ausbildung der Selbststindigkeit der
Musik bis zu jener urspriinglichen Naturgewalt . . ., in welcher sie zuerst erschien”.

Bei Hoffmann finden sich beide Vorstellungen, sowohl die der Abhédngigkeit der
Instrumente vom vokalen Vorbild und des Primats der Vokalmusik tiberhaupt, als
auch die eines Ursprungs der Instrumente und der Instrumentalmusik in der ausser-
menschlichen Natur. Zudem iiberschneiden sich bei ihm zwei Denkmodelle, die auf
dieser Dichotomie beruhen. Dem einen Modell zufolge sind die melodischen Instru-
mente, vor allem also Streich- und Blasinstrumente, eher die stimmabhéngigen, die
harmonischen Instrumente wie vor allem die besaiteten Tasteninstrumente hingegen
eher diejenigen, in denen sich eine ausser- oder iibermenschliche Ordnung mani-
festiert. So ist es bezeichnend, dass Hoffmann ein besaitetes Tasteninstrument zum
Bild wiahlt, wenn er die Abhéngigkeit des Menschen von einer naturgegebenen hohe-
ren Ordnung gleichnishaft darstellt,

78



,,als habe die Natur ein tausendchoriges Klavichord um uns herum gebaut, in dessen Saiten wir
herumhantieren, ihre Tone und Akkorde fiir unsere eigne willkiirlich hervorgebrachte haltend
und als wiirden wir oft zum Tode wund, ohne zu ahnden, dass der unharmonisch beriihrte Ton
uns die Wunde schlug”. 38

Dem andern Modell zufolge stehen die Instrumente insgesamt, als Ausdrucksmittel
der Instrumentalmusik, der Vokalmusik entgegen, wie folgender Abschnitt deutlich
zeigt:

,,Mich hat manche Produktion des hiesigen Orchesters schon recht hoch erhoben, in ganze,
tonende Himmel, voll leuchtender, funkelnder Sterne. Aber bewihrt sich nicht auch hier ein
besonderes Zeichen der Zeit, ndmlich, dass die Instrumentalmusik, immer kecker, immer kiihner
beschwingt, mit starken, gewaltigen Fittigen den Gesang zu Boden schligt? Der Ton bricht, wie
in erster, riesiger Urkraft, die Fessel des Worts: aber soll denn die vox humana ganz verstummen
vor dem gewaltigen Geist, der, wie ein méchtiger Magus, alle Tone, die in der ganzen Natur, wie
ein tiefes Geheimnis, verborgen, hervorruft — diese vox humana, die, wie ein treuer Nachhall
der ersten Naturlaute, noch eingehaucht von der schaffenden Mutter, das Hochste, ahnend im
Innern, widerklinget? —” 39
Der Frage, welche Bedeutung dem Gegensatz zwischen Vokalmusik und Instrumen-
talmusik als historischem Gegensatz in dem zitierten Text zukommt, kann hier nicht
nachgegangen werden.4? Zumindest aber sei unterstrichen, dass Hoffmann darum
bemiiht ist, keine gegen die andere herabzusetzen, sondern jede in ihrer Eigenart zu
verstehen, so wie auch hier noch einmal deutlich wird, dass das Instrument mit
seiner Klangwirklichkeit fiir Hoffmann auch in allen ,,romantischen” Ideengebduden
seinen Platz behauptet. Diesen ,,Realismus” gilt es hervorzuheben, allerdings ohne
der Einseitigkeit zu verfallen, ,,aus der romantischen Verschalung, die nicht sein
darf”, lediglich einen aktuellen ,,Wirklichkeitskern” retten zu wollen, wie er sich im
Lichte falsch verstandener Aktualisierung scheinbar ,,selbst empfiehlt 4!

1 So Elmar Hertrich, Joseph Berglinger. Eine Studie zu Wackenroders Musiker-Dichtung, Berlin
1969, S. 220 (Quellen und Forschungen zur Sprach- und Kulturgeschichte der germanischen
Vélker N. F. 30).

2 Ernst Theodor Amadeus Hoffmann, Lebens-Ansichten des Katers Murr nebst fragmentarischer
Biographie des Kapellmeisters Johannes Kreisler in zufilligen Makulaturblittern, 2, 634. — Die
Hoffmann-Nachweise mit blosser Band- und Seitenzahl beziehen sich auf die Ausgabe des
Winkler-Verlags, Miinchen 1960-1965 und 1977: Bd. 1: Fantasie- und Nachtstiicke, hrsg. v.
Walter Miiller-Seidel und Wolfgang Kron, 1960; Bd. 2: Die Elixiere des Teufels. Lebensansich-
ten des Katers Murr, hrsg. v. W. Miiller-Seidel und W. Kron, 1961, Bd. 3: Die Serapions-Briider,
hrsg. v. W. Miiller-Seidel und Wulf Segebrecht, 1963; Bd. 4: Spdte Werke, hrsg. v. W. Miiller-
Seidel und W. Segebrecht, 1965; Bd. 5: Schriften zur Musik, Neubearb. Ausg. hrsg. v. Friedrich
Schnapp, 1977.

3 Vgl. hierzu Peter von Matt, Die Augen der Automaten. E. T. A. Hoffmanns Imaginationslehre
als Prinzip seiner Erzihlkunst, Tibingen 1971, bes. 76 ff. und 175 ff. (Studien zur deutschen
Literatur 24).

79



4

~1

10
11
k2

13
14

13

16

17
18
19

20
21
27
23
24
29
26
27
28
29

80

E.T. A. Hoffmann, 2, 374 ff. Zum biographischen Hintergrund dieser Erinnerungen vgl.
F. Schnapp (hrsg.), Der Musiker E. T. A. Hoffmann. Ein Dokumentenband, Hildesheim 1981,
7 ff. (Supplement zu E. T. A. Hoffmann, Ausgewdhite musikalische Werke).

Heinrich Christoph Koch, Musikalisches Lexikon, Frankfurt 1802 (Ndr. Hildesheim 1964),
930 f. — Der Artikel, den Hoffmann fast vollstindig wiedergibt, findet sich unter dem Stich-
wort , Marine-Trompete, oder Trompeten-Geige”.

Ebd.

E. T. A. Hoffmann, 2, 376.

Friedrich Schlegel, ,,Gemildebeschreibungen. Zweiter Nachtrag alter Gemilde”, Ansichten und
Ideen von der christlichen Kunst, hrsg. v. Hans Eichner, Paderborn usw. 1959, 100 ff. (Kri-
tische Friedrich-Schlegel-Ausgabe 4).Daselbst, neben S. 3, eine Wiedergabe des Gemaldes. Fiir
weitere Reproduktionen vgl. etwa Wilibald Gurlitt, ,,Die Musik in Raffaels Heiliger Caecilia”,
Musikgeschichte und Gegenwart 1, Wiesbaden 1966, neben S. 32 (Beihefte zum Archiv fiir
Musikwissenschaft 1), sowie Reinhold Hammerstein, Die Musik der Engel. Untersuchungen zur
Musikanschauung des Mittelalters, Bern und Miinchen 1962, Abb. 144.

R. Hammerstein, a. a. O., 255.

W. Gurlitt,a.a. 0., 34.

F. Schlegel, a. a. O., 101.

Adolf Nowak, Hegels Musikdsthetik, Regensburg 1971, 26 (Studien zur Musikgeschichte des
19. Jahrhunderts 25).

Ebd.

F. Schlegel, ,,Die Entwicklung der Philosophie in zwolf Biichern”, Philosophische Vorlesun-
gen 1, hrsg. v. Jean-Jacques Anstett, Miinchen usw. 1964, 335 (Kritische Friedrich-Schlegel-
Ausgabe 12).

Friedrich Schleiermacher, ,,Uber die Religion. Reden an die Gebildeten unter ihren Verich-
tern”, Weltanschauung der Frihromantik, hrsg. v. Paul Kluckhohn, Leipzig 1932, 81 und 83
(Deutsche Literatur, Reihe Romantik 5).

Vgl. hierzu besonders Dieter Krickeberg, ,,Einige Zusammenhiinge zwischen Klang und Asthe-
tik bei E.T. A. Hoffmann”, Studia instrumentorum musicae popularis 3, Stockholm 1974,
95 ff., sowie ders., ,Die Orchesterinstrumente im literarischen Werk E.T. A. Hoffmanns”,
Jahrbuch des Staatlichen Instituts fiir Musikforschung Preussischer Kulturbesitz 1979/80,
101 ff.

E. T. A. Hoffmann, ,,Beethovens Instrumental-Musik™, 1,41 f.

Ders., ,,Grande Sonate pour le Pianoforte comp. — par J. F. Reichardt . . .”, 5, 204.

Karl Gottlob Horstig, ,,Musterung der gewohnlichen musikalischen Instrumente™, Aligemeine
Musikalische Zeitung 1 (1798/99), 373.

E.T. A. Hoffmann, 5, 205.

Ders., ,,Deux Trios . . . par Louis van Beethoven”, 5, 119 f.

Ebd., 5, 120.

Ebd. S, P19 L.

Ders., ,,Briefe iiber Tonkunst in Berlin. Erster Brief™, 5, 281.

Ebd.

Ders., ,,Der Musikfeind™, 1, 310.

Ders., 2, 338 f.

Ders., ,,Rat Krespel”, 3, 38.

Jean-Jacques Rousseau, Dictionnaire de musique, Paris 1768,253.



30
31

32

a3
34
35

36
37

38

39
40

41

E. T. A. Hoffmann, , Iphigénie en Aulide . . . de Gluck . . .”, 5, 67. Vgl. ders., 3, 39.

Ebd., 3, 50: , Kaum hatte er die ersten Tone angestrichen, als Antonie laut und freudig rief:
,Ach das bin ich ja — ich singe ja wieder.” Wirklich hatten die silberhellen Glockentone des
Instruments etwas ganz Eigenes Wundervolles, sie schienen in der menschlichen Brust erzeugt.”
Novalis, Das philosophische Werk 2, hrsg. v. Richard Samuel, Darmstadt 1968, 283 (Novalis
Schriften. Die Werke Friedrich von Hardenbergs 3). Das in demselben Abschnitt enthaltene
Stichwort ,,Buphon” ist vom Herausgeber irrtiimlich in ,Euphon[ie]”” aufgelost; Novalis be-
zieht sich aber zweifellos auf das von Chladni 1790 konstruierte Instrument, den Euphon.

K. G. Horstig, a. a. O.

E.T. A. Hoffmann, 3, 48.

Johann Friedrich Hugo von Dalberg, Die Aeolsharfe. Ein allegorischer Traum, Erfurt 1801 —
vgl. Allgemeine Musikalische Zeitung 3 (1800/01) 472 ff.

Novalis, Das philosophische Werk 1, Darmstadt 1965, 573 f. (Novalis Schriften 2).

Johann August Apel, ,,Uber Villoteau’s Werk: Recherches sur I’analogie de la musique avec les
arts . . .”, Allgemeine Musikalische Zeitung 11 (1808/09), 535 ff.

E. T. A. Hoffmann, ,,Das Sanctus”, 1,442,

Ders., ,,Briefe tiber Tonkunst in Berlin. Erster Brief”, 5, 280.

Vgl. E. Lichtenhahn, ,,Zur Idee des goldenen Zeitalters in der Musikanschauung E. T. A. Hoff-
manns”’, Romantik in Deutschland, Stuttgart 1978, 502 ff. (Sonderband der Deutschen Vier-
teliahrsschrift fiir Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte).

Walter Miiller-Seidel im Nachwort zu E. T. A. Hoffmann, Spdte Werke, 4, 818.

81



2 rin f’r

y w e
s&% ﬂfw “W%&w*ﬁﬁaﬁ%m@sﬁm% ﬁmwaw &
wmam;w FeeiomsCt i Degintel S ey i S
. Eﬁ% Aol ﬁ%&mﬂ ﬂ“ﬂ ﬁ'ﬁ‘%’m\q"‘\ s Al 2t e
W@Hﬁ'z’fﬁﬁ fr,»..,l 4 ﬁzﬁm 3 S8y H g1 J;{qnﬁu ncwﬁ__.ﬁa




	"Lebendigtote Dinger" - zur romantischen Auffassung von Musikinstrument und Klangwirklichkeit

