
Zeitschrift: Publikationen der Schweizerischen Musikforschenden Gesellschaft.
Serie 2 = Publications de la Société Suisse de Musicologie. Série 2

Herausgeber: Schweizerische Musikforschende Gesellschaft

Band: 33 (1983)

Artikel: Wenn Sprache und Handlung Musik werden : E.T.A. Hoffmanns Begriff
der "romantischen Oper"

Autor: Rohr, Judith

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858836

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858836
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wenn Sprache und Handlung Musik werden
E. T. A. Hoffmanns Begriff der „romantischen Oper"

Judith Rohr

„In der Oper soll vor unsern Augen sich ein romantisches Sein erschliessen, in dem auch die

Sprache höher potenziert, oder vielmehr jenem fernen Reiche entnommen, d. h. Musik, Gesang

ist, ja wo selbst Handlung und Situation, in mächtigen Tönen und Klängen schwebend, uns
gewaltig ergreift und hinreisst.. (Die Serapions-Brüder, III, 84)1

I.

In seinem für die Leipziger Allgemeine Musikalische Zeitung verfassten Aufsatz Der
Dichter und der Komponist stellt E. T. A. Hoffmann die Frage nach dem Verhältnis
von Dichtung und Musik in der Oper.2 Er berührt damit einen besonders
fragwürdigen Punkt seines musikästhetischen Gedankengebäudes, nämlich die Divergenz
zwischen seiner Metaphysik der Instrumentalmusik3 und dem Anspruch der „wahren,

romantischen Oper". Im Gespräch der beiden Künstlerfreunde — der Aufsatz
erscheint als Dialog zwischen dem Komponisten Ludwig und dem Dichter Ferdinand

— formuliert der Komponist die Problematik eines Zusammenwirkens von
Instrumentalmusik als unbedingter und Dichtung als bedingter Kunst in der Oper:

„Ist nicht die Musik die Sprache eines fernen Geisterreichs, deren wunderbare Akzente in
unserm Innern widerklingen und ein höheres intensives Leben erwecken? Alle Leidenschaften

kämpfen schimmernd und glanzvoll gerüstet miteinander und gehen unter in einer unaussprechlichen

Sehnsucht, die unsere Brust erfüllt. Dies ist die unnennbare Wirkung der Instrumentalmusik.

Aber nun soll die Musik ganz ins Leben treten, sie soll von bestimmten Leidenschaften

und Handlungen sprechen. Kann denn die Musik etwas anderes verkünden als die Wunder

jenes Landes, von dem sie zu uns herübertönt? " (III, 83)

Hoffmann unternimmt nun im folgenden den Versuch, diese Frage zu beantworten
und einen Konsens herzustellen zwischen dem Anspruch der Instrumentalmusik, wie
er ihn sieht, und seinem opernästhetischen Grundriss.

Zu Beginn des Gesprächs, dessen „Einkleidung die Spur der Zeitverhältnisse
trägt",4 steht zur Diskussion, dass Ludwig immer noch nicht dazu gekommen ist,
eine Oper zu komponieren: „So wie die Sachen nun einmal stehen, möchte doch
wohl die ernste tragische Oper die höchste Stufe sein die zu ersteigen der Komponist
streben muss. ." (III, 75)5. Ferdinand, der Dichter, kann nicht einsehen, warum
Ludwig nicht schon längst selber „eine Oper gedichtet" hat, wenn ihn doch bis jetzt
noch keine Dichtung „zur Komposition habe begeistern können", denn „niemand

61



könnte ja in [seine] musikalischen Tendenzen so eingehen als [er] selbst" (III, 80).
Diese Idee einer Personalunion von Dichter und Komponist findet bei Ludwig
jedoch keine Zustimmung. Er ist der Ansicht, dass ihm beim Verse-Konstruieren das

zum „Komponieren nötige Feuer verknistern und verdampfen" würde:

„Ganz unmöglich würde es dem Musiker sein, sich nicht gleich bei dem Dichten mit der Musik,
die die Situation hervorgerufen, zu beschäftigen. Ganz hingerissen und nur arbeitend in den

Melodien, die ihm zuströmten, würde er vergebens nach den Worten ringen,... so würde jener
Strom gar bald wie im unfruchtbaren Sande versiegen Er müsste von seiner Höhe
herabsteigen, um in der untern Region der Worte für das Bedürfnis seiner Existenz betteln zu
können." (III, 81)

Ludwig weist mit seiner Antithese, welche die „Höhe" der Melodien der „untern
Region der Worte" entgegensetzt, auf das Gefälle zwischen den beiden Sphären6.
Wie ist es möglich, hier einen Konsens zu finden? Eine Synthese der beiden Künste
ist nur im „Reich der Romantik" möglich. Hoffmann lässt Ludwig nun seine Vision
der „wahren" Oper mit der poetischen Wortgewalt eines Dichters entwerfen, so dass

Ferdinand „den Raum schwinden [sieht], der [ihn] sonst den Dichter vom Musiker
zu trennen schien":

„Der Dichter rüste sich zum kühnen Fluge in das ferne Reich der Romantik; dort findet er das

Wundervolle, das er ins Leben tragen soll, lebendig und in frischen Farben erglänzen, so dass

man willig daran glaubt, ja dass man wie in einem beseligenden Traume, selbst dem dürftigen,
alltäglichen Leben entrückt, in den Blumengängen des romantischen Lebens wandelt, und nur
seine Sprache, das in Musik ertönende Wort versteht" i(III, 83).7

Hintergrund von Hoffmanns Vision einer Synthese der beiden Künste ist die Idee,
dass Wort und Ton „integrierende Teile eines Werks, ja einer Kunst sind ,"8 :

„Ja, in jenem fernen Reiche, das uns oft in seltsamen Ahnungen umfängt... da sind Dichter
und Musiker die innigst verwandten Glieder einer Kirche: denn das Geheimnis des Worts und
des Tons ist ein und dasselbe." (III, 82—83)

Was meint nun aber Hoffmanns Metapher vom „Reich der Romantik" mit seinen

„Blumengängen"? Was dem oberflächlichen Leser als romantische Schwärmerei
eines Enthusiasten erscheinen mag, ist im Grunde nichts anderes als der Versuch
einer Beschreibung der Dimension des Poetischen, der Ebene, auf der die Produktion
eines Kunstwerks überhaupt möglich ist.9 Es ist „der erhöhte poetische Zustand",
von welchem Hoffmann in seiner Rezension von Beethovens Egmont spricht.10 In
diesem Zusammenhang taucht bei Hoffmann immer wieder der Begriff des

„Wahrhaftigen in der Kunst" auf, welches nur vom poetischen Künstler im „Reich der
Romantik" erkannt wird. Er meint gewissermassen ein Zu-sich-selber-Kommen der

Kunst; im Falle der Oper heisst dies, dass alle Elemente aus „einem und demselben

Brennpunkt des dramatischen Ausdrucks" heraus quasi zu Musik werden, „in die
Musik hineinkommen". Vor diesem Hintergrund gesehen bedeutet der vom Dichter
geforderte „kühne Flug" ins „Reich der Romantik" eine Art Musikalisierungs-

62



prozess, dem sich das Wort zu unterziehen hat, um im poetischen Sinn mitzuwirken
am musikdramatischen Kunstwerk.11

Nach diesem Exkurs Ludwigs über die „Bedingnis des Operngedichts" konstatiert
sein Gesprächspartner ernüchtert, dass „in der Tat sehr wenig wahre Opern" existieren.

Ludwig gibt ihm recht:

„So ist es! — Die mehrsten sogenannten Opem sind nur leere Schauspiele mit Gesang, und der

gänzliche Mangel dramatischer Wirkung, den man bald dem Gedicht, bald der Musik zur Last

legt, ist nur der toten Masse aneinandergereihter Szenen ohne innern poetischen Zusammenhang
und ohne poetische Wahrheit zuzuschreiben, die die Musik nicht zum Leben entzünden konnte.
Oft hat der Komponist unwillkürlich ganz für sich gearbeitet, und das armselige Gedicht läuft
nebenher, ohne in die Musik hineinkommen zu können." (III, 88)

Hoffmann kritisiert hier unüberhörbar die gegenwärtige Situation der Oper in
Deutschland und geisselt die zahlreichen Produkte der „Opernfabrikanten", wie er
sie abschätzig nennt. Wehmütig blickt er zurück in die Zeiten der „älteren, tragischen
Opern, wie sie leider nun nicht mehr gedichtet und komponiert werden". Er denkt
dabei in erster Linie an die Werke des „herrlichen" Gluck, seines grossen Vorbildes,
in denen „das wahrhaft Heroische der Handlung, die innere Stärke der Charaktere
und der Situationen den Zuschauer so gewaltig ergreift."

Wenn all diese Momente wie Handlung, Charaktere und Situation vom Drama aus

gerechtfertigt sind, dann erfüllt die Dichtung die Forderung der „poetischen Wahrheit",

denn „nur aus wahrhaft poetischem Stoff [erzeugt] sich die wahre Oper". (V,
262)12 Es taucht in diesem Zusammenhang auch der Begriff des Genies auf: Der
Dichter, welcher mit der „Zauberkraft der poetischen Wahrheit" eine „wahrhaft
romantische Oper" dichtet, ist der „geniale, begeisterte Dichter"; mit andern Worten
der poetische Künstler:

„Ich behaupte, [der Dichter] muss ebensogut gleich alles im Innern komponieren wie der

Musiker, und es ist nur die bequeme Herrschaft über das innere Reich der Töne, die diesen

von jenem unterscheidet" (III, 89) 13

Wer ist nun aber ein solcher Dichter, welcher diese Bedingungen erfüllt? Ludwig
verweist in die Vergangenheit und rühmt den „herrlichen" Gozzi:

„In seinen dramatischen Märchen hat er das ganz erfüllt, was ich von dem Operndichter
verlange, und es ist unbegreiflich, wie diese reiche Fundgrube vortrefflicher Opernsujets bis jetzt
nicht mehr benutzt worden ist." (III, 84)

Unter den Dichtern der Gegenwart käme wohl am ehesten Tieck in Frage, der gewiss

„romantische Opern" im Sinne Ludwigs schreiben würde, meint Ferdinand.

II.

Wenn die Operndichtung alle Voraussetzungen eines poetischen Kunstwerks erfüllt,
dann kann die Musik „unmittelbar und notwendig aus der Dichtung entspringen", es

63



entsteht die „romantische" Oper als das Produkt einer inspirierten Zusammenarbeit
zwischen Dichter und Musiker. Ludwig drückt es aus in einem Bild:

„Ich möchte sagen, der Operndichter müsse, dem Dekorationsmaler gleich, das ganze Gemälde
nach richtiger Zeichnung, in starken, kräftigen Zügen hinwerfen, und es ist die Musik, die nun
das Ganze so in richtiges Licht und gehörige Perspektive stellt, dass alles lebendig hervortritt
und sich einzelne unwillkürlich erscheinende Pinselstriche zu herausschreitenden Gestalten
vereinen." I4

Der Dichter sollte sich also nicht im Ausmalen einer Situation oder in Bildern
ergehen, sondern in „einfachen Worten", aber „kräftig" alles andeuten, denn

„nicht Worte, sondern Handlung und Situation [müssen den Komponisten] begeistern A5
Und das ist ja eben das wunderbare Geheimnis der Tonkunst, dass sie da, wo die arme Rede

versiegt, erst eine unerschöpfliche Quelle der Ausdrucksmittel öffnet!" (III, 93)

Aber nur ein poetischer Komponist, wie z.B. Mozart, ist fähig, diese Möglichkeiten
der Musik auszuschöpfen und Verse, sogar „herzlich schlechte gar herrlich in Musik
[zu] setzen." Was bedeutet nun aber Hoffmanns Forderung, dass die Musik
„unmittelbar und notwendig aus der Dichtung entspringen" soll? Dies wird im
vorliegenden Dialog nicht mehr breiter ausgeführt, später aber grundsätzlich dargelegt in
einem der wesentlichen Beiträge .Hoffmanns zur Musikästhetik, und zwar in den
Nachträglichen Bemerkungen über Spontinis Oper Olympia16. Nachdem dieser

Spontinis Opern in einem früheren AMZ-Beitrag als unpoetisch kritisiert hatte, reiht
er den Komponisten nun „nachträglich" ein in die „Geistergemeinschaft" der „wahren"

Künstler, weil er in seinen letzten Werken nichts anderes beabsichtigte,

„als den dramatischen Ausdruck in seiner höchsten Stärke und Vollendung Spontini
erkannte das innerste wahrhafte Wesen der dramatischen Komposition, und jene glanzvoll
gerüstete Minerva war die Oper, in der alles, Gesang, Instrumentierung, Modulation, Rhythmus,

aus einem und demselben Brennpunkt des dramatischen Ausdrucks herauswirkte." 17

Spontini hat nach Hoffmann das „Wahrhaftige der Kunst" erkannt im Gegensatz
etwa zu Rossini, diesem „leichtsinnigen" Südländer,

„nach welchem es in der Oper, die ein Drama sein soll, durchaus weder auf Charakter, noch auf
Situation, noch auf eine sonstige Bedingung des Dramas ankommen kann, und nach dem auch

die Worte nur als zufälliges Vehikel dienen, Noten zu schreiben, die aneinandergereihte
Floskeln bilden, welche das Ohr kitzeln Man sagt, Rossini habe Sinn fürs Dramatische, und
schreibe nur, dem Modegeschmack frönend, um Geld, und jenen Sinn scheint wirklich der dritte
Akt des Othello darzutun. Desto schlimmer aber, wenn Rossini den Genius im Innern fühlt, und

ihm absichtlich die Flügel beschneidet, damit er sich nicht dennoch emporschwinge.

Hoffmann entwickelt in diesem Zusammenhang die Antithese von „Stil" und
„Manier": man „könnte wohl behaupten, dass der Stil Gedanken, die Manier dagegen

Einfälle gebäre", wobei letztere nichts anderes sei, „als der Ausdruck einer
stereotypischen Subjektivität des Künstlers".18 „Der wahre Stil" aber besteht nach

64



Hoffmanns Ansicht ,,in dem reinen, unverfälschten Wiedergeben der objektiven
Sprache einer bestimmten Region", in diesem Fall der Oper:

„Aus dem Innersten des Meisters heraus formt sich das Objektive, in sich Abgerundete: aber

eine vage, nur vom Äussern angeregte Phantasie schwärmt umher im ungemessenen Raum, wo
buntscheckige Figuren in wüster Sprachverwirrung durcheinander toben."!9 (V, 285)

In der Realität der Musik manifestiert sich der „Stil" hauptsächlich in der „Erfindung

der Melodie" und ihrer Instrumentierung und nicht zuletzt in der
Beherrschung des „harmonischen Stoffs". Von der „Bedingung des Dramas" aus soll
die Melodie entstehen und als „Ausdruck der verschiedensten Leidenschaften und
Situationen eben jene [objektive] Sprache sein".20 Desgleichen soll die
Instrumentierung „aus den tiefsten Motiven der Handlung selbst" hervorgehen:

„Wer ist nicht überzeugt, dass in dem Reichtum der Instrumente, in ihrem Zusammenwirken,
ein mächtiger, unwiderstehlicher Zauber liegt, und dass keiner Gattung der Musik der Schmuck

jenes glänzenden Reichtums besser ansteht. .." (V, 287).

III.

Gelingt es Dichter und Komponist sich auf einer höheren Ebene zu finden und die

Oper als ein „in Tönen aufgefasstes Drama" zu realisieren, dann ist nach Hoffmann
„das Höchste, was die Kunst vermag" geleistet. Was ist denn nun dieses „Höchste",
das die „wahre" Oper, und nicht nur diese, sondern das „wahre" Kunstwerk
überhaupt, ausmacht? Es ist die Wirkung auf den Rezipierenden, welcher „ganz
ergriffen", d. h. aus der realen Welt herausgeholt werden soll. Hoffmann redet in
diesem Zusammenhang vom „Funken", welcher „in die Brust des Zuhörers"
geworfen wird und ihn zum kreativen Nachvollziehenden macht, „aus dem törichten
Tun und Treiben des gemeinen Lebens in den Isistempel" führt:

„Es ist, als walle der Mensch in wunderbarer Weihe auf den Tönen in das Reich des Lichts,

wo sich ihm das Geheimnis seines eigenen Seins erschliesst." (III, 89) 21

So formuliert es der Komponist Ludwig in seinem Gespräch mit Ferdinand. Indem
Hoffmann Ausdruckscharakter und Wirkung der Oper ins Metaphysische erhöht,
stellt er diese auf die gleiche Ebene wie die Instrumentalmusik. Es wird klar, dass er
mit seinem hohen Anspruch an die Oper keinen Raum lässt für das unterhaltende
Moment. Im Gegenteil, er kritisiert scharf den Zeitgeist, welcher die Unterhaltungsfunktion

der Kunst in den Vordergrund stellt und negiert, dass es vielmehr darum
geht, „den Menschen sein höheres Prinzip ahnen" zu lassen. Er attackiert immer
wieder den Wunsch des Bürgers nach „angenehmer Unterhaltung", dem z. B. ein

Komponist wie Rossini, „ein braver Mann", sehr entgegenkomme, weil dieser

„seinen Kompositionen nie Schädliches beimischt, so dass man ganze Opern ohne

Gefahr zu sich nehmen kann wie ein Stücklein Mandeltorte ." (V, 333).

65



Im Kreislerianum Der vollkommene Maschinist, einer bösen Satire auf die
Missstände im bürgerlich kulturellen Leben, nimmt Hoffmann die Situation an den
Theatern aufs Korn, wo die zentrale Forderung an die Kunst, nämlich die Leistung
der „Entrückung", verleugnet werde. Den Hintergrund bilden eigene Theatererfahrungen

in Bamberg 22 :

„Als ich noch in *** die Oper dirigierte, trieben mich oft Lust und Laune auf das Theater; ich
bekümmerte mich viel um das Dekorations- und Maschinenwesen, und indem ich lange Zeit
ganz im stillen über alles, was ich sah, Betrachtungen anstellte, erzeugten sich mir Resultate, die
ich zum Nutz und Frommen des Dekorateurs und der Maschinisten sowie des ganzen Publikums

gern in einem eigenen Traktätlein ans Licht stellen möchte." (I, 58)

In witziger Weise wird nun hier der Spiess umgedreht, indem das unvollkommene
Funktionieren der Theater-Maschinerie, was im Grunde die „Entrückung" des

Publikums verhindert, vom Verfasser als wünschenswerte Möglichkeit zur Rettung
der „vernünftigen Erholung" dargestellt wird. Es verurteilt den „törichten Grundsatz"

des „Total-Effekts", durch welchen der Zuschauer, „wie auf unsichtbaren
Fittigen, ganz aus dem Theater heraus in das phantastische Land der Poesie getragen
werde", als „gefährlichen Irrtum" und fordert, dass eine solche „Täuschung" in
Zukunft verhindert werden müsse, damit das Theater seine wahre Aufgabe erfülle
und eine „vernünftige Erholung" bleibe. Hinter dem „Total-Effekt" stecke nichts
anderes als die „höllischen Künste" des Dichters und Musikers. „Krieg dem Dichter
und Musiker" — niemand vermag deren „böse Absicht" besser zu durchkreuzen als

der Maschinist. Er hat die Mittel bei der Hand, das Publikum aus seiner Täuschung
herauszuholen. Es werden nun verschiedene Möglichkeiten der Desillusionierung des

Publikums beschrieben, wobei der Verfasser auf eigene Erfahrungen zurückgreift. Er
schildert mit sichtlichem Spass solche Momente:

„Sie glauben z. B. nicht, von welcher unwiderstehlichen Wirkung oft schon eine eingeschobene
fremde Kulisse ist. Erscheint so ein Stuben- oder Saalfragment in einer düstern Gruft, und klagt
die Prima Donna in den rührendsten Tönen über Gefangenschaft und Kerker, so lacht sich doch

der Zuschauer ins Fäustchen, denn er weiss ja, der Maschinist darf nur schellen, und es ist mit
dem Kerker vorbei, denn hinten steckt ja schon der freundliche Saal." (I, 61)

Wir hören aus diesem spielerisch-witzigen „Fantasiestück" die Kritik Hoffmanns
heraus, der sich an einer Realität, in welcher der „hohe Wert der Kunst" missachtet

wird, stösst.23

Wir haben bereits festgestellt, dass Hoffmann, wenn er von der Oper fordert, dass

sie wesentlich mehr leiste als „angenehme Unterhaltung", diese auf der gleichen
Ebene wie die Instrumentalmusik sieht. Was er in der Rezension der 5. Symphonie
Beethovens enthusiastisch als Vorzug der Instrumentalmusik, „ohne jede
Beimischung einer andern Kunst" rühmt, nämlich die Leistung der „Entrückung",
erhebt er zur zentralen Forderung an das musikdramatische Kunstwerk24 und stellt
dieses damit ebenfalls in einen metaphysischen Zusammenhang. Seine Theorie der

„romantischen Oper" ist im Grunde eine „Metaphysik der Oper".

66



1 Hoffmanns Werke werden zitiert nach der im Winkler-Verlag, München 1960—1965 und 1977
erschienen Ausgabe der sämtlichen Werke in fünf Bänden: I .Fantasie- und Nachtstücke, hrsg.
v. Walter Müller-Seidel und Wolfgang Krön, 1960. II. Die Elixiere des Teufels. Lebensansichten
des Katers Murr, hrsg. v. W. Müller-Seidel und W. Krön, 1961. III. Die Serapions-Brüder, hrsg.
v. W. Müller-Seidel und Wulf Segebrecht, 1963. IV. Späte Werke, hrsg. v. W. Müller-Seidel und
W. Segebrecht, 1965. W.Schriften zur Musik, Nachlese, hrsg. v. Friedrich Schnapp, 1963.
V1. Schriften zur Musik, Neubearbeitete Ausgabe hrsg. v. Fr. Schnapp, 1977. (V und V1

stimmen in der Seitenzählung überein.)
2 Erschienen 1813 in dev Leipziger Allgemeinen Musikalischen Zeitung (AMZ), später von Hoîï-

mann in die Serapions-Brüder übernommen. — Hoffmann ist von 1809—1819 ständiger
Mitarbeiter der AMZ.

3 Vgl. Hoffmanns Rezension von Beethovens 5. Symphonie in der AMZ (1810): „Wenn von der
Musik als einer selbständigen Kunst die Rede ist, sollte immer nur die Instrumentalmusik
gemeint sein, welche, jede Hülfe, jede Beimischung einer andern Kunst. verschmähend, das

eigentümliche, nur in ihr zu erkennende Wesen dieser Kunst rein ausspricht [Sie] schliesst
dem Menschen ein unbekanntes Reich auf; eine Welt, die nichts gemein hat mit der äussern

Sinnenwelt, die ihn umgibt." (V, 34) Vgl. auch Judith Rohr, Aspekte des Begriffs „Romantisch"

in der Leipziger Allgemeinen Musikalischen Zeitung, Lizentiatsarbeit Universität Zürich
1977, S. 56 ff.

4 Vgl. Hoffmanns Brief an Breitkopfund Härtel (AMZ) vom 14. 11. 1813. Der Aufsatz entstand
während der Kriegsereignisse in und um Dresden.

5 Die Komposition einer Oper, speziell einer deutschen, ist ein zentrales Anliegen der Komponisten

der Romantik, welche darin die höchste Verwirklichung ihrer schöpferischen Potenz
sehen. So schreibt Schumann in einem Brief an Carl Kossmaly vom 1. 9. 1842: „Wissen Sie

mein Morgen- und abendliches Künstlergebet? Deutsche Oper heisst es. Da ist zu wirken."
6 Hinter der Antithese von der „Höhe" der Musik und der „untern Region" beziehungsweise

„Tiefe" des Wortes steht die Entgegensetzung von Poesie und Prosa, welche auf dem idealistischen

Geschichtsmodell basiert und die Diskrepanz zwischen der prosaischen Wirklichkeit und
einer poetischen Welt meint. Der Begriff der „Poesie" fällt in der allgemeinen Bedeutung mit
demjenigen des Kunstschönen und des Kunstwerks überhaupt zusammen, wobei in der
romantischen Ästhetik der Bedeutungszusammenhang zwischen poetisch und romantisch wichtig
wird. — Vgl. dazu auch Hermann Danuser, Musikalische Prosa. Studien zur Musikgeschichte des

19. Jahrhunderts XLVI, Regensburg 1975 und Rohr, a. a. 0., S. 17 ff.
7 Hoffmanns Metapher vom Traum bezieht sich auf G. H. Schubert, Die Sympolik des Traumes,

Bamberg 1814: Der Traum erscheint dort als Symbol für kreative Tätigkeit. Vgl. auch

Hoffmanns Rezension der Lieder von Riem: „. ist nicht jedes Empfangen eines Kunstwerks wie

ein herrlicher Traum, von dem innern Geiste bewusstlos geschaffen? " (V, 238).
8 Vgl. Robert Schumann, Schriften und Briefe, hrsg. v. Wolfgang Boetticher, Berlin 1942, S. 85:

„Die Ästhetik der einen Kunst ist die der andern, nur das Material ist verschieden."
9 Vgl. Heinrich Heine in seinem Chopin-Porträt von 1837: er charakterisiert diesen als einen

poetischen „Virtuosen", welcher „aus dem Lande Mozarts, Raffaels, Goethes [stamme], sein

wahres Vaterland ist das Traumreich der Poesie"; ein anderes Bild für die Dimension des

Poetischen.
10 „Es ist unausstehlich, wenn in der Oper irgend ein anderes Motiv zum Singen gesucht wird, als

das, was überhaupt der ganzen Oper als Basis dient; nämlich der erhöhte poetische Zustand,
welcher bewirkt, dass des Menschen Sprache in leidenschaftlichen Augenblicken von selbst

Gesang wird." (V, 174)

67



11 Hoffmann braucht in diesem Zusammenhang den Begriff „romantisch": Eine Oper, welche in
diesem Sinne „wahr" ist, ist „romantisch". Wir stellen einen — für die romantische
Musikästhetik wesentlichen — Bedeutungszusammenhang zwischen romantisch und musikalisch fest,
den Hegel in seiner Charakteristik der „romantischen Kunst" als etwas Grundsätzliches sieht:
„Der Grundton des Romantischen [ist] musikalisch." — Vgl. G. W. F. Hegel, Vorlesungen über
die Ästhetik, hrsg. v. R. Bubner, Stuttgart 1971, S. 578; auch Rohr, a. a. O., S. 9 f.

12 Der Opern-Almanach des Hrn. v. Kotzebue (Rezension in der AMZ 1814).
13 Vgl. Hoffmanns Geniebegriff, in welchem das „serapiontische Prinzip" im Mittelpunkt steht,

nämlich die Idee, dass das schöpferische Zentrum in der Brust des Menschen selbst liegt. Der
Begriff bezieht sich auf die Geschichte des wahnsinnigen Serapion in den Serapions-Brüdern.
Dieser Einsiedler hat die Fähigkeit zu dichten, wie wenn er „alles selbst wirklich von seinem

Berge erschaut hätte". Bei Hoffmann wird diese Gestalt zum Urbild des Künstlers. Das

„serapiontische Prinzip" ist ein zentrales Motiv im dichterischen und kunsttheoretischen Werk
Hoffmanns. Vgl. Peter von Matt, Die Augen der Automaten, Tübingen 1971.

14 Hoffmann war von 1808—1812 am Bamberger Theater, zuerst als Kapellmeister, nach dem

Bankrott des Theaters als „Direktionsgehilfe", Hauskomponist, Bühnenarchitekt und Kulissenmaler.

15 „Manchen Dichtem, die nichts als sich selbst, mithin auch keine Musik zu vernehmen ver¬

mögen, die die Oper nur als ein tollhäuslerisches Gemengsei verworrener Dinge betrachten
— ja! — solchen Dichtern möchte jenes Prinzip, nach dem die Musik, auf all ihre Kraft und

Herrlichkeit, auf ihr ganzes Wesen verzichtend, nur dazu gebraucht werden soll, nicht das

Drama selbst leuchtend hervortreten zu lassen, sondern die Worte des Dramas zu leiten und zu

begleiten, ganz recht sein und wünschenswert, dass es noch gelte, wofür uns Andere doch der

Himmel in Gnaden behüten wolle." (V, 358) Nachträgliche Bemerkungen über Spontinis Oper
Olympia (im Freimüthigen, Berlin 1821).

16 Vgl. Anmerkung 15.
17 Hoffmanns ursprüngliche Kritik an Spontini ging von dessen Oper Cortez aus, der es an

„innerer Wahrheit" mangle. Man solle aber nicht glauben, dass er dem Komponisten „Genie
und Talent" abspreche: „vielmehr halte ich ihn für viel besser, als er sich bis jetzt gezeigt hat".
Briefe über Tonkunst in Berlin, AMZ 1815 (V, 288).

18 Es wäre denkbar, dass Hoffmann sich hier auf Hegelsche Gedankengänge bezieht: „Denn die

Manier betrifft nur die zufälligen Eigentümlichkeiten des Künstlers, die statt der Sache

selbst und deren idealen Darstellung in der Produktion des Kunstwerks hervortreten Der
Stil betrifft. eine Darstellungsweise, welche den Bedingungen ihres Materials ebensosehr

nachkommt, als sie den Forderungen bestimmter Kunstgattungen und deren aus dem Begriff
der Sache herfliessenden Gesetzen durchgängig entspricht." Hegel, a. a. O., S. 407 ff.

19 Auch hinter dieser Antithese von „Stil" und „Manier" und „Innerem" und „Äusserem" steht
Hoffmanns „serapiontisches Prinzip". Vgl. Anmerkung 13.

20 „Der echte Genius sinnt nicht darauf, zu frappieren durch erkünstelte Künstlichkeit, die zur

argen Unkunst wird; er schreibt es nur auf, wie sein innerer Geist die Momente der Handlung in
Tönen aussprach ." Über einen Ausspruch Sacchinis und über den sogenannten Effekt in der

Musik, AMZ 1814(1,319).
21 Gedanken über den hohen Wert der Musik, AMZ 1812 (I, 39). Die Rezeption wird von

Hoffmann als metaphysisches Erlebnis gedeutet, als Moment der höchsten Erkenntnis. Vgl.
P. v. Matt, a. a. O., S. 149 ff.

22 Vgl. Anmerkung 14.

68



23 Andererseits ist Hoffmanns Sympathie für den Mechanikus, den Repräsentanten der prosa¬
ischen Wirklichkeit — hier in der Gestalt des Maschinisten hinter den Kulissen — unüberhörbar.

Vgl. P. v. Matt, a. a. 0., S. 174 ff.
24 Gerade die Begegnung mit der Symphonik der Wiener Klassik ist von fundamentaler Bedeutung

für Hoffmanns ästhetischen Grundriss. Es scheint, dass er aus dieser Musik grundsätzliche
Einsichten über Wesen und Wirkung der Kunst gewinnt. Andererseits scheint mir bemerkenswert,

dass Hoffmann zur Charakterisierung der Instrumentalmusik immer wieder die

Theaterbeziehungsweise Opernsituation heraufbeschwört. So wenn er in der Rezension von
Beethovens 5. Symphonie in dithyrambischen Tönen die Gewalt der Musik rühmt, um dieselbe

dann am Beispiel der Oper zu demonstrieren: „. die magische Kraft der Musik [wirkt] wie
das Wunderelixier der Weisen Jede Leidenschaft. wie die Oper sie uns gibt, kleidet die

Musik in den Purpurschimmer der Romantik So stark ist der Zauber der Musik, und immer
mächtiger wirkend, müsste er jede Fessel einer andern Kunst zerreissen." (V, 34 f.) Und in der

Rezension einer Symphonie von Friedrich Witt schreibt er von der Instrumentalmusik als von
der „Oper der Instrumente" (V, 19). Indem Hoffmann die Instrumentalmusik von der
Opernästhetik her zu verstehen sucht, steht er in einer Tradition der Ästhetik, die u. a. von der

französischen Musikästhetik beeinflusst ist. Vgl. Arno Forchert, Studien zum Musikverständnis
im frühen 19. Jahrhundert, Habil FU Berlin 1966, S. 104 ff.

69



'


	Wenn Sprache und Handlung Musik werden : E.T.A. Hoffmanns Begriff der "romantischen Oper"

