Zeitschrift: Publikationen der Schweizerischen Musikforschenden Gesellschaft.
Serie 2 = Publications de la Société Suisse de Musicologie. Série 2

Herausgeber: Schweizerische Musikforschende Gesellschaft

Band: 33 (1983)

Artikel: Wenn Sprache und Handlung Musik werden : E.T.A. Hoffmanns Begriff
der "romantischen Oper”

Autor: Rohr, Judith

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-858836

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-858836
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Wenn Sprache und Handlung Musik werden
E. T. A. Hoffmanns Begriff der ,,romantischen Oper”

Judith Rohr

,»In der Oper soll . . . vor unsern Augen sich ein romantisches Sein erschliessen, in dem auch die
Sprache hoher potenziert, oder vielmehr jenem fernen Reiche entnommen, d. h. Musik, Gesang
ist, ja wo selbst Handlung und Situation, in machtigen Ténen und Klingen schwebend, uns
gewaltig ergreift und hinreisst . . .” (Die Serapions-Briider, III, 84)1

In seinem fiir die Leipziger Allgemeine Musikalische Zeitung verfassten Aufsatz Der
Dichter und der Komponist stellt E. T. A. Hoffmann die Frage nach dem Verhiltnis
von Dichtung und Musik in der Oper.2 Er berithrt damit einen besonders frag-
wiirdigen Punkt seines musikdsthetischen Gedankengebiaudes, nimlich die Divergenz
zwischen seiner Metaphysik der Instrumentalmusik 3 und dem Anspruch der ,,wah-
ren, romantischen Oper”. Im Gesprich der beiden Kiinstlerfreunde — der Aufsatz
erscheint als Dialog zwischen dem Komponisten Ludwig und dem Dichter Ferdi-
nand — formuliert der Komponist die Problematik eines Zusammenwirkens von In-
strumentalmusik als unbedingter und Dichtung als bedingter Kunst in der Oper:

»Ist nicht die Musik die Sprache eines fernen Geisterreichs, deren wunderbare Akzente in
unserm Innern widerklingen und ein hoheres intensives Leben erwecken? Alle Leidenschaften
kampfen schimmernd und glanzvoll geriistet miteinander und gehen unter in einer unaussprech-
lichen Sehnsucht, die unsere Brust erfiillt. Dies ist die unnennbare Wirkung der Instrumental-
musik. Aber nun soll die Musik ganz ins Leben treten, sie soll . . . von bestimmten Leidenschaf-
ten und Handlungen sprechen. Kann denn die Musik etwas anderes verkiinden als die Wunder
jenes Landes, von dem sie zu uns heriibertént? > (III, 83)

Hoffmann unternimmt nun im folgenden den Versuch, diese Frage zu beantworten
und einen Konsens herzustellen zwischen dem Anspruch der Instrumentalmusik, wie
er ihn sieht, und seinem operndsthetischen Grundriss.

Zu Beginn des Gesprichs, dessen ,,Einkleidung . .. die Spur der Zeitverhiltnisse
trigt”,* steht zur Diskussion, dass Ludwig immer noch nicht dazu gekommen ist,
eine Oper zu komponieren: ,,So wie die Sachen nun einmal stehen, mochte doch
wohl die ernste tragische Oper die hochste Stufe sein die zu ersteigen der Komponist
streben muss . ..” (III, 75)3. Ferdinand, der Dichter, kann nicht einsehen, warum
Ludwig nicht schon lingst selber ,,eine Oper gedichtet” hat, wenn ihn doch bis jetzt
noch keine Dichtung ,,zur Komposition habe begeistern konnen”, denn ,,niemand

61



konnte ja in [seine] musikalischen Tendenzen so eingehen als [er] selbst”™ (III, 80).
Diese Idee einer Personalunion von Dichter und Komponist findet bei Ludwig
jedoch keine Zustimmung. Er ist der Ansicht, dass ihm beim Verse-Konstruieren das
zum ,,Komponieren notige Feuer verknistern und verdampfen” wiirde:

,»,Ganz unmoglich wiirde es dem Musiker sein, sich nicht gleich bei dem Dichten mit der Musik,
die die Situation hervorgerufen, zu beschiftigen. Ganz hingerissen und nur arbeitend in den
Melodien, die ihm zustromten, wiirde er vergebens nach den Worten ringen, . . . so wiirde jener
Strom . .. gar bald wie im unfruchtbaren Sande versiegen . . . Er miisste von seiner Hohe herab-

steigen, um in der untern Region der Worte fir das Bediirfnis seiner Existenz betteln zu
konnen.” (III, 81)

Ludwig weist mit seiner Antithese, welche die ,,Hohe” der Melodien der ,,untern
Region der Worte” entgegensetzt, auf das Gefille zwischen den beiden Sphiren©.
Wie ist es moglich, hier einen Konsens zu finden? Eine Synthese der beiden Kiinste
ist nur im ,,Reich der Romantik” moglich. Hoffmann lidsst Ludwig nun seine Vision
der ,,wahren” Oper mit der poetischen Wortgewalt eines Dichters entwerfen, so dass
Ferdinand ,,den Raum schwinden [sieht], der [ihn] sonst den Dichter vom Musiker
zu trennen schien’:

,,Der Dichter riiste sich zum kiithnen Fluge in das ferne Reich der Romantik; dort findet er das
Wundervolle, das er ins Leben tragen soll, lebendig und in frischen Farben erglinzen, so dass
man willig daran glaubt, ja dass man wie in einem beseligenden Traume, selbst dem diirftigen,
alltdglichen Leben entriickt, in den Blumengingen des romantischen Lebens wandelt, und nur
seine Sprache, das in Musik ertonende Wort versteht” (II1, 83).7

Hintergrund von Hoffmanns Vision einer Synthese der beiden Kiinste ist die Idee,
dass Wort und Ton ,,integrierende Teile eines Werks, ja einer Kunst sind . . .”’8:

»Ja, in jenem fernen Reiche, das uns oft in seltsamen Ahnungen umfingt . . . da sind Dichter
und Musiker die innigst verwandten Glieder einer Kirche: denn das Geheimnis des Worts und
des Tons ist ein und dasselbe.” (III, 82—83)

Was meint nun aber Hoffmanns Metapher vom ,,Reich der Romantik” mit seinen
,»Blumengingen”? Was dem oberflichlichen Leser als romantische Schwirmerei
eines Enthusiasten erscheinen mag, ist im Grunde nichts anderes als der Versuch
einer Beschreibung der Dimension des Poetischen, der Ebene, auf der die Produktion
eines Kunstwerks iiberhaupt méglich ist.? Es ist ,,der erh6hte poetische Zustand”,
von welchem Hoffmann in seiner Rezension von Beethovens Egmont spricht.!0 In
diesem Zusammenhang taucht bei Hoffmann immer wieder der Begriff des ,,Wahr-
haftigen in der Kunst” auf, welches nur vom poetischen Kinstler im ,,Reich der
Romantik™ erkannt wird. Er meint gewissermassen ein Zu-sich-selber-Kommen der
Kunst; im Falle der Oper heisst dies, dass alle Elemente aus ,,einem und demselben
Brennpunkt des dramatischen Ausdrucks” heraus quasi zu Musik werden, ,,in die
Musik hineinkommen”’. Vor diesem Hintergrund gesehen bedeutet der vom Dichter
geforderte ,kithne Flug” ins ,,Reich der Romantik” eine Art Musikalisierungs-

62



prozess, dem sich das Wort zu unterziehen hat, um im poetischen Sinn mitzuwirken
am musikdramatischen Kunstwerk.!!

Nach diesem Exkurs Ludwigs tiber die ,,Bedingnis des Operngedichts’ konstatiert
sein Gespriachspartner erniichtert, dass ,,in der Tat sehr wenig wahre Opern” existie-
ren. Ludwig gibt ihm recht:

,,50 ist es! — Die mehrsten sogenannten Opern sind nur leere Schauspiele mit Gesang, und der
ginzliche Mangel dramatischer Wirkung, den man bald dem Gedicht, bald der Musik zur Last
legt, ist nur der toten Masse aneinandergereihter Szenen ohne innern poetischen Zusammenhang
und ohne poetische Wahrheit zuzuschreiben, die die Musik nicht zum Leben entziinden konnte.
Oft hat der Komponist unwillkiirlich ganz fiir sich gearbeitet, und das armselige Gedicht lduft
nebenher, ohne in die Musik hineinkommen zu kénnen.” (III, 88)

Hoffmann kritisiert hier uniiberhOrbar die gegenwirtige “Situation der Oper in
Deutschland und geisselt die zahlreichen Produkte der ,,Opernfabrikanten’, wie er
sie abschitzig nennt. Wehmiitig blickt er zuriick in die Zeiten der ,,dlteren, tragischen
Opern, wie sie leider nun nicht mehr gedichtet und komponiert werden”. Er denkt
dabei in erster Linie an die Werke des ,,herrlichen” Gluck, seines grossen Vorbildes,
in denen ,,das wahrhaft Heroische der Handlung, die innere Stirke der Charaktere
und der Situationen . . . den Zuschauer so gewaltig ergreift.”

Wenn all diese Momente wie Handlung, Charaktere und Situation vom Drama aus
gerechtfertigt sind, dann erfiillt die Dichtung die Forderung der ,,poetischen Wahr-
heit”, denn ,,nur aus wahrhaft poetischem Stoff [erzeugt] sich die wahre Oper”. (V,
262)12 Es taucht in diesem Zusammenhang auch der Begriff des Genies auf: Der
Dichter, welcher mit der ,,Zauberkraft der poetischen Wahrheit” eine , ,wahrhaft
romantische Oper” dichtet, ist der ,,geniale, begeisterte Dichter’’; mit andern Worten
der poetische Kiinstler:

,Ich behaupte, [der Dichter] muss ebensogut gleich alles im Innern komponieren wie der
Musiker, und es ist nur . . . die bequeme Herrschaft iiber das innere Reich der Tone, die diesen
von jenem unterscheidet” (II1, 89) 13 .

Wer ist nun aber ein solcher Dichter, welcher diese Bedingungen erfiillt? Ludwig
verweist in die Vergangenheit und rihmt den ,,herrlichen” Gozzi:

,In seinen dramatischen Mirchen hat er das ganz erfiillt, was ich von dem Operndichter ver-
lange, und es ist unbegreiflich, wie diese reiche Fundgrube vortrefflicher Opernsujets bis jetzt
nicht mehr benutzt worden ist.” (III, 84)

Unter den Dichtern der Gegenwart kime wohl am ehesten Tieck in Frage, der gewiss
,;omantische Opern” im Sinne Ludwigs schreiben wiirde, meint Ferdinand.

II.

Wenn die Operndichtung alle Voraussetzungen eines poetischen Kunstwerks erfullt,
dann kann die Musik ,,unmittelbar und notwendig aus der Dichtung entspringen”, es

63



entsteht die ,,romantische’ Oper als das Produkt einer inspirierten Zusammenarbeit
zwischen Dichter und Musiker. Ludwig driickt es aus in einem Bild:

,»Ich mochte sagen, der Operndichter miisse, dem Dekorationsmaler gleich, das ganze Gemilde
nach richtiger Zeichnung, in starken, kriftigen Zigen hinwerfen, und es ist die Musik, die nun
das Ganze so in richtiges Licht und gehorige Perspektive stellt, dass alles lebendig hervortritt
und sich einzelne unwillkiirlich erscheinende Pinselstriche zu herausschreitenden Gestalten ver-
einen.” 14

Der Dichter sollte sich also nicht im Ausmalen einer Situation oder in Bildern
ergehen, sondern in ,,einfachen Worten”, aber , kriftig” alles andeuten, denn

,hicht Worte, sondern Handlung und Situation [miissen den Komponisten] begeistern . . .15
Und das ist ja eben das'wunderbare Geheimnis der Tonkunst, dass sie da, wo die arme Rede
versiegt, erst eine unerschopfliche Quelle der Ausdrucksmittel 6ffnet!” (III, 93)

Aber nur ein poetischer Komponist, wie z. B. Mozart, ist fiahig, diese Moglichkeiten
der Musik auszuschopfen und Verse, sogar ,,herzlich schlechte gar herrlich in Musik
[zu] setzen.” Was bedeutet nun aber Hoffmanns Forderung, dass die Musik ,,un-
mittelbar und notwendig aus der Dichtung entspringen” soll? Dies wird im vor-
liegenden Dialog nicht mehr breiter ausgefiihrt, spater aber grundsitzlich dargelegt in
einem der wesentlichen Beitrige Hoffmanns zur Musikisthetik, und zwar in den
Nachtriglichen Bemerkungen iiber Spontinis Oper Olympial®. Nachdem dieser
Spontinis Opern in einem fritheren AMZ-Beitrag als unpoetisch kritisiert hatte, reiht
er den Komponisten nun ,,nachtriglich’ ein in die ,,Geistergemeinschaft’ der ,,wah-
ren’’ Kiinstler, weil er in seinen letzten Werken nichts anderes beabsichtigte,

,,als den dramatischen Ausdruck in seiner hochsten Stirke und Vollendung . . . Spontini er-
kannte das innerste wahrhafte Wesen der dramatischen Komposition, und jene glanzvoll ge-
riistete Minerva ... war die Oper, in der alles, Gesang, Instrumentierung, Modulation, Rhyth-
mus, aus einem und demselben Brennpunkt des dramatischen Ausdrucks herauswirkte.” 17

Spontini hat nach Hoffmann das ,,Wahrhaftige der Kunst” erkannt im Gegensatz
etwa zu Rossini, diesem ,,leichtsinnigen” Siidldnder,

,nach welchem es in der Oper, die ein Drama sein soll, durchaus weder auf Charakter, noch auf
Situation, noch auf eine sonstige Bedingung des Dramas ankommen kann, und nach dem auch
die Worte ... nur als zufilliges Vehikel dienen, Noten zu schreiben, die aneinandergereihte
Floskeln bilden, welche das Ohr kitzeln . . . Man sagt, Rossini habe Sinn fiirs Dramatische, und
schreibe nur, dem Modegeschmack fronend, um Geld, und jenen Sinn scheint wirklich der dritte
Akt des Othello darzutun. Desto schlimmer aber, wenn Rossini den Genius im Innern fiihlt, und
ihm absichtlich die Fliigel beschneidet, damit er . . . sich nicht dennoch emporschwinge.

Hoffmann entwickelt in diesem Zusammenhang die Antithese von ,,Stil” und
,Manier”: man ,,konnte wohl behaupten, dass der Stil Gedanken, die Manier dage-
gen Einfille gebidre”, wobei letztere nichts anderes sei, ,,als der Ausdruck einer
stereotypischen Subjektivitit des Kiinstlers”.1® | Der wahre Stil” aber besteht nach

64



Hoffmanns Ansicht ,,in dem reinen, unverfilschten Wiedergeben der objektiven
Sprache einer bestimmten Region™, in diesem Fall der Oper:

»Aus dem Innersten des Meisters heraus formt sich das Objektive, in sich Abgeriindete: aber
eine vage, nur vom Aussern angeregte Phantasie schwéirmt umher im ungemessenen Raum, wo
buntscheckige Figuren . . . in wiister Sprachverwirrung durcheinander toben.” 19 (V, 285)

In der Realitdt der Musik manifestiert sich der ,,Stil”” hauptsidchlich in der ,,Erfin-
dung der Melodie” und ihrer Instrumentierung und nicht zuletzt in der Be-
herrschung des ,,harmonischen Stoffs”. Von der ,,Bedingung des Dramas’ aus soll
die Melodie entstehen und als ,,Ausdruck der verschiedensten Leidenschaften und
Situationen eben jene [objektive] Sprache . .. sein”.20 Desgleichen soll die Instru-
mentierung ,,aus den tiefsten Motiven der Handlung selbst’’ hervorgehen:

»Wer ist nicht iiberzeugt, dass in dem Reichtum der Instrumente, in ihrem Zusammenwirken,
ein michtiger, unwiderstehlicher Zauber liegt, und dass keiner Gattung der Musik der Schmuck
jenes glinzenden Reichtums besser ansteht . . .” (V, 287).

I1I.

Gelingt es Dichter und Komponist sich auf einer hoheren Ebene zu finden und die
Oper als ein ,,in Tonen aufgefasstes Drama” zu realisieren, dann ist nach Hoffmann
,,das Hochste, was die Kunst vermag’ geleistet. Was ist denn nun dieses ,,Hochste”,
das die ,,wahre” Oper, und nicht nur diese, sondern das ,,wahre’ Kunstwerk iiber-
haupt, ausmacht? Es ist die Wirkung auf den Rezipierenden, welcher ,,ganz er-
griffen”, d.h. aus der realen Welt herausgeholt werden soll. Hoffmann redet in
diesem Zusammenhang vom ,Funken’, welcher ,,in die Brust des Zuhorers” ge-
worfen wird und ihn zum kreativen Nachvollziehenden macht, ,,aus dem toérichten
Tun und Treiben des gemeinen Lebens in den Isistempel” fithrt:

,,Es ist, als walle der Mensch in wunderbarer Weihe auf den Tonen . . . in das Reich des Lichts,
wo sich ihm das Geheimnis seines eigenen Seins erschliesst.” (III, 89) 21

So formuliert es der Komponist Ludwig in seinem Gesprich mit Ferdinand. Indem
Hoffmann Ausdruckscharakter und Wirkung der Oper ins Metaphysische erhoht,
stellt er diese auf die gleiche Ebene wie die Instrumentalmusik. Es wird klar, dass er
mit seinem hohen Anspruch an die Oper keinen Raum lédsst fiir das unterhaltende
Moment. Im Gegenteil, er kritisiert scharf den Zeitgeist, welcher die Unterhaltungs-
funktion der Kunst in den Vordergrund stellt und negiert, dass es vielmehr darum
geht, ,,den Menschen sein hoheres Prinzip ahnen’ zu lassen. Er attackiert immer
wieder den Wunsch des Biirgers nach ,,angenehmer Unterhaltung”, dem z. B. ein
Komponist wie Rossini, ,ein braver Mann’, sehr entgegenkomme, weil dieser
»seinen Kompositionen nie Schidliches beimischt, so dass man ganze Opern ohne
Gefahr zu sich nehmen kann wie ein Stiicklein Mandeltorte . . .”” (V, 333).

65



Im Kreislerianum Der vollkommene Maschinist, einer bosen Satire auf die Miss-
stinde im biirgerlich kulturellen Leben, nimmt Hoffmann die Situation an den
Theatern aufs Korn, wo die zentrale Forderung an die Kunst, nidmlich die Leistung

der ,,Entriickung™, verleugnet werde. Den Hintergrund bilden eigene Theatererfah-
rungen in Bamberg 22 :

,»Als ich noch in *** die Oper dirigierte, trieben mich oft Lust und Laune auf das Theater;ich
bekiimmerte mich viel um das Dekorations- und Maschinenwesen, und indem ich lange Zeit
ganz im stillen iiber alles, was ich sah, Betrachtungen anstellte, erzeugten sich mir Resultate, die
ich zum Nutz und Frommen des Dekorateurs und der Maschinisten sowie des ganzen Publikums
gern in einem eigenen Traktitlein ans Licht stellen mochte.” (I, 58)

In witziger Weise wird nun hier der Spiess umgedreht, indem das unvollkommene
Funktionieren der Theater-Maschinerie, was im Grunde die ,Entriickung” des
Publikums verhindert, vom Verfasser als winschenswerte Moglichkeit zur Rettung
der ,,verniinftigen Erholung” dargestellt wird. Es verurteilt den ,,térichten Grund-
satz’’ des ,,Total-Effekts”, durch welchen der Zuschauer, ,,wie auf unsichtbaren
Fittigen, ganz aus dem Theater heraus in das phantastische Land der Poesie getragen
werde”, als ,,gefidhrlichen Irrtum” und fordert, dass eine solche ,,Tduschung” in
Zukunft verhindert werden miisse, damit das Theater seine wahre Aufgabe erfiille
und eine ,,verniinftige Erholung” bleibe. Hinter dem ,,Total-Effekt” stecke nichts
anderes als die ,,ho6llischen Kiinste” des Dichters und Musikers. ,,Krieg dem Dichter
und Musiker” — niemand vermag deren ,,bose Absicht’ besser zu durchkreuzen als
der Maschinist. Er hat die Mittel bei der Hand, das Publikum aus seiner Tduschung
herauszuholen. Es werden nun verschiedene Moglichkeiten der Desillusionierung des
Publikums beschrieben, wobei der Verfasser auf eigene Erfahrungen zuriickgreift. Er
schildert mit sichtlichem Spass solche Momente:

,,Sie glauben z. B. nicht, von welcher unwiderstehlichen Wirkung oft schon eine eingeschobene
fremde Kulisse ist. Erscheint so ein Stuben- oder Saalfragment in einer diistern Gruft, und klagt
die Prima Donna in den rithrendsten Tonen iiber Gefangenschaft und Kerker, so lacht sich doch
der Zuschauer ins Fdustchen, denn er weiss ja, der Maschinist darf nur schellen, und es ist mit
dem Kerker vorbei, denn hinten steckt ja schon der freundliche Saal.” (I, 61)

Wir horen aus diesem spielerisch-witzigen ,,Fantasiestiick’ die Kritik Hoffmanns
heraus, der sich an einer Realitit, in welcher der ,,hohe Wert der Kunst’ missachtet
wird, stosst.23

Wir haben bereits festgestellt, dass Hoffmann, wenn er von der Oper fordert, dass
sie wesentlich mehr leiste als ,,angenehme Unterhaltung”, diese auf der gleichen
Ebene wie die Instrumentalmusik sieht. Was er in der Rezension der 5. Symphonie
Beethovens enthusiastisch als Vorzug der Instrumentalmusik, ,,ohne jede Bei-
mischung einer andern Kunst” riithmt, ndmlich die Leistung der ,,Entriickung”, er-
hebt er zur zentralen Forderung an das musikdramatische Kunstwerk 24 und stellt
dieses damit ebenfalls in einen metaphysischen Zusammenhang. Seine Theorie der
,,;omantischen Oper” ist im Grunde eine ,,Metaphysik der Oper”’.

66



10

Hoffmanns Werke werden zitiert nach der im Winkler-Verlag, Miinchen 1960—1965 und 1977
erschienen Ausgabe der simtlichen Werke in fiinf Binden: 1. Fantasie- und Nachtstiicke, hrsg.
v. Walter Miiller-Seidel und Wolfgang Kron, 1960. 1. Die Elixiere des Teufels. Lebensansichten
des Katers Murr, hrsg. v. W. Miiller-Seidel und W. Kron, 1961. IIl. Die Serapions-Briider, hrsg.
v. W. Miiller-Seidel und Wulf Segebrecht, 1963. IV. Spdte Werke, hrsg. v. W. Miiller-Seidel und
W. Segebrecht, 1965. V. Schriften zur Musik, Nachlese, hrsg. v. Friedrich Schnapp, 1963.
V!. Schriften zur Musik, Neubearbeitete Ausgabe hrsg. v. Fr. Schnapp, 1977. (V und V!
stimmen in der Seitenzidhlung iiberein.)

Erschienen 1813 in der Leipziger Allgemeinen Musikalischen Zeitung (AMZ), spiter von Hoff-
mann in die Serapions-Briider ibernommen. — Hoffmann ist von 1809—1819 stindiger Mit-
arbeiter der AMZ.

Vgl. Hoffmanns Rezension von Beethovens 5. Symphonie in der AMZ (1810): ,,Wenn von der
Musik als einer selbstindigen Kunst die Rede ist, sollte immer nur die Instrumentalmusik
gemeint sein, welche, jede Hiilfe, jede Beimischung einer andern Kunst. . . verschmihend, das
eigentimliche, nur in ihr zu erkennende Wesen dieser Kunst rein ausspricht . . . [Sie] schliesst
dem Menschen ein unbekanntes Reich auf; eine Welt, die nichts gemein hat mit der dussern
Sinnenwelt, die ihn umgibt.” (V, 34) Vgl. auch Judith Rohr, Aspekte des Begriffs ,,Roman-
tisch” in der Leipziger Allgemeinen Musikalischen Zeitung, Lizentiatsarbeit Universitit Zurich
1977;8.56 ff.

Vgl. Hoffmanns Brief an Breitkopf und Hirtel (AMZ) vom 14. 11. 1813. Der Aufsatz entstand
wihrend der Kriegsereignisse in und um Dresden.

Die Komposition einer Oper, speziell einer deutschen, ist ein zentrales Anliegen der Kompo-
nisten der Romantik, welche darin die hochste Verwirklichung ihrer schopferischen Potenz
sehen. So schreibt Schumann in einem Brief an Carl Kossmaly vom 1.9. 1842: | Wissen Sie
mein Morgen- und abendliches Kiinstlergebet? Deutsche Oper heisst es. Da ist zu wirken.”
Hinter der Antithese von der ,,Hohe” der Musik und der ,untern Region” beziehungsweise
,Tiefe”” des Wortes steht die Entgegensetzung von Poesie und Prosa, welche auf dem idealisti-
schen Geschichtsmodell basiert und die Diskrepanz zwischen der prosaischen Wirklichkeit und
einer poetischen Welt meint. Der Begriff der ,,Poesie” fillt in der allgemeinen Bedeutung mit
demjenigen des Kunstschonen und des Kunstwerks iiberhaupt zusammen, wobei in der ro-
mantischen Asthetik der Bedeutungszusammenhang zwischen poetisch und romantisch wichtig
wird. — Vgl. dazu auch Hermann Danuser, Musikalische Prosa. Studien zur Musikgeschichte des
19. Jahrhunderts XLVI, Regensburg 1975 und Rohr, a. a. O., S. 17 ff.

Hoffmanns Metapher vom Traum bezieht sich auf G. H. Schubert, Die Sympolik des Traumes,
Bamberg 1814: Der Traum erscheint dort als Symbol fiir kreative Tatigkeit. Vgl. auch Hoff-
manns Rezension der Lieder von Riem: ,,. . .ist nicht jedes Empfangen eines Kunstwerks wie
ein herrlicher Traum, von dem innern Geiste bewusstlos geschaffen? ”* (V, 238).

Vgl. Robert Schumann, Schriften und Briefe, hrsg. v. Wolfgang Boetticher, Berlin 1942, S. 85:
,,Die Asthetik der einen Kunst ist die der andern, nur das Material ist verschieden.”

Vgl. Heinrich Heine in seinem Chopin-Portrat von 1837: er charakterisiert diesen als einen
poetischen ,,Virtuosen™, welcher ,,aus dem Lande Mozarts, Raffaels, Goethes [stamme], sein
wahres Vaterland ist das Traumreich der Poesie”; ein anderes Bild fir die Dimension des
Poetischen.

,Es ist unausstehlich, wenn in der Oper irgend ein anderes Motiv zum Singen gesucht wird, als
das, was iiberhaupt der ganzen Oper als Basis dient; namlich der erhohte poetische Zustand,
welcher bewirkt, dass des Menschen Sprache in leidenschaftlichen Augenblicken von selbst
Gesang wird.” (V, 174)

67



11

12
13

14

15

16
)

18

19

20

21

22

68

Hoffmann braucht in diesem Zusammenhang den Begriff ,,romantisch™: Eine Oper, welche in
diesem Sinne ,,wahr’ ist, ist ,,romantisch”. Wir stellen einen — fiir die romantische Musik-
dsthetik wesentlichen — Bedeutungszusammenhang zwischen romantisch und musikalisch fest,
den Hegel in seiner Charakteristik der ,,romantischen Kunst™ als etwas Grundsatzliches sieht:
,,Der Grundton des Romantischen [ist] musikalisch.” — Vgl. G. W. F. Hegel, Vorlesungen iiber
die Asthetik, hrsg. v. R. Bubner, Stuttgart 1971, S. 578; auch Rohr, a. a. 0., S. 9 f.

Der Opern-Almanach des Hrn. v. Kotzebue (Rezension in der AMZ 1814).

Vgl. Hoffmanns Geniebegriff, in welchem das ,serapiontische Prinzip” im Mittelpunkt steht,
namlich die Idee, dass das schopferische Zentrum in der Brust des Menschen selbst liegt. Der
Begriff bezieht sich auf die Geschichte des wahnsinnigen Serapion in den Serapions-Bridern.
Dieser Einsiedler hat die Fihigkeit zu dichten, wie wenn er ,,alles selbst wirklich von seinem
Berge erschaut hitte”. Bei Hoffmann wird diese Gestalt zum Urbild des Kiinstlers. Das
,,serapiontische Prinzip” ist ein zentrales Motiv im dichterischen und kunsttheoretischen Werk
Hoffmanns. Vgl. Peter von Matt, Die Augen der Automaten, Tiibingen 1971.

Hoffmann war von 1808—1812 am Bamberger Theater, zuerst als Kapellmeister, nach dem
Bankrott des Theaters als ,,Direktionsgehilfe”’, Hauskomponist, Bithnenarchitekt und Kulissen-
maler.

»Manchen Dichtern, die nichts als sich selbst, mithin auch keine Musik zu vernehmen ver-
mogen, die die Oper nur als ein tollhduslerisches Gemengsel verworrener Dinge betrachten . . .,
—ja!l — solchen Dichtern mochte jenes Prinzip, nach dem die Musik, auf all ihre Kraft und
Herrlichkeit, auf ihr ganzes Wesen . . . verzichtend, nur dazu gebraucht werden soll, nicht das
Drama selbst leuchtend hervortreten zu lassen, sondern die Worte des Dramas zu leiten und zu
begleiten, ganz recht sein und wiinschenswert, dass es noch gelte, woflir uns Andere doch der
Himmel in Gnaden behiiten wolle.” (V, 358) Nachtrigliche Bemerkungen tiber Spontinis Oper
Olympia (im Freimiithigen, Berlin 1821).

Vgl. Anmerkung 15.

Hoffmanns urspriingliche Kritik an Spontini ging von dessen Oper Cortez aus, der es an
minnerer Wahrheit” mangle. Man solle aber nicht glauben, dass er dem Komponisten ,,Genie
und Talent” abspreche: ,,vielmehr halte ich ihn fiir viel besser, als er sich bis jetzt gezeigt hat™.
Briefe iiber Tonkunst in Berlin, AMZ 1815 (V, 288).

Es wire denkbar, dass Hoffmann sich hier auf Hegelsche Gedankenginge bezieht: ,,.Denn die
Manier betrifft nur die . .. zufilligen Eigentiimlichkeiten des Kiinstlers, die statt der Sache
selbst und deren idealen Darstellung in der Produktion des Kunstwerks hervortreten . . . Der
Stil betrifft . .. eine Darstellungsweise, welche den Bedingungen ihres Materials ebensosehr
nachkommt, als sie den Forderungen bestimmter Kunstgattungen und deren aus dem Begriff
der Sache herfliessenden Gesetzen durchgingig entspricht.” Hegel, a. a. O., S. 407 ff.

Auch hinter dieser Antithese von ,,Stil” und ,Manier” und ,,Innerem” und ,,Ausserem”” steht
Hoffmanns ,,serapiontisches Prinzip”. Vgl. Anmerkung 13.

,Der echte Genius sinnt nicht darauf, zu frappieren durch erkiinstelte Kiinstlichkeit, die zur
argen Unkunst wird; er schreibt es nur auf, wie sein innerer Geist die Momente der Handlung in
Ténen aussprach . . .”” Uber einen Ausspruch Sacchinis und iiber den sogenannten Effekt in der
Musik, AMZ 1814 (1, 319).

Gedanken iiber den hohen Wert der Musik, AMZ 1812 (I, 39). Die Rezeption wird von
Hoffmann als metaphysisches Erlebnis gedeutet, als Moment der hochsten Erkenntnis. Vgl.
P. v. Matt, a. a. O., S. 149 ff.

Vgl. Anmerkung 14.



23

24

Andererseits ist Hoffmanns Sympathie fir den Mechanikus, den Reprisentanten der prosa-
ischen Wirklichkeit — hier in der Gestalt des Maschinisten hinter den Kulissen — uniiberhérbar.
Vgl. P. v. Matt, a. a. O., S. 174 {f.

Gerade die Begegnung mit der Symphonik der Wiener Klassik ist von fundamentaler Bedeutung
fur Hoffmanns asthetischen Grundriss. Es scheint, dass er aus dieser Musik grundsitzliche
Einsichten tiber Wesen und Wirkung der Kunst gewinnt. Andererseits scheint mir bemerkens-
wert, dass Hoffmann zur Charakterisierung der Instrumentalmusik immer wieder die Theater-
beziehungsweise Opernsituation heraufbeschwort. So wenn er in der Rezension von Beet-
hovens 5. Symphonie in dithyrambischen Toénen die Gewalt der Musik rilhmt, um dieselbe
dann am Beispiel der Oper zu demonstrieren: ,,. . . die magische Kraft der Musik [wirkt] wie
das Wunderelixier der Weisen . . . Jede Leidenschaft . .. wie die Oper sie uns gibt, kleidet die
Musik in den Purpurschimmer der Romantik . . . So stark ist der Zauber der Musik, und immer
miéchtiger wirkend, musste er jede Fessel einer andern Kunst zerreissen.” (V, 34 f.) Und in der
Rezension einer Symphonie von Friedrich Witt schreibt er von der Instrumentalmusik als von
der ,,Oper der Instrumente” (V, 19). Indem Hoffmann die Instrumentalmusik von der Opern-
dsthetik her zu verstehen sucht, steht er in einer Tradition der Asthetik, die u.a. von der
franzosischen Musikisthetik beeinflusst ist. Vgl. Arno Forchert, Studien zum Musikverstindnis
im friihen 19. Jahrhundert, Habil FU Berlin 1966, S. 104 ff.

69






	Wenn Sprache und Handlung Musik werden : E.T.A. Hoffmanns Begriff der "romantischen Oper"

