
Zeitschrift: Publikationen der Schweizerischen Musikforschenden Gesellschaft.
Serie 2 = Publications de la Société Suisse de Musicologie. Série 2

Herausgeber: Schweizerische Musikforschende Gesellschaft

Band: 33 (1983)

Artikel: Luthers Verhältnis zum "Geistlichen Gesangbüchlein" von Johann
Walter und zum Erfurter Enchiridion (Loersfeld) von 1524

Autor: Birkner, Günter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858832

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858832
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Luthers Verhältnis zum «Geistlichen Gesangbüchlein»
von Johann Walter und zum Erfurter Enchiridion

(Loersfeld) von 1524

Günter Birkner

Nach dem vergleichsweise ruhigen Aufenthalt Luthers auf der Wartburg stand der
Reformator seit seiner Wiederkehr nach Wittenberg im März 1522 neuen Schwierigkeiten

gegenüber. Andreas Karlstadt, der sich schon früher als strenger Thomist
Luthers Abkehr von der aristotelischen Philosophie widersetzt hatte, strebte in
Wittenberg selbst eine so tiefgreifende Änderung des gottesdienstlichen Lebens an, dass

Luther trotz Acht und Bann ein direktes persönliches Eingreifen für unumgänglich
hielt, damit die von ihm ausgelöste Bewegung nicht in eine falsche Richtung
gedrängt oder, zersplittert, der Wirkungslosigkeit anheimgegeben würde. Auf der anderen

Seite hatte sich im politisch-sozialen Bereich unter dem Gedanken der göttlichen
Gerechtigkeit die schon seit langem schwelende Unruhe in bedrohlicher Weise
verschärft und neben den Bauern auch die Bürger- und Ritterschaft zur Auflehnung und
offenen Revolte gegen die etablierte Macht der Landesfürsten und Kirche geführt.
Auch die Gestirne kündeten drohendes Unheil und Gottesgericht: für das in den
Februar 1524 fallende Zusammentreffen fast aller Planeten im Zeichen der Fische
hatte schon 1499 der Mathematiker Stöffler eine allgemeine Sintflut vorausgesagt.1
Als der fatale Zeitpunkt ohne sichtbare Bestätigung der Prophezeiung verstrichen
war, blieben doch Furcht und Sorge vor der nächsten Zukunft.

In diesem bewegten Jahr 1524 musste auf Luthers Betreiben Thomas Müntzer —

von Luther in einem Schreiben an Herzog Johann Friedrich von Sachsen als „Satan
von Allstedt" bezeichnet — sein Predigeramt verlassen. Müntzer, der in einem
radikalen Kampf gegen das Papsttum und die nach seiner Meinung zu behutsam
auftretenden Reformatoren stand, brachte im selben Jahr im Druck sein Deutzsch kirchen
ampt heraus, mit dem bereits vieles von dem vorausgenommen war, was Luthers
noch ausstehende „Deutsche Messe" charakterisieren sollte.

Mindestens seit 1523 Lessen in immer dichterer Folge erscheinende Liedblattdrucke,

deren wirkliche Zahl heute weder zu ermitteln noch abzuschätzen ist, eine

Entwicklung erkennen, die Luthers Zielen entgegenkam und daher von ihm auch

konsequent genutzt wurde. Ein schon lange im Volk verbreitetes geistliches Lieder-
singen erhielt in dieser Zeit gärender Unruhe neue Antriebe und mit den Liedblättern

neue, auf die aktuelle Situation bezogene Lieder. Die häufig von mehr oder
weniger zufälligen Umständen abhängige Verbreitung des neuen Liedgutes legte dessen

Zusammenstellung in einer Sammlung nahe, mit der ein von Luther autorisiertes

— die späteren Jahrhunderte sagten „kanonisiertes" — Repertoire gesichert und

21



das Eindringen „falscher" Lieder leichter verhindert werden konnte. Mit einer im
Vergleich zu späteren Drucken noch bescheidenen Zahl von Liedern erscheinen nun
1524 zwei Sammlungen, mit denen in entscheidender Weise für das Singen der neuen
Kirche die Weichen gestellt wurden: für das einstimmige Singen in Schule, Haus und
Kirche ,,Eyn Enchiridion oder Handbuchlein, eynem ytzlichen Christen fast nutzlich
bey sich zuhaben / zur stet ter vbung vnd trachtung geystlicher gesenge vnd Psalmen /
Rechtschaffen vnd kunstlich verteutscht", bei J. Loersfeld „Gedruckt zu Erffurd /
yn der Permenter gassen / zum Ferbefass", — für den mehrstimmigen Schul- und
Kirchengesang in fünf Stimmbüchern das in Wittenberg gedruckte Geystliche gesangk
Buchleyn. Die Vorworte beider Sammlungen vermeiden es, den Ort dieses Singens

genauer zu bestimmen.
Wie die Evangelische Messe von Kasper Kantz 1522 in Nördlingen, so stand auch

Luthers 1523 erschienene Formula Missae et Communionis noch in allernächster
Nähe zur Ordnung der römischen Messe. Dass 1523 deutsche Lieder nur in einem
relativ engen Rahmen vorgesehen waren, dürfte primär durch das Fehlen geeigneter
Texte bedingt sein. Als eine sicher unzureichende Begründung für die Aufnahme
deutscher Lieder in Luthers Gottesdienstkonzeption erscheint die Meinung, „wohl
durch einen äusseren Anlass" hätte sich Luther der Gedanke aufgedrängt, „wie
notwendig auch für den Gottesdienst deutsche Lieder sind".2 Zweifelsohne haben
Müntzers schon vor dem Druck des Deutzsch kirchen ampt im Gebrauch stehende
Hymnenübersetzungen Luthers Pläne im Hinblick auf das deutsche Lied vorangetrieben,,

aber kaum im eigentlichen Sinne angeregt. Man wird eher davon auszugehen
haben, dass Luther eine von ihm geschaffene Gerüst-Konzeption, die in den Details
Ergänzungen erforderte und Änderungen zuliess, in einem möglichst allmählichen,
gegebenenfalls aber auch durch einen Wandel der allgemeinen Situation beschleunigten

Vorgehen zu verwirklichen bestrebt war. Es scheint, als fände diese Annahme
eine Stütze in dem bisher nicht gesehenen engen Zusammenhang der Formula missae

von 1523, des Geistlichen Gesangbüchleins in seinen trotz völliger Übereinstimmung
des Repertoires funktional unterschiedlich zu wertenden Drucken von 1524 und
1525 sowie der gedruckten Fassung der Deutschen Messe von 1526.3

In Anbetracht der von Luther mehrfach unterstrichenen Bedeutung deutschsprachigen

Kirchengesangs mag es etwas merkwürdig erscheinen, dass wir, vom Vorwort
des Geistlichen Gesangbüchleins abgesehen, von ihm keine explizite Äusserung zu
diesem Druck oder zu den aus demselben Jahr datierenden Erfurter Enchiridien
kennen.4 Es erscheint dies fast wie eine bewusste Zurückhaltung, die auch in des

Gesangbüchleins „Vorrhede Martini Luther" deutlich hervortritt. Ausser der behutsamen

Erwähnung des heiligen „Euangelion / so itzt von Gottes gnaden widder auf
gangen ist", enthält sie nichts, was nicht auch einem Gesangbuch der römischen
Kirche hätte voranstehen können. Sie unterscheidet sich damit auffallend von der

Agressivität der anonymen Vorrede in den gleichzeitigen Erfurter Enchiridien. Nach
einem ersten Teil mit einer anscheinend durchaus konventionellen Rechtfertigung
geistlichen Liedersingens aus der hl. Schrift (1. Korinther 14, Kolosser und Exodus

15) folgt die Zweckbestimmung der Sammlung: „das heylige Euangelion zu

22



treyben vnnd ynn schwanck zu bringen" und mit den mehrstimmigen Chorsätzen
der Jugend etwas zu bieten, „da mit sie der bul lieder vnd fleyschlichen gesenge los
worde / vnd an der selben stat / ettwas heylsames lernete". Von dem den mehrstimmigen

Satz betreffenden Passus abgesehen, findet sich diese Grundidee der
Bemühungen Luthers um das deutschsprachige Kirchenlied bereits in einem Ende 1523
oder Anfang 1524 an Georg Spalatin geschriebenen Brief, wo es heisst:

„Consilium est, exemplo prophetarum et priscorum patrum ecclesiae psalmos vernaculos con-
dere pro vulgo, id est spirituales cantilenas, quo verbum Dei vel cantu inter populos maneat".

Es verdient ausdrückliche Beachtung, dass auch in der Vorrede von 1524 „das
Exempel der propheten vnd konige ym allten testament / die mit singen vnd klingen

/ mit richten vnd allerley seytten spiel Gott gelobt haben" angeführt wird.
Neben der allgemeinen Bestimmung der Lieder „pro vulgo" scheint ein besonderes

Bestreben, die Jugend zu erreichen, nicht allein an die musikalische Mehrstimmigkeit
gebunden zu sein. Die schon auf dem Titelblatt von Loersfelds Enchiridion von 1524
gegebene und in der Folgezeit in anderen Gesangbüchern ständig wiederholte und
variierte Formulierung „Mit dysen vnd der gleichen Gesenge sollt man byllich die

yungen yugendt auffertzihen" lässt erkennen, dass hinter ihr eine Absicht steht, die
aus der Vorrede des Gesangbüchleins allein nicht abzulesen wäre. Über den der
Jugend vermittelten Unterricht bot sich die Möglichkeit, auf breitester Ebene in die
Familien und ins Volk zu wirken, auch dort, wo äussere Schwierigkeiten der Verbreitung

und Festigung des von der neuen Lehre verkündeten Glaubensgutes entgegenstanden.

Es wäre zu fragen, ob Luthers anscheinend so schlichte und keinen Ansatz zum
Widerspruch bietende Vorrede nicht auch in anderen Passus eine erweiterte und für
Luthers Verständnis des Kirchenliedes wesentliche Deutung erfahren sollte. Bei
Berücksichtigung der Spalatin gegebenen Anregung eines geistlichen Liedschaffens
„exemplo prophetarum et priscorum patrum ecclesiae" könnte und sollte wohl der
Hinweis auf 1. Kor. 14 mehr sein, als nur die Erinnerung von v. 15 mit seinem
inhaltsvollen, aber doch nicht aus sich selbst verständlichen „ich will psalmen singen
im Geist und will auch Psalmen singen mit dem Sinn". Während sich die Erwähnung
des Kolosserbriefes eindeutig auf v. 16 des 3. Kapitels bezieht6, ist im andern Fall
das gesamte 14. Kapitel mit seiner durchgehenden Gegenüberstellung von Zungenreden

(loqui lingua) und Weissagen (prophetare) einbezogen:

1. Kor. 14,2: „.. der mit Zungen redet, der redet nicht den Menschen, sondern Gott; denn

ihm hört niemand zu, im Geist aber redet er die Geheimnisse. — 3. Wer aber weissagt, der redet
den Menschen zur Besserung und zur Ermahnung und zur Tröstung. — 4. Wer mit Zungen redet,
der bessert sich selbst (semetipsum aedificat); wer aber weissagt, der bessert die Gemeinde (qui
autem prophetat, ecclesiam Dei aedificat). "

Beide Zitate, das von l.Kor. 14 wie auch das von Kol. 3,16 sind getragen von
der Spannung zwischen loqui lingua und prophetare. Bezeichnenderweise ist ein
äusserlich naheliegender Hinweis auf Epheser 5,19 („redet untereinander in Psal-

23



men und Lobgesängen und geistlichen Liedern, singet und spielet dem Herrn in
eurem Herzen") unterblieben, weil dort der Grundgedanke des Verhältnisses von
loqui lingua und prophetare weder enthalten noch in der geringsten Weise

ergänzt ist.
Erst aus der Paulinischen Verwendung des „prophetare" wird das „exemplo

prophetarum" im Brief an Spalatin und in der Vorrede in seiner Bezogenheit
auf das „ecclesiam Dei aedifïcare" voll verständlich. Das loqui lingua als die im
Innern des Gläubigen sich vollziehende persönliche und geheime, den anderen
unverständlich bleibende Zwiesprache mit Gott tritt im Lied zurück vor dem

prophetare als der nach aussen gerichteten Verkündigung und Auslegung der
göttlichen Lehre. Hier ist die entscheidende Begründung von „finis und
Endzweck" dieses Singens und Sagens gegeben, darüber hinaus aber auch die
allgemeine und grundsätzliche Darlegung der lutherischen Überzeugung von „finis
und Endzweck" in Dichtkunst und Musik überhaupt.

Es erweist sich, dass die anscheinend so konventionelle Vorrede des
Gesangbüchleins doch hintergründiger und tiefer ist, als sie sich zunächst darstellt. Von
der erreichten Position aus ist ein Vergleich mit dem Vorwort des gleichzeitigen
Erfurter Enchiridion aufschlussreich. Auch hier steht der Hinweis auf den
Paulusbrief mit der ausdrücklichen Erklärung, dass „nach der lere des heyligen Pauli
.i.Chorin.xiiij. nichts yn der gemeyn Christliches volckes gehandelt sol werden

yn syngen oder lesen / es geschehe dan zur besserung / durch ausslegung".
Beschränkte sich die Vorrede des Gesangbüchleins auf die blosse Erwähnung von
l.Kor. 14, so wird hier zum besseren Verständnis eine ausdrückliche Deutung
und „außlegung" der Bibelstelle gegeben. Auffällig ist, dass der Gedanke des

loqui lingua in diesem Zusammenhang unerwähnt bleibt. Man darf dies wohl in
dem an die grosse „gemeyn Christliches volckes" gerichteten Vorwort als eine in
der Subtilität des Gedankens begründete Rücksichtnahme werten. Aber in
diesem Vorwort werden die Dinge deutlich gesagt, so auch, dass „nichts. gehandelt

sol werden yn syngen oder lesen / es geschehe dan zur besserung durch
außlegung". Für das loqui lingua bleibt — wohlgemerkt: im Bereich des Singens
und Sagens! — kein Raum, es tritt nicht nur in seiner Bedeutung zurück,
sondern wird überhaupt nicht genannt und damit für das Lied ausgeschlossen.
Zentrales Anliegen bleibt das ecclesiam Dei aedificare durch das auslegende prophetare.

Als Zweck des Gesangbüchleins wird die Verdrängung der in der Jugend
verbreiteten „bul lieder vnd fleyschlichen gesenge" genannt, eine Absicht, die in
allen Kreisen nur uneingeschränkte Zustimmung erfahren konnte. Dagegen sagt
das Vorwort des Enchiridion, dass

„an vül ordern ordentlich furgenommen / deutsche Geystliche gesenge vnd psalmen zu

syngen. Auff das auch ein mall der gemeyn [seil, der Gemeinde] Christlicher hauffe mit
der zeyt möge leren verstehen / was man handle vnder der gemeyn yn syngen vnd lesen.

Vnd zum andern / das auch furtan das Bynen geschwurm yn den tempeln eyn ende

neme".

24



Bei den im Enchiridion gedruckten Liedern, mit denen man, wie es auch die
Vorrede des Gesangbüchleins wollte, „byllich die yungen yugendt auffertzihen"
sollte, geht es also nach dem Hauptanliegen des prophetare nicht — jedenfalls
nicht primär — um eine Beseitigung der Buhllieder und fleischlichen Gesänge,
sondern um eine Ablösung dessen, was an „Bynengeschwurm" bisher in den
Kirchen praktiziert wurde.5 Dieses Vorwort sagt die Dinge deutlicher, weil sein

Adressat der „christlichen Haufe" der Gemeinde ist. Es ist ein Vorwort pro
vulgo, das sich in Ausdruck und Darlegung offensichtlich auf den „christlichen
Haufen" einstellt.

Die Parallelität zwischen der Vorrede im Gesangbüchlein und dem Vorwort
des Erfurter Enchiridion ist so eng, dass es schwerfällt, für das letztere einen
anderen Verfasser als Luther selbst anzunehmen. Da, wie noch zu zeigen sein

wird, Gesangbüchlein und Enchiridion etwa gleichzeitig und ohne, dass ein
Druck den andern beeinflusst haben könnte, erschienen sind, ist es ausgeschlossen,

im Vorwort des Enchiridion nichts anderes zu sehen als einen vergröberten
Abklatsch der „Vorrhede Martini Luther". Beide Einführungen gehören auf das

engste zusammen, ergänzen sich und haben denselben Verfasser. Es ist undenkbar,

dass die so subtile, absolut neue und für die evangelische Kirche grundlegende

Wesensbestimmung des Kirchenliedes in deutscher Sprache aus 1. Kor. 14

gleichzeitig von zwei verschiedenen Autoren getroffen worden sei. Für eine
Ablehnung Luthers als Verfasser des Enchiridion-Vorworts bliebe als Ausweg nur
die Annahme, Luther habe seine Grundgedanken und deren Folge jemandem
mitgeteilt, der beauftragt gewesen wäre, das Vorwort zum Enchiridion zu
formulieren. Aber bei der zu treffenden Feststellung, dass es trotz aller Parallelität
zwischen den beiden Einführungen keine inhaltliche Überschneidung gibt und sie

sich vom ganzen her gesehen nahtlos ergänzen, müsste eine so weit in die
Einzelheiten gehende Absprache zwischen Luther und dem hypothetischen Anonymus

vermutet werden, dass der Sinn eines solchen Vorgehens nicht mehr
verständlich wäre.

Zwei Zeugnisse aus den Jahren 1524 und 1525 scheinen unsere Thesen zu
stützen, das erstere sogar eine genauere Datierung sowohl des Enchiridion als

auch des Gesangbüchleins zu gestatten, als sie bisher möglich war. Die von
Jonas und Bugenhagen geschaffene und 1525 in der Stiftskirche von Wittenberg
eingeführte Gottesdienstordnung nennt unter Orgelbegleitung zu singende
Kirchenlieder „ex illis quos curavit doctor Martinus excudi". Es erscheint naheliegend,

dass beim von der Orgel begleiteten Gemeindegesang die Erwähnung einer
von Luther besorgten Sammlung sich eher auf ein Gesangbuch mit einstimmigen
Melodien, also das Enchiridion, als auf das Tenor-Stimmbuch der drei- bis

fünfstimmigen Choralsätze von J.Walter bezieht. Bleibt dies noch ohne Beweiskraft,

so ist von zentraler Bedeutung ein am 1. Juli 1524 geschriebener Brief
des offenbar seit kurzem in Jena tätigen A. Musa an seinen in Erfurt lebenden
Lehrer J. Lang. 7 Darin heisst es unter anderem:

25



Verum cum ad institutum [seil, des Singens deutscher Kirchenlieder] mire ardeat vul-

gus, avidissime percontari coepi, num usquam venalia essent psalteria germanica Martini,
quae cum non possent vel Erphurdiae vel Lipsiae inveniri, rogare me coepit Magistratus,
curarem aliquot psalmos imprimi Erphurdiae, duodeeim nimirum aut quindeeim. Sed cum
huic negotio curando ipse adesse non queo, te ergo, mi Lange, rogatum volui, ne gravatim
hanc provinciam hac parte nobis gratificaturus suseipias et nostro sumptu Enchiridion ali-

quod quindeeim psalmorum excudi typis curares ...".
Man hat — ohne jeden Zweifel fälschlich — die von Lang erbetene Sammlung
mit dem identifiziert, was uns heute als Erfurter Enchiridion bekannt ist, während

die „psalteria germanica Martini" nichts anderes sein sollen, als die heute
als „Achtliederbuch" bezeichnete, 1524 in Nürnberg und Augsburg gedruckte
Zusammenstellung.8 Die exakte Interpretation der angeführten Briefstelle ergibt
allerdings ein anderes Bild.

Die für den Gebrauch in Jena von Musa gesuchten „Psalteria germanica Martini"
sind weder in Erfurt noch in Leipzig zu finden. Dass Musa sie in Leipzig suchte,
versteht sich aus der Stellung, die die Stadt schon damals im Buchhandel einnahm.
Dass aber Erfurt genannt wird, kann nur bedeuten, dass diese „psalteria" etwas mit
Erfurt zu tun hatten, was Veranlassung gab, sich dort um sie zu bemühen. Der
Magistrat von Jena möchte Musa dazu bewegen, einige, das heisst zwölf oder
fünfzehn Kirchenlieder in Erfurt zum Druck zu bringen. Aus der erneuten Nennung von
Erfurt ist zu schliessen, dass sich dieser Ort für den Druck einer solchen Sammlung in
besonderer Weise empfahl. Musa seinerseits bittet nun Lang, „nostro sumptu", also

offenbar auf Kosten von Jena, den Druck eines „Enchiridion" von fünfzehn Liedern
besorgen zu wollen. Am 1. Juli 1524 ist also die Bezeichnung „Enchiridion" im
Zusammenhang einer Kirchenliedsammlung in mundo, und man hat den Eindruck,
dass diese Bezeichnung Musa recht geläufig ist. Folgte man der bisherigen Deutung,
so ergäbe sich das folgende Bild: da Exemplare des in Nürnberg und Augsburg
gedruckten Achtliederbuchs in Erfurt und Leipzig nicht mehr aufzutreiben waren,
regte der Magistrat von Jena den Druck eines Gesangbuches mit zwölf bis fünfzehn
Liedern an. Die Bitte darum gelangte über Musa mit dem Datum des 1. Juli 1524 an
J. Lang in Erfurt, der sich so unvermittelt ans Werk machte, dass in der verbleibenden

Jahreshälfte nicht nur die Zusammenstellung von sechsundzwanzig Liedern,
sondern auch die Drucklegung des Manuskripts bei J. Loersfeld in Erfurt und dazu
noch je ein Nachdruck bei demselben Drucker wie auch bei M. Maler, der nun
seinerseits eine neue Drucklegung zu besorgen hatte, erledigt werden konnten.

Im Gegensatz zu dieser nicht haltbaren Konstruktion legen die Mitteilungen von
Musas Brief folgende Interpretation nahe: a) unter „psalteria germanica" ist
wenigstens der erste Druck des Erfurter Enchiridion von Loersfeld zu verstehen.
Diese Auflage ist Ende Juni 1524 bereits vergriffen und im Buchhandel nicht mehr
erreichbar; b) die Angabe „psalteria Martini" bestätigt das Ergebnis der Analyse
des Enchiridion-Vorworts, wonach die unmittelbare Beteiligung Luthers an diesem

Druck — von den auf ihn zurückgehenden Liedtexten abgesehen — mindestens in der

Abfassung dieses Vorworts zu sehen ist. Weitere Schlüsse lassen sich dem hinzufügen,

26



so etwa, dass der vom Jenensischen Magistrat angeregte Druck nicht zur Ausführung
kam, weil Lang entweder wusste oder aber bei Loersfeld oder Maler schnell in
Erfahrung bringen konnte, dass ein Neu- bzw. Nachdruck des Enchiridion entweder
schon in Angriff genommen war oder unmittelbar bevorstand. Weiter, dass wir das

erste Erscheinen des Enchiridion vor den Sommer 1524 datieren können, ohne
Zweifel einige Wochen vor Ende Juni, was uns etwa in den Monat Mai oder April
führt.

Loersfeldsches Enchiridion und Geistliches Gesangbüchlein gehören in ihrer
Entstehung und ihrem inneren Zusammenhang so eng zueinander, dass Ergebnisse zur
Einordnung des einen für das andere von Bedeutung sind. Wenn oben gesagt wurde,
dass Enchiridion und Gesangbüchlein nebeneinander und voneinander unbeeinflusst
entstanden, so will das sagen, dass die gedruckte Fassung des einen das zur Drucklegung

vorbereitete oder gegebene Manuskript des andern nicht mehr verändert hat.
Der Druck „ETliche Christliche Gesenge vnd Psalmen / wilche vor bey dem
Enchiridion nicht gewest synd"9, mit dem Loersfeld 1525 sein Enchiridion nach zwei
bereits vorliegenden Auflagen durch Übernahmen aus dem Gesangbüchlein ergänzte,
belegt dies in der einen Richtung, in der andern tun es die Änderungen, die J. Walter
für den 1525 erfolgten Nachdruck des Gesangbüchleins in sich dem Enchiridion
anschliessenden Melodiefassungen vornahm.

Es gibt Anhaltspunkte dafür, dass erst nach dem Enchiridion das Geistliche
Gesangbüchlein erschien, das so mit Mai 1524 als terminus post quem zu datieren wäre.
Der Hinweis darauf ergibt sich unter anderem aus der in den erhaltenen
Liederbüchern zu verfolgenden Entwicklung. So hat im Achtliederbuch das Lied Aus tiefer
Not noch keine eigene Melodie und wird, wie die beiden anderen Luther-Lieder Ach
Gott vom Himmel sieh darein und Es spricht der Unweisen Mund wohl auf die
Melodie des Speratus-Liedes Es ist das Heil uns kommen her gesungen. Luthers Es
wollt uns Gott genädig sein fehlt hier noch. Im Loersfeldschen Enchiridion sind
bereits Aus tiefer Not und Ach Gott vom Himmel sieh darein mit ihren eigenen
Melodien mitgeteilt, das Es spricht der Unweisen Mund wohl bleibt noch beim
Hinweis auf den Ton „Salvum me fac" Ach Gott vom Himmel sieh darein, was
sich im Zusammenhang des Enchiridion nur auf die neue Melodie beziehen kann),
das Es wollt uns Gott genädig sein ist bereits aufgenommen, aber noch ohne Melodie
und auch ohne Hinweis auf eine solche. Im Geistlichen Gesangbüchlein schliesslich
treten nun auch Es spricht der Unweisen Mund wohl und Es wollt uns Gott genädig
sein mit ihren eigenen Melodien auf.

Ein Argument für das oben vermutete frühe Erscheinen des Enchiridion und die

zu diesem Zeitpunkt schon fortgeschrittene Ausarbeitung des Gesangbüchleins
könnte auch das in diesem Repertoire-Vergleich angeführte Lied Es wollt uns Gott
genädig sein liefern. Der noch erhaltene Druck dieses Liedes auf einem in Magdeburg
hergestellten Liedblatt kann mit der am 6. Mai 1524 in derselben Stadt erfolgten
Festnahme eines alten Tuchmachers in Verbindung gebracht werden, der unter
anderen Liedern auch dieses auf dem Markt sang und feilbot. Das Enchiridion hat zu
diesem Text weder die Melodie noch eine Tonangabe, das Gesangbüchlein aber eine

27



Melodie, die sich mit diesem Text nicht hat durchsetzen können, während die
Melodie des Liedblattes in der Folge allgemein aufgenommen wurde.

Der bisherige Stand der Untersuchungen gestattet es nicht, für das Erscheinen des

Gesangbüchleins auch nur mit einiger Sicherheit einen terminus ante quem zu
nennen. Lücke hat ihn möglicherweise zu spät angesetzt, wenn er, gestützt auf einen
Passus der „Hochverursachten Schutzrede" von Müntzer, dafür den Spätsommer,
d.h. den September oder Anfang Oktober 1524 in Anspruch nimmt.10 Man wird
wohl kaum in der Annahme fehlgehen, dass Gesangbüchlein und Enchiridion etwa
zur gleichen Zeit in Angriff genommen wurden. Für das spätere Erscheinen des

Gesangbüchleins könnte man leicht einen oder mehrere vermutliche Gründe nennen,
von denen nicht der unwahrscheinlichste wäre, dass Luther für Lieder, die im
Enchiridion noch ohne eigene Melodie figurieren, eigene Singweisen und eigene
mehrstimmige Sätze wünschte, die nicht so schnell zu beschaffen waren, dass sich ein
gleichzeitiges Erscheinen von Enchiridion und Gesangbüchlein hätte ermöglichen
lassen.

Uber die faktische Beteiligung Luthers an der Zusammenstellung der Sammlungen
geben weder das Vorwort des Enchiridion noch die „Vorrhede" des Gesangbüchleins
auch nur die geringste Auskunft. Durch das 1545 in Leipzig von Valentin Babst
herausgegebene Gesangbuch, in dessen Vorwort Luther die Autorschaft eines Liedes
zurückweist, das ihm dann in diesem Gesangbuch doch wieder zugeschrieben wird,
ist bereits bekannt, dass er sich nicht mit allen Einzelheiten des Inhalts näher be-
fasste. Ähnliches werden wir für das Enchiridion anzunehmen haben, dessen eigentlicher

Redaktor sein Repertoire wohl aus allen verfügbaren Quellen zusammenstellte
und von Luther durch Zusendung einzelner noch nicht erreichbarer Lieder unterstützt

wurde. Auf ein solches Vorgehen könnte Spangenbergs Äusserung hinweisen,
dass Luther das Jonas-Lied Wo Gott der Herr nicht bei uns hält in ,sein Gesangbüchlein'(!)

„hat setzen lassen".11 Völlig anders steht es zweifelsohne im Falle des

Gesangbüchleins, dessen Repertoire-Zusammenstellung Luther nicht Johann Walter,
dem damals 28jährigen Bassisten der herzoglichen Schlosskapelle in Torgau, über-

liess, sondern selbst vornahm. Wohlgemerkt bezieht sich dies auf die Zusammenstellung

und Reihenfolge der Lieder. Nach der Fertigstellung der mehrstimmigen Sätze

war es wohl dem Musiker anheimgegeben, den Druck des Manuskripts zu
überwachen. Luthers Vorwort muss bereits vor Fertigstellung der mehrstimmigen
Kompositionen oder aber ohne genaue Kenntnis von deren Faktur geschrieben worden

sein. Nur so erklärt sich die falsche Angabe in der Vorrede, die Lieder seien

„ynn vier stymme bracht", während in Wirklichkeit von den 43 Nummern der
Sammlung nur 29 in vierstimmiger Fassung auftreten, daneben aber 12 in fünf-und
2 in dreistimmigen Sätzen.

Bei der Behandlung der Entstehung des Gesangbüchleins gelangte Lücke (WA 35)
zu Ergebnissen, die in meiner oben genannten Studie widerlegt worden sein dürften.
Die Darstellung dieser Studie sei hier noch einmal referiert. Lücke stellte bei der
Untersuchung des Liedbestandes für seine Nummern 16—29 Walter, Nr. 20—35)
die dem Kirchenjahr folgende tempore-Ordnung fest (WA 35,22):

28



Advent und Weihnachten:
Angegliedert:
Epiphaniassonntage :

Fest Mariae Reinigung:
Septuagesimae, Sexagesimae:
Ostern:
Pfingsten:
Trinitatis:

Nr. 16, 17, 18 20-22)
Nr. 19, 20 23-25)
Nr. 21,23,24 26,28,29)
Nr. 22 27)
Nr. 25 30)
Nr. 26 31,32)
Nr. 27 33)
Nr. 28, 29 34,35).

Es erschien für Lücke wahrscheinlich, dass „die inhaltlich ähnlichen Lieder in den
Nr. 6—15 unter grösseren sachlichen Gesichtspunkten vereinigt sind", allerdings
ohne behaupten zu wollen, damit das ursprünglich Gemeinte zu treffen (S. 23):

Für die Stellung des Ostergesangs Christ lag in Todesbanden (Nr. 9—11 in drei
verschiedenen Sätzen) nimmt er eine auf ein Versehen des Druckers zurückgehende
Verschiebung an. So ergibt sich ihm mit den Nummern 6—29 Walter 6—35) „ein
Grundstock des ersten Wittenberger Gesangbuchs", dem „die drei Speratuslieder
(seil. Walter, Nr. 36—38) und die fünf lateinischen Stücke (seil. Walter, Nr. 39—43)
angeschlossen" wurden. Schwierigkeiten bereiten ihm die fünf Lieder am Anfang,
„die schier ganz verlassen und zusammenhanglos dastehen" (S. 23):

Nr. 1 : Nun bitten wir den Heiligen Geist
Nr. 2: Komm, Heiliger Geist, Herre Gott
Nr. 3: Mitten wir im Leben sind
Nr. 4: Aus tiefer Not schrei ich zu dir
Nr. 5: Gott sei gelobet und gebenedeiet.

Dazu Lücke:

„Die beiden ersten sind Pfingstlieder. Das 5. knüpft an eine vorreformatorische Strophe an,
die als Abendmahlslied, besonders aber bei den Fronleichnamsprozessionen gesungen wurde

Der Gedanke drängt sich auf, dass diese drei Lieder um Pfingsten (15. Mai) und Fronleichnam

(26. Mai 1524) entstanden und nachträglich den übrigen vorangestellt sind".

Wenige Zeilen weiter ist diese Hypothese bereits feststehende Tatsache: „.
einstweilen stelle ich nur zusammenfassend fest, dass die ersten fünf Lieder dem Kern des

Gesangbüchleins später vorangestellt sind". Daraus ergibt sich die Konsequenz:

„.. das 6. Lied, der Anfang des ursprünglichen Werkes, beginnt auf der Rückseite des ersten
Blattes des zweiten Bogens. Mit andern Worten: Für die Vorderseite war ursprünglich bei Beginn
des Satzes nur der Titel geplant, das eigentliche Buch sollte beginnen mit JEin neues Lied wir
heben an'. Aufgrund dieser letzten Beobachtung wie der übrigen vorweggenommenen Ergebnisse

lässt sich schliessen ..: Der Satz des Textes und der Noten muss schon in die Wege

geleitet gewesen sein, wenn die ersten fünf Lieder nachträglich vorangestellt werden

mussten" (S. 24).

Die Not der Zeit:
Hilfe aus der Not:
Das Gesetz:

Nr. 6-8 6-8)
Nr. 9-13 (=9-17)
Nr. 14, 15 18, 19).

29



Dass hier noch von Satzbeginn gesprochen wird, würde noch — mit der Annahme der
Korrektur dieses Satzes - eine Erklärung dafür zulassen, dass Luckes „erster" Druckbogen

mit dem Buchstaben B, und nicht mit A bezeichnet ist. Falsch ist jedenfalls
die Formulierung (S. 184), in der von „dem bereits im Druck begonnenen Grundstock"

die Rede ist. Gegenüber dem doch recht gravierenden Gedankengang, Luthers
Vorrede sei ursprünglich gar nicht vorgesehen gewesen, erscheint für unseren
Zusammenhang die Frage danach, ob die Lieder Nr. 1—5 Nachtrag sind oder nicht, von
sekundärer Bedeutung. Die grundsätzliche, man möchte sagen programmatische
Bedeutung, die oben der Vorrede zugesprochen wurde, vertrüge sich wenig mit einem
noch bei Satzbeginn nicht vorgesehenen und daher erst in einen ,vorangestellten
Nachtrag' verwiesenen Gelegenheitstext.

Aber wie steht es um die Zuverlässigkeit von Luckes Hypothese? Wollte Luther
mit dem Gesangbüchlein wirklich „Ein neues Lied" singen? Nicht nur die Lieder des

sogenannten Nachtrags, sondern auch mehrere des angeblichen Grundstocks mit
ihren vorreformatorischen Bindungen würden eine solche Absicht mindestens ver-
unklären. Schwer verständlich ist, warum Lücke glaubt, die beiden am Anfang
stehenden Heilig-Geist-Lieder (Nr. 1 und 2) als ,Pfingstlieder' deuten zu müssen und
in ihnen nicht die in früherer katholischer und in früher protestantischer Tradition
an einem Beginn selbstverständliche Anrufung des Heiligen Geistes mit der Bitte
„vmb den rechten glauben" (Nr. 1) und des „Hechtes glast" (Nr. 2) erkennt. In
diesem Gesangbüchlein konnten eigentlich keine anderen Lieder am Beginn stehen,
denn allem, was neu zu singen und zu sagen war, musste die Bitte um Erleuchtung
durch den Heiligen Geist vorausgehen. Wäre es ein Zufall, dass in der 1525 von
H. Herrgot in Nürnberg gedruckten „Form vnd Ordnung eyner Christlichen Meß / so

zu Nürnberg im Newen Spital im brauch ist" das Nun bitten wir den Heiligen Geist,
die Nr. 1 des Gesangbüchleins, mit „Jntroitus Oder eyngang der Meß" überschrieben
ist? Nun bitten wir den Heiligen Geist und Komm, Heiliger Geist, Herre Gott sind in
engster Verbindung mit der „Praeparatio ad missam' und dem ihr zugehörigen
,Accessus altaris' der katholischen Messe zu sehen. Auch dort findet sich mit dem

Hymnus Veni creator spiritus und dem Sancti spiritus assit nobis gratia die Anrufung
des Heiligen Geistes. Dies erweist ohne jeden Zweifel, dass die beiden Heilig-Geist-
Lieder hier in der Verbindung mit Pfingsten falsch gedeutet sind und als „eyngang
der Meß" durchaus an dem ihnen seit alters her zukommenden Platz stehen. Eine
Stütze dieser Feststellung ist, dass das Lied Aus tiefer Not schrei ich zu dir (Nr. 4)
dem Busspsalm De profundis clamavi ad te der ,Praeparatio ad missam' entspricht.
Man wird kaum in der Annahme fehlgehen, dass das Mitten wir im Leben sind
(Nr. 3) in einer ähnlichen Funktion verstanden werden muss. Es bedürfte nicht
Luthers bekannter Stellungnahme zum Fronleichnamsfest („Vos celebrabitis corpus
Christi, nos non"), um das Lied Gott sei gelobet (Nr. 5) trotz seiner vorreformatorischen

Bindung nicht mit dem Fronleichnamsfest von 1524 in Verbindung zu

setzen, sondern in ihm das zentrale Abendmahlslied zu sehen, das folgerichtig nach
den Liedern der ,Praeparatio' zum Abendmahl eingeordnet ist.

30



Es ist hier nicht der Ort, die von Lücke fixierte Ordnung in allen ihren Einzelheiten

zu diskutieren. Es kam im wesentlichen auf den Nachweis an, dass im
Gesangbüchlein die Lieder Nr. 1 -5 alles andere als „schier ganz verlassen und zusammenhanglos"

dastehen und deshalb - wie auch die ihnen vorausgehende Vorrede —

keineswegs als Nachtrag gewertet werden dürfen. Es sind gerade diese Lieder —

ausnahmslos Lutherlieder —, die dem Gesangbüchlein seinen bisher nicht erkannten
Platz zwischen Luthers „Formula missae" von 1523 und der „Deutschen Messe" von
1526 zuweisen. Das Gesangbüchlein von 1524 und sein Nachdruck von 1525 müssen
mit dem nächsten Druck von 1534 unter Berücksichtigung der Wittenberger Kirchenordnung

von 1533 als Dokumente erster Ordnung bei der Darstellung von Luthers
Gestaltung der deutschen Messe angesehen werden. Mit dem von Walter erst 1544 in
einem 5stimmigen Satz vorgelegten Lied Ein Kindelein so löbelich nennt Luther
bereits in der „Formula missae" Gott sei gelobet und Nun bitten wir den Heiligen Geist
als mögliche Lieder ,post communionem'. Die in nicht wenigen evangelischen
Kirchenordnungen an den Anfang der Abendmahlsfeier gestellte Anrufung des

Fleiligen Geistes mit der Bitte um Beistand ist bei Luther somit bereits im
Gesangbüchlein von 1524 fixiert und wurde auch beibehalten, als das Repertoire neben
seiner Erweiterung seit 1534 eine weitgehende Umstellung erfuhr. 1534 und in den

folgenden Ausgaben stehen die Lieder Komm, Heiliger Geist und Komm, Gott
Schöpfer, Heiliger Geist am Anfang der Sammlung, gefolgt von Gott sei gelobet,
wogegen Aus tiefer Not ebenso wie Mitten wir im Leben sind an eine spätere Stelle
verwiesen werden. Die schon 1534 durchgeführte Neuordnung der Lieder in vier-,
fünf- und sechstimmige Sätze hätte — vom letzten Lied abgesehen, das nach seiner
vierstimmigen Fassung nun in einer fünfstimmigen vorgelegt wurde — die Umstellung
nicht erfordert und muss daher als bewusstes Abrücken von der ursprünglichen
Konzeption gedeutet werden. Zu überprüfen bliebe, ob in den späteren Auflagen des

Gesangbüchleins die 1524 und 1525 an Liturgie und Kirchenjahr orientierte
Ordnung durch eine andere, ebenfalls theologisch fundierte ersetzt wurde, oder ob es

sich (immer von der Ordnung her) eher um die Zusammenstellung eines musikalischen

Repertoires handelt, das dem Kantor in die Hand gegeben wurde, der es der
von Luther zugestandenen Freiheit in der Gestaltung des Gottesdienstes
entsprechend verwenden konnte.

In der musikalischen Gestaltung seiner mehrstimmigen Liedsätze geht J. Walter
keine neuen Wege. Von den Nummern 2 und 33 abgesehen, in denen die
Liedmelodie in den Diskant verlegt ist, folgt er überall dem Typus des Tenorliedes. Dabei
halten sich zwei Kompositionstechniken etwa die Waage. Die ältere kann als
charakteristisch angesehen werden für den spezifisch deutschen Tenorliedsatz des 15.
Jahrhunderts. In längeren Notenwerten und mit nur gelegentlichen kleineren Auszierun-

gen bildet die Liedmelodie im Tenor die kompositorische Achse, auf die sich die

übrigen polyphon geführten Stimmen beziehen. Im Vordergrund steht das

polyphone Stimmengewebe, das die textlichen Gegebenheiten überflutet. Die Zäsuren
zwischen den Textzeilen werden überspielt, bewusst verschleiert ; der sukzessive Einsatz

der Stimmen verhindert einen gemeinsamen Textvortrag und erschwert somit

31



dessen Verständnis. Dieser Kompositionsweise steht eine ebenfalls schon vor 1524
bekannte und geübte gegenüber, bei der auf die melismatisch-polyphone Führung der
Aussenstimmen weitestgehend verzichtet wird. In einem primär harmonisch
geprägten Satz von schlichter Faktur gehen die Stimmen im gleichzeitigen Einsatz und
im nur noch geringfügig gegeneinander verschobenen Vortrag der Textsilben
zusammen und markieren in gemeinsamen Kadenzen an den Zeilenenden die Zäsuren der
Strophe. Ein neues, humanistisches Verhältnis zum Text, wie es sich in lateinischen
Odenkompositionen, aber auch in anderen Bereichen schon vorher dokumentiert
hatte, wird hier in das mehrstimmige evangelische Kirchenlied übernommen. Die
damit erreichte Einfachheit der Lieder erfüllt über deren leichtere Fasslichkeit die
Forderung Luthers nach dem prophetare als der im Text dieser Lieder gegebenen
Verkündigung und Auslegung des göttlichen Worts. Stärker und deutlicher als in den
Sätzen der älteren Technik tritt hier dieses Anliegen hervor. Dass dieser Typus, der
mit der Verlegung der Melodie in die deutlicher hervortretende Oberstimme noch
grössere Klarheit erlangte, bereits im 16. Jahrhundert zum allein herrschenden in der
Vertonung des evangelischen Kirchenliedes wurde und auch für die folgenden
Jahrhunderte Gültigkeit behielt, sollte eher in dieser Bindung begründet sein, als in der
allgemeinen musikalischen Entwicklung.

Ein Gesichtspunkt sollte hervorgehoben werden: die Tatsache, dass im
Gesangbüchlein das neue Liedgut im Gewände der Mehrstimmigkeit vorgelegt ist, engt die
Bedeutung dieses Werkes im Hinblick auf eine gewünschte allgemeine Verbreitung
der Lieder in einem entscheidenden Masse ein. Es wendet sich allein an einen Kreis
von Gläubigen, der weitestgehend an den höfischen und stadtbürgerlichen Bereich
gebunden war. Nur hier, wo Hofkantoreien vorhanden waren und Chöre der
Lateinschulen mit Unterstützung von Adjuvanten aus dem Bürgertum im Gottesdienst

mitwirkten, konnte es verwendet werden und seine Früchte tragen. Trotz
Luthers enger Bindung an diese Kreise erlaubt seine ausdrückliche und grundsätzliche

Bestimmung der Lieder „pro vulgo" nicht, ihre Zielrichtung in einem solchen
Masse einzuschränken. Gerade für die ersten Jahrzehnte, in denen das lutherische
Kirchenlied seine entscheidende Verbreitung erfuhr und mit der Strahlkraft seiner
Texte und Melodien dazu beitrug, der neuen Glaubenslehre ihren Weg zu bahnen,
sollte anerkannt werden, dass unter Berücksichtigung von Luthers Zielrichtung den
seit 1524 in immer dichterer Folge gedruckten Gesangbüchern mit ihren
einstimmigen Melodien der Vorrang gebührt. Die Geschichte des evangelischen Kirchenliedes

beginnt nicht, wie es formuliert wurde, mit dem Geistlichen Gesangbüchlein.
Dieses Werk weitet die Geschichte des neuen Liedes in grundlegender Weise in den
Bereich der mehrstimmigen Kunstmusik aus, aber es ist als Ganzes dort von sekundärer

Bedeutung, wo die Wesensmerkmale des Kirchenliedes und seine Rolle in der
Reformation zur Frage stehen.

Der historische Rang des Gesangbüchleins bleibt von diesen Feststellungen unberührt.

Unzureichend ist er aber erfasst und bezeichnet, wenn man neben der Würdigung

der Kompositionen und der Wertung ihrer für die Zukunft vorbildhaften
Gestaltung die Stellung dieses Werkes nur als Beginn der evangelischen Kirchenmusik

32



hervorhebt. Es täte ihm nicht den geringsten Abbruch, würden — was als
ausgeschlossen gelten darf — noch frühere Werke ,evangelischer Kirchenmusik' bekannt,
selbst wenn diese den Walterschen Kompositionen ebenbürtig oder gar überlegen
wären. Durch Luthers Vorrede wird mit diesen Kompositionen die Stellung der
mehrstimmigen Musik in der lutherischen Kirche bleibend sanktioniert. Diese Musik
wird mit einbegriffen in die Ausrichtung auf Verkündigung und Auslegung mit dem
Ziel des ecclesiam Dei aedificare. Von hier aus erschliesst sich die Aufgabe, die dieser
Musik zugewiesen ist; von hier leitet sich der Rang des lutherischen Kantors ab, der
im Dienst von Verkündigung und Auslegung steht und nicht zuletzt deshalb in das

Amt des Pfarrers übertreten konnte, wie es später vielfach geschehen ist. In den
Gedanken von Luthers Vorrede liegt der Kern all dessen, was bis in das 18.
Jahrhundert und darüber hinaus in der protestantisch-deutschen Musikanschauung als

,finis und Endzweck' nicht nur von Kirchenmusik, sondern von Musik allgemein
auslegend formuliert wurde. Mit dem Gesangbüchlein ist die Bindung der Musik an
das Wort festgelegt, in dessen Dienst sie einen Weg nimmt, der sie selbst zu Sprache
werden lässt. Diese Musik wird Sprache neben dem Wort, sie kann ihre eigene
Rhetorik entwickeln, sich vom Wort lösen. Sie bleibt dennoch Verkündigung und
Auslegung bis zu ihrer letzten und höchsten Vollendung in den Werken eines Johann
Sebastian Bach, — Musik einer ratio, die von Luther ihre Aufgabe und ihr Ziel
erhielt. Was nach dem Glaubenskampf des Dreissigjährigen Krieges und der
Rückbesinnung auf ihre Ursprünge diese .deutsche Musik' von anderer deutscher Musik —

der des katholischen Südens — unterscheidet, ist diese Bindung, die den Weg zu einer
Kunst des Irrationalen versperrt. Alles, was sie an fremden Einflüssen aufnimmt,
unterwirft sie bewusst dieser Bindung, eignet es sich umwertend an. Sie verzichtet
auf eine als nichtig erscheinende nur sinnliche Schönheit bis in eine .aufgeklärte' Zeit
des Glaubensniedergangs, in der diese Sprache nicht mehr verstanden und als

schwülstig, verworren und durch allzu grosse Kunst verdunkelt gewertet wurde. Das
Erfurter Enchiridion von 1524 und Johann Walters Geistliches Gesangbüchlein
stehen mit den Vorreden Luthers am Anfang einer eigenen Tradition deutscher
Musik, die ihre Kraft und Eigenart so lange bewahrt hat, wie sie sich ihrer Herkunft
und Bindung bewusst geblieben ist.

1 Noch im Jahr 1524 selbst erschien in der Kölner Lupus-Presse (Arnd und Johann von Aich)
von Johann Virdung eine „(P)Ronosticatio van den neuwen Erschreckliche Coniunction
oder tzosamen fuegunge der Planeten dyß jairß."

2 W. Lücke in der Weimarer Ausgabe WA) von Luthers Werken, Bd. 35, S. 74. — Wenn Lücke
auf S. 75 weiter sagt: „Ich bekenne mich durchaus zu der alten Ansicht, dass durch das

furchtbare Ereignis, das in den Niederlanden zwei Bekenner seiner Lehre dem Feuertode
überlieferte, Luthers dichterische Begabung auf den Plan gerufen ist", gilt dies im besten Falle

für die zu diesem Anlass ergriffene dichterische Initiative, nicht aber für die so grundlegende
Frage der Rolle des deutschen Kirchenliedes im Rahmen des Gottesdienstes.

3 Vgl. dazu S. 31.

33



4 Zu der in WA 35 falsch dargestellten Reihenfolge des Erscheinens des Erfurter Enchiridion in
den Ausgaben der Drucker J.Loersfeld (yn der Permenter gassen / zum Ferbefaß) und
M. Maler (zum Schwartzen Horn / bey der Kremer brücken), bei welcher Lücke die Priorität
Maler zuspricht, vgl. meine Studie „Zur Chronologie und Abhängigkeit der ältesten Quellen des

deutschen evangelischen Kirchenliedes", Jahrbuch für Liturgik und Hymnologie 12, 1967,
S. 118 ff.

5 Der Beginn dieser Vorrede lautet: „VNdter vilen mißbreuchen biß her durch vill hochgelarte
und erfarner der heyligen geschrifft angetzeiget / yst freylich ym grundt der warheyt / dyser
nicht der geringesten eyner / welchen vnser Tempel knecht / vnd des teuffels Corales / fur
Gottes dynst hoch auffgeputzt haben. Als nemlich / das sye allein den gantzen tag ym chor

gestanden seyn / vnnd nach artt der Priester Baal mit vndeutlichem geschrey gebrullet haben /
vnnd noch yn Stifft kirchen vnd klostern brüllen / wie die Walt esel / zu eynem tauben Gott."

6 Kol. 3,16: „Lasset das Wort Christi unter euch reichlich wohnen in aller Weisheit; lehret und
vermahnet euch selbst mit Psalmen und Lobgesängen und geistlichen lieblichen Liedern und

singet dem Herrn in eurem Herzen."
7 Zur Datierung vgl. WA 35, S. 6, Fussnote 4. — Der von O. Clemen gefundene und in den

Beiträgen zur Reformationsgeschichte, Heftl, 1900, S. 81 ff. veröffentlichte Brief ist in
seinem ersten Teil wiedergegeben in WA 35, S. 7.

8 W. Lücke in WA 35, S. 12: „Das Wittenbergische Gesangbüchlein von 1524 kann nach

Anordnung, Notation und Text dafür nicht in Frage kommen."
9 Faksimile-Ausgabe hrsg. von R. Jauernig, Weimar 1952.

10 WA 35, S.25.— In Müntzers Angriff auf Luther heisst es: „Freylich würdest du dann auch

singen auff deine weyß Nunc dimittis etc. vnd daß sye dir alle nach süngen, Münch wilt du

tantzen, so hofflert dir die gantze weit", was Lücke auf Luthers Mit Fried und Freud bezieht,
dem der Hinweis auf das Nunc dimittis zugehört. Für die unverständliche Verbindung des Nunc
dimittis mit dem Spottvers Münch wilt du tantzen sei wenigstens auf die irritierende Tatsache

hingewiesen, dass im Register des Gesangbüchleins die zwischen zwei Textincipits stehende

Angabe Nunc dimittis senium tuum do. eher zu Mensch wiltu leben als zu Mit frid vnd freud
zu gehören scheint.

11 Man hat bisher übersehen, dass es sich bei dem hier genannten Gesangbüchlein um das

Babstsche von 1545 handelt. Des Jonas JPsalm' Wo Gott der Herr nicht bei uns hält habe (nach

Spangenberg) „Lutherus ihm so wohl gefallen laßen, daß er ihn selbst corrigirt, und für
allen andern, zu nechst nach seinen Liedern, in seinem lieben Gesangbüchlein hat setzen

laßen." Dies trifft genau für das Babstsche Gesangbuch zu, in dessen erstem Teil nach den

Liedern Luthers eine neue Abteilung mit der Überschrift folgt: „Nu folgen andere / dervnsern
lieder / Vnd erstlich / XL. Der C.XXIIII. Psalm / D. Justus Jonas." Aufschlussreich ist diese

Feststellung insofern, als sich zeigt, dass Luther dort, wo es ihm wichtig schien, auch auf den

Inhalt eines Gesangbuchs mindestens mit Empfehlungen Einfluss nahm.

34


	Luthers Verhältnis zum "Geistlichen Gesangbüchlein" von Johann Walter und zum Erfurter Enchiridion (Loersfeld) von 1524

