Zeitschrift: Publikationen der Schweizerischen Musikforschenden Gesellschaft.
Serie 2 = Publications de la Société Suisse de Musicologie. Série 2

Herausgeber: Schweizerische Musikforschende Gesellschaft

Band: 33 (1983)

Artikel: Luthers Verhéltnis zum "Geistlichen Gesangbtichlein" von Johann
Walter und zum Erfurter Enchiridion (Loersfeld) von 1524

Autor: Birkner, Gunter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-858832

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-858832
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Luthers Verhiltnis zum «Geistlichen Gesangbtichlein»
von Johann Walter und zum Erfurter Enchiridion
(Loersfeld) von 1524

Gunter Birkner

Nach dem vergleichsweise ruhigen Aufenthalt Luthers auf der Wartburg stand der
Reformator seit seiner Wiederkehr nach Wittenberg im Maérz 1522 neuen Schwierig-
keiten gegeniiber. Andreas Karlstadt, der sich schon frither als strenger Thomist
Luthers Abkehr von der aristotelischen Philosophie widersetzt hatte, strebte in Wit-
tenberg selbst eine so tiefgreifende Anderung des gottesdienstlichen Lebens an, dass
Luther trotz Acht und Bann ein direktes personliches Eingreifen fiir unumgéinglich
hielt, damit die von ihm ausgeldste Bewegung nicht in eine falsche Richtung ge-
dringt oder, zersplittert, der Wirkungslosigkeit anheimgegeben wiirde. Auf der ande-
ren Seite hatte sich im politisch-sozialen Bereich unter dem Gedanken der gottlichen
Gerechtigkeit die schon seit langem schwelende Unruhe in bedrohlicher Weise ver-
schirft und neben den Bauern auch die Biirger- und Ritterschaft zur Auflehnung und
offenen Revolte gegen die etablierte Macht der Landesfiirsten und Kirche gefiihrt.
Auch die Gestirne kiindeten drohendes Unheil und Gottesgericht: fiir das in den
Februar 1524 fallende Zusammentreffen fast aller Planeten im Zeichen der Fische
hatte schon 1499 der Mathematiker Stéffler eine allgemeine Sintflut vorausgesagt.!
Als der fatale Zeitpunkt ohne sichtbare Bestitigung der Prophezeiung verstrichen
war, blieben doch Furcht und Sorge vor der nidchsten Zukunft.

In diesem bewegten Jahr 1524 musste auf Luthers Betreiben Thomas Miintzer —
von Luther in einem Schreiben an Herzog Johann Friedrich von Sachsen als ,,Satan
von Allstedt” bezeichnet — sein Predigeramt verlassen. Miintzer, der in einem radi-
kalen Kampf gegen das Papsttum und die nach seiner Meinung zu behutsam auftre-
tenden Reformatoren stand, brachte im selben Jahr im Druck sein Deutzsch kirchen
ampt heraus, mit dem bereits vieles von dem vorausgenommen war, was Luthers
noch ausstehende ,,Deutsche Messe” charakterisieren sollte.

Mindestens seit 1523 liessen in immer dichterer Folge erscheinende Liedblatt-
drucke, deren wirkliche Zahl heute weder zu ermitteln noch abzuschitzen ist, eine
Entwicklung erkennen, die Luthers Zielen entgegenkam und daher von ihm auch
konsequent genutzt wurde. Ein schon lange im Volk verbreitetes geistliches Lieder-
singen erhielt in dieser Zeit girender Unruhe neue Antriebe und mit den Liedblét-
tern neue, auf die aktuelle Situation bezogene Lieder. Die hdufig von mehr oder
weniger zufilligen Umstinden abhingige Verbreitung des neuen Liedgutes legte des-
sen Zusammenstellung in einer Sammlung nahe, mit der ein von Luther autorisier-
tes — die spdteren Jahrhunderte sagten , kanonisiertes” — Repertoire gesichert und

21



das Eindringen ,falscher” Lieder leichter verhindert werden konnte. Mit einer im
Vergleich zu spéteren Drucken noch bescheidenen Zahl von Liedern erscheinen nun
1524 zwei Sammlungen, mit denen in entscheidender Weise fiir das Singen der neuen
Kirche die Weichen gestellt wurden: fiir das einstimmige Singen in Schule, Haus und
Kirche ,,Eyn Enchiridion oder Handbuchlein. eynem ytzlichen Christen fast nutzlich
bey sich zuhaben | zur stetter vbung vnd trachtung geystlicher gesenge vnd Psalmen |/
Rechtschaffen vnd kunstlich verteutscht”, bei J. Loersfeld ,,Gedruckt zu Erffurd /
yn der Permenter gassen / zum Ferbefass”, — fiir den mehrstimmigen Schul- und
Kirchengesang in fiinf Stimmbiichern das in Wittenberg gedruckte Geystliche gesangk
Buchleyn. Die Vorworte beider Sammlungen vermeiden es, den Ort dieses Singens
genauer zu bestimmen.

Wie die Evangelische Messe von Kasper Kantz 1522 in Nordlingen, so stand auch
Luthers 1523 erschienene Formula Missae et Communionis noch in allerndchster
Nédhe zur Ordnung der romischen Messe. Dass 1523 deutsche Lieder nur in einem
relativ engen Rahmen vorgesehen waren, diirfte primar durch das Fehlen geeigneter
Texte bedingt sein. Als eine sicher unzureichende Begriindung fiir die Aufnahme
deutscher Lieder in Luthers Gottesdienstkonzeption erscheint die Meinung, ,,wohl
durch einen &dusseren Anlass’ hidtte sich Luther der Gedanke aufgedringt, ,,wie
notwendig auch fiir den Gottesdienst deutsche Lieder sind”.? Zweifelsohne haben
Miintzers schon vor dem Druck des Deutzsch kirchen ampt im Gebrauch stehende
Hymneniibersetzungen Luthers Pline im Hinblick auf das deutsche Lied vorangetrie-
ben, aber kaum im eigentlichen Sinne angeregt. Man wird eher davon auszugehen
haben, dass Luther eine von ihm geschaffene Geriist-Konzeption, die in den Details
Erginzungen erforderte und Anderungen zuliess, in einem moglichst allmahlichen,
gegebenenfalls aber auch durch einen Wandel der allgemeinen Situation beschleunig-
ten Vorgehen zu verwirklichen bestrebt war. Es scheint, als finde diese Annahme
eine Stiitze in dem bisher nicht gesehenen engen Zusammenhang der Formula missae
von 1523, des Geistlichen Gesangbiichleins in seinen trotz vélliger Ubereinstimmung
des Repertoires funktional unterschiedlich zu wertenden Drucken von 1524 und
1525 sowie der gedruckten Fassung der Deutschen Messe von 1526.3

In Anbetracht der von Luther mehrfach unterstrichenen Bedeutung deutschspra-
chigen Kirchengesangs mag es etwas merkwiirdig erscheinen, dass wir, vom Vorwort
des Geistlichen Gesangbiichleins abgesehen, von ihm keine explizite Ausserung zu
diesem Druck oder zu den aus demselben Jahr datierenden Erfurter Enchiridien
kennen. 4 Es erscheint dies fast wie eine bewusste Zuriickhaltung, die auch in des
Gesangbiichleins ,,Vorrhede Martini Luther” deutlich hervortritt. Ausser der behut-
samen Erwidhnung des heiligen ,,Euangelion / so itzt von Gottes gnaden widder auf
gangen ist’’, enthilt sie nichts, was nicht auch einem Gesangbuch der rémischen
Kirche hitte voranstehen konnen. Sie unterscheidet sich damit auffallend von der
Agressivitit der anonymen Vorrede in den gleichzeitigen Erfurter Enchiridien. Nach
einem ersten Teil mit einer anscheinend durchaus konventionellen Rechtfertigung
geistlichen Liedersingens aus der hl. Schrift (1. Korinther 14, Kolosser und Exo-
dus 15) folgt die Zweckbestimmung der Sammlung: ,,das heylige Euangelion . . . zu

2



treyben vnnd ynn schwanck zu bringen” und mit den mehrstimmigen Chorsitzen
der Jugend etwas zu bieten, ,,da mit sie der bul lieder vnd fleyschlichen gesenge los
worde / vnd an der selben stat / ettwas heylsames lernete”. Von dem den mehrstim-
migen Satz betreffenden Passus abgesehen, findet sich diese Grundidee der Bemii-
hungen Luthers um das deutschsprachige Kirchenlied bereits in einem Ende 1523
oder Anfang 1524 an Georg Spalatin geschriebenen Brief, wo es heisst:

,,Consilium est, exemplo prophetarum et priscorum patrum ecclesiae psalmos vernaculos con-
dere pro vulgo, id est spirituales cantilenas, quo verbum Dei vel cantu inter populos maneat”.

Es verdient ausdriickliche Beachtung, dass auch in der Vorrede von 1524 | das
Exempel der propheten vnd konige ym allten testament / die mit singen vnd klin-
gen / mit tichten vnd allerley seytten spiel Gott gelobt haben” angefiihrt wird.

Neben der allgemeinen Bestimmung der Lieder ,,pro vulgo™ scheint ein besonderes
Bestreben, die Jugend zu erreichen, nicht allein an die musikalische Mehrstimmigkeit
gebunden zu sein. Die schon auf dem Titelblatt von Loersfelds Enchiridion von 1524
gegebene und in der Folgezeit in anderen Gesangbiichern stindig wiederholte und
variierte Formulierung ,, Mit dysen vnd der gleichen Gesenge sollt man . . . byllich die
yungen yugendt auffertzihen’ ldsst erkennen, dass hinter ihr eine Absicht steht, die
aus der Vorrede des Gesangbiichleins allein nicht abzulesen wire. Uber den der
Jugend vermittelten Unterricht bot sich die Moéglichkeit, auf breitester Ebene in die
Familien und ins Volk zu wirken, auch dort, wo dussere Schwierigkeiten der Verbrei-
tung und Festigung des von der neuen Lehre verkiindeten Glaubensgutes entgegen-
standen.

Es wire zu fragen, ob Luthers anscheinend so schlichte und keinen Ansatz zum
Widerspruch bietende Vorrede nicht auch in anderen Passus eine erweiterte und fiir
Luthers Verstindnis des Kirchenliedes wesentliche Deutung erfahren sollte. Bei Be-
riicksichtigung der Spalatin gegebenen Anregung eines geistlichen Liedschaffens
,exemplo prophetarum et priscorum patrum ecclesiae” kénnte und sollte wohl der
Hinweis auf 1. Kor. 14 mehr sein, als nur die Erinnerung von v. 15 mit seinem
inhaltsvollen, aber doch nicht aus sich selbst verstindlichen ,,ich will psalmen singen
im Geist und will auch Psalmen singen mit dem Sinn’’. Wiahrend sich die Erwdhnung
des Kolosserbriefes eindeutig auf v. 16 des 3. Kapitels bezieht®, ist im andern Fall
das gesamte 14. Kapitel mit seiner durchgehenden Gegeniiberstellung von Zungen-
reden (loqui lingua) und Weissagen (prophetare) einbezogen:

1.Kor. 142: ,,...der mit Zungen redet, der redet nicht den Menschen, sondern Gott; denn
ihm hort niemand zu, im Geist aber redet er die Geheimnisse. — 3. Wer aber weissagt, der redet
den Menschen zur Besserung und zur Ermahnung und zur Trostung. — 4. Wer mit Zungen redet,
der bessert sich selbst (semetipsum aedificat); wer aber weissagt, der bessert die Gemeinde (qui
autem prophetat, ecclesiam Dei aedificat).”

Beide Zitate, das von 1. Kor. 14 wie auch das von Kol. 3,16 sind getragen von
der Spannung zwischen loqui lingua und prophetare. Bezeichnenderweise ist ein
dusserlich naheliegender Hinweis auf Epheser 5,19 (,,redet untereinander in Psal-

23



men und Lobgesingen und geistlichen Liedern, singet und spielet dem Herrn in
eurem Herzen’’) unterblieben, weil dort der Grundgedanke des Verhiltnisses von
loqui lingua und prophetare weder enthalten noch in der geringsten Weise er-
ginzt ist.

Erst aus der Paulinischen Verwendung des ,prophetare” wird das ,,exemplo
prophetarum’ im Brief an Spalatin und in der Vorrede in seiner Bezogenheit
auf das ,ecclesiam Dei aedificare” voll verstindlich. Das loqui lingua als die im
Innern des Gldubigen sich vollziehende personliche und geheime, den anderen
unverstiandlich bleibende Zwiesprache mit Gott tritt im Lied zuriick vor dem
prophetare als der nach aussen gerichteten Verkiindigung und Auslegung der
gottlichen Lehre. Hier ist die entscheidende Begriindung von ,finis und End-
zweck” dieses Singens und Sagens gegeben, dariiber hinaus aber auch die allge-
meine und grundsdtzliche Darlegung der lutherischen Uberzeugung von ,finis
und Endzweck” in Dichtkunst und Musik iiberhaupt.

Es erweist sich, dass die anscheinend so konventionelle Vorrede des Gesang-
biichleins doch hintergriindiger und tiefer ist, als sie sich zunichst darstellt. Von
der erreichten Position aus ist ein Vergleich mit dem Vorwort des gleichzeitigen
Erfurter Enchiridion aufschlussreich. Auch hier steht der Hinweis auf den Pau-
lusbrief mit der ausdriicklichen Erklarung, dass ,,nach der lere des heyligen Pauli
i.Chorin.xiiij. nichts yn der gemeyn Christliches volckes gehandelt sol werden
yn syngen oder lesen / es geschehe dan zur besserung / durch ausslegung”. Be-
schrinkte sich die Vorrede des Gesangbiichleins auf die blosse Erwidhnung von
1. Kor. 14, so wird hier zum besseren Verstindnis eine ausdriickliche Deutung
und ,aufdlegung” der Bibelstelle gegeben. Auffillig ist, dass der Gedanke des
loqui lingua in diesem Zusammenhang unerwdhnt bleibt. Man darf dies wohl in
dem an die grosse ,,gemeyn Christliches volckes’ gerichteten Vorwort als eine in
der Subtilitit des Gedankens begriindete Riicksichtnahme werten. Aber in die-
sem Vorwort werden die Dinge deutlich gesagt, so auch, dass ,,nichts. .. gehan-
delt sol werden yn syngen oder lesen/ es geschehe dan zur besserung durch
aufdlegung”. Fir das loqui lingua bleibt — wohlgemerkt: im Bereich des Singens
und Sagens! — kein Raum, es tritt nicht nur in seiner Bedeutung zuriick, son-
dern wird iiberhaupt nicht genannt und damit fiir das Lied ausgeschlossen. Zen-
trales Anliegen bleibt das ecclesiam Dei aedificare durch das auslegende prophe-
tare.

Als Zweck des Gesangbiichleins wird die Verdringung der in der Jugend ver-
breiteten ,,bul lieder vnd fleyschlichen gesenge” genannt, eine Absicht, die in
allen Kreisen nur uneingeschrinkte Zustimmung erfahren konnte. Dagegen sagt
das Vorwort des Enchiridion, dass

,an vill ordern ordentlich furgenommen / deutsche Geystliche gesenge vnd psalmen zu
syngen. Auff das auch ein mall der gemeyn [scil. der Gemeinde] Christlicher hauffe mit
der zeyt moge leren verstehen / was man handle vnder der gemeyn yn syngen vnd lesen.
Vnd zum andern / das auch furtan das Bynen geschwurm yn den tempeln eyn ende
neme”.

24



Bei den im Enchiridion gedruckten Liedern, mit denen man, wie es auch die
Vorrede des Gesangbiichleins wollte, ,,byllich die yungen yugendt auffertzihen”
sollte, geht es also nach dem Hauptanliegen des prophetare nicht — jedenfalls
nicht primidr — um eine Beseitigung der Buhllieder und fleischlichen Gesinge,
sondern um eine Ablosung dessen, was an ,Bynengeschwurm’ bisher in den
Kirchen praktiziert wurde.’ Dieses Vorwort sagt die Dinge deutlicher, weil sein
Adressat der ,.christlichen Haufe” der Gemeinde ist. Es ist ein Vorwort pro
vulgo, das sich in Ausdruck und Darlegung offensichtlich auf den ,,christlichen
Haufen” einstellt.

Die Parallelitit zwischen der Vorrede im Gesangbiichlein und dem Vorwort
des Erfurter Enchiridion ist so eng, dass es schwerféllt, fiir das letztere einen
anderen Verfasser als Luther selbst anzunehmen. Da, wie noch zu zeigen sein
wird, Gesangbiichlein und Enchiridion etwa gleichzeitig und ohne, dass ein
Druck den andern beeinflusst haben konnte, erschienen sind, ist es ausgeschlos-
sen, im Vorwort des Enchiridion nichts anderes zu sehen als einen vergroberten
Abklatsch der ,,Vorrhede Martini Luther”. Beide Einfiihrungen gehoren auf das
engste zusammen, erginzen sich und haben denselben Verfasser. Es ist undenk-
bar, dass die so subtile, absolut neue und fiir die evangelische Kirche grundle-
gende Wesensbestimmung des Kirchenliedes in deutscher Sprache aus 1. Kor. 14
gleichzeitig von zwei verschiedenen Autoren getroffen worden sei. Fiir eine Ab-
lehnung Luthers als Verfasser des Enchiridion-Vorworts bliebe als Ausweg nur
die Annahme, Luther habe seine Grundgedanken und deren Folge jemandem
mitgeteilt, der beauftragt gewesen wire, das Vorwort zum Enchiridion zu for-
mulieren. Aber bei der zu treffenden Feststellung, dass es trotz aller Parallelitéit
zwischen den beiden Einfithrungen keine inhaltliche Uberschneidung gibt und sie
sich vom ganzen her gesehen nahtlos erginzen, miisste eine so weit in die Ein-
zelheiten gehende Absprache zwischen Luther und dem hypothetischen Anony-
mus vermutet werden, dass der Sinn eines solchen Vorgehens nicht mehr ver-
stindlich wire.

Zwei Zeugnisse aus den Jahren 1524 und 1525 scheinen unsere Thesen zu
stiitzen, das erstere sogar eine genauere Datierung sowohl des Enchiridion als
auch des Gesangbiichleins zu gestatten, als sie bisher moglich war. Die von
Jonas und Bugenhagen geschaffene und 1525 in der Stiftskirche von Wittenberg
eingefithrte Gottesdienstordnung nennt unter Orgelbegleitung (!) zu singende Kir-
chenlieder ,,ex illis quos curavit doctor Martinus excudi”’. Es erscheint nahelie-
gend, dass beim von der Orgel begleiteten Gemeindegesang die Erwdhnung einer
von Luther besorgten Sammlung sich eher auf ein Gesangbuch mit einstimmigen
Melodien, also das Enchiridion, als auf das Tenor-Stimmbuch der drei- bis
finfstimmigen Choralsitze von J. Walter bezieht. Bleibt dies noch ohne Beweis-
kraft, so ist von zentraler Bedeutung ein am 1.Juli 1524 geschriebener Brief
des offenbar seit kurzem in Jena tdtigen A. Musa an seinen in Erfurt lebenden
Lehrer J. Lang. 7 Darin heisst es unter anderem:

25



- - Verum cum ad institutum [scil. des Singens deutscher Kirchenlieder] mire ardeat vul-
gus, avidissime percontari coepi, num usquam venalia essent psalteria germanica Martini.
quae cum non possent vel Erphurdiae vel Lipsiae inveniri, rogare me coepit Magistratus,
curarem aliquot psalmos imprimi Erphurdiae, duodecim nimirum aut quindecim. Sed cum
huic negotio curando ipse adesse non queo, te ergo, mi Lange, rogatum volui, ne gravatim
hanc provinciam hac parte nobis gratificaturus suscipias et nostro sumptu Enchiridion ali-
quod quindecim psalmorum excudi typis curares ...”.

Man hat — ohne jeden Zweifel filschlich — die von Lang erbetene Sammlung
mit dem identifiziert, was uns heute als Erfurter Enchiridion bekannt ist, wih-
rend die ,,psalteria germanica Martini” nichts anderes sein sollen, als die heute
als ,,Achtliederbuch” bezeichnete, 1524 in Niirnberg und Augsburg gedruckte
Zusammenstellung.® Die exakte Interpretation der angefiihrten Briefstelle ergibt
allerdings ein anderes Bild.

Die fiir den Gebrauch in Jena von Musa gesuchten ,,Psalteria germanica Martini”
sind weder in Erfurt noch in Leipzig zu finden. Dass Musa sie in Leipzig suchte,
versteht sich aus der Stellung, die die Stadt schon damals im Buchhandel einnahm.
Dass aber Erfurt genannt wird, kann nur bedeuten, dass diese ,,psalteria’ etwas mit
Erfurt zu tun hatten, was Veranlassung gab, sich dort um sie zu bemiihen. Der
Magistrat von Jena mochte Musa dazu bewegen, einige, das heisst zwolf oder fiinf-
zehn Kirchenlieder in Erfurt zum Druck zu bringen. Aus der erneuten Nennung von
Erfurt ist zu schliessen, dass sich dieser Ort fiir den Druck einer solchen Sammlung in
besonderer Weise empfahl. Musa seinerseits bittet nun Lang, ,,nostro sumptu”, also
offenbar auf Kosten von Jena, den Druck eines ,,Enchiridion” von fiinfzehn Liedern
besorgen zu wollen. Am 1.Juli 1524 ist also die Bezeichnung ,,Enchiridion” im
Zusammenhang einer Kirchenliedsammlung in mundo, und man hat den Eindruck,
dass diese Bezeichnung Musa recht geldufig ist. Folgte man der bisherigen Deutung,
so ergibe sich das folgende Bild: da Exemplare des in Niirnberg und Augsburg
gedruckten Achtliederbuchs in Erfurt und Leipzig nicht mehr aufzutreiben waren,
regte der Magistrat von Jena den Druck eines Gesangbuches mit zwoIf bis fiinfzehn
Liedern an. Die Bitte darum gelangte {iber Musa mit dem Datum des 1. Juli 1524 an
J. Lang in Erfurt, der sich so unvermittelt ans Werk machte, dass in der verbleiben-
den Jahreshilfte nicht nur die Zusammenstellung von sechsundzwanzig Liedern,
sondern auch die Drucklegung des Manuskripts bei J. Loersfeld in Erfurt und dazu
noch je ein Nachdruck bei demselben Drucker wie auch bei M. Maler, der nun
seinerseits eine neue Drucklegung zu besorgen hatte, erledigt werden konnten.

Im Gegensatz zu dieser nicht haltbaren Konstruktion legen die Mitteilungen von
Musas Brief folgende Interpretation nahe: a)unter ,,psalteria germanica’ ist
wenigstens der erste Druck des Erfurter Enchiridion von Loersfeld zu verstehen.
Diese Auflage ist Ende Juni 1524 bereits vergriffen und im Buchhandel nicht mehr
erreichbar; b) die Angabe ,,psalteria . . . Martini’’ bestétigt das Ergebnis der Analyse
des Enchiridion-Vorworts, wonach die unmittelbare Beteiligung Luthers an diesem
Druck — von den auf ihn zuriickgehenden Liedtexten abgesehen — mindestens in der
Abfassung dieses Vorworts zu sehen ist. Weitere Schliisse lassen sich dem hinzufiigen,

26



so etwa, dass der vom Jenensischen Magistrat angeregte Druck nicht zur Ausfiilhrung
kam, weil Lang entweder wusste oder aber bei Loersfeld oder Maler schnell in
Erfahrung bringen konnte, dass ein Neu- bzw. Nachdruck des Enchiridion entweder
schon in Angriff genommen war oder unmittelbar bevorstand. Weiter, dass wir das
erste Erscheinen des Enchiridion vor den Sommer 1524 datieren konnen, ohne
Zweifel einige Wochen vor Ende Juni, was uns etwa in den Monat Mai oder April
fiihrt.

Loersfeldsches Enchiridion und Geistliches Gesangbiichlein gehoren in ihrer Ent-
stehung und ihrem inneren Zusammenhang so eng zueinander, dass Ergebnisse zur
Einordnung des einen fiir das andere von Bedeutung sind. Wenn oben gesagt wurde,
dass Enchiridion und Gesangbiichlein nebeneinander und voneinander unbeeinflusst
entstanden, so will das sagen, dass die gedruckte Fassung des einen das zur Druck-
legung vorbereitete oder gegebene Manuskript des andern nicht mehr verdndert hat.
Der Druck ,,ETliche Christliche Gesenge vnd Psalmen | wilche vor bey dem En-
chiridion nicht gewest synd”’?, mit dem Loersfeld 1525 sein Enchiridion nach zwei
bereits vorliegenden Auflagen durch Ubernahmen aus dem Gesangbiichlein ergiinzte,
belegt dies in der einen Richtung, in der andern tun es die Anderungen, die J. Walter
fiir den 1525 erfolgten Nachdruck des Gesangbiichleins in sich dem Enchiridion
anschliessenden Melodiefassungen vornahm.

Es gibt Anhaltspunkte dafiir, dass erst nach dem Enchiridion das Geistliche Ge-
sangbiichlein erschien, das so mit Mai 1524 als terminus post quem zu datieren wire.
Der Hinweis darauf ergibt sich unter anderem aus der in den erhaltenen Lieder-
biichern zu verfolgenden Entwicklung. So hat im Achtliederbuch das Lied Aus tiefer
Not noch keine eigene Melodie und wird, wie die beiden anderen Luther-Lieder Ach
Gott vom Himmel sieh darein und Es spricht der Unweisen Mund wohl auf die
Melodie des Speratus-Liedes Es ist das Heil uns kommen her gesungen. Luthers Es
wollt uns Gott genddig sein fehlt hier noch. Im Loersfeldschen Enchiridion sind
bereits Aus tiefer Not und Ach Gott vom Himmel sieh darein mit ihren eigenen
Melodien mitgeteilt, das Es spricht der Unweisen Mund wohl bleibt noch beim
Hinweis auf den Ton ,,Salvum me fac” (= Ach Gott vom Himmel sieh darein, was
sich im Zusammenhang des Enchiridion nur auf die neue Melodie beziehen kann),
das Es wollt uns Gott genddig sein ist bereits aufgenommen, aber noch ohne Melodie
und auch ohne Hinweis auf eine solche. Im Geistlichen Gesangbiichlein schliesslich
treten nun auch Es spricht der Unweisen Mund wohl und Es wollt uns Gott genddig
sein mit ihren eigenen Melodien auf.

Ein Argument fiir das oben vermutete frithe Erscheinen des Enchiridion und die
zu diesem Zeitpunkt schon fortgeschrittene Ausarbeitung des Gesangbiichleins
kénnte auch das in diesem Repertoire-Vergleich angefithrte Lied Es wollt uns Gott
genddig sein liefern. Der noch erhaltene Druck dieses Liedes auf einem in Magdeburg
hergestellten Liedblatt kann mit der am 6. Mai 1524 in derselben Stadt erfolgten
Festnahme eines alten Tuchmachers in Verbindung gebracht werden, der unter
anderen Liedern auch dieses auf dem Markt sang und feilbot. Das Enchiridion hat zu
diesem Text weder die Melodie noch eine Tonangabe, das Gesangbiichlein aber eine

27



Melodie, die sich mit diesem Text nicht hat durchsetzen konnen, wihrend die
Melodie des Liedblattes in der Folge allgemein aufgenommen wurde.

Der bisherige Stand der Untersuchungen gestattet es nicht, fiir das Erscheinen des
Gesangbiichleins auch nur mit einiger Sicherheit einen terminus ante quem zu
nennen. Lucke hat ihn moglicherweise zu spit angesetzt, wenn er, gestiitzt auf einen
Passus der ,,Hochverursachten Schutzrede” von Miintzer, dafiir den Spdtsommer,
d.h. den September oder Anfang Oktober 1524 in Anspruch nimmt. !¢ Man wird
wohl kaum in der Annahme fehlgehen, dass Gesangbiichlein und Enchiridion etwa
zur gleichen Zeit in Angriff genommen wurden. Fiir das spitere Erscheinen des
Gesangbiichleins konnte man leicht einen oder mehrere vermutliche Griinde nennen,
von denen nicht der unwahrscheinlichste wire, dass Luther fiir Lieder, die im
Enchiridion noch ohne eigene Melodie figurieren, eigene Singweisen und eigene
mehrstimmige Sdtze wiinschte, die nicht so schnell zu beschaffen waren, dass sich ein
gleichzeitiges Erscheinen von Enchiridion und Gesangbiichlein hitte ermoglichen
lassen.

Uber die faktische Beteiligung Luthers an der Zusammenstellung der Sammlungen
geben weder das Vorwort des Enchiridion noch die ,,Vorrhede” des Gesangbiichleins
auch nur die geringste Auskunft. Durch das 1545 in Leipzig von Valentin Babst
herausgegebene Gesangbuch, in dessen Vorwort Luther die Autorschaft eines Liedes
zuriickweist, das ihm dann in diesem Gesangbuch doch wieder zugeschrieben wird,
ist bereits bekannt, dass er sich nicht mit allen Einzelheiten des Inhalts nidher be-
fasste. Ahnliches werden wir fiir das Enchiridion anzunehmen haben, dessen eigent-
licher Redaktor sein Repertoire wohl aus allen verfiigbaren Quellen zusammenstellte
und von Luther durch Zusendung einzelner noch nicht erreichbarer Lieder unter-
stiitzt wurde. Auf ein solches Vorgehen konnte Spangenbergs Ausserung hinweisen,
dass Luther das Jonas-Lied Wo Gott der Herr nicht bei uns halt in ,sein Gesangbiich-
lein’ (!) ,hat setzen lassen”.1l Vollig anders steht es zweifelsohne im Falle des
Gesangbiichleins, dessen Repertoire-Zusammenstellung Luther nicht Johann Walter,
dem damals 28jihrigen Bassisten der herzoglichen Schlosskapelle in Torgau, iiber-
liess, sondern selbst vornahm. Wohlgemerkt bezieht sich dies auf die Zusammenstel-
lung und Reihenfolge der Lieder. Nach der Fertigstellung der mehrstimmigen Sitze
war es wohl dem Musiker anheimgegeben, den Druck des Manuskripts zu iiber-
wachen. Luthers Vorwort muss bereits vor Fertigstellung der mehrstimmigen
Kompositionen oder aber ohne genaue Kenntnis von deren Faktur geschrieben wor-
den sein. Nur so erklidrt sich die falsche Angabe in der Vorrede, die Lieder seien
,ynn vier stymme bracht”, wihrend in Wirklichkeit von den 43 Nummern der
Sammlung nur 29 in vierstimmiger Fassung auftreten, daneben aber 12 in fiinf- und
2 in dreistimmigen Sétzen.

Bei der Behandlung der Entstehung des Gesangbiichleins gelangte Lucke (WA 35)
zu Ergebnissen, die in meiner oben genannten Studie widerlegt worden sein diirften.
Die Darstellung dieser Studie sei hier noch einmal referiert. Lucke stellte bei der
Untersuchung des Liedbestandes fiir seine Nummern 1629 (= Walter, Nr. 20—-35)
die dem Kirchenjahr folgende tempore-Ordnung fest (WA 35,22):

28



Advent und Weihnachten: Nr. 16, 17,18 (= 20-22)

Angegliedert: Nr. 19, 20 (= 23-25)
Epiphaniassonntage: Nr. 21, 23, 24 (= 26, 28, 29)
Fest Mariae Reinigung: Nr. 22 (= 27)
Septuagesimae, Sexagesimae: Nr. 25 (= 30)

Ostern: Nr. 26 (=31, 32)

Pfingsten: Nr. 27 (= 33)

Trinitatis: Nr. 28, 29 (= 34, 35).

Es erschien fiir Lucke wahrscheinlich, dass ,,die inhaltlich dhnlichen Lieder in den
Nr. 6—15 unter grosseren sachlichen Gesichtspunkten vereinigt sind”, allerdings
ohne behaupten zu wollen, damit das urspriinglich Gemeinte zu treffen (S. 23):

Die Not der Zeit: Nr. 6—8 (= 6-8)
Hilfe aus der Not: Nr.9-13(=9-17)
Das Gesetz: Nr. 14,15 (= 18, 19).

Fiir die Stellung des Ostergesangs Christ lag in Todesbanden (Nr. 9—11 in drei ver-
schiedenen Sitzen) nimmt er eine auf ein Versehen des Druckers zuriickgehende
Verschiebung an. So ergibt sich ihm mit den Nummern 6 -29 (= Walter 6—-35) ,.ein
Grundstock des ersten Wittenberger Gesangbuchs™, dem ,,die drei Speratuslieder
(scil. Walter, Nr. 36—38) und die fiinf lateinischen Stiicke (scil. Walter, Nr. 39—43)
angeschlossen” wurden. Schwierigkeiten bereiten ihm die fiinf Lieder am Anfang,
,,die schier ganz verlassen und zusammenhanglos dastehen” (S. 23):

Nr. 1: Nun bitten wir den Heiligen Geist
Nr. 2: Komm, Heiliger Geist, Herre Gott
Nr. 3: Mitten wir im Leben sind

Nr. 4: Aus tiefer Not schrei ich zu dir
Nr. 5: Gott sei gelobet und gebenedeiet.

Dazu Lucke:

,.Die beiden ersten sind Pfingstlieder. Das S. . .. kniipft an eine vorreformatorische Strophe an,
die als Abendmahlslied, besonders aber bei den Fronleichnamsprozessionen gesungen wurde
... Der Gedanke dringt sich auf, dass diese drei Lieder um Pfingsten (15. Mai) und Fronleich-
nam (26. Mai 1524) entstanden und nachtriglich den iibrigen vorangestellt sind”.

Wenige Zeilen weiter ist diese Hypothese bereits feststehende Tatsache: ,,. . . einst-
weilen stelle ich nur zusammenfassend fest, dass die ersten fiinf Lieder dem Kern des
Gesangbiichleins spéter vorangestellt sind”. Daraus ergibt sich die Konsequenz:

.. . . das 6. Lied, der Anfang des urspriinglichen Werkes, beginnt auf der Riickseite des ersten
Blattes des zweiten Bogens. Mit andern Worten: Fiir die Vorderseite war urspriinglich bei Beginn
des Satzes nur der Titel geplant, das eigentliche Buch sollte beginnen mit ,Ein neues Lied wir
heben an’. Aufgrund dieser letzten Beobachtung wie der iibrigen vorweggenommenen Ergeb-
nisse ldsst sich schliessen . . .: Der Satz des Textes und der Noten muss . . . schon in die Wege
geleitet gewesen sein, wenn die ersten fiinf Lieder ... nachtriglich vorangestellt werden
mussten” (S. 24).

29



Dass hier noch von Satzbeginn gesprochen wird, wiirde noch — mit der Annahme der
Korrektur dieses Satzes — eine Erklarung dafiir zulassen, dass Luckes ,,erster” Druck-
bogen mit dem Buchstaben B, und nicht mit A bezeichnet ist. Falsch ist jedenfalls
die Formulierung (S. 184), in der von ,,dem bereits im Druck begonnenen Grund-
stock” die Rede ist. Gegeniiber dem doch recht gravierenden Gedankengang, Luthers
Vorrede sei urspriinglich gar nicht vorgesehen gewesen, erscheint fiir unseren Zu-
sammenhang die Frage danach, ob die Lieder Nr. 1 —5 Nachtrag sind oder nicht, von
sekundirer Bedeutung. Die grundsitzliche, man mochte sagen programmatische Be-
deutung, die oben der Vorrede zugesprochen wurde, vertriige sich wenig mit einem
noch bei Satzbeginn nicht vorgesehenen und daher erst in einen ,vorangestellten
Nachtrag’ verwiesenen Gelegenheitstext.

Aber wie steht es um die Zuverldssigkeit von Luckes Hypothese? Wollte Luther
mit dem Gesangbiichlein wirklich ,,Ein neues Lied” singen? Nicht nur die Lieder des
sogenannten Nachtrags, sondern auch mehrere des angeblichen Grundstocks mit
ihren vorreformatorischen Bindungen wiirden eine solche Absicht mindestens ver-
unkldren. Schwer verstindlich ist, warum Lucke glaubt, die beiden am Anfang
stehenden Heilig-Geist-Lieder (Nr. 1 und 2) als ,Pfingstlieder’ deuten zu miissen und
in ihnen nicht die in fritherer katholischer und in frither protestantischer Tradition
an einem Beginn selbstverstindliche Anrufung des Heiligen Geistes mit der Bitte
,vmb den rechten glauben’ (Nr.1) und des ,liechtes glast” (Nr. 2) erkennt. In
diesem Gesangbiichlein konnten eigentlich keine anderen Lieder am Beginn stehen,
denn allem, was neu zu singen und zu sagen war, musste die Bitte um Erleuchtung
durch den Heiligen Geist vorausgehen. Wire es ein Zufall, dass in der 1525 von
H. Herrgot in Niirnberg gedruckten ,,Form vnd ordnung eyner Christlichen Mef3 / so
zu Nirnberg im Newen Spital im brauch ist’’ das Nun bitten wir den Heiligen Geist,
die Nr. 1 des Gesangbiichleins, mit ,,Jntroitus Oder eyngang der Mef5” iiberschrieben
ist? Nun bitten wir den Heiligen Geist und Komm, Heiliger Geist, Herre Gott sind in
engster Verbindung mit der ,,Praeparatio ad missam’ und dem ihr zugehorigen
JAccessus altaris’ der katholischen Messe zu sehen. Auch dort findet sich mit dem
Hymnus Veni creator spiritus und dem Sancti spiritus assit nobis gratia die Anrufung
des Heiligen Geistes. Dies erweist ohne jeden Zweifel, dass die beiden Heilig-Geist-
Lieder hier in der Verbindung mit Pfingsten falsch gedeutet sind und als ,,eyngang
der Mefy”’ durchaus an dem ihnen seit alters her zukommenden Platz stehen. Eine
Stiitze dieser Feststellung ist, dass das Lied Aus tiefer Not schrei ich zu dir (Nr. 4)
dem Busspsalm De profundis clamavi ad te der ,Praeparatio ad missam’ entspricht.
Man wird kaum in der Annahme fehlgehen, dass das Mitten wir im Leben sind
(Nr. 3) in einer dhnlichen Funktion verstanden werden muss. Es bedirfte nicht
Luthers bekannter Stellungnahme zum Fronleichnamsfest (,,Vos celebrabitis corpus
Christi, nos non’’), um das Lied Gott sei gelobet (Nr. 5) trotz seiner vorreformato-
rischen Bindung nicht mit dem Fronleichnamsfest von 1524 in Verbindung zu
setzen, sondern in ihm das zentrale Abendmahlslied zu sehen, das folgerichtig nach
den Liedern der ,Praeparatio’ zum Abendmahl eingeordnet ist.

30



Es ist hier nicht der Ort, die von Lucke fixierte Ordnung in allen ihren Einzel-
heiten zu diskutieren. Es kam im wesentlichen auf den Nachweis an, dass im Gesang-
biichlein die Lieder Nr. 1—5 alles andere als ,,schier ganz verlassen und zusammen-
hanglos” dastehen und deshalb — wie auch die ihnen vorausgehende Vorrede —
keineswegs als Nachtrag gewertet werden diirfen. Es sind gerade diese Lieder — aus-
nahmslos Lutherlieder —, die dem Gesangbiichlein seinen bisher nicht erkannten
Platz zwischen Luthers ,,Formula missae’ von 1523 und der ,,Deutschen Messe’’ von
1526 zuweisen. Das Gesangbiichlein von 1524 und sein Nachdruck von 1525 miissen
mit dem ndchsten Druck von 1534 unter Beriicksichtigung der Wittenberger Kirchen-
ordnung von 1533 als Dokumente erster Ordnung bei der Darstellung von Luthers
Gestaltung der deutschen Messe angesehen werden. Mit dem von Walter erst 1544 in
einem Sstimmigen Satz vorgelegten Lied Ein Kindelein so l6belich nennt Luther be-
reits in der ,,Formula missae’ Gott sei gelobet und Nun bitten wir den Heiligen Geist
als mogliche Lieder ,post communionem’. Die in nicht wenigen evangelischen
Kirchenordnungen an den Anfang der Abendmahlsfeier gestellte Anrufung des
Heiligen Geistes mit der Bitte um Beistand ist bei Luther somit bereits im Gesang-
biichlein von 1524 fixiert und wurde auch beibehalten, als das Repertoire neben
seiner Erweiterung seit 1534 eine weitgehende Umstellung erfuhr. 1534 und in den
folgenden Ausgaben stehen die Lieder Komm, Heiliger Geist und Komm, Gott
Schépfer, Heiliger Geist am Anfang der Sammlung, gefolgt von Gott sei gelobet,
wogegen Aus tiefer Not ebenso wie Mitten wir im Leben sind an eine spéitere Stelle
verwiesen werden. Die schon 1534 durchgefiihrte Neuordnung der Lieder in vier-,
fiinf- und sechstimmige Sitze hdtte — vom letzten Lied abgesehen, das nach seiner
vierstimmigen Fassung nun in einer filnfstimmigen vorgelegt wurde — die Umstellung
nicht erfordert und muss daher als bewusstes Abriicken von der urspriinglichen
Konzeption gedeutet werden. Zu iiberpriifen bliebe, ob in den spiteren Auflagen des
Gesangbiichleins die 1524 und 1525 an Liturgie und Kirchenjahr orientierte Ord-
nung durch eine andere, ebenfalls theologisch fundierte ersetzt wurde, oder ob es
sich (immer von der Ordnung her) eher um die Zusammenstellung eines musika-
lischen Repertoires handelt, das dem Kantor in die Hand gegeben wurde, der es der
von Luther zugestandenen Freiheit in der Gestaltung des Gottesdienstes ent-
sprechend verwenden konnte.

In der musikalischen Gestaltung seiner mehrstimmigen Liedsdtze geht J. Walter
keine neuen Wege. Von den Nummern 2 und 33 abgesehen, in denen die Lied-
melodie in den Diskant verlegt ist, folgt er {iberall dem Typus des Tenorliedes. Dabei
halten sich zwei Kompositionstechniken etwa die Waage. Die éltere kann als charak-
teristisch angesehen werden fiir den spezifisch deutschen Tenorliedsatz des 15. Jahr-
hunderts. In lingeren Notenwerten und mit nur gelegentlichen kleineren Auszierun-
gen bildet die Liedmelodie im Tenor die kompositorische Achse, auf die sich die
ibrigen polyphon gefiihrten Stimmen beziehen. Im Vordergrund steht das poly-
phone Stimmengewebe, das die textlichen Gegebenheiten lberflutet. Die Zisuren
zwischen den Textzeilen werden iiberspielt, bewusst verschleiert; der sukzessive Ein-
satz der Stimmen verhindert einen gemeinsamen Textvortrag und erschwert somit

31



dessen Verstindnis. Dieser Kompositionsweise steht eine ebenfalls schon vor 1524
bekannte und geiibte gegeniiber, bei der auf die melismatisch-polyphone Fithrung der
Aussenstimmen weitestgehend verzichtet wird. In einem primédr harmonisch ge-
priagten Satz von schlichter Faktur gehen die Stimmen im gleichzeitigen Einsatz und
im nur noch geringfiigig gegeneinander verschobenen Vortrag der Textsilben zu-
sammen und markieren in gemeinsamen Kadenzen an den Zeilenenden die Zisuren der
Strophe. Ein neues, humanistisches Verhiltnis zum Text, wie es sich in lateinischen
Odenkompositionen, aber auch in anderen Bereichen schon vorher dokumentiert
hatte, wird hier in das mehrstimmige evangelische Kirchenlied iibernommen. Die
damit erreichte Einfachheit der Lieder erfiillt {iber deren leichtere Fasslichkeit die
Forderung Luthers nach dem prophetare als der im Text dieser Lieder gegebenen
Verkiindigung und Auslegung des gottlichen Worts. Stirker und deutlicher als in den
Sdtzen der alteren Technik tritt hier dieses Anliegen hervor. Dass dieser Typus, der
mit der Verlegung der Melodie in die deutlicher hervortretende Oberstimme noch
grossere Klarheit erlangte, bereits im 16. Jahrhundert zum allein herrschenden in der
Vertonung des evangelischen Kirchenliedes wurde und auch fiir die folgenden Jahr-
hunderte Giiltigkeit behielt, sollte eher in dieser Bindung begriindet sein, als in der
allgemeinen musikalischen Entwicklung.

Ein Gesichtspunkt sollte hervorgehoben werden: die Tatsache, dass im Gesang-
biichlein das neue Liedgut im Gewande der Mehrstimmigkeit vorgelegt ist, engt die
Bedeutung dieses Werkes im Hinblick auf eine gewiinschte allgemeine Verbreitung
der Lieder in einem entscheidenden Masse ein. Es wendet sich allein an einen Kreis
von Gldaubigen, der weitestgehend an den hofischen und stadtbiirgerlichen Bereich
gebunden war. Nur hier, wo Hofkantoreien vorhanden waren und Chore der
Lateinschulen mit Unterstiitzung von Adjuvanten aus dem Biirgertum im Gottes-
dienst mitwirkten, konnte es verwendet werden und seine Friichte tragen. Trotz
Luthers enger Bindung an diese Kreise erlaubt seine ausdriickliche und grundsitz-
liche Bestimmung der Lieder ,,pro vulgo” nicht, ihre Zielrichtung in einem solchen
Masse einzuschrinken. Gerade fiir die ersten Jahrzehnte, in denen das lutherische
Kirchenlied seine entscheidende Verbreitung erfuhr und mit der Strahlkraft seiner
Texte und Melodien dazu beitrug, der neuen Glaubenslehre ihren Weg zu bahnen,
sollte anerkannt werden, dass unter Beriicksichtigung von Luthers Zielrichtung den
seit 1524 in immer dichterer Folge gedruckten Gesangbiichern mit ihren ein-
stimmigen Melodien der Vorrang gebiihrt. Die Geschichte des evangelischen Kirchen-
liedes beginnt nicht, wie es formuliert wurde, mit dem Geistlichen Gesangbiichlein.
Dieses Werk weitet die Geschichte des neuen Liedes in grundlegender Weise in den
Bereich der mehrstimmigen Kunstmusik aus, aber es ist als Ganzes dort von sekunda-
rer Bedeutung, wo die Wesensmerkmale des Kirchenliedes und seine Rolle in der
Reformation zur Frage stehen.

Der historische Rang des Gesangbiichleins bleibt von diesen Feststellungen unbe-
rihrt. Unzureichend ist er aber erfasst und bezeichnet, wenn man neben der Wiirdi-
gung der Kompositionen und der Wertung ihrer fiir die Zukunft vorbildhaften Ge-
staltung die Stellung dieses Werkes nur als Beginn der evangelischen Kirchenmusik

32



hervorhebt. Es tite ihm nicht den geringsten Abbruch, wiirden — was als ausge-
schlossen gelten darf — noch frilhere Werke ,evangelischer Kirchenmusik’ bekannt,
selbst wenn diese den Walterschen Kompositionen ebenbiirtig oder gar iiberlegen
widren. Durch Luthers Vorrede wird mit diesen Kompositionen die Stellung der
mehrstimmigen Musik in der lutherischen Kirche bleibend sanktioniert. Diese Musik
wird mit einbegriffen in die Ausrichtung auf Verkiindigung und Auslegung mit dem
Ziel des ecclesiam Dei aedificare. Von hier aus erschliesst sich die Aufgabe, die dieser
Musik zugewiesen ist; von hier leitet sich der Rang des lutherischen Kantors ab, der
im Dienst von Verkiindigung und Auslegung steht und nicht zuletzt deshalb in das
Amt des Pfarrers ilibertreten konnte, wie es spiter vielfach geschehen ist. In den
Gedanken von Luthers Vorrede liegt der Kern all dessen, was bis in das 18. Jahr-
hundert und dariiber hinaus in der protestantisch-deutschen Musikanschauung als
Jfinis und Endzweck’ nicht nur von Kirchenmusik, sondern von Musik allgemein
auslegend formuliert wurde. Mit dem Gesangbiichlein ist die Bindung der Musik an
das Wort festgelegt, in dessen Dienst sie einen Weg nimmt, der sie selbst zu Sprache
werden ldsst. Diese Musik wird Sprache neben dem Wort, sie kann ihre eigene
Rhetorik entwickeln, sich vom Wort 16sen. Sie bleibt dennoch Verkiindigung und
Auslegung bis zu ihrer letzten und hochsten Vollendung in den Werken eines Johann
Sebastian Bach, — Musik einer ratio, die von Luther ihre Aufgabe und ihr Ziel
erhielt. Was nach dem Glaubenskampf des Dreissigjahrigen Krieges und der Riick-
besinnung auf ihre Urspriinge diese ,deutsche Musik’ von anderer deutscher Musik —
der des katholischen Siidens — unterscheidet, ist diese Bindung, die den Weg zu einer
Kunst des Irrationalen versperrt. Alles, was sie an fremden Einfliissen aufnimmt,
unterwirft sie bewusst dieser Bindung, eignet es sich umwertend an. Sie verzichtet
auf eine als nichtig erscheinende nur sinnliche Schonheit bis in eine ,aufgeklarte’ Zeit
des Glaubensniedergangs, in der diese Sprache nicht mehr verstanden und als
schwiilstig, verworren und durch allzu grosse Kunst verdunkelt gewertet wurde. Das
Erfurter Enchiridion von 1524 und Johann Walters Geistliches Gesangbiichlein
stechen mit den Vorreden Luthers am Anfang einer eigenen Tradition deutscher
Musik, die ihre Kraft und Eigenart so lange bewahrt hat, wie sie sich ihrer Herkunft
und Bindung bewusst geblieben ist.

1 Noch im Jahr 1524 selbst erschien in der Kolner Lupus-Presse (Arnd und Johann von Aich)
von Johann Virdung eine ,(P)Ronosticatio ... van den neuwen Erschreckliche Coniunction
oder tzosamen fuegunge der Planeten dyf jair3.”

2 W. Lucke in der Weimarer Ausgabe (= WA) von Luthers Werken, Bd. 35, S. 74. — Wenn Lucke
auf S.75 weiter sagt: ,JIch bekenne mich durchaus zu der alten Ansicht, dass durch das
furchtbare Ereignis, das in den Niederlanden zwei Bekenner seiner Lehre dem Feuertode
iberlieferte, Luthers dichterische Begabung auf den Plan gerufen ist™, gilt dies im besten Falle
fir die zu diesem Anlass ergriffene dichterische Initiative, nicht aber fiir die so grundlegende
Frage der Rolle des deutschen Kirchenliedes im Rahmen des Gottesdienstes.

3 Vgl. dazu S. 31.

33



4 Zu der in WA 35 falsch dargestellten Reihenfolge des Erscheinens des Erfurter Enchiridion in
den Ausgaben der Drucker J.Loersfeld (yn der Permenter gassen / zum Ferbefaft) und
M. Maler (zum Schwartzen Horn / bey der Kremer brucken), bei welcher Lucke die Prioritit
Maler zuspricht, vgl. meine Studie ,,Zur Chronologie und Abhingigkeit der dltesten Quellen des
deutschen evangelischen Kirchenliedes™, Jahrbuch fiir Liturgik und Hymnologie 12, 1967,
S. 118 1t

5 Der Beginn dieser Vorrede lautet: ,,VNdter vilen mifibreuchen bifd her durch vill hochgelarte
und erfarner der heyligen geschrifft angetzeiget / yst freylich ym grundt der warheyt / dyser
nicht der geringesten eyner / welchen vnser Tempel knecht / vnd des teuffels Corales / fur
Gottes dynst hoch auffgeputzt haben. Als nemlich / das sye allein den gantzen tag ym chor
gestanden seyn / vnnd nach artt der Priester Baal mit vndeutlichem geschrey gebrullet haben /
vnnd noch yn Stifft kirchen vnd klostern brullen / wie die Walt esel / zu eynem tauben Gott.”

6 Kol.3,16: ,Lasset das Wort Christi unter euch reichlich wohnen in aller Weisheit; lehret und
vermahnet euch selbst mit Psalmen und Lobgesdngen und geistlichen lieblichen Liedern und
singet dem Herrn in eurem Herzen.”

7 Zur Datierung vgl. WA 35, S. 6, Fussnote 4. — Der von O. Clemen gefundene und in den
Beitrigen zur Reformationsgeschichte, Heft 1, 1900, S. 81 ff. veroffentlichte Brief ist in
seinem ersten Teil wiedergegeben in WA 35,S. 7.

8 W.Lucke in WA 35, S. 12: ,Das Wittenbergische Gesangbiichlein von 1524 kann nach An-
ordnung, Notation und Text dafiir nicht in Frage kommen.”

9 Faksimile-Ausgabe hrsg. von R. Jauernig, Weimar 1952.

10 WA 35, S.25. — In Miintzers Angriff auf Luther heisst es: ,Freylich wiirdest du dann auch
singen auff deine weyft Nunc dimittis etc. vnd da® sye dir alle nach slingen, Miinch wilt du
tantzen, so hoffiert dir die gantze welt”, was Lucke auf Luthers Mit Fried und Freud bezieht,
dem der Hinweis auf das Nunc dimittis zugehort. Fir die unverstindliche Verbindung des Nunc
dimittis mit dem Spottvers Miinch wilt du tantzen sei wenigstens auf die irritierende Tatsache
hingewiesen, dass im Register des Gesangbiichleins die zwischen zwei Textincipits stehende
Angabe Nunc dimittis seruum tuum do. eher zu Mensch wiltu leben als zu Mit frid vnd freud
zu gehoren scheint.

11 Man hat bisher iibersehen, dass es sich bei dem hier genannten Gesangbiichlein um das
Babstsche von 1545 handelt. Des Jonas JPsalm’ Wo Gott der Herr nicht bei uns halt habe (nach
Spangenberg) ,,Lutherus ... ihm so wohl gefallen laBen, dal er ihn selbst corrigirt, und fiir
allen andern, zu nechst nach seinen Liedern, in seinem lieben Gesangbiichlein hat setzen
laen.” Dies trifft genau fiir das Babstsche Gesangbuch zu, in dessen erstem Teil nach den
Liedern Luthers eine neue Abteilung mit der Uberschrift folgt: ,,Nu folgen andere / der vnsern
lieder / Vnd erstlich / XL. Der C.XXIIII. Psalm / D. Justus Jonas.” Aufschlussreich ist diese
Feststellung insofern, als sich zeigt, dass Luther dort, wo es ihm wichtig schien, auch auf den
Inhalt eines Gesangbuchs mindestens mit Empfehlungen Einfluss nahm.

34



	Luthers Verhältnis zum "Geistlichen Gesangbüchlein" von Johann Walter und zum Erfurter Enchiridion (Loersfeld) von 1524

