
Zeitschrift: Publikationen der Schweizerischen Musikforschenden Gesellschaft.
Serie 2 = Publications de la Société Suisse de Musicologie. Série 2

Herausgeber: Schweizerische Musikforschende Gesellschaft

Band: 20 (1978)

Artikel: Das Cantionale des Kartäusers Thomas Kress : ein Denkmal der
spätmittelalterlichen Musikgeschichte Basels

Autor: Labhardt, Frank

Kapitel: Das kalendarische Festverzeichnis des Cantionals

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858854

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858854
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DAS KALENDARISCHE FESTVERZEICHNIS DES CANTIONALS

In den Tabellen auf S. 63—75 sind die Feste originalgetreu nach dem Register des Cantio-
nale wiedergegeben. Die erste Kolonne enthält das Temporale. Das im Original dem

Temporale folgende Sanctorale ist hier in der zweiten Kolonne untergebracht. Die dritte
Kolonne bringt die entsprechenden Daten in Tagen und Monaten. Demgegenüber fuhrt
Kolonne vier alle diejenigen Feste des Cantionals an, denen im Register von Kreß kein
Platz zugewiesen wurde und folglich in der endgültigen Fassung der Handschrift
fakultativen Charakter haben.
Die Ziffern der Kolonne fünf verweisen auf den kritischen Teil dieser Studien. Zum
Vergleich mit dem Festverzeichnis unserer Handschrift werden in Kolonne sechs der
Basler Kalender von 1410 (Bs. Chronik, IV, Beilage S. 463 ff.) und in der letzten die

Kaiendarien der Kartäuser-Sakramentare UB Basel AN VIII 8 und An VIII 9, geschr. 1464
und 1465, herangezogen (1). Letztere gewähren Einblick in die Entwicklung des Heiligenkults

innerhalb der Kartaus am Ende des Mittelalters. — Gerade die Jahre um 1465
brachten manche Neuerungen. So figurieren gewisse Feste, deren Einführung Prior
Arnoldi auch ausserhalb des Klosters förderte, in den eben erwähnten Sakramentaren
AN VIII 8, 9 teüs als ursprüngliche teils als nachgetragene Bestandteile. Das gilt insbesondere

für die Offizien zu den Marien-Festen Conceptio, Visitatio, Praesentatio, Compassio,
zu den drei Margarethen-Festen (Hauptfest, Reliquien, Commemoratio) und für die Feste

der hl. Sippe (Joseph, Joachim, Anna, Maria Jacobi und Maria Salome). In seiner Chronik
befasst sich Carpentarius ausführlich mit den wiederholten Gesuchen Heinrich Arnoldis an

das Generalkapitel um Erlaubnis zur definitiven Verankerung der genannten Marien- und

Margarethenfeiern im Kalender des Basler Ordenshauses. Der Chronist verschweigt aber

auch nicht die Ablehnung dieser Liturgiebereicherung durch eine Gruppe streng konservativer

Brüder. Wohl deshalb blieben die von Kreß wieder hervorgeholten Choralkompositionen

des Priors zum Compassio- und Margarethenfest nicht lange lebendig (2). Noch

weniger konnten sich die Offizien und Messen für Mitglieder der hl. Sippe in der Kartaus

durchsetzen, deren Kult zuerst um 1440 im Brevier des Bischofs Friedrich ze Rhin sichtbar

wird. Auch zu diesen Festen hatte Prior Heinrich nachweislich Formulare zusammengestellt,

die sogar vom Frühdruck aufgenommen und am Rhein entlang einen begrenzten
Widerhall fanden (3). Im Cantionale ist von der ganzen Sippenverehrung nur noch eine

schwache Spur übrig geblieben, nämlich die Adaption eines Anna-Responsoriums auf den

hi. Joachim (vgl. S. 197) und der auf Gerson fussende Beitrag des Carpentarius zur
Verlobung der Jungfrau (S. 97 f. 53 a). Kreß hat einzig die von den Kartäusern seit 1412

offiziell kultivierte und im Spätmittelalter ohnehin sehr volkstümliche hl. Anna durch ein

vollständiges Offizium ausgezeichnet (4).
Die hervorragende Rolle der HeüigenVerehrung im vorreformatorischen Basel und den

grossen Aufwand an muskalischem Festschmuck, welchen die Nebengottesdienste
beanspruchen, überblicken wir in der ersten, zweiten und fünften Spalte unserer Tabelle.

Obwohl sie eine kaum übersehbare Fülle der dies- und jenseits des Rheinknies gefeierten

58



Feste widerspiegelt, sind doch bei weitem nicht alle Namen des Basler Kalenders in ihr
vertreten. Sollte die Sammlung nicht ins Uferlose anwachsen, musste sich Kreß von einem

Auswahlprinzip leiten lassen, das gleichermassen durch musikalische wie kultische
Rücksichten bestimmt war.
Eine erstrangige Stelle gebürte den alteingebürgerten, auch in den Ordensstatuten
genannten Festen der Apostel, Evangelisten, neutestamentlichen Jungfrauen, römischen

Märtyrer und Bekenner. Sofern sie sich durch ungewohnte und reiche Melodik sowie

durch besonders devote, möglichst in gebundener Sprache abgefasste Texte auszeichneten,

war dem im Vorwort niedergelegten Programm des Kopisten genügegetan (5).
Eine zweite Gruppe umfasst die neueren Eigenfeste des Basler Ordenshauses, die weitgehend
mit den Lokalfesten beider Stadtteile im Einklang standen. Selbstverständlich durfte das

Kaiserpaar Heinrich und Kunigunde in dieser Gruppe nicht fehlen, so wenig wie die Nothelfer,

die 11 000 Jungfrauen, die Gelehrtenheiligen Katharina und Yvo sowie die Kirchenväter.
Schliesslich ist eine Reihe von Heiligen angerufen, die vornehmlich in der alten Eidgenossenschaft

und im rheinischen Gebiet der ehemaligen Konstanzer Diözese zu Hause waren. Sie

stellen den Zusammenhang mit der Tradition Burgunds und der Bodenseeklöster her, so

M auric ius und seine Gefährten, Felix und Regula, Conrad, Pelagius, Gallus und Othmar.
Die oben (S. 54 ff.) berührte Frage nach der endgültigen Gestalt des Cantionals kann jetzt
mit Hilfe der Tabelle beantwortet werden. Beim Durchgehen der Spalten zeigt es sich,
dass vom Winterteil (S. 63—70) nur drei Heiligenfeste nicht im Register auftreten, während

vom Sommerteil (S. 71—75) deren 31 nicht mehr berücksichtigt sind.

Die Erklärung für diese Divergenz zwischen dem Register und der tatsächlichen Anlage
des Cantionals wird zumeist schon aus den Anmerkungen nachstehender Tabelle hervorgehen.

Es sind überwiegend Feste, denen im Bereich der Basler Münsterregion nur ein
schwaches Nachleuchten beschieden war. Personelle Veränderungen im Konvent und der

damit verbundene Wandel innerhalb der privaten Devotion mögen Kreß veranlasst haben,
eine grössere Zahl von Festen und Gesängen später wieder fallen, dafür andere mehr
hervortreten zu lassen.

Ziehen wir vergleichsweise die Kalender der Kartaus und der Stadt zu Rate, so werden die

Grenzen noch deutlicher sichtbar, welche sich Kreß bei der Auswahl auferlegt hat. Er

übergeht im Corpus und Register nicht nur solche Heilige, deren Feier auf eine

Commemoratio beschränkt war, sondern auch solche deren Rang eine Aufnahme gerechtfertigt

hätte. So ist profilierten Gestalten, die einst das kirchliche Leben von Stadt und

Bistum mitbeherrscht hatten, im Cantional kein Platz eingeräumt worden. Z. B. nimmt
Kreß von den Bettelordensstiftern Franziskus und Dominikus sowie von St. Alban nicht
die Spur einer Notiz. Es muss allerdings eingeräumt werden, dass es sich hier um Patrone

von Konkurrenzklöstern mit eigener Liturgie und besonderen Choralfassungen handelte.

Anderseits hatten die einst blühenden Basler Niederlassungen der Cluniazenser,
Augustiner-Eremiten, Prediger und Barfüsser ihre Bedeutung längst eingebüsst, so dass sie den

geachteten Brüdern im Margarethental niemals Vorbild sehr konnten. Immerhin sind von

Mitgliedern dieser Orden hervorragende Reimoffizien und Sequenzen geschaffen worden,
die sich im Kult der Saekularkirche längst eingebürgert hatten. Kreß konnte deshalb
auf Dominikanerwerke wie das Offizium zur Visitatio (S. 181), bestimmte Hymnen

59



(S. 321), Sequenzen (S. 325) nicht verzichten. In Ausnahmefällen hat er sogar Kartäuser-

Choralfassungen herangezogen, wobei er diese Abweichung von der Regel gewissenhaft
anzeigt (6). Die ursprüngliche Herkunft einer anderen Gruppe von Gesängen hält er für mona-
stisch, ohne nähere Angaben darübermachen zu können (vgl. Überschrift S. 168). Jedenfalls
meint Kreß im allgemeinen nicht Klöster, wenn er im Vorwort behauptet, er habe „ex diver-
sarum ecclesiarum devotissmis canticis" geschöpft, sondern Weltkirchen und Stifte wie das

Münster, St. Peter, St. Leonhard, St. Martin und die benachbarte Theodorskirche.
Kaum weniger Mühe macht die Erklärung für die Absenz der elsässischen Heiligen, wenn
man sich die intensive, noch heute sichtbare Kulturausstrahlung des Elsass auf das

mittelalterliche Basel vergegenwärtigt (7). Als Beispiel sei der noch um 1500 weitverbreitete

Kult des Strassburger Bischofs Arbogast erwähnt. Er wurde in der Basler Kartaus
praktisch ganz ignoriert, obwohl das Kloster von Beginn an enge Verbindungen zur
elsässischen Hauptstadt unterhielt und zwischen den Ordenshäusern beider Städte ein

reger Kulturaustausch stattfand (8). Dieser Tatbestand ist umso auffälliger als Arbogast
im Basler Bistum, das ja einen Teil des Oberelsass umfasste, schon früh Verehrung genoss
und sogar Patron des stadtnahen Dorfes Muttenz war. Im weiteren finden wir das

Offizium des Heiligen in dem von Michael Wenßler gedruckten Basler Brevier des Jahres
1478 auf fol. 154' 156. Mit dem Offizium plenum wurde Arbogast aber auch in der
Konstanzer Diözese gefeiert, der Kleinbasel und die Kartaus angehörten (9).
Ebenso seltsam berührt die Vernachlässigung des hl. Theobald, Patron des Stâdtchèns

Thann, der Heimat unseres Schreibers. Seine Legende ist — von einer Kartäuserhand des

15. Jh. niedergeschrieben — im Cod. UBB B III 21, fol. 2'—3' erhalten. Das in der Offizin
B. Richels auf Veranlassung des Bischofs Kaspar ze Rin (1479—1502) gedruckte Basler
Missale des Jahres 1480 bringt am Schluss die Theobald-Sequenz „Lauda plebs
elsatica .", welche sich weder in unserem Cantionale noch in anderen Quellen der

Kartaus entdecken lässt. Sie fand aber am Anfang des 16. Jh. den Weg nach St. Gallen, wo
sie von einem Benediktiner besser gewürdigt und aufgezeichnet wurde (10).
Mittelpunkt der Theobald-Verehrung in Basel war die wundertätige Stätte in der Nähe des

Leonhardstiftes (11). Anderseits bestand zwischen den Klerikern von St. Theobald in Thann,
den Martinskirchen von Colmar und Basel sowie den Basler Stiften St. Peter und Theodor
seit 1492 eine Fraternität (12). Beides blieb ohne Einfluss auf die Basler Sammlung.
Im späteren Mittelalter gewannen in der Kartaus offenbar solche Bekenner und Märtyrer an

Bedeutung, deren Ausstrahlung sich hauptsächlich über die Rheingegenden der heutigen
Schweiz erstreckte. Pilger, wandernde Bildungsträger, Studenten, Kleriker, Ordensangehörige,

darunter namentlich Dominikaner, dürften dabei gewisse Kulte gefördert oder überhaupt
erst angeregt haben. Die zunehmende Würdigung von Heiligen, wie Fridolin, Felix und
Regula, Conrad, Othmar, Gallus, Pelagius u. a. mag mit der am Ende des Mittelalters stärker
ausgeprägten Bevölkerungsbewegung von Ost nach West und nicht zuletzt mit dem 1501

erfolgten Beitritt Basels zur Eidgenossenschaft im Zusammenhang stehen (13).
Wieder mehr durch Vermittlungen Burgunds und der rheinischen Nord-Süd-Achse traten
die Kulte um Mauricius und seine Gefährten, um den Walliser Bischof Theodul, die

11 000 Jungfrauen, Egidius und den bisher unbekannten Patroclus in das Blickfeld der
Basler Kirche. Dabei dürfte Köln als Drehscheibe der wichtigsten Verkehrswege aus Nord-

60



deutschland und den Niederlanden, die den Rhein entlang über Basel nach dem Süden

führten, und als eine der ältesten Universitätsstädte auch einen starken Brennpunkt
sakraler Ausstrahlung von weitherum spürbarer Wirkung gebildet haben. Verfolgt man die

Spur gewisser Heiliger und Lieder unseres Cantionals, so erkennt man, dass sie sich
teilweise deutlich nach niederrheinischen Gegenden verzweigt (z. B. Mauricius, 11 000
Jungfrauen, Compassio BMV und eine Komposition des Thomas a Kempis(14). Das seltsame
Auftauchen der in Basel erstmals aus einer Legendensammlung des Dominikanerklosters
bekannten Gestalt des hl. Patroclusim späteren Teil der Sammlung (fol. 188, unten S. 271 f.)
mit seiner Sequenz stellt eher die Verbindung zu nordwestdeutschen und östlichen
Kulturgebieten als zu seiner im Sequenzentext genannten Heimat Troyes her. Von hier
gelangte sein Kult durch Erzbischof Bruno v. Köln schon im 10. Jh. an den Niederrhein.
Zentrum seiner Verehrung wurden daraufhin die Hansestadt Soest und das dortige Patrocli-
stift. Sein Tag fällt dort ebenso wie in unserem Cantional auf den 21. Januar, für seinen
Ursprungsort Troyes indes auf den 19. Januar (15). Nach übereinstimmender Aussage der
bisher greifbaren Handschriften und unserer Kartäuserquelle erfuhr Patroclus erst im
späten 15. Jh. die entsprechende musikalische Auszeichnung. Das vollständige Offizium
ist dem Kenner der westfälischen Choraltradition, H. Ossing, sogar erst im Münsterischen

Alopeciusdruck von 1537 begegnet. Für die Sequenz kann neben unserem Cantional
vorläufig allein die von Dreves aufgefundene Quelle aus Gurk (Kärnten) genannt werden

(16). Kultverbreitung und Quellenlage sprechen also dafür, dass der Ursprung für die in
der Basler Kartaus erhaltene Sequenz des Märtyrers „Martiris christi Patrocli" jedenfalls
nicht in Frankreich zu suchen ist. Wenn wir einen Dominikaner als den Überbringer
vermuten, so ist zunächst der hervorragenden Rolle zu gedenken, die diesen Orden wie
den Bettelorden überhaupt bei der Neuschöpfung und Verbreitung von Sequenzen letzter
Epoche zukommt (17). Die bereits oben erwähnte, völlig isolierte Spur des Heiligen im
Predigerkloster, das Vorkommen seiner Sequenz in einer Gruppe von Stücken, die mit
Dominikanerquellen in Beziehung stehen, die unmissverständliche Nennung des Basler

Magdalenenklosters „zu den Steinen" in einer Rubrik dieser Gruppe (18) sind Indizien,
die an Deutlichkeit nichts zu wünschen übrig lassen.

Nach dem Gesagten lässt sich das Gros all dieser ,festa propria' zwangslos in die

oberrheinisch-süddeutsche, nicht aber in die westliche Überlieferung einordnen. Das Sequen-
tiar (S. 165 f., 175 f., 256 ff.) verrät auf den ersten Blick die Schule St. Gallens und

überwiegend deutsche Abhängigkeit. Ob das Vorbild für die ältere, breit angelegte .grego¬

rianische' Schicht in den eben genannten oder in einen anderen Traditionszusammenhang

gehört, ist eine Frage, die erst im Inventarkapitel definitiv entschieden werden kann.

1 Die Bekanntschaft mit diesen u. anderen nicht katalogisierten HSS. verdankt der Verfasser Herrn
Dr. Max Burckhardt.

2 Vgl. obenS. 30, 133, 215.
3 Nach dem Verzeichnis im Ordinarium UBB A X 122, fol. 309 war der Altar in der Hauptkapelle

des Kartäuserklosters u. a. Joseph, Joachim, Anna, Maria Jacobi, Maria Salome und Lazarus
geweiht. - Schon Gerson, auf den sich die Kartäuser immer wieder beriefen, legte Wert auf eine

würdige Verehrung des hl. Joseph und erreichte auch seine Aufnahme in die Liturgie. - Vgl.
darüber J. Seitz, Die Verehrung des hl. Joseph usw., Freiburg i. Br., 1908. - In der Chronik der

61



Basler Kartause sind die Sippenfeste nicht erwähnt, weil sie offenbar schon um das Jahr 1500
fallen gelassen wurden. Doch warb noch Prior Louber darum. Dabei wandte er sich schriftlich
gegen diejenigen (zu denen wohl auch der Chronist Carpentarius gehörte), welche von diesen
Feiern nichts wissen wollten. - Vgl. Niclès S. 252. - Auf Initiative Heinrich Arnoldis und Löubers
fanden die Feste Josephs und seiner Familie durch den Druck weitere Verbreitung. — Meditationen
Heinrich Arnoldis über die Sippenmitglieder sind z. B. in der Hs. UBB B XI 22 (vgl. Meyer-
Burckhardt, Bd. 2) erhalten. - Dazu J. Müller, Ein St. Gallischer Josephsverehrer des 15.
Jahrhunderts, in: Zs. f. Schweiz. Kirchengesch. 1909, S. 275 ff.; Escher, Das Brevier des Bischofs
Friedrich ze Rhin usw. - Zu dessen Kalender Bs. Chr. IV, 466. - Noch Cod. 546 der St. Galler
Stiftsbibliothek überliefert aus Basler Quellen Messformulare und Sequenzen zum Josephs- und
Sippenfest. - Vgl. Labhardt S. 132 f.

4 Vgl. im Inventar unten S. 195 ff.
5 Das Vorwort von Kreß (oben S. 20) stellt die „devotissima cantica" in den Vordergrund. - Zur

Entwicklung des Kartäuser - Heiligenkalenders nach den Statuten vgl. F. Cabrol. Dictionnaire
d'Archéologie chrétienne et de Liturgie, Bd. 3, Sp. 1045 ff.

6 Vgl. die Kartäuserfassungen S. 172 u. 215 ff.
7 Vgl.Joseph M. B. Clauss, Die Heiligen des Elsass, Düsseldorf 1935. - Ernst Staehelin, Die Beziehungen

zwischen Basel und dem Elsass im Bereich des Humanismus, Basler Nachrichten 32. Jhg.,
1938, 1. Mai, Nr. 18.

8 Das im 14./15. Jh. geschriebene Passionale in der Sammel-Hs. UBB A VI 36, Bl. 216-278', welches

u. a. eine Arbogast-Vita überliefert, hatte Prior Ortwin 1425 aus Mainz mit nach Basel gebracht
und der Kartaus geschenkt. Binz, Katalog, 66 u. 69.

9 Vgl. das Konstanzer Missale, gedr. 1505, unter dem 21. Juli. Seine Sequenz ,,Laudes deo

pange ." gelangte sogar nach St. Gallen. Vgl. Labhardt Nr. 345. - Zu seinem Offizium „Gaudeat
ecclesia ." vgl. Vogeleis S. 783. - Zur Verbreitung seines Kultes: Medard Barth, Der hl. Arbogast,

Bischof von Strassburg, im Archiv f. Elsässische Geschichte, 14. Jhg., 1939-40, 61, 63, 74.

10 Vgl. Labhardt Nr. 322.
11 Wackernagel, Gesch. d. St. Bs., II, 2, 772 u. Anm. S. 157*.
12 Wackernagel, Gesch. d. St. Bs. II, 2, 734 u. Anm. S. 143*. 1491 erhielt das St. Theobaldsmünster

zu Thann auf Veranlassung von Surgant, Pfarrer zu St. Theodor in Klein-Basel, Reliquien der
10 000 Märtyrer. Vgl. Kunstdm. d. Kt. Baselstadt, Bd. V, S. 326.

13 Die ostschweizerischen Einflüsse sind an der Herkunft der Studenten im damaligen Basel deutlich
wahrnehmbar. Von 1460-1529 stellt Zürich das stärkste Kontingent (100 Studenten), dann folgen
St. Gallen (82 St.) und das Bistum Chur. Aus der übrigen Schweiz sticht das Wallis deutlich heraus.

Während des ganzen Mittelalters sorgte dort die Abtei St. Maurice für die Erhaltung eines hohen
Bildungsstandes. - Vgl. H. G. Wackernagel, Aus der Frühzeit der Universität Basel, Bs. Zs. f.

Gesch. und Altkde., 49. Bd., 1950, S. 16 ff. - „Aber am lautesten tönt es aus der Ostschweiz", sagt
schon R. Wackernagel in seiner Geschichte Basels für die Zeit nach 1510 (Bd. III, S. 197). —

Speziell sei an das im Abschnitt ,Der Zweck des Cantionale'S. 25, Anm. 15 festgestellte ostschweizerische

Element in der Kartaus erinnert.
14 Vgl. unten S. 78 (Anm. 21), S. 82 (Anm. 67), S. 81 (Anm. 62).
15 Ünten, S. 77, Anm. 13.

16 H. Ossing, 72; A. h. 10, S. 284, Nr. 376.
17 Man vgl. z. B. die grosse Sequenzensammlung St. Gallens 546, Labhardt 127 ff. (Proven. Tab. C).

Die Basler Predigerbrüder absolvierten ihre Studien namentlich in der deutschen Ordensprovinz der

Dominikaner, wobei Köln, deren wichtigster Konvent, im Vordergrund stand. Vgl. G. Boner, Das

Predigerkloster in Basel, Bs. Zs., Bd. 34, 1935, S. 155 u. passim.
18 Unten S. 270 f.

62



c
Oi __M T3
5 C ^C 3 C

m —i Tf
\o

» I >
8 £ Z
I g <
H T3 C

X .S >

£
-C

MÄ
0) u

T3 c/î
C
® «

<4-1

ai o <4-4

X ON

M *t V£>
B T-H

z.
ai £ >CO 3

1 S X
a C
O <

® —j
O u
10

±5 ^SS 3« nj
a> OS

2P ^3 ai
N T3

c
4)
•3

VO

CN
I

^ C

a j3 «-<

3 e-;
X ö «2

oo

£ xi
.2 <2
bx> ai
ai be* g
£ -a""' c
.2 '£
t3 m
Ü ^3 aiZ Hh

s
>>

s VH

g 5

bû ai
:ctf —

£
rC
O

3 'ai 'ai

S*-S
~ -ze oai w
> T3

TO ^ C
O < 3

«» ai

X
ö x

•^t

T3
C
<

u
-O
%

CO

VO C/5

w >»
2 SG g :5

~ 3 C
d " g
on cd 5•3 CT
ex O ai

C —j
aiO h

.2
bO
Ai —«

<v ,o

o
Q.

2 .2
c '£
ai •-

I< Q
<N £

63



<D
M t3
1 53
cd « Tf

i-3
C
(D

£ a a
m z
c <

S
:cd ^h ta c
a s g

O) ^00 ,-H
-C S oo

s t s J s
a ^ - "S

v < _: ta £
9 c ,o o u

S
<U

i-txi
1-4

aj O
ta c/3

c CÛ
«4-4

3 o «4—4

xd ON
l_, tf X)s -t
cd s >CÛ 3

£
3
o

.ta
U

x)
c
o

c1 g
'« 00

O <1>

<U Ç
£2 °*
<D Jd

a> iî
00 „3 O
N ta

VT) r- r-
ON
00

" ON

«r>

r-
(N

r- ° °CTs <N (N X>
r—{ r—i 1—H 00

3 £ H ^
3 04 ro eno r r» r-

(N ON
0O ~ „

c— r~- ON H
CO N OO ON

I "§

£{

O NO

j§ G ^S o I

a. •£ —<

G
«g ça «ïufi

S

:0

& Z
„ -3
S 8
o â

JL> o </>

13 v «
S a c2 8 3

ON OO •—I ^H n M

.2 ^ > S
» ".s e
I 1 5 5
—' U -, r

cr t4_, —i H1
ä x:
<u <D

«4-1 «4-t

ta
o
ex

ta
c

ta £
r- c/5

3 <U

Z 03
0) C
C <D

C -C

O
C/3

<u
ta
lH Tj"
£ I O

ex
6

A S o
cd C Q
Z O C5

d û 2
ta .S2 '>
M ta -rj
.a 2 «

Cî /—v
3 c/j
C jo

-C G
ex J2
<U -3

Xi
CX

'a
W

c
cd Çd

> -C
5 £<
o 'a,
O W

xex

64



G .S
<2 >

»
G

C

>
Z
<

G .5
<2 >

oo C
tu ùû
-o <

X

o +_>
WH —I

a oon 00

CT ^
U O

g e
2 tuX T3
£ QS

° Ü <!c/} x) T

6 £ §
.2 o
^ xo Cu
oo .=r
c -£° S
eu ^

(U

C «bû tu
< os

• —<l-l -H
g S
§ °:

CJ CO
§1
O 2

er

X ;>
3 S

o- en
u<

15
s «
Q >

<N \Q

65



3
3 Os

|.S
- C <-<"

'—•» a) ^
2h ^
a bp >
O Ä »—_

s E zO cd
»-* 3 <

rO
E
<

>H

-3
M
aj u
•d C/î

3
4) CQ

u-1
cd O

O
M 3"B •—i 3"

"35
cd £ >CO 3

<D

00 ^3 ro

a>
00

r h ^0
is ^
1 s

a> X
W> V,3 oN T3

I

r-
(N

V)
<D

73 ^ vo
"a> 3 <N

r § I

Q, vn -H
2 3
m ^ 73s cj «2

3>
H

>
Tj- On

CX
>*

o -M d «3

M &'C
o as

c u5 s< CO

< <N

.2 ^*

* ^b o
s-3

3
Cd

U
C/D

42
T3
M Tfr
S I

.2 ^
Si

e
3

cd

S

oa
g

VH _o .5
c

txO
cd

~ C 3
O S CTu 3 er
S- .a -S
<D c 3

oc 3 a

66



6
3

Ol

oo
I

<7s

I

O
O

<N
O

(U

lu
•S

00 a 'c
Ut
O

C/5

3 Ë
<u
cd

oo X) o
C
O
ex

i3
c

-a
OJ

C

Ë (U
M 3 O

o
Q X

w
"cd

e
C/3

cd

a

o 3 ü
CX C CX <U

> 2 £ ^
cd r- cd ^
'5 5 m £« SJ r<U gtu a IX o

53

cu

V3 a»

;§ p
+H cd
3 ex
3 QJ

6
c 2P

>

cd 5-^ cd

o cx
cd .2

JO r3
*3 ÜP
oo >

oa
S

<D C
bû aj
cd O

±3 CX M
cd <L> ^
3 > £a * -3

Q Q £ s

I 'S.
•3 g
00 O3 O

JO ^"3 -g
CT sS
0) CO

Q u

O

£ 2
R .§
Q 00

a
cd

O -Ë

c
E
o

T3

S Ë

g I
•a E

E
O
-a
C/5

3
X

<U

Q Ä Q Ä

T3

C

c 2
r2 ^O Oh

3"S)

c
ex
E

67



C
.2

3
<li
H
CO

ON C

rd
"3
C

• CO cO
•3
C

_aj
3

î*3

M

c
<D

E
rî
«H

M
c3

00

3
OO

>

OO

vo
Tt

<u
00

33
O
3
C

£ oC

§oo S
£ £ >
3

:C3 c
a> < 33

3
'0 >

a
U3

"3
c

C
O
>

O
oo
(1)
00

£
0

Z <
< 3

—o
*d
c
<u

5) H Tj
"to —
« C >CO 3 C,

V.
o
o

oo ^3 0)
N -3

vo <N 0-3

r-
co VO

00
r- co"

CO
<N rt

1

(N t+3 7 CN

co r- r- 00 H' 1—1 r~-" VO -3"
CO r-- CO co CO 3" Tf r- 0 0
•—i '—1 *-< *—1 r-1 '—1 t_h <—1

2 ^ '

S cC o
Û. s2 e
eg ça

33 O <

00
es

H

"3
^ T^

C
<75

O
a
E

5 a

M £
<D -3

U-4 £
; 3
: a

s >

-o
-o

O

>
w

5 £S Ci

3 oo

P. 3
a 3>

33 O
•3 OX. c3
0-, —)

8 .2
C O

3
3*

u £
E à«u £

3
3>

03

3 00

c ^
O a>

s Q

<D (U

£ "2

v co
V <S
Ï4 Cl

68



-O
o

ä
s

r» co r)
CO vo

<N vo CO
oo
CN wo r-"

VO oo 00 vo
1 vO (N (N r-" co r» n

CT 00 vo
<N ci r-" VO

r-i
00
CN co ri coo v£> vO 00

1

W-î W-<
CN (N

W-H <+H
<N (N <N

CO — co >o wo VO VO r-~ oo" oo" 0\
£ -T <fr n- rf 3-

i 2 3- rT
,-H *—H 2 ,-H

>
w

W)

O
>

3

I-a
O •£
u c
O cd
>-< oQ. ^(U
3
CT C

E I
M (D
O C5
<D

-S ^
^ S

P

c .2
3 o

S C
a) O
3 p-

3
cr

o

S < < S
co

CJ

3
-O
'S
s
o

00 o
<u c

Qh ^ a <

69



'S s •o
c /-n C

e c 3 Tt obû

^ EM C

« 2
S cd

oo uo
cd

s ^^ vo-> Tt-

<D

bû
-C
OS C/} 2 ^

3 e
:43 S

a T
ÜÄ .s

< £
r- °C. GO
O <D

> bû

c
3
O

45

"c "I
m 2 £

e>

:i s
o s

CX
•^5 3

N T3

Tf Tf
Tt 00
tN (N

>0 iT)
vO v£>

rs r^i

d>

'O ^ v£> 2 <N

'S c ^ o <"*">

ex w
S o 1 u. •—

o "55
ex -^3 —' o •—

2 e-:
X Ö & i? •*=

a o

00
ed

H

CJ

IT
.2

>*
OC

4) 0>
"öS to
S °O oa a>

E c
<U O
H a.

m
ma o
o c
m a>
CX 3
.a S"
M C/5

o .w x:

<uio

C
.— G c

O <u
O

c
o

•3
_o
*â>

cd

S
ex
e/5 S <U

c <D
cd

'j?
o
>
c

•E

05

cd

<u

'S,
o
u.

3 <"c £ „ c"

>
O
C

G
<o
ex

a>
G
O

s Xi O '-£
CQ ex H C

cd
a>

Q c
<

on
3
g

u
G

vT

D
-à cd

O
<D

N
G

00

bû
<U

"â>

X
O

-5
<D

C
<D

<D

3
CT"

oO! X eo 00

<u
• — 0)

r* ^

C

E

bû
C
3

Tf

O

3
«l .5
S M M'

(D Ç2

-O
'""

.2 ~ a. 3
P S

H t3

c;
ed

c/5

O
a
E

£ 2 S
Q ex 3

> > * T
(N i/i CO M

ex 5
I :e
C/5 C3

< 2

70



<*" I
> S)

z -S

< c

I 2
X> r-H xH

1—I

oo

o>
oo ;

3 c3 o 5;
.ST

s s c z
oc S 3 <

3 >
C z
S <
x .s

00 »-«

I >^ 2c/i *3
cO <I öC <u
ro bfi

0 JS

B -5
(U <u

B «3

C 00
1 3cj S

.SP

> o

If
VO

O
00 CO

<N 1
00" X O
VO O VO

<N
<U #%

1—< r- X O »—(

X> VO 00 ON
<N <N '5 (N

I

<N r-" 00" r- 00
VO if 00 «0 vo 00
CN (N '—t1 <N <N T—1

00
vo

I
<N
o\

ooo

00 wro _' 3
G/l 03

3 CU

a <*
O M

T3 <U

M <U
PX Pu

Oif

13
D

o
cx
<
o

Û I

J2 k

«0 *-,

«1
11 Xo

I I

> > >

O '£
'P cx
cO cO

»
0 Xm *3r

I I

C/5

3 i/o
X> 1—1

c0 O yCO a G/1

3
Z3

m
00 <D 13 ->->

<U
c0

M 6 O

C If 3 30 <U
CO

'C S c0
C C/T c/l

0 O 3 '3
(/) 00 »H £ jU(U cO 0X 13 CX 13 "cO I I

& g *t; c cd
•S 'S £

C/3 2
03 ^ 173

M 03 \p
O Ç2 .2

X -a
3 2S S

71



C I

<D

cd

C
<u

e
cd ;

J2
Cd

<
ä Z
2 < c£ S

M
Ja

>H
<U O

"O C/3c
4)

CO
<«-4

"cd

U o <4-.

Os
k- sO

_o •—<

1/3
n g >CO 3

•§>

+_, c
« 2

<£ OH I

S
o
Q

.SP

>

4) _4
O £

a> x;
±- a.~ =5
4> cd

O X
*> c*3 a>
N xj

O o -H
uo I/O IT)
fS <N <N

OS oo
lO *0
<N <N

« ct: o
a, £
2 c

<3. x I >
C/3

O

g d
a>

3
4>
Cd

3 C/3 S

*3 ,2
o
C£

XJ
O

o

a 0)
Xi 1 ^t

i/oS H CO
3
<

22
13
c

_o

c
Cd

U
C/3

0)
T3

»H "Cj-
a>

1

t/3

'5b
(N

57
C* a

«s S
cd 0 1>

c • -C
o S1 o£ ; o
b ° I
S 3 •=

00
0) <1>

•eIc r-n c

IsT
C/3

X -a

Cd

c
1 5
I < I I

0
a.
1

S
o
Q

GO H

GO

a>

xj

X
w I I

so O Tf OO 00
r-H. <N (N (N CN

O
a> uo

XJ s—'

.2 o
o XJ

c cd
0) m
=3 c
CT M

a>
1 GO CQ 1 1 1

72



- SP

z ^
3 i

X

—< e/5 CO

tî C 32 oo CD
X cd •-< cd

U C
O cd cdû w ffl a,

T—4

00
O CN

00
CN

sO
<+A CN

os r- OO so" as
lO SO CN SO wo
(N CN

«H
CN CN

r- oo" 00 o" OS CN CO CN
so o O) 'O CN O(N 1 CN CN CN CN CN CN CN I CS

oso
CN

CN «sO

-H KO
CN cn

TÎ- lo
CN CN

00
SO

—> 3
— X)
O Cd
*""' co

3
S.S
cd bß
» W

S3
oo ÖX)

x: «ï
Sß ^
D s>
C 3
3 (V) ^

I X [£ 52

p _

cd cd

S S

>>
G
O

i 5 i I o
G

g
o

O

g S
S 2
g cd

S .g
o <-<

o

S ~3 0,—,
33 O

- e" 3

3 -a -J

I I I I I I

X

0, S° o
•2 e
s >>
G ri
§ O
CT Ö

IPai s

X
-H CN

go (N CN

.s <u ê
9* "g P
& 3 £f,2S
<u -
cd S)

5 3 8
« C °

cd
.2 S

>> -G
•G QJ
X •

W bß

73



I s
S M "c
g c CI p

00 <0

* I > $
S«z-
1 g < £
S ^ C - -2 .s § g> 2

M
X

M
0) u

T3
C
4L)

C/3

CQ ^^
<4-4

O <*-4

* O
M "*f VO

_4) «-H rt"
H
P3

co
E
3 >

O 'S
r-
vo

3> ^3 <u

N T3
O
(N

<N ^
OO <N
O 00
(N (N

<N

CN

<D

ZÜ —
'5 § <N

S o I

i" 1
X c3 £

•O
O

E
x: c

o
U

s

c3
O
1-4

O
T3
O

S o 9«

3 ^cr .£
4) +-
^ S
<» S

c
o

rC
Qh

PS ^'** v Tîo X> V
^ S t3

I W £

10

(N ro
(N ê <N

-4-4
4) es

ob ex M
.2 >3 C

1-4

0 > 0
ex

VI .2 c C/3

4)
>> r^j a>

X 0 Ë s

X
0)
Ctf 4) vo

w CJ 0 w

"S •= -S « ^wh ra,—(U *-> cö J

2 3* «
> ÇJ .2 —

C Mo S
CX con C

3
O-

x
on

O
4) 3

T3 es

U M
C SilO. C ,_«
'c E S«Ot

4)
T3
M Tf
5 I

.S3 ^

g "3 ë
S- g -2
4) 3 "To

~ -C .2
Ë Ü -o

74



VO
00
(N
^H"
(N
es

|

W)
1

«O eS (N
CS CS (N es

es <N (N (N (N eS es

X>

c
<D

-a
C

> S

s
£

a I0 Ë
« e
1 <8
T3

m
0) <D

52 T3

> c
> <D

G Of
S J

•Ü
>

Ä 6

O Xa 2 .2

S n

<D

52 "ö cd

f2 52 ^
: 3 ^ 3
i '-B o §>

=-i

C3

«1

35 (J
1 I
O £

<D o S

; i£~Los«

c if
ca 3 a>
a> > .a
S-S a
,s i G

o
~ §

I ^
"o 2
0) '+-»

a, S
« 2.> cr
<! «

co

o 3
c X)
3 C

6 '>
<u a>

Ä Ö

3
<u crc <u

.2 £ £
c 75 3
s s.s
g «S bû
.H O IU

a> § BÄ

O Ä in
.2 M -a
C O c/Jï* *-> rs>w W 33 ,0) Xi
er ^ x3
u c u

00 £ CO

75



Anmerkungen zu den Tabellen

1 Im Sakramentar UBB A N VII 9 sind die ab fol. 112 und in dessen Kalender nachgetragenen
neueren Feste zu beachten.

2 Seit dem 13. Jh. setzt in Basel eine Popularisierung des Kults ein, die ständig zunimmt und sich
immer wieder an neuauftauchenden Heiligengestalten erwärmt. - Zur Hagiologie des Kartäuserordens

und des Raums von Basel vgl.:
Dictionnaire d'Archéologie chrétienne et de Liturgie, hrsg. v. Cabrol u. Leclerc, Bd. 3, Paris 1913,
Sp. 1045 ff.
B. du Moustier, Le Calandrier Cartusien, in: Etudes Grégoriennes, II, 1957, S. 151 ff.
R.. Wackernagel, Mitteilungen über Raymundus Peraudi usw., Bs. Zs., II, 1903, S. 173 ff.
Chr. Nicklès, passim und S. 224 ff. Ikonographie der Glasgemälde in der Kartaus.
Die Kunstdenkmäler des Kantons Basel-Stadt, Bd. I-V, bes. Bd. III.
H. Koegler, Die illustrierten Erbauungsbücher, Heiligenlegenden usw. im Basler Buchdruck d.

I. Hälfte d. 16. Jh., Bs. Zs. 1940, S. 53 ff. Schliesslich die unter Hieronimus, Pfaff, Reinhardt im
Lit.-Verz. unten S. 353 ff. genannten Arbeiten.
Ein Verzeichnis der Altarheiligen aus der Kartaus findet sich in dem von Kreß geschriebenen
Ordinarium UBB A X 122, fol. 30. - Carpentarius zählt in seiner Chronik 24 Hauptfeste, welche
im spätmittelalterlichen Basel gefeiert und 1527 abgeschafft wurden. Vgl. Bs. Chr. I, 417 f.

Einige der mit Offizien verbundenen ausserrömischen Jungfrauen des Cantionals tauchen schon

früh in den Meditationen Heinrich Arnoldis auf, so in UBB B X 12/B X 36/B XI 9 u. a. Vgl. Kat.
Meyer-Burckhardt, 2. Bd., 542, 780, 914 f.

3 Die Ziffern verweisen auf die Seiten dieser Studie, wo die auf das betreffende Fest bezügliche Musik

genannt ist und die Fundstellen der Gesänge im Cantional angegeben sind.
4 Der Andreaskult war ein Hauptanliegen der Krämerzunft, die sogar über eine eigene Kapelle, die

St. Andreaskirche, verfügte. Vgl. Reinhardt, S. 90. - Duplex-Fest. Beginn des Proprium Sanctorum
im Winter.

5 Die liturg. Verehrung bestand im Münster seit dem 14. Jh. - Hieronimus 346.

6 Das Nikolaus-Hauptfest und die Translatio (9. V.) gehörten zu den wichtigsten kirchlichen Feiern
Basels. Im Münster ist der Kult seit der Mitte des 13. Jh. belegt. Die Verehrung galt ebensosehr

dem Schiffahrtspatron wie dem Kinderfreund. Sie hat sich deshalb vor allem an Seen und Flüssen

ausgebreitet. - Von der frühen Verbindung des Heiligen mit dem Tag der Innocentes zeugt der

Nikolaus-Altar im Münster, welcher zugleich den Unschuldigen Kindern geweiht ist. An vielen

grösseren Kultzentren war der Innocentestag (28. Dez.) von einem Kinder- und Schülerfest
begleitet, das vom Schülerbischof angeführt wurde. Dabei war der hl. Nikolaus Patron des
Schülerbischofs. Schriftliche Zeugnisse über diesen Brauch gehen bis auf das 10. Jh. zurück und liegen für
diese frühe Zeit z. B. aus St. Gallen vor. Vgl. H. Reinhardt, Die Nikolausfigur aus Berau im Hotzen-
wald und der Nikolauskult in Basel in: Jahresbericht des Historischen Museums Basel, 1947,
S. 29 ff., S. 40 f. - Das noch erhaltene Rechenbuch des Bischofs Joh. v. Venningen (1458-1578)
liefert beachtenswertes Material zum Basler Schülerbischof. (Basler Staatsarchiv, genanntes Rechenbuch

S. 388, 406, 461). - Schubiger, Sängerschule S. 64 ff. - Fechter S. 17 f. - Verhältnismässig

gross ist die Zahl von Gesängen, die im Cantionale auf diesen Heiligen Bezug nehmen.
7 Im Brevier Bischof Friedr. ze Rhins (um 1440) besonders hervorgehoben. Escher, Brevier 289. —

In den Sakramentarien AN VIII 8/9 ist das Fest im Kalender rot vermerkt, bzw. fol. 114' nachgetragen

(ohne Noten). - Die Lehre von der ,Conceptio immaculata BMV' hatte das Basler Konzil
1439 in seiner 36. Sitzung zum Dogma erhoben. Da die Sitzung in dem der Jungfrau geweihten
Münster stattfand, so meint Brilingers Ceremoniale, dass dieses Fest feierlicher begangen werden
sollte als die übrigen. - Das Basler Konzil wurde aber von der Gesamtkirche nur bis zur 25. Sitzung
allgemein verbindlich erklärt. Seine Einführung in die römische Kirche erfolgte 1477 durch

76



Sixtus IV. - Prior Heinrich erhielt 1471 vom Generalkapitel die Bewilligung zur Anpassung des

Festformulars an die lokalen Gewohnheiten. Bs. Chr. I, 323 f. — Belege bei Nicklès 143, 145,
Anm. 1. - Von allen Orden gehörten die Franziskaner zu den leidenschaftlichsten Verfechtern der
Immaculatathese. Der Basler Barftissermönch Franz Wiler (1501-7, gest. 1517 zu Heidelberg),
früher Franziskaner in Zabern, bekannt als Lektor, Dichter, Musiker, hatte in Verbindung mit dem
elsässischen Humanisten Wimpfeling bedeutenden Anteil an der Verbesserung der Marien-Offizien
wie der zur Conceptio, Heimsuchung usw. Ein in 79 Distichen abgefasstes Gedicht über die Immaculata

widmete Wiler dem Prior Zscheckenbürlin. Es ist in der Kart. Sammelhs. UBB F P VII 2

erhalten. Die gleiche Hs. bewahrt das von Papst Sixtus IV. approbierte, 1476 verfasste Immacu-
lata-Offizium des Leonhard Nogaroli.
Zu Wiler und seinen Werken vgl. Vogeleis S. 178; G. Pietzsch, Zur Pflege der Musik an den
deutschen Universitäten bis zur Mitte des 16. Jh., in: Arch. f. Mf., 6. Jh. 1941, 39; - Otto Stegmüller,
Der Immaculata-Traktat des Basler Franziskaners Franz Wiler (gest. 1514), in: BS, Zs. Bd. 60

(1960) S. 47 ff.
8 Vom Kult der hl. Sippe, in Basel erstmals um 1440 durch das Brevier des Bischofs Fr. zu Rhin

angekündigt (Bs. Chr. IV, 466) und in der Folge durch die Kartäuser weiter ausgebaut, ist ausser

der am Oberrhein weitherum volkstümlichen Anna-Verehrung nur noch das Duplex-Fest des

hl. Joachim erhalten geblieben. Im Cantionale ist letzterer zwar erwähnt, aber nicht durch eigene

Gesänge ausgezeichnet.
9 Nach dem gedruckten Basler Brevier von 1515 als ,festum IX lectionum' (entsprechend einem

Semiduplexfest) gefeiert.
10 Unten S. 272, fol. 190, auch ,In solemnitate Theophanie' genannt, eine Bezeichnung, die in vor¬

gregorianischer Zeit verwendet wurde.
11 Revelatio Michaelis. Erscheinung des hl. Michael. Es handelt sich um das Jahresgedächtnis zur

Einweihung seines Heiligtums auf dem Monte Gargano in Apulien. Vgl. zum 29. Sept. u. Anm. 63.

12 Altäre- und Stiftungen zu Ehren des hl. Sebastian sind im Münster nach Hieronimus unbekannt.

Dagegen existierte eine Sebastiansbruderschaft. Verehrung des Pestheiligen hauptsächlich in Stiften
und Klöstern.

13 Römischer Soldat und Märtyrer, der unter Aurelian in Troyes enthauptet wurde. Sein Kult ver¬

breitete sich sehr spät und nur schwach. Nach den umfangreichen Brevier- und Missalverzeichnissen

bei Leroquais hat Patroclus in Frankreich ausserhalb der Diözese Troyes, wo er am 19. I. gefeiert
wurde, nicht Fuss gefasst. Die liturg. Verehrung beginnt im 13. Jh. - In Deutschland wurde er
Patron von Soest, nachdem 960 im dortigen Stift durch Erzbischof Bruno I. v. Köln (gest. 965)
Reliquien beigesetzt wurden. Hierauf taucht sein Kult vereinzelt am Rhein, im Bistum Münster Wf.

(Tag 9. XII.) und in Kärnten (Gurk) auf. Vgl. unten S. 271. - Für Basel ist er nur durch die

Legendensammlung UBB B VIII 26, fol. 35, Ende 13. Jh., (unter dem 18. Januar) und durch das

Cantional bezeugt, wo seine Feier wie in Soest auf den 21. Januar fällt.
14 Der Vicentius-Kult erhielt in Basel neuen Auftrieb durch den Grafen Rudolf IV. von Thierstein,

Domherr zu Strassburg, der um 1314 für den Märtyrer im Münster einen Altar stiftete. Hieronimus
476. - Das Cantional beachtet ihn nicht.

15 In der Basler Diözese sind nur schwache Kultspuren vorhanden. Im Domstift lässt sich kein

spezieller Blasius-Altar nachweisen. Dagegen scheint der .Omnium supernorum civium'-Altar der

Fröweler Kapelle auch der Blasius-Verehrung gedient zu haben. In der dem Domstift angegliederten

Pfarrkirche St. Ulrich bestand seit 1439 ein den Heiligen Antonius, Blasius und Egidius
geweihter Altar.

16 In Basel während des Mittelalters als ,festum IX lectionum'gefeiert.
17 Wie das Nikiausfest wurde auch der Gregorstag mit Schülerumzügen begangen. Der hl. Gregor gehört

neben Augustin, Ambrosius, Hieronymus, den 12 Aposteln und den 4 Evangelisten zu den

Kirchenvätern, für die berèits Bischof Peter v. Aspelt 1299 in seinen Synodalstatuten verordnet

hatte, dass sie in den Kirchen und Klöstern der Diözese Basel ,sub duplici venerationis officio
sollempniter' gefeiert würden. Vgl. Vogeleis S. 57. — D. A. Fechter, Basel im 14. Jh. Topographie

77



mit Berücksichtigung der Cultur- und Sittengeschichte, Basel 1856, S. 97. - Wackernagel,
Geschichte, II, 2, 773. - In seinem Ceremoniale feiert Brilinger den Papst Gregor als Begründer der

grossen Litanei gegen die Seuchen. Vgl. Hieronimus 201 f. - Die Decke von Zscheckenbürlins
Prunkzimmer in der Kartaus trägt die Darstellungen von Gregor, Hiernonymus, Augustin, Ambrosius,

Schweizer 51; Baer III, 559.
18 Das um 1440 erstmals im Brevier des Bischofs Friedrich ze Rhin auftauchende Fest wurde von

Prior Arnold von Alfeld entscheidend gefördert und am Oberrhein verbreitet. - Aber erst Papst
Sixtus IV. (1470-84) nahm es in den Kalender auf. Vgl. oben Anm. 8 u. S. 36, Anm. 18.

19 Ein besonderer Abschnitt des Registers, dem auch Benedikt zugeteilt ist, beschäftigt sich mit den
Heiligenfesten der Osterzeit. Vgl. S. 68.

20 Das Fest folgt im Hauptteil anschliessend an die Gesänge der Pfingstzeit, und zwar zusammen mit
einem Magdalenenresponsorium, das später in der 3. Nokturn des Magdalenenoffiziums wieder
erscheint. Offenbar war Kreß der Meinung, dass beide Heilige miteinander in Beziehung stehen.
Vgl. S. 132 u. 193 fol. 115!

21 Folgt im Hauptteil auf ,Clavis et Lancea'. - In einer Randnotiz zum März heisst es im Kalender
von UBB AN VI 27, 15. Jh.: Festum Compassionis celebratur in VI palmarum, cand. non convers,
vei proxima die vacante. Vgl. Bs. Chr. I, 324, Anm. 1. Desgleichen verfügt das von Kreß unter
Prior Louber geschriebene Ordinarium A X 122, fol. 66': Festum compassionis sabbato ante
palmarum celebratur. Das war die Auffassung des Ordens, der sich gemäss Chronik mit den anders
lautenden Anordnungen Prior Heinrich Arnoldis nicht einverstanden erklärte. Vgl. Bs. Chr. I, 324,
Z. 5. - Auch im Kloster St. Gallen feierte man auf Grund von Cod. 546 der Stiftsbibl. die ,Com-
passio' unmittelbar nach ,Lancea et clavis', und zwar ,Sabbato post octavas pasche'. Die Stellung
des Festes liegt hier der unseres Cantionals nahe, das sich seinerseits auf die Angaben H. Arnoldis
stützt. Vgl. Labhardt I, S. 52, Nr. 53 Rubrik. - Unmittelbar vor ,Lancea et clavis', d. h. wie im
Register unseres Cantionals, ist schliesslich das Fest im gedr. Antiph. Basil. 1488 angeordnet. -
Das anfänglich nur in dem 1240 gestifteten Servitenorden heimische Compassio-Fest gewann
namentlich während der Hussitenkriege an Boden. Seine Feier wurde erstmals 1423 von der Kölner
Provinzsynode verfügt und auf den Sonntag .Jubilate' (3. Sonntag n. Ostern) festgesetzt. Gegen
Ende des Jahrhunderts ist Bischof Albrecht von Strassburg massgebend an der Einrichtung des

Festes beteiligt. Vgl. Tüchle, II, S. 389.
22 Das Fest des Mönchvaters, welches in Basel als Duplex-Fest gefeiert wurde, ist aus der kalendari¬

schen Reihe herausgenommen und im Register weiter nach unten in die besondere Heiligengruppe

des Osterfestkreises gerückt worden.
23 Für die Kartaus in der 2. Hälfte des 15. Jh. nachweisbar. Bs. Chr. IV, 467 (Freitag nach .Quasi¬

modo'). In Deutschland von Innozenz VI anno 1353 eingeführt.
24 Ein Georgsaltar und zwei Pfründen sind am Domstift seit dem 14. Jh. bekannt. - Laut Bischof

Utenheims Synodalstatuten bestand für das Volk keine Verpflichtung, am Georgsfest
teilzunehmen, und zwar ,aus allerlei gewichtigen Gründen', Herzog 58.

25 Duplex-Fest. In Grossbasel fand am Markustag alljährlich eine grosse Bittprozession statt, an der
auch die Pfarrgemeinden St. Peter, Leonhard und Martin teilhatten. In seinem Ceremoniale
berichtet Brilinger darüber ausführlich. Vgl. Hieronimus 201 ff.

26 In Basel während des MA als .festum duplex' gefeiert, beginnend ,in vigilia post prandium' (30. 4.).
27 .Festum duplex', Brilinger widmet der Prozession für dieses Fest einen eigenen Abschnitt. Hiero¬

nimus 205, (212, 254, 308). - Auch Tag der Kleinbasier Bannritt-Prozession. Zu letzterer:
Fechter in: Basler Taschenbuch auf das Jahr 1850, S. 140 ff.

28 Über den zeremoniellen und musikalischen Rahmen der Bittprozessionen lässt sich Brilinger an¬

lässlich seiner Schilderung der drei Rogationstage ausführlich vernehmen. Die Mittwochprozession
ist danach die einzige aller im Jahreslauf abgehaltenen Prozessionen, welche auch in der Kartaus
stationierte.

29 Der seit 1253 genannte irische Abt Brandan (16. Mai) hatte eine eigene Kapelle (am Blumenrain)

78



und genoss in Basler Schiffahrtskreisen hohes Ansehen. Sein Kult wurde immer mehr durch
denjenigen des hl. Nikolaus verdrängt.

30 Gemäss Bs. Chr. IV, 467, Anm. 1 im Kalender von UBB Bill (nicht E I 11) als Nachtrag aus dem
Ende des 15. Jh. vorhanden. - Brilinger verzeichnet den Kult des hl. Ivo Hélory nicht.

31 Das eigentliche Trinitätsfest folgt am 1. Sonntag nach Pfingsten (S. 70). - An der dem Register
entsprechenden Stelle des Hauptteils ist keine Sequenz, sondern eine Trinitatis-Antiphone
eingetragen (vgl. S. 106). Dagegen können im Sequentiar mehrere Trinitatis-Prosen gezählt werden.

32 In Basel kommt das Fest um 1320 auf. Mit ihm war mindestens seit 1351 die glänzendste Prozession
der Stadt verbunden. - Einer der Hauptabschnitte von Brilingers Ceremoniale ist der
Fronleichnamsprozession vorbehalten. Kreß dagegen räumt der Feier einen fakultativen Rang ein. Die
Kartäuser beteiligen sich nicht an den öffentlichen Prozessionen. Hieronimus 218-225. Vgl. auch

Wackernagel, Gesch. II, 2, S. 770 f.
33 Laut Angabe des Kopisten fehlt diesem Teil des Hauptbuches - im Gegensatz zum Register - die

kalendarische Ordnung. Vgl. unten S. 179.
34 Das 1389 von Bonifaz IX. eingeführte aber erst 1441 vom Basler Konzil in seiner 43. Sitzung

sanktionierte Fest wird 1411 vom Kartäuserorden angenommen und 1418 in der Hs. UBB A XI
72, fol. 17' genannt. Diese Hs. stammt möglicherweise nicht aus Basel. Doch wird darin mehrmals
auf die Basler Kartause Bezug genommen. Binz 354. - Das Offizium ist vollständig im gedr.
Antiphonale Basil. 1488, fol. 189 ff. überliefert. Im gedr. Basler Brevier von 1515 als ,festum
duplex' behandelt, 1516 im Konstanzer Bistum allgemein mit Oktav angeordnet.

35 Die vier Marienfeste des Sommerteils hat der Schreiber ihres Ranges wegen und aus praktischen
Gründen zusammenfassend an die Spitze des 3. Teils gestellt. - Bei Brilinger, Hieronimus 227,
233, sind diese Marienfeste gebührend behandelt, mit Ausnahme der .Praesentatio', die dort
vergeblich gesucht wird. Vgl. unten S. 179 f. Letzteres wird erst nach 1471 in der Konstanzer Diözese
populär. Tüchle II, S. 389. - Festum duplex.

36 1491 liess Johann Surgant, Pfarrer an der unmittelbar neben der Kartause gelegenen Theodors¬

kirche, einst Schüler Heynlins in Paris, dann als Professor der Rechte in Basel Kollege Brants,
Anhänger des Realismus, aus Rom Reliquien der 10 000 Ritter holen. - Im Domstift wird ein

diesbezüglicher Alter erstmals 1361 genannt. Jährlich zelebrierte die Bruderschaft der
Schildknechte darauf eine Messe. Hieronimus 459. - Nach der Schlacht von Murten, die absichtlich am
Tag der 10 000 Ritter geschlagen wurde, richtete der Kommandant des Basier Bataillons an den
Stadtrat ein Schreiben mit der Versicherung: ,Die heiligen zehntausend Ritter haben für uns

gefochten, dann die sach nit menschlich gewesen ist'. Vgl. Hans Reinhardt, Kaiser Heinrich II. und
das Basler Bistum. 120. Neujahrsblatt, Basel 1942, S. 30. -

37 Johannes d. T. zählte neben der Jungfrau und der hl. Margaretha zu den Patronen der Kartaus,
weshalb den Offizien auf seine Geburt und Enthauptung eine Vorzugstellung eingeräumt ist. Zur
Erleichterung der Auffindbarkeit erscheint das Fest der Enthauptung, welches eigentlich dem 29.

VIII angehört, im Register unmittelbar nach dem Geburtstag (24. Juni). - Am Domstift wurden
beide Feste als ,festum duplex' gefeiert, die Geburt zudem noch mit Vigil. Dem Täufer war auch
das alte Baptisterium des Basler Münsters geweiht, die Johanneskapelle auf dem Münsterplatz, wo
seit dem 13. Jh. die Johannesbruderschaft der Domkapläne ihren Standort hatte.

38 Translatio Fridolini. Die .Comme moratio' am 6. März. Das Fest war hauptsächüch in der Nord-West¬
schweiz volkstümlich. - Im Domstift bestand ein Fridolinsaltar seit 1353. Hieron. 367. - Noch 15 14

werden 2 Altäre in der dem Kartäuserkloster benachbarten Allerheiligenkapelle u.a. zu Ehren Fridolins

geweiht. Duplex-Fest. Nach 1420 erscheint im Basler Kalender die Translatio (Bs.Chr. IV,466).
39 Festum duplex. Die Oktav ,IX lectionum' am 6. Juli.
40 Schon für 1219 ist in den Urkunden die Existenz einer Ulrichskapelle nachweisbar. 1268 wurde sie

zur Pfarrkirche mit bedeutender Landgemeinde erhoben. Hieronimus 467. - Für das Volk war die

Teilnahme am Ulrichsfest laut Bischof Utenheims Verordnungen nicht obligatorisch. Herzog 58.
Im Cantionale ist der Heilige im Gegensatz zu der ebenfalls auf Augsburg weisenden hl. Afra
merkwürdig nebensächlich behandelt.

79



41 Die ersten Zeugnisse des Heinrichs- und Kunigundenkults in Basel gehören dem 12./13. Jh. an. Im

Jahre 1347 kamen die aus Bamberg erbetenen Reliquien des Kaiserpaars nach Basel. Hierauf

erklärte der Bischof die Verehrung in der ganzen Diözese obligatorisch. Neben dem Hauptfest am

13. Juli feierte man alljährlich am 4. Nov. noch die Überführung der Reliquien von Bamberg nach

Basel. Über beide Festlichkeiten berichtet Brilinger im Ceremoniale ausführlich. Hieronimus, 226 f.

u. 242. Zur Geschichte d. Basler Heinrichskultes vgl. insbesondere C. Pfaff. - Bemerkenswert ist,

dass Heinrich im Register nicht figuriert. Noch Prior Heinrich Arnoldi hatte seine Legende
aufgezeichnet: UBB mscr. AV 4, fol. 46-60 Heinrichslegende, fol. 61-67' Kunigundenlegende.-
Offenbar verblasste sein Kult gegen 1500 und erhielt erst wieder einen gewissen Auftrieb, als man

die alle 5 Jahre begangenen Feierlichkeiten zur Erinnerung an Basels Eintritt in den Bund der

Eidgenossen (1501) mit dem Heinrichstag (13. Juli) koppelte. Brilinger bezeugt, dass an diesem

Tag die Zeremonien von mehrstimmigem Gesang des Münsterchors begleitet waren: cantores in

mensuris concinebant omnique solenniter fiebant non sine magna ecclesiae laude. Invitabantur

tune officiantes Vgl. Hieronimus 297. Bestimmend für die Kartaus war aber, dass das Fest mit
der am gleichen Tag stattfindenden Reliquienfeier Margarethae kollidierte und Heinrich deshalb

hintangestellt werden musste. — Vgl. oben S. 42 f. die Stellung des Heinrichsformulars im gedr.

Ant. Basiiiense von 1488. - Kunigunde, 9. Sept. (heute 3. März), ebenso duplex-Fest. -
42 Die Feier der Reliquien Margarethae wurde laut Bs. Chr. 1, 323 von Prior Heinrich Arnoldi

angeordnet. Im Cantional erinnert nichts mehr daran.

43 Ein zweites, von Prior Heinrich Arnoldi komponiertes Margarethen-Offizium ist am Schluss des

Registers (S. 75) angezeigt. - Die Anfänge des Margarethenkults am Domstift gehen auf die

Stiftung von Altar und Pfründe im Jahre 1327 zurück. Hier'on. 405. Nach Bischof v. Utenheims

Synodalstatuten (1503) war das Volk ,aus allerlei gewichtigen Gründen' nicht verpflichtet, an dem

Fest teilzunehmen. Vgl. Herzog 58.
44 Duplex-Fest, das mit einer Prozession verbunden war. Der nicht römische Kult lässt sich am

Domstift bis auf die Jahre um 1180 zurückverfolgen. Hieronimus 230 f., 425 f. u. a.

45 Ein Altar für den Heiligen, der zu den ältesten des Münsters gehört, ist 1269 erstmals erwähnt.

Hieronimus 381 f.
46 Am Münster bestanden Christophoruspfründen seit der Mitte des 14. Jahrhunderts, jedoch fehlte

der primär hierauf bezügliche Altar.
47 Als Oberhaupt und Repräsentantin der hl. Sippe genoss die hl. Anna überall am Oberrhein und seit

1412 im Kartäuserorden stärkste Verehrung. Am Münster hatte der Kult Duplex-Rang. Nach

Brilinger musste am Anna-Tag der ,Liber generation« Jesu' gesungen werden. Sonst war diese

Forderung nur noch für Weihnachten, Mariae Geburt und das Fest des hl. Joachim einzuhalten.

Vgl. Hieronimus S. 120. - Siehe dazu S. 77, Anm. 8.

48 Märtyrer der Thebäerlegion, dem in Basel sonst keine spezielle Verehrung zuteil war.

49 1248 ist erstmals eine Oswaldskapelle genannt. Wackernagel, Gesch. I, 139. Nach Hieronimus 442

kann im Münster die Verehrung des hl. Oswald seit dem 13. Jh. nachgewiesen werden. - Noch

1514 wurde in der nahe bei der Kartaus gelegenen Allerheiligenkapelle ein Altar zu Ehren

verschiedener Heiliger, darunter Oswald, eingeweiht.
50 Die drei Feste ,Transfiguratio Christi', Bernhard und Hieronymus sind im Original zu weit nach

unten verschoben, hier jedoch an die kalendarisch richtige Stelle gebracht. - Das Fest der Verklärung

Christi auf dem Berge Tabor wurde seit dem Jahre 1457 allgemein als ,festum duplex'

begangen. Zur Erinnerung an den 1456 erfochtenen Sieg über die Türken schrieb es der Papst für

die ganze Kirche vor. In der Kartaus schenkte man dem Fest seit langem Beachtung, hatte sich

doch schon Heinrich Arnoldi durch einen gedruckten Traktat am Kampf gegen die Türken beteiligt.

(Bs. Chr. I, 508; - Nicklès 145 f.). Das Ceremoniale Brilingers widmet der ,Transfiguratio'

einen besonderen Abschnitt. Vgl. Hieronimus 232. — Die Kartaus bildete ein Zentrum Bern-

hard'scher Mystik und der Beschäftigung mit den Kirchenvätern. Der Gründer des Zisterzienserordens

wird bei den Kartäusern schon seit 1174 verehrt. — Im Umkreis des Domstiftes ist Hieronymus

erst von der Mitte des 15. Jhs. an mit einer unsicheren Altarnennung vertreten. Dagegen war

ihm nach Hieron. 378 in der Kleinbasier Niklauskapelle seit 1377 ein Altar geweiht.

80



51 Fehlt unter den bei Hieronimus angeführten Heiligen des Domstifts. Verehrung hauptsächlich im
Konstanzer Sprengel. Die Schreibweise „Affra" entspricht dem Original.

52 Nach dem gedruckten Basler Brevier von 1515 ,festum duplex' mit Oktav. Bei Brilinger ist lediglich
vermerkt, dass in der 2. Vesper von Mariae Himmelfahrt (15. VIII.) des hl. Laurentius gedacht
werde. Hieronimus 233.

53 Der Walliser Bischof Theodul, Patron der Rebleutenbruderschaft, ist in Kult und Kunst Basels
verhältnismässig selten anzutreffen. Mittelpunkt seiner Verehrung war die Kleinbasier Theodorskirche,

wo seine Statue seit 1460 auf dem Heiligkreuzaltar stand. Erst 1478 gelangten Reliquien an
das Münster. Reinhardt, S. 88. — 1493 wurde im Münster der Altar zum hl. Kreuz neu konsekriert
und unter 13 anderen Heiligen auch Theodul geweiht. Hieronimus 400.

54 Altar und Pfründe am Münster wurden 1350 von einem Basler (Nikolaus Berner) gestiftet. Hie¬

ron. 347. - Ist auch 2. Stiftspatron von St. Leonhard. Dort von Konrad Witz gemalt. Ausserdem
Patron der Gerber. Vgl. Reinhardt 91.

55 Verehrung hauptsächlich in der Konstanzer Diözese. Kultnachweise aus dem Münsterkreis fehlen.
56 In Klöstern und Chorherrenstiften. Vor allem im Augustinerkonvent, im Leonhardsstift und in der

Kartaus. Im Petersstift alljährlich glanzvoll begangen. Wackernagel. I. 167.
57 Das Verena-Reimoffizium fehlt im Cantionale unseres Kartäusers. Dagegen ist es im gedruckten

Antiphonale Basiiiense von 1488, fol. 231', mit 6 A.n. und 1 R. vertreten. Vorher finden wir es in
der aus St. Gallen stammenden Sammelhs. UBB A XI 63, fol. 188 ff., in der Niederschrift eines
Klerikers aus Zurzach vom Jahre 1476. — Offenbar blieb der Verena-Kult mehr auf private Kreise
beschränkt. In Basel schenkte man ihm wenig Beachtung. Er taucht hier erstmals in der ersten
Hälfte des 14. Jh. auf im Zusammenhang mit Stiftungen der in der Basler Geschichte hervortretenden

Familie Fröweler. Nach dieser ist eine Kapelle im Münster benannt, wo seit 1333 auch ein
Verena-Altar und eine diesbezügliche Pfründe seit 1352 bestand. Vgl. Hieronimus 474.

58 Im Domstift selbst fehlen diesem Heiligen eigene Kultstätten. Dagegen stand seit etwa 1435 in der
zum Münsterbezirk gehörenden Pfarrkirche St. Ulrich ein Altar der Hll. Antonius, Blasius und
Egidius. - Hieronimus, 342 f.

59 Die Passio der Zürcher Heiligen findet man in der Hs. UBB A IX 4, fol. 65 aus dem Leonhardsstift.
Letzteres besass einen den beiden Märtyrern geweihten Altar. Vgl. Fechter, Topographie
S. 69 f. - Nach Jos. Siegwart OP, Die Consuetudines des Augustiner-Chorherrenstiftes Marbach im
Elsass (12. Jh.), Freiburg (Schweiz), 1965, S. 17, erhielt St. Leonhard die Regel von Marbach,
dessen Allerheiligenlitanei die Hll. Felix u. Regula anführt. Beide Klöster waren u. a. mit St. Martin
auf dem Zürichberg verbrüdert.

60 „festum duplex", von einer kleineren Prozession begleitet, die Brilinger beschreibt. Hieronimus
234.

61 Der Kult des Apostels erfuhr eine Steigerung, nachdem um 1350 ein Mitglied der Familie Fröweler
zu seinen Ehren im Münster eine Pfründe errichtet hatte. Hieronimus 431.

62 Galt als Patron des Schweizer Wehrwesens. Sein Altar seit dem 13. Jh. im Leonhardsstift. Allge¬
mein erscheint der Thebäerkult in der Basler Region schwach. Bei Brilinger und unter den von
Hieronimus verzeichneten Heiligen des Münsterbezirks fehlen Mauricius und seine Genossen.
Ausstrahlungszentren ihrer Verehrung sind neben dem burgundischen Westen schon im 9. Jh. die
Bodenseeklöster und Köln. 862 wurde sein Haupt in der Abtei Rheinau niedergelegt! A. J. Herzberg,
Der Hl. Mauricius, Düsseldorf 1932, S. 30, 36, 114.

63 Der hl. Michael geniesst im Cantionale eine bevorzugte Stellung. Das Register schliesst mit der
Sequenz zu seinem Hauptfest ab. Vgl. auch S. 69 unter den Gesängen der Bittwoche. - Infolge der
Vorliebe Kaiser Heinrichs II. und Kunigundes für den Engelfürsten, wodurch 1015 die Stiftung des

Bamberger Klosters St. Michaelsberg veranlasst wurde, erfuhr auch die Basler Michaelsverehrung
eine Steigerung. Sie erhielt einen weiteren Impuls durch die vom Kaiser dem Münster überlassenen
goldenen Altartafel mit der berühmten Darstellung der Erzengel und des hl. Benedikt. - Michael
war einer der ältesten Münsteraltäre gewidmet und in Brilingers Ceremoniale ist sein Fest durch
einen eigenen Abschnitt ausgezeichnet. Vgl. Hieronimus 235, 434.

81



64 Für den hl. Dionysius, festum 9 lectionum, sind im Münster keine Zeichen der Verehrung nachweisbar.
65 Die Gestalt des hl. Pantalus erscheint schleierhaft. Sein Kult entstand im späten 13. Jh. Als Bischof

von Base! bezeichnet ihn einzig die Ursula-Legende. 1270 erwarb man sein Haupt aus Köln, was
aber keine liturgisch-musikalischen Auswirkungen zur Folge hatte. Später taucht er noch in einem
Holzschnitt von Urs Graf zum Basler Brevier des Jahres 1515 auf. Brilingers Ceremoniale von 1517
kennt ihn nicht mehr. Vgl. Reinhardt S. 87. - Das Basler Missale UBB mscr. Bill rubriziert fol.
226: ,In allatione capitis sei. Panthali primi epi. Basil, et martiris require supra', womit auf den 12.

Oktober des Kalenders verwiesen wird.
66 Der Gallusalter gehört zu den ältesten des Münsters und war sicher seit 1272 mit einer Pfründe

besetzt. Schon Brilinger nennt die berühmte romanische Pforte im Nordteil des Querschiffs nach
ihm. Hieronimus 369.

67 Reliquien der hl. Ursula und ihrer 11 000 Jungfrauen, die nach der Legende auf ihrer Fahrt nach
Rom über Basel kamen, wurden erstmals 1254 aus Köln erworben. Jene galt auch als Patronin der
Schiffsleute und Fischer. Vgl. Reinhardt 87, 91. - Im Münster existierten Kapelle, Altar und
Kaplaneipfründen zu Ehren dieser Heiligenschar mindestens seit 1326. - Festum duplex.

68 Im Register unter den Rogationsgesängen u. S. 74! Nach Brilinger wurde der Tag entsprechend
seiner Bedeutung als eines der vier Hochfeste mit der ,grössten Feierlichkeit' (festum duplex)
begangen. Er verweist auf die Überlieferung, wonach das Fest auf die am 13. Mai 609 (nicht 604)
erfolgte Weihe von S. Maria Rotonda in Rom (ursprünglich Pantheon) zu Ehren der Jungfrau und
aller Märtyrer zurückgeht. Im 9. Jh. erfolgte seine Verlegung auf den 1. November. Vgl. Hieronimus
239. - Vgl. auch Anm. 79.

69 In der Rubrik des gedruckten Basler Breviers von 1515 heisst es zum 2. Nov.: ,Commemoratio
omnium animarum, IX lectionum'.

70 Der Kult des hl. Leonhard aus dem Limousin kam nach der Mitte des 11. Jhs. am Rheinknie auf. Er
wurde Hauptpatron des 1135 von Marbacher Mönchen nach der Augustiner Regel reorganisierten
Leonhardsstiftes.

71 Die Kleinbasler Theodorskirche erhielt Reliquien ihres Hauptpatrons nachweislich 1319 und 1474
aus Bischofszell. Im Umkreis des Münsters scheint der hl. Theodor keine Bedeutung erlangt zu
haben und ist in Basel auch sonst selten. Reinhardt S. 88. - Durch Verwendung von Surgant,
Pfarrer zu St. Theodor (1490-1503), verlegte man das Fest des Heiligen vom 9. auf den 16. Nov.,
weil viele Kleinbasier vorzogen, den am 9. Nov. stattfindenden Jahrmarkt in Grossbasel zu
besuchen. P. Barth, in: Basler Kirchen, hrsg. von E. A. Stückelberg, 1. Bd., S. 13 ff.

72 Der Martinskult ist in Basel seit frühester Zeit bezeugt. Die dem Heiligen geweihte Pfarrkirche
dürfte noch älter sein als das Münster. An letzterem bestanden Pfründen und Altäre seit der ersten
Hälfte des 14. Jh.

73 Im Münsterbezirk sind keinerlei Zeugen des Kultes nachzuweisen. Im Kloster Klingental war ihm
ein Altar geweiht. Festum 9 lectionum.

74 Der Kult kann für das St. Peter-Stift bestätigt werden, wo durch ,quidem devotus' im Jahre 1316
die Festfeier der hl. Elisabeth eingeführt wird. Wackernagel, Gesch. d. St. B., II, 2, Anm. z. S. 770
(S. 157*). - Eine Filialkapelle der Pfarrei St. Ulrich war der hl. Elisabeth geweiht.

75 Nach Hieronimus sind im Münsterbezirk keine Zeugen des Kults vorhanden. Dagegen z. B. im
Kleinbasler Kloster Klingenthal. Reliquien besass die Kartause. Festum 9 lectionum.

76 Clemens Romanus (Papst, 92-101?) hat im Münsterbezirk keine greifbaren Kultspuren hinter¬

lassen, obwohl ihm ein Duplex-Fest gewidmet war.
77 Die Gelehrtenpatronin war in der spätmittelalterlichen Universitätsstadt Basel eine der beliebtesten

Heiligen. Ihr Tag wurde als ,festum duplex' gefeiert. In den Festoktaven der hl. Katharina und des

Apostels Andreas musste nach Brilingers Ceremoniale die zeitliche Reihenfolge der Commemora-
tionen für die beiden Heiligen eingehalten werden, obwohl Andreas höheren Rang einnahm. - Am
Domstift bestand schon um die Mitte des 13. Jh. eine Katharinenkapelle mit gleichnamigem Altar
und mehreren Pfründen. Hieronimus 393 ff.

82



78 Laut Verzeichnis in dem von Kreß geschriebenen Ordinarium UBB mscr. A X 122, fol. 30', war der

Kreuzalter der Kartaus u. a. auch dem Konstanzer Bischof Conrad (f 985, 1123 heiliggesprochen)
gewidmet. Zentrum seiner Verehrung war das Kloster Rheinau.

79 Unter den Gesängen zur Rogationswoche (S. 69) verzeichnete Kreß weitere Stücke zu .Omnibus
Sanctis'. Vgl. auch Anm. 68. - Hier handelt es sich um einen Nachtrag.

80 Gesänge zur Dedicatio hat Kreß bereits oben innerhalb der Bittwoche angezeigt. S. 69.
81 Es handelt sich hier um das von Prior Heinrich Arnoldi komponierte Margarethen-Offizium

monastischer Form. Das anonyme Saekularoffizium steht S. 71 unter dem 15. VII.
82 Der Kult setzt im Münster um die Mitte des 14. Jh. ein. In Gross- und Kleinbasel bestanden

Kapellen der Antonierherren.

83


	Das kalendarische Festverzeichnis des Cantionals

