Zeitschrift: Publikationen der Schweizerischen Musikforschenden Gesellschaft.
Serie 2 = Publications de la Société Suisse de Musicologie. Série 2

Herausgeber: Schweizerische Musikforschende Gesellschaft

Band: 20 (1978)

Artikel: Das Cantionale des Kartausers Thomas Kress : ein Denkmal der
spatmittelalterlichen Musikgeschichte Basels

Autor: Labhardt, Frank

Kapitel: Der Zweck des Cantionale

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-858854

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-858854
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DER ZWECK DES CANTIONALE

In dem mehrfach zitierten, musikgeschichtlich aufschlussreichen Vorwort (1) auf dem
Titelblatt erfahren wir den Namen des Schreibers. Es ist Thomas Krefs, der letzte, 1564
verstorbene Basler Kartdusermonch. Die Einleitung schildert die Beweggriinde, welche ihn
zur Herstellung des Cantionale veranlasst haben. Wir drucken sie deshalb nochmals voll-
stindig ab: (2)

Liber Cartusiensium Vallis beate Margarethe Basilee minoris scriptus manu confratris
nostri Thome Kref3, collectusque undecumque ex diversarum ecclesiarum devotissimis
canticis (unde haud merito Cancionale appellatur) in fomentum subministrande devo-

cionis et tedii relevandi quod nonnumquam hiis qui tentacione secularum tristicie (que
mortem operatur) pulsantur, accidere solet. Tum quia in ordine nostro talismodi
Canciones id est apocriphe, licet devote, non habeantur in usu, et forte quispiam illis dum

adhuc in seculo viveret delectatus, ne prorsus intra incitamentis talibus se perpetuo

cariturum doloret. Ideo eidem fratri placuit eatenus tailia corradere, ut ne dum sibi, sed et
plerisque fratribus ad hes inclinatis pro spirituali recreamine foret accomoda Maria.”

Wie man dieser Einleitung entnimmt, unterbreitet uns Kress mit seinem vorsichtig als
Cantionale bezeichneten Werk eine Sammlung nicht niher definierter geistlicher Gesinge

tiefster Frommigkeit, die er Quellen verschiedener Weltkirchen entlehnt hat. Seinen In-

halt charakterisiert er als ein den Kartdusern fremdes obwohl kirchliches Musikgut. Die

darunter befindlichen Stiicke (,,Cantiones’’) nennt er ,,apocryph”, weil sie zwar innerhalb

der privaten Devotion geduldet, aber im Orden offiziell nicht im Gebrauch waren. Wenn

Krefd den Ausdruck ,,Cantionale” fiir seine Sammlung eher anzweifelt, so ist zu bedenken,

dass nach damaligem Begriff ein Cantional auch Repertoire-Teile enthalten konnte, die

der ,musica vulgaris” angehorten und in den meisten Fillen sogar mehrstimmige Sitze

umfassten. Vielfach dienten derartige Cantionalien ausserliturgischen oder padagogischen

Zwecken. Der Kartiuser empfand den Terminus offenbar als zu weitgehend, wenn nicht

gar als anriichig, weshalb er ihn nachtriglich abzuschwichen versuchte (unde haud merito

Cancionale appelatur) (3). Tatsichlich verlor der Ausdruck seinen Sinn, nachdem Krefy

die meisten aus dem Rahmen der ,,musica ecclesiastica” fallenden Stiicke einer spiteren

strengen Sichtung der Sammlung geopfert hatte. Wir werden im Laufe dieser Arbeit

zeigen, dass sich die endgiiltige Gestalt der Sammlung beziiglich Inhalt und Umfang von

der vorliegenden merklich unterscheiden sollte.

Welches waren nun die Ursachen, die Krefl ein derart regelwidriges Werk beginnen

liessen? Er nennt mehrere Griinde. Einmal will er dem Uberdruss derjenigen begegnen,

welche durch die zahlreichen todbringenden Versuchungen einer diisteren Welt bedriickt

werden (4). Anderseits bedurften Geist und Gemiit gewisser Mitbriider einer Stiitze, die

sich mit dem Verzicht auf jene mannigfachen, vom Orden missachteten Gesangsformen

der Sikularkirche nicht abfinden konnten (5). Das Gebot der Stunde aber war die Stir-

kung des durch dussere Anfechtungen und durch eigene Glaubenszweifel gefihrdeten

Geliibdes (6). Man festigte dieses durch das Beispiel der Heiligen aller Zeiten und durch

Aufgeschlossenheit gegeniiber anderen Formen geistlicher Vokalmusik.

20



Sicher gehorte auch Prior Zscheckenbiirlin nach allem, was wir von der weltlichen Her-
kunft und der allgemeinen Gesinnung dieses Basler Patriziersohnes wissen, der Gruppe
musikhungriger Klosterinsassen an. In seiner Eigenschaft als hochste Instanz des Hauses
war er allein schliesslich fiir den Auftrag verantwortlich, den er dem Konventualen
Thomas Kref} erteilte. Letzterer betont denn auch, die Melodien weniger fur sich selbst als
vielmehr fiir seine Mitbriider gesammelt zu haben.

Unter der Oberflache dieser Einleitung steckt ein tieferer Sinn. Sie ist der verschleierte
Ausdruck jener latenten geistigen Krise und allgemeinen Resignation, die das Zeitalter
und mit ihm die Kartause erfasst hatte (7). Es machen sich darin dhnliche Krifte und
zwiespiltige Stimmungen bemerkbar, die einen Zscheckenbiirlin dazu verleiteten, sich
kurz vor seinem Noviziat auf zwei Doppeltafeln nebeneinander als Junker, Ménch und
Gerippe portritieren zu lassen, anderseits einer Kunstliebhaberei zu huldigen, die nicht
ganz zu den Ordensgrundsidtzen der Kartauser passen will (8). Wir stehen am Abend einer
Epoche iiberbordender, renaissancehafter Lebensfreude. Sie ist gleichzeitig von einem
Ernst begleitet, der die Vergianglichkeit alles Irdischen im Auge behielt (9).

Nicht nur die Befriedigung humanistischer Sammelfreuden und der Wunsch nach Trost
durch erweiterte Devotion, sondern auch eine echte von der Ahnung nahe bevorstehender
Umwilzungen getragene Sorge um die Mitbriider sowie um die Kirche iiberhaupt mag
zusammen mit einem Anflug lokalpatriotischer Begeisterung die Entstehung des Cantio-
nals veranlasst haben. Noch bevor Luthers Schriften seit dem Ende des Jahres 1517 die
Basler Presse Adam Petris in grosser Zahl zu verlassen begannen (10), hatten manche die
an Konzilien und Synoden gegen den Weltklerus oder die Kloster erhobenen Vorwiirfe
nicht iiberhort und bereiteten sich vor, das Wort in die Tat umzusetzen. In der spdtmittel-
alterlichen, ganz der Ortsiiberlieferung verpflichteten Musikpflege unseres Cantionals ist
noch die Atmosphire der Scholastik, der auf dem Boden von Bibel und kirchlicher
Doktrin verharrende Humanismus édlterer Richtung herauszuspiiren, wie ihn dessen Haupt-
verwalter unter den Basler Kartiusern, der gelehrte Johannes Heynlin von Stein (seit 1487
in der Kartaus, gest. daselbst 1496) oder — im weitesten Sinne — Johannes Trithemius
(1462—1516), Abt von Sponheim, reprisentierten (11). Mit den parallelen, musikge-
schichtlich bedeutsamen Unternehmen der modernen Humanisten ausserhalb des Klo-
sters, denen wir die internationalen Liedersammlungen und Tabulaturen des kartduser-
freundlichen Amerbachkreises verdanken, beriihrt sich der Geist des Cantionale nur am
Rande, etwa in den jiingsten ausserliturgischen Gesingen.

Je mehr wir im 16. Jahrhundert zeitlich fortschreiten, desto klarer trennt sich vor unseren
Augen der musikgeschichtliche Weg des Klosters von dem des neuen Humanismus, wie-
wohl dieser dem beabsichtigten Cantional-Unternehmen urspriinglich zum Durchbruch
verholfen hatte. Diese streng konservative Haltung teilt die Kartaus in musikalischer Hin-
sicht mit den an Boethius und Cassiodor geschulten Theoretikern der Universitit, mit den
dort gebildeten Vertretern des liturgischen Musikdrucks, mit Bischof Christoph von Uten-
heim und der Basler Kirche (12) sowie mit anderen Klostern und Weltkirchen am Ober-
rhein bis zur Bodenseegegend. Nicht zufillig erinnern die Bestrebungen unseres Thomas
Kref auf dem Gebiete des einstimmigen Chorals stark an das fast gleichzeitige Unter-
nehmen der St. Galler Benediktiner unter Abt Franz Gaisberg zur Wiederherstellung der

21



alten Siangerschule. Noch bevor der Kartduser seine zusammenfassende Arbeit in Angriff
genommen hatte, versuchte St. Gallen mit grossen Anstrengungen die vergessenen Tro-
pen- und Sequenzmelodien wieder zu beleben und damit den alten Glanz der Miinster-
liturgie wieder aufzurichten (13). Bei dieser Gelegenheit machte man sich einige An-
regungen zu Nutze, die schon in der zweiten Hilfte des 15. Jahrhunderts auf dem Gebiet
der Sequenzen-Ubersetzung und der Kulterweiterung durch neueingefiihrte Feste von der
Basler Kartaus ausgegangen und mittels liturgischer Druckwerke von Basler Offizinen aus
verbreitet worden waren (14). Schreibereintrage im St. Galler Cod. 546 aus den Jahren
1506—14, in der diese Bemiihungen der Benediktiner kodifiziert sind, lassen Ruf und
Strahlungskraft des Basler Klosters auf das deutlichste erkennen (15).

Anderseits tritt die weltweite, bis zum 13. Jh. dauernde Wirkung der St. Galler Singer-
schule noch unverkennbar in den Tropen und Sequenzen des Cantionals zutage. Auch die
dlteste Schicht der Sammlung scheint wesentlich dem reichenauisch-st. gallischen Kultur-
kreis verpflichtet (16), wihrend in den jiingsten Lagen offenbar auch niederrheinischer
Einfluss mitbeteiligt ist. Aber noch sehr spat steht die Tradition vom ostlichen Oberrhein
her fiir Krefs im Vordergrund des Interesses. Als ein Beleg unter anderen konnen wir die
fiir Basel wie fuir St. Gallen charakteristische ,,retrospektive’” Behandlung der Mehrstimmig-
keit anfiihren. Ihre organalen Formen werden bis in die erste Hilfte des 16.Jhs. im Umkreis
des Bodensees und Freiburgs i. Br. getibt und sind wenig spdter — wohl letztmals — durch
das Kartduser Cantional fiir die Basler Gegend bezeugt (17).

Die auffillige zeitliche Koinzidenz der Restaurationsversuche Basels und St. Gallens im
Gebiet des mittelalterlichen Chorals beruht letzlich auf den beiden grossen rheinischen
Konzilien, deren Regenerationskrafte nach wiederholten Anldufen erst mehr als ein halbes
Jahrhundert spiter unter den Benediktiner Abten Rosch bis Gaisberg und den Basler
Bischofen endlich durchbrechen. Vor allem ist es Bischof Christoph von Utenheim, der
sich wihrend der Synode von 1503 fiir die Wiederherstellung der traditionellen Liturgie
und halbzerfallenen Gesangspraxis einsetzte (18). In der Folge davon hatte der wie viele
Humanisten archidologisch interessierte, aber konservativ altgliubige Basler Domkaplan
Brilinger parallel zu den musikalischen Bemiihungen des Thomas Krefs in seinem 1517
abgeschlossenen Ceremoniale die alten Gebriuche, liturgischen Vorschriften und Cere-
monien aus ehemaligen Ritualbiichern zusammengestellt und neu bearbeitet, um sie kurz
vor der Reformation, als hitte er die kommenden Umwilzungen vorausgesehen, seinen
Zeitgenossen fiir alle Zukunft wieder in Erinnerung zu rufen (19). In der Tat wurde der
urspriingliche Glanz des liturgischen Lebens an der Kathedrale durch Brilingers Leistung
aller Welt noch einmal sichtbar, und es ist nicht abwegig anzunehmen, dass der lange
vorbereitete Anschluss der Kleinbasler-Kirchen, die mit der Kartaus zur Konstanzer
Diozese gehorten, an den ordo ritus et modus Grossbasels auf diese Weise unterstiitzt
wurde. Wiederum bildet das Jahr 1517 einen wichtigen Markstein in dem von uns
betrachteten Zusammenhang. Denn in diesem ereignisreichen Jahre kamen die Be-
miithungen zur Vereinheitlichung des Ritus fiir die rechts- und linksrheinischen Kirchen
der Stadt auf Grund der Billigung durch die Kurie endgiiltig zum Abschluss (20). Die
Verwendung der von Basler Buchdruckern nach den Verordnungen des Bischofs heraus-
gegebenen Choralinkunabeln war der Geistlichkeit im ,,minderen Basel”’ nunmehr offiziell

22



gestattet. Auch fiir unseren Kartduser erweiterte sich damit der Quellenbestand, aus dem
er das Material fiir seine Sammlung zusammentrug. Jetzt erst war ihm die Arbeit am
Cantionale uneingeschrinkt moglich. Wie das Studium der Datierungsfrage denn auch
zeigen wird, muss Krefy den Hauptteil seiner Sammlung um 1518 ausgearbeitet haben. Zu
diesem Zeitpunkt verwertet er ein umfangreiches, vorwiegend dem Festkreis der Basler
Diozese entlehntes geistliches Gesangsgut, das ihm hauptsachlich aus dem seit 1488 ver-
offentlichten liturgischen Notendruck der Werkstitten von Wenfler, Furter, Froben u. a.,
zufloss.

1 Riclhter, Katalog S. 22; Klein S. 24; Handschin, Festschrift Nef, S. 104 ff.; Husmann, RISM, Bd. B
VST 3

2 Fotografische Wiedergabe bei Bruckner, Scriptoria X, Tf. XVLb.

3 Im urspriinglichen Teil der Sammlung verwendet Krefs den Ausdruck ,,Cantionale’ unwider-
sprochen. Vgl. z. B. unten S. 150, 179 und 243 des Inventars.

4 1517—-18, zu gleicher Zeit, da Kref3 sein Vorwort niederschrieb, wurde Basel nach iibereinstim-
mender Aussage der Chronisten Georg Zimmermann (Carpentarius) und Ryff von einer grossen
Pestseuche heimgesucht, die manchem Wohltiter der Kartause das Leben kostete. Auch der unter
Anm. 6 genannte Thomas Bruno wurde davon angesteckt, was spiter zu seinem Tod fiihrte. — Es
heisst, dass wiahrend dieser Katastrophe die Kirchen téiglich von Kerzen erleuchtet waren und vom
kliglichen Gesang des ,,Requiem’ ertonten. Vgl. Beitrige z. Vaterland. Geschichte, Bd. 2, 194, —
Zur Zeitlage vgl. Wackernagel, Peraudi, S. 175, Anm. 1.

5 Wie monoton sich bei den Kartiusern beispielsweise der Gebrauch von Hymnen vollzog, lehrt das

Hymnar UBB BV 29 des ausgehenden 15. Jh. In der auf fol. 17’ festgehaltenen Anweisung heisst
es: nota quod hymni ad priman, terciam, sextam, nonam et ad completorium numquam mutantur
nisi in ultimis versibus iuxta temporis et festorum exigencium. — Im Gegensatz zu den Weltkirchen
und zum Benediktinerorden beobachteten die Kartduser dhnlich wie die Zisterzienser in musika-
lischer Hinsicht eine grosse Einfachheit und Strenge. Vgl. Wagner III, 73 u. a. o. Das eben erwihnte
Hymnar enthiilt zahlreiche Stiicke aus dem eisernen Bestand der tiglichen Kartduser-Liturgie. Sie
sind deshalb im Cantionale nicht wiedergegeben. — Bei der starken Zunahme der Heiligenfeste
musste die Montonie des auf etwa 25 Stiicke beschrinkten traditionellen Hymnenrepertoirs immer
driickender empfunden werden, da stets wieder auf die alten Lieder wie ,,Christe redemptor™ oder
,,Jesu salvator seculi” zuriickgegriffen wurde. Deshalb macht sich gerade bei dieser Hs. der in die
Kartaus eindringende Humanismus bemerkbar. Fiir die Ferialmelodien der Hymnen ist die Nota-
tion eine andere als bei den solemniter vorzutragenden Stiicken. Im ersteren Falle notiert der
Schreiber in Anpassung an die Textmetrik abwechslungsweise mit Longae und punktierten Longae
wiithrend er im letzteren Falle gleichmassig nur Longae gebraucht. Daraus kann auf eine Belebung
der bisherigen Vortragspraxis geschlossen werden, die vermutlich unter der® Regierung Prior
Loubers (1480—1500), des ehemaligen Rektors der Basler Universitit, aufkam. Vgl. Klein, Kar-
tiusergesang, S. 39. Gerade zu Loubers Zeiten bevdlkerten auffillig viele gelehrte Ménche das Kloster.
In den fiir den Choralvortrag bestimmten, 1474 ver6ffentlichten Regeln des in Basel und anderen
Rheinstidten unterrichtenden Conrad von Zabern wird fiir hohe Festtage dem Chor ein langsames
fiir gewohnliche Tage dagegen ein schnelleres Tempo vorgeschrieben. Vgl. Molitor I, 161.
Den Gipfel der ,,Gemiitsergotzung”, aus dem der Zweck des Cantionals sofort erhellt, leistet sich
KreB im #lteren Teil der Hs. u. a. mit seiner Vertonung des sog. ,,Jubilus Bernhardi’’: ,,Jesu dulcis
memoria”, dessen Strophen bekannten, bei den Kartiusern jedoch nicht oder wenig gebrauch-
lichen Hymnenmelodien unterlegt sind. In einer ausfithrlichen Erklirung, die an Deutlichkeit
nichts zu wiinschen iibrig lisst, rechtfertigt er die Komposition mit dem Hinweis, dass dadurch die
Langeweile gemildert und der Anreiz zur Verehrung des Herrn gehoben werde (Vgl. S. 171 f.). Was
hier Krefs speziell zur Funktion dieses Lieds verrit, gilt sinngemiss fiir die gesamte Handschrift.

6 Die Chronik des Carpentarius und die anonym iiberlieferte, aber sicher von Nikolaus Molitor
geschriebene Reformationschronik befassen sich ausfithrlich mit dem Fall des Bruders Thomas
Bruno, der es nach seiner 1519 abgelegten Profess offenbar schwer hatte, sich den welt-
lichen Einfliisssen zu entziehen und 1523 unter dem Druck der Glaubensspaltung wieder aus dem
Orden austrat. Vgl. Bs. Chr. 1, 382, 384 f., 409 f., 477 f. — Schon vorher, 1521, 16ste ein Laien-

23



10

11

24

bruder das Geliibde. Der letzte Kartiusernovize Basels, Johann Kiifer von Summerich, hielt es
ebenfalls nur vier Jahre im Kloster aus. Er legte 1521 Profess ab und verschwand 1525. Bs. Chr. I,
402, Anm. 2 und 3.

Im Zusammenhang mit diesen Zeitkrisen steht die 1514 von Papst Leo X. an Basel erlassene
Weisung am Tag der Unschuldigen Kinder unter Beteiligung des Volkes eine Prozession zur Hebung
des Glaubens und gegen die Anfechtungen der Kirche durchzufiihren. Das Missale Basiliense vom
Jahre 1514 enthdlt zwei ,,missae speciales pro tribulatione populi” und ,,pro tribulatione et adver-
sitate ecclesie’. Vgl. Hieronimus 284, 312, Nr. 59 und Glossar 590.

Uber den kiinstlerisch reich ausgestatteten, 1509 errichteten spitgotischen Aufenthaltsraum fiir
Giste, der als ,Zscheckenbiirlin-Zimmer’ in die Basler Kunstgeschichte eingegangen ist, vgl.
Schweizer 35, 37. — Die Wiedergabe der Portraits, 1. c. 45. Leider ist der Maler unbekannt. Die
Darstellung gehort zu den frithesten Einzelbildnissen, die das erwachende Interesse am Menschen
und seiner Physionomie andeuten. In den bekannten Erasmus- und Amerbachbildnissen Holbeins
erreicht diese Entwicklung bald darauf einen Hohepunkt. J. Gantner, Kunstgeschichte der
Schweiz (Basel 1947) Bd. II, 342, und Abb. 302.

Seit dem grossen Erdbeben von 1356 und der furchtbaren Pest wihrend des Konzils im Jahre 1439
beherrschte der Tod das Gedankenleben des Basler Biirgers. Angesehene Kirchenfiirsten, Opfer der
damaligen Seuche, fanden in der Klosterkirche ihre letzte Ruhestitte. Die dort iiber den Chor-
stithlen angebrachten 16 Totenschilde erinnern heute noch daran. Das Massensterben gab vielleicht
Anlass zu der um 1440 entstandenen Totentanz-Darstellung an der Kirchhofmauer des Dominika-
nerklosters, die gegenwiirtig Conrad Witz zugeschrieben wird. Eine Kopie davon erhielt um 1450
der Kleinbasler Frauenkonvent zum Klingenthal. In den Jahren 1515-20 erfuhr das Original eine
tiefgreifende Uberarbeitung. Es sind die Jahre, da die Stadt erneut von einer Seuchenkatastrophe
heimgesucht wurde. Vgl. oben Anm. 4. Zum Totentanzgemilde vgl. F. Maurer, die Kunstdenk-
miler des Kantons Basel-Stadt, Bd. V, Basel 1966, S. 293, 307, 310. — Den Beweis, dass der
Sammler Krefs wadhrend jener Zeit des Massensterbens die Anregung zur Arbeit am Cantionale
empfing, werden wir im Abschnitt zur Datierungsfrage erbringen (unten S. 38 ff.).

Von 1517-1522 erschienen nicht weniger als 102 Schriften Luthers aus Basler Offizinen. —
Jos. Benzing, Lutherbibliographie, 1965, S. 454, 461, (unter Froben bzw. Petri).

Die Verwurzelung des Cantionals im kirchlich tolerierten Geist der Scholastik und in der Lokal-
tradition belegt Krefs so weit wie moglich, indem er gewisse Texte oder Melodien auf die Kirchen-
viter Gregor den Grossen, Bernhard v. Cl. oder auf den Reformtheologen Gerson und andere
Gewihrsminner zuriickfiihrt (vgl. u. a. unten S. 101, 170 f., 219). An anderer Stelle beruft er sich
auf das Basler Konzil, wenn es gilt, die Aufnahme zweifelhafter Stiicke in die Sammlung zu
begrinden (unten S. 92, 155, 157). Haupttriger der Erinnerung an die fiir das Kloster dusserst
ehrenvolle und eintrigliche Konzilszeit war der langjihrige Prior Heinrich Arnold von Alfeld, der
einst als angesehener Notar der Kirchenversammlung diente. Den Basler Kartausern stand er 1449
bis 1480 vor und starb 1487, ungefihr 6 Jahre bevor Thomas Krefs iiber die Klosterschwelle trat.
Schon zu seinen Lebzeiten umgab ihn ein besonderer Nimbus, der weitherum Vertrauen erweckte.
Wir haben es Krefs zu verdanken, dass sich die von der Chronik (Bs. Chr. I, 323, 324) ausfiihrlich
gewiirdigten Verdienste Heinrich Arnolds um die Erweiterung der Liturgie mit Text und Noten-
schrift erhalten haben. Vgl. unten S. 133 das Compassio-Offizium und S. 215 f. das Margarethen-
Offizium.

Dagegen hat Krefs den berihmten Bussprediger und spateren Kartausermonch Johannes Heynlin de
Lapide noch als Mitbruder erlebt. Mit Heinrich Arnold wurde letzterer in die Reihe verdienstvoller
Kirchenmidnner des Katalogs von Trithemius aufgenommen. Die Kartaus besass davon die durch
Carpentarius fiir seine Chronik mehrfach beniitzte Ausgabe von 1495 (Bs. Chr. I, 325, 343 f.).
Heynlin, der an der Pariser Sorbonne, der Hochburg der Scholastik alter Richtung, studiert und
seinen Magistergrad erworben hatte, trat in die Kartaus ein (1487), da sein Ruf als Theologe und
Gelehrter in Basel den Hohepunkt erreicht hatte. Wes Geistes er war, zeigt seine fir damalige
Begriffe gewaltige Bibliothek, die er dem Kloster hinterlassen hat. Vgl. Hofsfeld 302. — An der
Druckausgabe der Kirchenvdter durch seinen Schiiler Joh. Amerbach war er massgebend beteiligt,
ferner an der Herausgabe der Werke Gersons. Fiir den Musikhistoriker ist die erste gedmckt_e,
ebenso bei Amerbach 1491 erschienene Ausgabe des Psalmenkommentars von Cassiodor (gest. um
580) von einigem Interesse, die Heynlin besorgt und mit einem Vorwort versehen hat. Hof-
feld 293, 303. — Die Wiederaufnahme der Buchmalerei wihrend den ersten beiden Jahrzehnten des
16. Jhs., derweil in der Stadt die Illuminierkunst lingst durch den Buchdruck verdringt war,



12

13

14
15

16

vergegenwirtigt die kiinstlerische Seite dieses scholastischen Humanismus in der Kartaus. Vgl. das
Obsequiale UBB B VII 25 von J. Loy (Spilmann v. Lindau) und die Antiphonarien Molitors aus den
Jahren 1513—16 (oben S. 19, Anm. 21). — Zu Trithemius’ Musikanschauung vgl. Kahl 42 ff. "
Noch in seinen Synodalstatuten von 1503 empfiehlt Bischof von Utenheim als Anleitung fir die
Geistlichen die Werke Gersons, das Praeceptorium des Basler Dominikaners Joh. Nider (1429-36)
und Heynlins Buch iiber die Messe. Vgl. Herzog S. 66; Hofdfeld 328. — Im ,Elucidatorium’ des
Sorbonne-Theologen Clichtovaeus, das unter Zscheckenbiirlin benutzt wurde, flammt in der
Kartaus die von Gerson, Heynlin, Amerbach getragene Pariser Scholastik ein letztesmal auf. Vgl.
unten S. 39.

Dariiber Niheres in des Verfassers Studie zum Cod. St. Gallen 546, in: Publ. d. Schweiz. Musikf.-
Gesellschaft, Ser II, Bd. 8. — Es ist erwiesen, dass Joachim Cuontz, Cantor im St. Galler Kloster
unter Abt Franz Gaisberg (1504—1529), mit dem Amerbachkreis in Verbindung stand. Vgl. die
Amerbachkorrespondenz bearb. und hersg. v. A. Hartmann, Bd. 1, Basel 1942, S. 470, Nr. 440. —
Auf kulturelle Zusammenhinge zwischen Basel und der Abtei St. Gallen deutet ferner die Scheibe
Abt Franz Gaisbergs in der Ratsstube des Basler Rathauses. Sie enthilt die Darstellung des Abt-
wappens sowie der Heiligen Othmar, Gallus und Christophorus. Vgl. Baer I, 511, Tf. 34.

Vgl. unten S. 58 sowie S. 224 bzw. 226, Anm. 12.

Der gedruckte ,,Cathalogus illustrium virorum Germaniam usw. . ..”” des Sponheimer Abtes Trithe-
mius aus dem Jahre 1495 mit seiner Aufzihlung bedeutender Basler Kartduser und Humanisten
alter Richtung wie Heinrich Arnoldi, Heynlin, Seb, Brant, Geiler, Textoris, Leontorius trug viel
dazu bei, dass sich der Blick der St. Galler Benediktiner nach Basel und auf die dortige Kartaus
richtete (Vgl. die St. Galler Inkunabel Nr. 1415, Vorwort und fol. CLXXXIX!). Joachim Countz,
der Schreiber von Cod. St. Gallen 546, kennt den Kartduser Ludwig Moser und Seb‘Brant als
Ubersetzer Notkerscher Sequenzen, teilt Heinrich Arnoldis Josephsverehrung und korrespondiert
mit dem Basler Drucker J. Amerbach. Vgl. die vorhergehenden Anmerkungen 13 und 14. — Die
Einfliisse sind gegenseitig. Die aus der Bodenseegegend und St. Gallen nehmen in der Kartaus gegen
Ende des Jahrhunderts zu. Vgl. z. B. Hs. UBB A XI 63. — 1479 trat der St. Galler Hans Lesser dem
Basler Konvent bei. Von ihm sind die Blatter 1—-74 der Hs. UBB B XI 19 mit deutschen Anwei-
sungen fiir die Konversen geschrieben., — Zwei bedeutende Mitbriider kommen aus Lindau, ndmlich
Prior Jacob Louber und Joh. Loy Spilmann, Profess 1488, Vikar, Kalligraph. — 1510 tritt Bernhar-
din Kochli (Coci) de sancto Gallo, magister artium, der Kartaus bei. Vgl. Paul Staerkle, Beitrige
zur spiatmittelalterlichen Bildungsgeschichte St. Gallens, St. Gallen 1939, S. 202; Bs. Chr. I, 354,
365. — Ein Othmar Rot von St. Gallen begegnet uns Bs. Chr. I, 453. Zu letzterem vgl. auch unten
S. 173. — Wieder andere stammen aus der Gegend von Appenzell. Bs. Chr. [, 354, 527 f., 530.

Vgl. unten S. 113, 150f., 161f., 174, 192 f.,198 ff., 247, 255. — Schon friih diirften Vorlagen
aus den Bodenseeklostern der Organisation von Liturgie und Kirchengesang im Bistum Basel als
Muster gedient haben, ndmlich zur Zeit des Bischofs Heito, ehemals Abt von Reichenau, seit
802823 Bischof von Basel. Im Anschluss an die Verordnungen Karls d. Grossen iiber die Hebung
des Kirchengesangs gab Heito seinem Bistum verbindliche Weisungen fiir die Kenntnis der Chor-
biicher und Liturgica seitens der Kleriker heraus. Vgl. Bs. Chr. VII, 111; Refardt, Hist. Biogr.
Musiklexikon d. Schweiz, 1928, Art ,,Haito™.

An der Verbreitung neuerer Antiphonen und Responsorien zur Ausgestaltung des Marienkults hatte
zweifellos das Basler Konzil einen bedeutenden Anteil. Der Kopist vermutet fiir mindestens zwei
Stiicke unserer Sammlung die Autorschaft von Konzilsvitern (vgl. S. 155, 157). Mit dem Basler
Cantionale auffillig verwandt ist die umfangreiche Sammlung prozessionsgebundener Marienlieder
(cantiodhnliche Antiphonen) in der Hs. Cgm 716 der Bayerischen Staatsbibliothek Miinchen, die
um 1430 in der Gegend des Tegernsees zusammengestellt wurde. Ulrich Stéckl (Trunculus),
Priester und Lehrer zu Tegernsee, Dichter von Hymnen und Reimpsalterien (hrsg. v. Dreves in:
A.h. 6 u. 38), dann Abt in Wessobrunn hatte die Sammlung beniitzt. Stéckl war anderseits mit dem
Benediktiner Johannes Keck (geb. um 1400, gest. 1450) befreundet. 1441 erwarb Keck in Basel
die Wiirde eines Dr. theol. und stand darauf als erster Professor daselbst einer Universitit vor, die
Papst Felix V. 1440, also zur Zeit des Konzils, gegriindet hatte. Mehrfach rief er hier nach einer
durchgreifenden Reform der Kirche und wirkte als Konzilchronist. Als Musiktheoretiker wurde
Keck durch seinen fiir den Schul- und Selbstunterricht bestimmten Traktat ,Introductorium
musicae” bekannt. Vgl. Gerbert, Scriptores III, 319, Ausserdem H. Hiischen in: MGG Art.
,,Keck”, — 1442 trat Keck in das Kloster Tegernsee ein, das damals unter dem gelehrten Abt
Caspar Ayndorffer (1402—61) einer glinzenden und weithin strahlenden Bliite entgegenging. Hier

25



17

18

26

starb er 1450. Wie weit Tegernsee, das Basler Konzil und die dort hervorragenden Minner zu dem
schliesslich im Basler Cantionale verdichteten rheinischen Repertoire an Marienliedern beigetragen
haben, muss noch abgekliart werden. Vgl. dazu den Aufsatz Emersons (Lit. Verz.).

Vgl. unten S. 255. — Noch Leisentrits Gesangbuch von 1567 bringt im 2. Teil fol. LXLXVII’ ein
zweistimmiges Organum, und zwar den als Kronung der Weihnachtsfeier von zwei Knabenchoren
vorzutragenden Lobgesang ,,Laudem deo dicam”. — Dass von einer rheinischen Quelle, dem
Mainzer Cantonale des Jahres 1605, das letzte Beispiel eines archaischen Organums auf deutschem
Boden iiberliefert wird, iiberrascht nicht. Vgl. Baumker, Das Kath. deutsche KI. I, 610.

Wenn der 1514—1517 und wieder 1522—1527 als Musiktheoretiker in Basel wirkende Glarean den
einstimmigen Gesang vorzog, so sah sich die Kirche in ihrem Verhalten zur Mehrstimmigkeit
bestarkt. Vgl. Geering, Vokalmusik usw. S. 105; H. Albrecht, Art ,,Glarean” in MGG, Sp. 220. —
Fiir die konservative, von hoher Verantwortung gegeniiber der Vergangenheit getragene Richtung
an der Basler Universitit ist Glarean bis zu seinem 1517 erfolgten Wegzug (nach Paris) reprisen-
tativ. Der Besuch von Vorlesungen war dort erst seit 1492 obligatorisch. Den praktischen Ubungen
an den Bursen, wo die Studenten der Artistenfakultit wohnten, diente das Lehrbuch ,,Lilium
musice plane” (gedr. 1496 in Basel bei Michael Furter) des seit 1496 in Basel dozierenden Niirn-
bergers Michael Keinspeck. Es befasst sich ausschliesslich mit dem gregorianischen Gesang. Dem-
selben Zweck galt der Musiklehrgang ,,Clarissima plane atque choralis musice interpretatio ... In
Alma Basil.,, universitate exercitata...” (wiederum gedruckt bei Furter 1501) seines ab 1501
wirkenden Nachfolgers Balthasar Praspergius aus Meersburg (Bodensee). Beide Lehrbiicher erlebten
mehrere Auflagen. Als letztes Basler Lehrbuch des einstimmigen Chorals vor der Reformation
erschien schliesslich 1516 bei Froben Glareans ,,Isagoge in musicen”, das noch auf den acht Modi
beruht und in der Kartaus beniitzt wurde! Es ist mehr theoretischer Natur und beruft sich auf die
Musikschriftsteller der Antike und des Mittelalters. — Bezeichnend fiir die Traditionsgebundenheit
der Universitidt ist weiterhin die Tatsache, dass an den Bursen jegliche Instrumentalmusik verboten
war! Fiir Sebastian Virdung und seinen in der Basler Offizin Furters 1511 gedruckten Instrumen-
tallehrgang ,,Musica getutscht’ sind keine Beziehungen zur Universitit nachweisbar. Vgl. Karl Nef,
Die Musik an der Universitit Basel, Basel 1910 (in: Festschr. z. Feier des 450-jéhrigen Bestehens
der Universitait Basel). — Zur Erginzung der Biographie Praspergs vgl. den Bericht eines seiner
Schiiler vom Jahre 1505 bei Gerhard Pietzsch, Zur Pflege der Musik an den deutschen Universi-
taten bis z. Mitte d. 16. Jh., in: Arch. f. Mf., 6. Jhg. 1941, S. 38. — Die Musikanschauung Glareans
im Rahmen des deutschen Humanismus schildert treffend Kahl S. 44 ff. — Zu den Frithdrucken
der Werke Glareans und anderer Musikhistoriker im Besitz der Basler Universititsbibliothek
vgl. Marta Walter, S. 108 ff., besonders S. 112 f. — Mit Keinspeck befasst sich neuerdings
W. Ammel, Michael Keinspeck und sein Musiktraktat ,,Lililium musicae planae”, Basel 1496, Mar-
burg 1970.

Schon das Basler Konzil riigt in seiner 21. Sitzung von 1435 verschiedene diesbeziigliche Miss-
briuche. Ahnliches wiederholen spitere Konzilien. Dazu Baumker, Kirchenlied II, S. 8 ff.

Nach Herzog S. 37 soll das Basler Bistum im Laufe des 15. Jh. in den Ruf des ,,lustigsten’ unter
den fiinf Bistiimern an der ,,Pfaffengasse” (Rhein) gelangt sein. Ein Bild der damaligen Zustinde
von erschreckender Deutlichkeit zeichnet Bischof Utenheims Einleitungsrede zu seiner Synode von
1503. Herzog S. 41 ff. — Aus den Synodalbeschliissen geht u. a. hervor, dass die unzulissige
Kiirzung des Credo der Messe offenbar nicht selten war. Dabei wurde die Verwendung jener
Melodie geriigt, welche die nach Santiago di Compostella wallfahrenden Binkelséinger auf bdurische
Art und unter Gebrauch einer weltlichen Weise vortriigen. Ebenso kdonnten wihrend Messe, Vesper
und Predigt keine Offentlichen Tinze geduldet werden. Vgl. Herzog, Utenheim 57; W. Biaumker,
Zur Geschichte der Tonkunst in Deutschland, 1881, S.,129; Handschin, Festschrift Nef, S. 126. —
Im gedr. Graduale Basil. v. 1488 findet sich fol. 14’ ,das lustige Credo’. Auch der bedeutende
Prediger, Theologe und Musiker Conrad von Zabern, der sich seit etwa 1465 um die Reform des
greg. Chorals an den rheinischen Kathedralen, Stiften und Klostern von Basel, Freiburg i. Br.,
Heidelberg, Strassburg, Speyer, Worms, Mainz bemiihte, klagt in seinem erstmals 1474 erschie-
nenen Traktat ,,De modo bene cantandi choralem cantum ...” iiber die Anpassung weltlicher
Melodien an liturgische Texte. Im Abschnitt ,,Differentialiter cantare’ beruft er sich auf das Basler
Konzil, im Abschnitt ,,Devotionaliter cantare’” entriistet er sich iiber des ,teuffels mancherleye
carmina, franczosig stuck ...”, die von Schiillern unter Leitung ihrer Lehrer zu Beginn des
Offiziums oder in der Messe aufgefiihrt werden. Vgl. Molitor, Choralreform 154, 161; — Giimpel,
268,270, 288, 290.



19

20

Den Basler Kartdusern war Conrad v, Z. nicht unbekannt. Aus ihrer Bibliothek stammt das ,,Opus-
culum de monochordo”, das in UBB Inc. 5 enthalten ist. Erneut mussten sie durch den
,,Cathalogus illustrium virorum etc.”” des Trithemius (Mainz 1495) auf seine Autoritit aufmerksam
werden. Das Exemplar des Traktats ,,De modo bene cantandi”, welches unter der Signatur Inc. 35
auf der UB Basel liegt, gehorte dem ehemaligen Dominikanerkloster.

Die Verbindung weltlicher Melodien mit liturgischen Texten war eine Zeiterscheinung, gegen die
iiberall angekampft werden musste. Erwdhnt sei ein diesbeziigliches Verbot in den um 1500 ge-
schriebenen Statuten des Tiibinger St. Georgsstiftes, die z. T. auf den Dekreten des Basler Konzils
fussen.

Hieronimus 112. Im Widmungsschreiben zum ,,Ceremoniale’ rechtfertigt der Domkaplan seine
Arbeit wortlich folgendermassen:

Hieronymus Brilinger, pretactae ecclesiae Basiliensis capellanus et senior assisius, ad honorem dei
et laudem suae intemeratissimae matris virginis Mariae, ut studio honestatis vacaret posterisque
viveret, infrascriptas consuetudines, ritus atque antiquae observantiae cerimonias chori insignis
ecclesiae Basiliensi, partim tempore, partim hominum negligencia abolitas, ne in obscuro essent sed
in publicum elucescerent ex vetustissimis exemplaribus et monimentis antiquis excripsit, renovavit,
augmentavit ac veluti postliminio ad hominum memoriam, utcunque potuit, reduxit anno a
Christo nato MDXVII. — Im weiteren betont er, keine Aufzeichnungen fiir diese alten Briuche
gefunden zu haben. Alles sei bisher der miindlichen, doch so schwankenden Uberlieferung iiber-
lassen gewesen. Hieronimus 113. — Wie weit die Gesangsvortrige des Miinsterchors an Disziplin
nachgelassen hatten, zeigt ein besonderes Kapitel des Ceremonials: ,,Einige andere schone Chor-
gebriuche, die empfehlenswert sind, und dem Chor und seinen Angehdrigen zur Zierde gereichen.”
Vgl. Hieronimus 243—-249.

Wackernagel, Geschichte II, 717 f.; III, 325, 340, 357, 514. Schon seit 1405 war im Kleinbasel
der Einfluss des Basler Bischofs spiirbar, der dort Kirchen u. Kapellen konsekrierte, darunter
1488 die Kirche der Kartaus. Von 1447 an wurden durch ihn die Novizen der Kartduser or-
diniert. — Helvetia sacra §. 354.

27



	Der Zweck des Cantionale

