
Zeitschrift: Publikationen der Schweizerischen Musikforschenden Gesellschaft.
Serie 2 = Publications de la Société Suisse de Musicologie. Série 2

Herausgeber: Schweizerische Musikforschende Gesellschaft

Band: 29 (1977)

Artikel: Die Oper Seelewig von Sigmund Theophil Staden und Georg Philipp
Harsdörfer

Autor: Keller, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858856

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858856
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


v* y(C
PUBLIKATIONEN

DER SCHWEIZERISCHEN MUSIK FORSCHENDEN GESELLSCHAFT

PUBLICATIONS
DE LA SOCIETE SUISSE DE MUSICOLOGIE

SERIE II VOL. 29

PETER KELLER

Die Oper Seelewig
von Sigmund Theophil Staden
und Georg Philipp Harsdörfer

VERLAG PAUL HAUPT BERN UND STUTTGART

\



PUBLIKATIONEN
DER SCHWEIZERISCHEN MUSI K FORSCHEN DEN GESELLSCHAFT

Band 1 : Die Organa und mehrstimmigen Conductus
in den Handschriften des deutschen Sprachgebietes vom 13. bis 16. Jahrhundert. Von Prof.
Dr. Arnold Geering. 100 Seiten, 11 Notenbeispiele, kart. Fr./DM 8.30

Band 2: Johann Melchior Gletles Motetten
Ein Beitrag zur schweizerischen Musikgeschichte des 17. Jahrhunderts. Von Dr. Hans
Peter Schanzlin. 143 Seiten, kart. Fr./DM 9.80

Band 3: Bericht über den Internationalen Kongress für Kirchenmusik in Bern
30. August bis 4. September 1952. 72 Seiten, kart. Fr./DM 5.30

Band 4: Guido von Arezzo
Biographisches und Theoretisches unter besonderer Berücksichtigung der sogenannten
odonischen Traktate. Von Prof. Dr. Hans Oesch. 124 Seiten, kart. Fr./DM 9.80

Band 5: Studien zur italienischen Musik des Trecento und frühen Quattrocento
Tabellarischer Werkkatalog über das Quellenmaterial mit Anhang. Von Prof. Dr. Kurt von
Fischer. 132 Seiten, kart. Fr./DM 15.50

Band 6: Thematischer Katalog der Instrumentalmusik des 18. Jahrhunderts
in den Handschriften der Universitätsbibliothek Basel. Von Dr. h. c. Edgar Refardt. 59
Seiten mit Notenbeispielen, kart. Fr./DM 10.-

Band 7 : Derfugierte Stil bei Mozart
Von Dr. Maria Taling-Hajnali. 131 Seiten mit Notenbeispielen, kart. Fr./DM 14.80

Band 8: Das Sequentiar Cod. 546 der Stiftsbibliothek von St. Gallen und seine Quellen
Von Dr. Frank Labhardt. Teil I: Textband. 272 Seiten, viele Tabellen, 5 Bildtafeln mit
Faksimileseiten, kart. Fr./DM 17.80. Teil II: Notenband. 12 Seiten Text und 110 Seiten
Noten, kart, Fr./DM 18.-

Band 9: Berno und Hermann von Reichenau als Musiktheoretiker
Mit einem Überblick über ihr Leben und die handschriftliche Überlieferung ihrer Werke.
Von Prof. Dr. Hans Oesch. 251 Seiten, kart. Fr./DM 18.-

Band 10: Das Tempo in der Musik des 13. und 14. Jahrhunderts
Von Dr. Salvatore Gullo. 96 Seiten mit 8 Notenbeispielen, kart. Fr./DM 15.80

Band 11: Kirchenmusik in ökumenischer Schau
Bericht über den 2. Internationalen Kongress für Kirchenmusik in Bern, 22. bis 29. September

1962. Kongressbericht 101 Seiten, dazu ein Gesamtprogramm 67 Seiten, kart. zusammen

Fr./DM 7.80

Band 12: Die Leçon de Ténèbres im 17. und 18. Jahrhundert
Unter besonderer Berücksichtigung der einschlägigen Werke von Marc-Antoine Charpentier.

Von Dr. Theodor Käser. 156 Seiten mit 118 Notenbeispielen, 69 Darstellungen im Text
und einem Notenanhang von 12 Seiten, leart. Fr./DM 17.80

Band 13: Don Juan und Rosenkavalier
Studien zu Idee und Gestalt einer tonalen Evolution im Werk Richard Strauß'. Von Reinhard

Gerlach. 207 Seiten mit zahlreichen Notenbeispielen im Text, kart. Fr./DM 17.80

Band 14 Archivistische Studien zur Musikpflege am Dom von Mantua 1500-1627
Von Dr. Pierre Tagmann. 99 Seiten und 8 Bildtafeln, kart. Fr./DM 18.80

VERLAG PAUL HAUPT BERN UND STUTTGART



PUBLIKATIONEN
DER SCHWEIZERISCHEN MUSIKFORSCHENDEN GESELLSCHAFT

PUBLICATIONS
DE LA SOCIETE SUISSE DE MUSICOLOGIE

SERIE II VOL. 29



PETER KELLER

Die Oper Seelewig von
Sigmund Theophil Staden

und
Georg Philipp Harsdörffer

PUBLIKATIONEN
DER SCHWEIZERISCHEN MUSIKFORSCHENDEN GESELLSCHAFT

VERLAG PAUL HAUPT BERN UND STUTTGART



SCHWEIZERISCHE LANDcSBIBL! OTHEK

|j BIBLIOTHÈQUE NATIONALE SUISSE

BIBLIOTECA NAZIONALE SVIZZERA

ISBN 3-258-02525-8

Alle Rechte vorbehalten
Copyright © 1977 by Paul Haupt Berne

Printed in Switzerland



Vorwort

Für wertvolle Hinweise und Ratschläge habe ich besonders den Herren Dr. E. R. Jacobi

(Zürich), Prof. H. Chr. Wolff (Leipzig) und Dr. M. Bircher (Berkeley/Zürich) zu danken.
Der Biblioteca St. Cecilia in Rom und der BibliotecaComunale sowie der Biblioteca
dell'Academia degli Intronati in Siena sei für Auskünfte und bereitwillige Anfertigung von
Mikrofilmen gedankt.
Der Verlag Max Niemeyer, Tübingen und die Herausgeberin der Faksimileausgabe von
Harsdörffers Frauenzimmergesprächspielen, Irmgard Böttcher, erlaubten in verdankenswerter

Weise die Wiedergabe von Notenbeispielen aus der von ihnen betreuten Ausgabe.
Frau Ursula Wernli-Maag sei für das Mitlesen der Korrekturen gedankt.
Die Schweizerische Musikforschende Gesellschaft unterstützte diese Publikation mit einem

Beitrag.
Herr Prof. Dr. K. v. Fischer hat diese Arbeit angeregt und durch seine Kritik gefördert.
Ihm gilt in erster Linie mein Dank.

5





Inhaltsverzeichnis

1. Verzeichnis der Sigel 9

1.1. Quellen 9

1.2. Literaturnachweis 11

2. Zusammenfassung 14

3. Einleitung 16

3.1. Quellenlage 16

3.2. Inhaltsangabe 19

4. Biographien 21

4.1. Georg Philipp Harsdörffer 21

4.2. Sigmund Theophil Staden 26

4.3. Zusammenarbeit von Dichter und Musiker 28

4.3.1. Biographisches 28

4.3.2. Libretto und Partitur 29

5. Das geistliche Waldgedicht 34
5.1. Terminologisches 34

5.2. Instrumentation 37

5.3. Echo 39

5.4. Favola boschereggia sacra 44

6. Freudenspiel 47
6.1. Spiel, Gespräch, Belehrung 47
6.2. Schuldrama 50

6.3. Intermedien 51

6.4. Dialog 53

7. Seelewig 58

7.1. Terminologisches 58

7.2. Kleidung 58

7.3. Namen 60

7.4. Allegorie, Symbol, Emblem 63

7.4.1. Allegorie 63

7.4.2. Symbolik 64

7.4.3. Emblematik 64

7.5. Anima und Corpo 69

7



8. Italianische Art 73
8.1. Monodischer Stil 73

8.2. Römische Oper 77

9. Anhang
Verzeichnis aller Musikeinlagen in den Frauenzimmergesprächspielen und
Faksimilewiedergabe der bisher nicht neu gedruckten Lieder 81

8



1. Verzeichnis der Sigel

1.1. Quellen

Adone
La Catena d'Adone, favola boschereggia, Venedig, 1626.

Allacci
Leone Allacci, Drammaturgia, Rom, 1666, und — accresciuta, Venedig, 1755.

Diana
Diana, von H. J. Monte-Major, in zweyen Theilen Spanisch beschrieben / und aus
demselben geteutscht Durch Weiland den wohlgebomen Herrn / Johann Freyherrn von
Kueffstein / Durch Georg Philipp Harsdörffer. Nürnberg, 1646.

Doppelmayr
J. G. Doppelmayr, Historische Nachricht von den Nümbergischen Mathematicis und
Künstlern, Nürnberg, 1730.

Eumelio
Agostino Agazzari, Eumelio, dramma pastorale, Venedig, 1606.

Frauenzimmergesprächspiele
G. Ph. Harsdörffer, Frauenzimmergesprächspiele (bzw. -gesprechspiele), Nürnberg,
1641 — 1649, Neudruck Tübingen, 1968 ff. Im fortlaufenden Text abgekürzt mit: Gsp.

Halber Umkreis
G. Ph. Harsdörffer, Spiel vom halben Umkreis, in Frauenzimmergesprächspiele II,
272-289.

Memoria
G. Ph. Harsdörffer, Memoria viri Christophori Füreri ab Hayemdorf et Weickersdorf.

auetore Philippo Harsdörffero Norimbergae, 1639.

Pegnesisches Schäfergedicht
G. Ph. Harsdörffer und Johann Klaj, Pegnesisches Schäfergedicht in den Gefilden
angestimmet von Strefon und Clajus, Nürnberg, 1644 (Strefon Harsdörffer).

9



Rappresen tazione
Emilio de Cavalieri, Rappresentazione sacra di anima e di corpo, Roma 1600. Neudruck:
(ed. F. Mantica) Rom, 1912.

Schauplatz
G. Ph. Harsdörffer, Spiel vom Schauplatz, in Frauenzimmergesprächspiele, VI, 39—62.

Seelewig
G. Ph. Harsdörffer und S. Th. Staden, Das geistliche Waldgedicht / oder Freudenspiel /
genant Seelewig / Gesangsweis auf Italianische Art gesetzet, in Frauenzimmergesprächspiele

IV, 41-160 und 489-622.

Trichter
G. Ph. Harsdörffer, Poetischer Tiichter / Die Teutsche Dicht- und Reimkunst ohne Behuf
der lateinischen Sprache in VI Stunden einzugiessen Durch ein Mitglied der
Hochlöblichen Fruchtbringenden Gesellschaft, Nürnberg, 1647—1653.

Tugendsterne
G. Ph. Harsdörffer, Spiel von den Tugendstemen, in Frauenzimmergesprächspiele V,
280-310 und 500- bis (670).

Ugurgieri
A. Ugurgieri, Le pompe sanesi, Pistoia, 1649.

Vernunftkunst
G. Ph. Harsdörffer, Spiel von der Vemunftkunst, Der Sophist, (the sophister), in
Frauenzimmergesprächspiele V, 85—280.

Will
H. Will, Biblioteca Norica Williana, Altdorf, 1772.

Zitate aus den Frauenzimmergesprächspielen werden mit römischer Ziffer für die

Nummer des Bandes, mit arabischer Ziffer für die Seitenzahl angegeben. Eine arabische

Ziffer in Klammer gibt die Seitenzahl des Neudruckes an. Band I und II werden nach der
zweiten Auflage, alle übrigen nach der ersten Auflage zitiert. Anmerkungen und Marginalien

Harsdörffers innerhalb von Zitaten stehen in

10



1.2. Literaturnachweis

Barblan Agazzari
G. Barblan, A. Agazzari, Accademia musicale Chigiana, Florenz 1955,43—48.

Barblan Contribute/
G. Barblan, Contributo a una Biografia critica di A. Agazzari, Collect, hist.
Musicae 11/1957, 33—63.

Blume, evangelische Kirchenmusik
F. Blume, Geschichte der evangelischen Kirchenmusik, Kassel,2 /1965.

Böhme Oper
E. W. Böhme, Die frühdeutsche Oper in Thüringen, Stadtroda, 1931.

Brockpähler Oper
R. Brockpähler, Handbuch zur Geschichte der Barockoper in Deutschland, Emsdetten,
1964.

Culley German College
Th. Culley, A Documentary History of the liturgical Music at the German College in
Rome: 1573—1674, Diss. Harvard, 1965.

Auszug daraus in Analecta musicologica, 7, 1970, 1—35.

Dahlhaus Tonalität
C. Dahlhaus, Untersuchungen über die Entstehung der harmonischen Tonalität, Kassel,
1968.

Druener Staden
H. Druener, S. Th. Staden. Ein Beitrag zur Erforschung von Leben und Werk, Bonn,
1938.

Eitner Staden
R. Eitner, S. Th. Stadens Oper Seelewig. MfM, 13, 1881, 53 ff.

Gallico Emblemi
C. Gallico, Emblemi strumentali negli „scherzi" di Monteverdi. RIM, 1967, 54—73.

Haar Tugendsterne
J. Haar, Astral music in Seventeenth-century Nürnberg: The „Tugendsterne" of Hars-

dörffer and Staden. MD, 1962, 175—189, vollständig als: The „Tugendsterne" of
Harsdörffer and Staden. MSD 14, Rom, 1965.

Haas Barock
R. Haas, Musik des Barocks. Potsdam, 1928.

Hess Monteverdi
A. Hess, Monteverdi als Charakteristiker, in: Fs. Liliencron, Lpz., 1910, 93—109.

Hudemann Dialog
H. 0. Hudemann, Die protestantische Dialogkomposition im 17. Jh., Diss., Kiel, 1941.

Jordan Harsdörffer
G. J. Jordan, Theatre Plans in Harsdörffers Frauenzimmergesprächspielen, Oxford,
1943.

11



Kahl Historisches Konzert
W. Kahl, Das Nürnberger historische Konzert von 1643 und sein Geschichtsbild.
AfMw 1957, 281-303.

Keller Tugendsterne
P. Keller, New Light on the Tugendsterne of Harsdörffer and Staden, MD XXV, 1971,
223-227.

Kroyer Dialog
Th. Kroyer, Dialogund Echo in der alten Chormusik. Jb. Peters XVI, 1909. Seite 13—32.

Luciani Siena
S. Luciani, La musica in Siena, Siena, 1942.

Mahling Opernchor
Chr.-H. Mahling, Studien zur Geschichte des Opernchores, Trossingen, 1962.

Mischiati Bologna
0. Mischiati, Studenti ultramontani di musica a Bologna nella seconda metà del

sec. XVI., Analecta Musicologica III, 1966, 1—42.

Nagel Nürnberg
W. Nagel, Die Nürnberger Musikgesellschaft. MfM 27, 1895, 1 ff.

Nagler Medici
A. M. Nagler, Theatre Festivals of the Medici 1539—1637, New Haven and London,
1964.

Narciss Harsdörffer
G. A Narciss, Studien zu den Frauenzimmergesprächspielen von G. Ph. Harsdörffer,
Leipzig, 1928.

Rubsamen Nürnberg
W. H. Rubsamen, The international „Catholic" repertoire of a Lutheran church in
Nürnberg (1574—1597). Annales Musicologiques V, 1957, 229—327.

Schering Oratorium
A. Schering, Die Anfänge des Oratoriums, Lpz., 1908.

Schmidt Schürmann
G. F. Schmidt, Die frühdeutsche Oper und die musikdramatische Kunst G. C.

Schürmanns, Regensburg, 1933.
Schmitz Harsdörffer

Eugen Schmitz, Zur musikgeschichtlichen Bedeutung der Harsdörfferschen
Frauenzimmergesprächspiele, in: Fs. Liliencron, Lpz., 1910.

Smither Dialogue
H. E. Smither, The Latin Dramatic Dialogue and the Nascent Oratorio. MQ 1967,
403 ff.

Solerti Corte Medicea
A. Solerti, Musica, Ballo e Dramatica alia Corte Medicea dal 1600 al 1637, Florenz,
1905.

Steinhuber Collegium Germanicum
A. Steinhuber. Geschichte des Collegium Germanicum — Hungaricum in Rom,
Freiburg i. Br., 1906.

12



Wiedemann Klaj
C. Wiedemann, Johann Klaj und seine Redeoratorien, Nürnberg, 1966.

Wolff Oper
H. Chr. Wolff, Oper. Musikgeschichte in Bildern, IV, 1. Lpz., o. J., (1968).

Zirnbauer Ratsmusik
H. Zirnbauer, Der Notenbestand der reichsstädtisch-nürnbergischen Ratsmusik,

Nürnberg, 1959.

13



2. Zusammenfassung

Die Quellen zur Frühgeschichte der Oper in Deutschland fliessen spärlich. Sind Libretti
und Aufführungen italienischer Opern im deutschen Sprachgebiet noch einigermassen

häufig nachweisbar, so sind Aufführungsberichte und Libretti von deutschen Opern aus

der Zeit vor 1650 bereits selten, Partituren gar eine Rarität. Um so bedeutender ist daher
die mit Libretto und Partitur versehene kleine Oper Seelewig von S. Th. Staden und
G. Ph. Harsdörffer, die R. Eitner bereits 1881 neu ediert und mit einem Kommentar
versehen hatte. Auf dieser Grundlage ist danach kaum weitergearbeitet worden, und auch
das weitere Umfeld der Seelewig wurde kaum erforscht. Als älteste erhaltene Oper aus

Deutschland hat sie ihren Platz in Musikgeschichten und Lexika erhalten, ohne dass

Eitners Beschreibung der Seelewig um eine Auseinandersetzung mit den Quellen
bereichert worden wäre.
Die Seelewig einer eingehenden Untersuchung zu unterwerfen, war das Anliegen dieser

Arbeit.
G. Ph. Elarsdörffer weilte 1629 bis 1630 in Italien, wovon er den Grossteil seines Materials
für die Frauenzimmergesprächspiele, und im besonderen eine gute Kenntnis des

italienischen Theater- und Musikbetriebes mit nach Elause gebracht hat. Der Anstoss, ein
Libretto für eine Oper zu schreiben, wird von dieser Reise gekommen sein; ein Libretto
allerdings, das S. Th. Staden nicht unangetastet übernommen hat. Ein Vergleich von
Partitur und Libretto zeigt eine Vielzahl kleiner Änderungen und einige bedeutende
Umarbeitungen offenbar von Stadens Hand.
Die Seelewig trägt aber auch den Titel „geistliches Waldgedicht", ein Titel, der der
italienischen „favola boschereggia sacra" entspricht. Anhand der Instrumentation und der

Verwendung von Echoszenen zeigt sich denn auch eine enge Verwandtschaft mit
italienischen Pastoralopern.
„Freudenspiel" ist ein weiterer Nebentitel der Seelewig. Eine Untersuchung dieses

Terminus führt bald zum Schuldrama, wie es in Altdorf, der Universität von Nürnberg, gut
eingelebt war, und zum geistlichen Spiel, wie es Harsdörffer in Italien kennengelernt hatte.
Hier zeigen sich zum ersten Mal die sehr engen Bezüge zu Cavalieris Rappresentazione und
Agazzaris Eumelio; Bezüge, wie sie sich bei Untersuchungen an der Thematik der Seelewig
vervielfachten. Seelewig ist ein sprechender Name für die „ewige Seele", die der bösen

Welt gegenübergestellt wird: die bekannte Opposition von anima und corpo also, wie sie

seit dem 16. Jahrhundert bekannt ist und in Cavalieris Rappresentazione ihre besondere

Ausprägung gefunden hat.
Im Zusammenhang mit dem Schuldrama fand auch der Dialog in Nürnberg eine reiche

Pflege. Nicht nur besass die Ratsmusik, deren Mitglied Staden war, eine Reihe solcher
Werke von Schütz, Schein und Scheidt, auch Nürnberger Musiker selbst schrieben eine
stattliche Zahl von Dialogen. Besonders aufschlussreich sind diejenigen von Vater Johann
Staden, worin sich Teile finden, die fast wortwörtlich in der Seelewig wiederauftauchen.

14



Diese hat in der Bewältigung der szenischen Anlage viel Gemeinsamkeiten mit Erasmus

Kindermanns Dialogen, der ja Schüler von Johann und Freund von Sigmund Staden war.
Auf der Gmndlage der Ergebnisse aus den Beobachtungen zur Differenz von Partitur und

Libretto, der Betrachtung der Instrumentierung und der Verwendung der Echotechnik ist
es möglich, Stadens Stil in der Seelewig, der von Harsdörffer als „italianische Art"
bezeichnet wird, zu beschreiben. Es erweist sich, dass Staden — verglichen mit seinem

übrigen Werk — in der Seelewig die grösste Annäherung an den monodischen Stil der
Italiener vollzieht. Immerhin ist der spezifische Nürnberger Liedstil dennoch deutlich
durchzuhören.

15



3. Einleitung

3.1. Quellenlage

Der vierte Band von Georg Philipp Harsdörffers Frauenzimmergesprächspielen, erschienen

1644, enthält die erste uns bekannte deutsche Oper (1): „Das Geistliche Waldgedicht oder

Freudenspiel genannt Seelewig Gesangsweise auf italienische Art gesetzet"(2).
1641 erschien der I. Band dieser Frauenzimmergesprächspiele im Verlag von Wolfgang
Endtem in Nürnberg (3). Innert Jahresfrist legte Harsdörffer den II. Band vor, und in

gleichem Abstand folgten Band III (1643) und IV (1644); 1644 wurde der I. Band
bereits zum zweiten Mal aufgelegt. Die ersten beiden Bände erschienen im normalen
Duodezformat, alle folgenden dagegen im oblongen Format gleicher Grösse; eine Änderung,

die in der „Erinnerung" zu Anfang des IV. Bandes begründet wird: „Dannenher
auch das Format / wegen der Lieder-, Kupfer- und Reimenzierde / in sothane ablange Art
bequemet worden / und auch bey ehester Wiederauflegung dess Ersten und Andern Thei-
les gebrauchet werden wird"(4). 1649 erschien der achte und letzte Teil der Gsp.; ein Jahr

vor dem Tode Harsdörffers, 1657, erlebte auch noch der II. Band die in der „Erinnerung"
angekündigte Neuauflage, während die weiteren Bände nie mehr neu aufgelegt wurden
(5). Jeder Band enthält am Schluss ein Register nach Sachworten, die Bände II und IV
auch ein „Scribentenregister", das heisst eine Bibliographie, in der Harsdörffer seine

Quellen nennt; Band VIII endlich ist mit einem ausführlichen Generalregister versehen.
Der gesamte Stoff, der in den Gsp. geboten wird, ist in der Form einer Konversation
abgefasst, eingerahmt von weitläufigen Vor- und Nachreden, Huldigungs- und
Dankgedichten, Briefen und Sendschreiben an den Verfasser. Für diese Konversationen lässt

Harsdörffer sechs Gesprächsteilnehmer — sie werden als „Unterredner" bezeichnet — zu
gemeinsamer Unterhaltung zusammenkommen; sie tragen folgende Namen:
— Angelica von Keuschewitz / eine Adeliche Jungfrau
— Reymund Discretin / ein gereist und belesener Student
— Julia von Freudenstein / eine kluge Matron
— Vespasian von Lustgau / ein alter Hofmann
— Cassandra Schönlebin / eine Adeliche Jungfrau
— Degenwert von Ruhmeck / ein verständiger und gelehrter Soldat.
Die Zusammensetzung der Gesprächsrunde bleibt über alle acht Bände gleich. Je nach Art
des Themas legt Harsdörffer diesem oder jenem seine Gedanken in den Mund, lässt oft

1 Die Benennung „Oper" ist schon in Frage gestellt worden, cf. Riemann, Lexikon - Sachteil, 657,
rechte Spalte.

2 Libretto: IV, 41-160. Partitur: IV, 489-622. Edition: MfM, 13, 1881 (Eitner).
3 Neudruck aller Bände: Tübingen, 1968 ff.
4 IV, (41).
5 Zu Abfolge und Neuauflage der Gsp. cf. auch Narciss Harsdörffer, 191 ff.

16



den einen oder anderen eine ganze Geschichte erzählen, worauf dann im Dialog das

Gehörte erläutert, kommentiert, angenommen oder abgelehnt wird.
Im IV. Band, der Libretto und Partitur zur Seelewig enthält, geht es vor allem um
Schäferstücke : Harsdörffer beginnt mit einem Gespräch über die „Poeterey", dann folgen
„Pan", „Perseus" und ,,Bacchus"(6). Vespasian beschliesst den „Bacchus" so: „Weil wir
Teutsche nicht so zärtlich / wie jene [d. h. die Italiener] / ist unsere Sprache geschickter
tapfere Heldenthaten herauszustreichen / als weithergesuchte Liebesschwenke auszukün-

stelen"(7). Darauf entgegnet Reymund: „Ich will mich doch erkühnen darzuthun, wie
auch solche Schäfereyen unserer Zungen nicht unmöglich fallen," und fährt fort: „Wie
sonsten andere Schriften von der vornehmsten Person den Namen haben / als Argenis / Ero-

mena / Ariane / Dianea / u. d. g." so habe ich auch dieses Werklein genannt: Seelewig" (8).
Der Titel „Seelewig" ist wieder in gleich grossem Fettdruck wie „das Geistliche
Waldgedicht" gesetzt und ist in der Aufmachung von andern Spielen und Gesprächen in keiner
Weise zu unterscheiden. So zählt auch das Inhaltsregister in laufender Zählung alle Spiele
des vierten Teils durch. Die Spiele von „Die Music" (Beginn der Vorrede) bis „Die
Mahlkunst" (Epilog) werden durch eine Klammer zusammengefasst, neben der steht: „in
einem Waldgedichte vorgestellet". In der Seelewig wie in allen anderen Stücken steht zu

Anfang jedes Abschnittes ein emblematisch verzierter Anfangsbuchstabe^), dessen

Erklärung etwas später im Text folgt: „weil nun solcher Sinnbilder Obschriften dem engen
Holtzschniede nicht eingedrungen werden mögen / haben solche an den Rand bey-
gerucket / und des Spieles Titel und Zahlen / zum Anfang des Blates / bemerket werden

müssen"(10).
Eine Fussnote oder eine Anmerkung am Seitenrand, sei es eine Ordnungszahl oder die

Anmerkung „siehe den Titelbuchstaben" weist dem Leser den Ort, wo der Sinn der

Emblemata erklärt wird.
Linter dem Titel „Teutsche Namen" erklärt Reymund die Namen aller Personen, die er in
der Seelewig auftreten lassen will (11). Nach dem neuen Untertitel „Music" beginnt nun
endlich der Text (12): Halbfett gedruckt der eigentliche Librettotext, im Normalsatz die

Zwischenbemerkungen der sechs „Unterredner". Das Stück wird also nicht aufgeführt,
sondern von Reymund gesungen: „Die ich nach der Ordnung singen und auf der Laute
werde hören lassen" (13),sagt er. Reymund gibt damit gewissermassen eine „Nacherzählung"

der Seelewig: Bühnendekoration, Ausstattung, Orchester und Publikum werden nur
geschildert, weshalb im Libretto auch vor jedem Textanfang der Name der Person, die

6 IV, 1-31.
7 IV, 32.
8 IV, 33.
9 s.u. 65 ff.

10 IV, Vorrede (40).
11 s.u. 49 ff.
12 IV, 41.
13 IV, 39.

17



Reymund auftreten lässt, dann aber immer „Reymund", steht, weil er ja erzählt. In der

Partitur hingegen stehen immer die Namen der handelnden Personen, weil hier die
Möglichkeit einer Aufführung in Betracht gezogen werden musste.
Den sechs Teilnehmern der Gesprächsrunde sind für die Dauer der Seelewig verschiedene

Themenkreise zugeordnet, bei deren Auftreten sie ihre Meinung dazu abgeben sollen,
wobei Reymund als Erzähler die Rollen folgendermassen verteilt: „Es sol auch ein

Gesprächspiel werden / wann die Jungfrau Angelica gemhen wolte aus jedem Aufzug / die

ich nach der Ordnung singen und auf der Lauten werde hören lassen / etwas zu merken;
Herr Vespasian ein darzu schickliches Sinnbild erfinden; Frau Julia die Lehre daraus

sagen; Herr Degenwert von der Reimkunst etwas erwähnen / und die Jungfrau Cassandra

ihr Urtheil von der Music fällen / oder / was sonst jedem beyzutragen belieben wird / ein-

zuschalten"(14).
Das ganze Stück ist mit gleich gross gedruckten Titeln wie „Teutsche Namen" und
„Music" unterteilt. Nach der „Music" folgen: Dünkelwitz, Sinnbetrug, Morgenlob, Seelengefahr,

Ermahnung, die kurze Reue, Bekehrung und Malkunst. Sie fassen die Akte und
Szenen folgenderweise zusammen (15):

Akt Szene

Teutsche Namen Vorwort
Music I Prolog
Dünkelwitz I 1-3
Sinnbetrug I 4-6
Das Morgenlob II 1,2
Seelengefahr II 3-5
Ermahnung II 6

Die kurtze Reue III 1-5
Bekehrung III 6

Die Malkunst III 6

Am Schluss des Bandes folgt die Partitur, überschrieben „Das Geistliche Waldgedicht oder

Freudenspiel genant Seelewig Gesangsweis auf italianische Art gesetzt"(16).
Und verso:

„Die Stimmen der Personen:

Seelewig
3. Discant oder Oberstimmen Sinnigunda Nymfen und Schäferinnen

Hertzigild

14 IV, 39.
15 Zu diesem Untertitel gehört auch je ein Kupferstich, der den gleichen Titel trägt, mit Ausnahme

von „Seelengefahr" und „Bekehrung", die deren zwei haben. „Teutsche Namen" hat hingegen
keinen eigenen Kupferstich.

16 IV, 489.

18



2. Alt oder hohe Stimmen

2. Tenor oder Mittelstimme

1. Bass oder Grundstimmen

Instrument

Gwissulda eine Matron
Künsteling

Ehrelob Schäfer

Reichimuth

Trügewalt / der Satyrus oder Waltgeist

3. Geigen
3. Flöten
3. Schalmeyen
1. Grobes Horn

Den Grund dieser Music führte eine Theorba durch und durch"(17).

Die Untertitel fehlen hier, ebenso die Einschübe der Unterredner. Bei Strophenliedern
sind alle Strophen direkt unter die jeweiligen Systeme geschrieben, ausser im „Chor der

Nymphen", wo der Platz zu knapp war.

3.2. Inhaltsangabe

Nach einem kurzen Instrumentalvorspiel tritt die „Music oder Singkunst" — eine
allegorische Figur — vor den Vorhang und singt, mit einer Laute sich begleitend, den Prolog.

1. Akt: Zu Anfang zeigt die Bühne einen Fluss, nahe dem Meer. Hier trifft der Hirte
Künsteling den „Satyrus oder Waltgeist" Trügewalt, der das Herz der Schäferin Seelewig

gewinnen möchte. Weil er sich selbst nicht traut und sich zu wenig hübsch dünkt, bittet er

Künsteling, an seiner Statt Seelewig zu erobern. Darauf soll er Seelewig dann an Trügewalt
abtreten. Künsteling willigt in diesen Handel ein und bestellt sogleich seine Freunde
Reichimuth und Ehrelob zu sich, die ihm dabei helfen sollen. Zur gleichen Zeit spazieren
Seelewig und ihre Freundin Sinnigunda am Ufer des Meeres. Gwissulda, eine ältere

Matrone, und Hertzigild, auch eine Schäferin, begegnen den beiden. Während Sinnigunda zu
einem Spaziergang dem Meer entlang rät, warnt Gwissulda vor der kommenden Nacht und
will die beiden überreden, nach Hause zu gehen; ohne Erfolg. Seelewig und Sinnigunda
lassen Gwissulda und Hertzigild allein.

2. Akt: Inzwischen haben Künsteling und seine beiden Freunde Seelewig und Sinnigunda
am Meer entdeckt und kommen ihnen nun singend entgegen. Künsteling schenkt Seelewig
ein Femglas, Ehrelob eine Angelrute, damit sie sich die Zeit vertreiben könne, und Reichimuth

hat Köcher, Pfeil und Bogen mitgebracht. Damit versuchen die Hirten Seelewig

günstig zu stimmen und zu einem Spaziergang zu verleiten, wo Künsteling dann Seelewig
dem Trügewalt in die Hände zu spielen hofft. Der Plan gelingt; Seelewig nimmt die

17 IV, 490.

19



Geschenke nur zu gerne an, und beide Schäferinnen sagen auch für einen gemeinsamen
Spaziergang zu. Gwissulda und Hertzigild haben aber hinter den Bäumen die ganze Szene

beobachtet und erkennen sofort die List der Hirten. Bei zwei ineinandergewundenen
Bäumen erreichen die beiden Mahnerinnen die abenteuerlustigen Schäferinnen und
können sie zur Umkehr bewegen. Die Hirten verschwinden, sehen aber von Ferne zu;
Sinnigunda läuft aus Angst vor der Strafe davon; Seelewig will allein unter den Bäumen

schlafen; aber ein schreckliches Gewitter zieht herauf und ängstigt sie zu Tode.

3. Akt: Künsteling und seine Freunde eilen zurück zu Trügewalt, der ungeduldig gewartet
hat, und erzählen vom Misserfolg ihrer Geschenkaktion. Seelewig sitzt am nächsten Morgen

noch immer allein unter den Bäumen, als Sinnigunda besten Mutes singend
herbeikommt. Hinterher kommen Künsteling und seine Freunde und bitten Seelewig und
Sinnigunda, zusammen mit ihnen „Blinde Kuh" zu spielen. Denn Trügewalt und Künsteling
haben inzwischen abgemacht, dass der Satyros sich hinter einem Baum verstecken und,
sobald Seelewig mit verbundenen Augen einen Hirten zu finden versucht, sich von ihr
fangen lassen solle. Alle sind einverstanden, und das Spiel beginnt. Künsteling zählt ab,

wer sich die Augen verbinden lassen muss, selbstverständlich so, dass es Seelewig trifft. Sie

versucht nun, einen Hirten zu erhaschen; da tritt Trügewalt hinter seinem Baum hervor
und lässt sich nur allzu willig von ihr fangen. Doch Gwissulda und Hertzigild, die wieder
hinter Bäumen verborgen zugesehen hatten, reissen Seelewig das Band vom Gesicht und

veijagen Trügewalt mitsamt den Hirten. Gwissulda ermahnt Seelewig diesmal mit Erfolg.
Zum Schluss tritt nun „die Malkunst" — eine allegorische Figur, entsprechend der
„Singkunst", die den Prolog geführt hatte — auf und beschliesst mit einem kleinen Kommentar

das Werk.

20



4. Biographien

4.1. Georg Philipp Harsdörffer

Georg Philipp Harsdörffer wurde am 1. November 1607 als Sohn eines gelehrten Patriziers
in Nürnberg geboren und starb 1658 ebenda (18). 1623 bezog er die Universität Altdorf,
wo zur selben Zeit die Dichter Friedrich Logau und Jesaias Rumpler(19),der nachmalige
Gründer der „aufrichtigen Tannengesellschaft" in Strassburg (gegr. 1633), studierten.
1626 übersiedelte Harsdörffer an die Universität Strassburg (20).
1627 unternimmt er mit seinem Studienfreund Christof Fürer eine Bildungsreise, eine

peregrinatio academica, durch ganz Westeuropa und Italien (21). Von dieser Reise

berichtet Harsdörffer nur sehr wenig. Die einzige Quelle, aus der wir, von ihm selbst

geschrieben, einiges herauslesen können, ist die Totenrede auf seinen Freund Fürer, der
1639 gestorben war (22); sie ist in lateinischer Sprache abgefasst und zusammen mit
andern kleineren Schriften von Harsdörffer gedruckt worden (23). Den Verlauf der

Peregrinatio schildert Harsdörffer dort folgendermassen (24):,,. post Genevam inde per
Gallias cum Equité Misnico, J. G. Ponekaw, ad discendis accumatius linguis & exercitiis
gymnasticis. (in quibus Fürerus soleria atq. valido robore ut cum in arte, quam amavit

musica, mite praecellit.) gratissimam duximus moram Ratum itaq. nobis in Belgium &
inde in Angliam commeare. in Gallia porro egimus, consilio in Italiam emigrandi
(1628). in Primis Augustae Taurinorum electati. Ad Maris Adriatici diademo,
Venetias inquam (1629), per Padum contendimus. Inde Patavium, Bononiam, Lauretum,
Prusiam, (reliqua loca volens praetereo, ne videam itineraria iterare) Romam perveni-

mus.. veterem magnitudinem, specie religionis in Majestatem elatam hodieque reprae-
sentat. Amplius Napolitanum Regum & Puteolanum perlustraviums. Reduces Senae

per aestatem egimus, post per Pisas ex Liburno portu trajecimus (1630)."

18 Eine ausführliche Biographie bietet Narciss Harsdörffer.
19 Matrikel von Altdorf Bd. I, 1912, Nrn. 6160 und 6263 zit. nach Narciss Harsdörffer, 3.

20 Narciss Harsdörffer, 4.

21 Diese Bildungsreise steht in Nürnberg nicht vereinzelt da: cf. Hasslers und Kindermanns Italien¬
aufenthalt und die ansehnliche Zahl nürnbergischer Studenten, die Mischiati für die Zeit um 1600

nennen kann. Cf. Mischiati Bologna, passim.
22 Die „Zuschrift" auf den verstorbenen Freund in IV, Nachwort (734) und VI, Nachwort (689)

gibt keinen Aufschluss über diese Reise; sie beklagt nur den frühen Tod Fürers.

23 Memoria viri. Christophori Füreri ab Haymendorf et Wolckersdorf. auctore Philippo
Harsdörffero Norimbergae 1639.

24 Memoria, 11-13.

21



Diesen Reisplan fasst ein Dankgedicht Christoph Arnolds an Harsdörffer, den er „Stre-
phon" nennt, zusammen, das im 5. Band der Gsp. Aufnahme fand (25):

Strephon hat von vielen Jahren

an den Loirstrom studirt/
und durch Müh und Fleiss erfahren/

was des Frantzmanns Sitten ziert: Frankreich
Aber doch hat ihm vor allen

unsere Pegnitz wolgefallen.

Dà der Vater Rhein die Qwellen Niederland
führet an das Teutsche Meer/

hat er sich in schnellen Wellen

anvertraut der Winde Heer.

Aber doch

Er beschaute nachmals London England
das die schöne Tems begeust/

und gleich den gehalbten Monden/
mit den Silberwellen fleust.

Aber doch

Wo die stoltze Tiber prachtet/
und das alte Rom zerteilt/

wurde Strephon hoch geachtet/
da er sich sehr lang verweilt.

Aber doch

Wo die Ertzsee wallt ergrimmet/
an der schönen Jungfer Statt,

hat er seine Leyr gestimmt/
die uns hier gespielet hat.

Aber doch

Mutter aller Pierinnen/
Nürnberg der Stätte Krön/

schau doch / wie die Pegnesinnen
lieben diesen deinen Sohn.

Dessen Schäferspiel vor alleri ihnen sämtlich wolgefallen.
Christoph Arnold

25 V, 85 ff.

Welschland

Archipelagos
Neapolis
vocatur
Parthenia

22



So lässt sich etwa folgende Reiseroute zusammenstellen:

Frankreich, Niederlande

England
Rückkehr nach Frankreich und Aufbruch nach Italien
Spätsommer in Turin
Herbst bis Ende Jahr in der Poebene

Venedig
Padua

Bologna
Loreto
Perugia
Rom
Neapel und Puteoli
Siena

Pisa

Livorno.

Den Beginn der Rückreise datiert Harsdörffer in der Memoria mit 1630; erst 1632 kommt
er jedoch wieder in Nürnberg an (26). Von Fürer schreibt Harsdörffer: in arte, quam
amavit musica und fasst am Schluss zusammen: „Sic Fürerus noster perfecti Politici
Ideam sibi effigiaturus, cuncta quae ubiq. vidit, audivit, animadvertit laudabilia, in animi
venustatem Harsdörffer und Fürer werden sich im kulturellen Leben Italiens also gut
umgesehen haben, besonders in Rom, wo sie für längere Zeit blieben, und besonders in
Siena, wovon Harsdörffer ausführlich berichtet.
Weder Harsdörffer selbst noch Fürer berichten je von ihrem Aufenthalt in Rom, und in
römischen Archiven ist ihr Name ebenfalls nicht zu finden (27). Harsdörffer hätte die

Möglichkeit gehabt, drei Opern, die 1629 aufgeführt wurden, zu sehen: Die Diana scher-

nita von Cornacchioli (28), dann eine Sirene, Cantata scenica (29) und die Oper La valle
rinverdita (30), beide von anonymen Komponisten. Agostino Agazzari, dessen Eumelio
grosse Ähnlichkeiten mit der Seelewig aufweist, zieht im Jahr 1629 von Rom nach Siena.
Wenn nicht in Rom, so ist Harsdörffer sehr wahrscheinlich in Siena mit ihm zusammengewesen

(31).

26 Narciss Harsdörffer, 10.

27 S. u. 50.
28 Loewenberg, Spalte 13.

29 MGG, 11, Spalte 732.
30 Enciclopedia dello Spettacolo, VI, 1113.
31 Der genaue Zeitpunkt des Umzugs ist nicht sicher festzustellen. Luciani Siena nimmt an, dass

Agazzari erst Anfang 1630 in Siena eingetroffen ist, währenddem Barblan Agazzari 1629 angibt.
Dokumente in Sieneser Archiven, die hier Klarheit schaffen können, sind laut Auskunft der
Biblioteca Communale di Siena nicht erhalten. Wir schliessen uns Barblans überzeugenden
Ausführungen an.

1627
1628

1629

23



Siena und seine Academia degli Intronati hat für das ganze Schaffen Harsdörffers zentrale

Bedeutung gehabt. Gegen Herbst 1629 wird er dort eingetroffen sein und als Gast der

Academia degli Intronati bis Frühjahr 1630 dort geweilt haben. Die Intronati hatten sich

unter den Hunderten von Academien in ganz Italien einen guten Namen erworben.
Bekannt waren sie jedoch durch ihre Dichter, weniger durch die Musiker, unter denen erst

zu Beginn des neuen Jahrhunderts Agazzari, Saracini und Bianciardi Bedeutung erlangten.
In den letzten Jahren des 16. und im frühen 17. Jahrhundert stehen die Dichter Girolamo
und Scipione Bargagli und Francesco Loredano an der Spitze, mit dem Harsdörffer später
noch in Briefkontakt stand (32).
Neben dem Umgang mit den Dichtem der Academia — die alles kulturelle Leben der

Stadt in sich aufnahm — wird hier auch der Kontakt mit den angeschlossenen Musikern

wichtig. An erster Stelle erwähnt der Lexikograph Ugurgieri, den wir als erste Autorität
betrachten dürfen, in seinen Pompe sanesi den Musiker Saracini: „Claudio Saracini,
nobile, discepolo di Frans. Bianciardi e Agazzari, academico intronato e maestro di
Cappella dell Metropolitano"(33). Claudio Saracini ist der Verfasser der Secondo Musiche

(1620), deren erstes Stück Monteverdi gewidmet ist. Ugurgieri erwähnt berühmte
Hauskonzerte im Haus der Saracinis und weist dann auf ein Lamento hin, das Saracini geschrieben

haben soll: „Non sappiamo se habbia altre opere alle stampe che una lettera amorosa
in stüe recitativo, da noi veduta, molto bella ed armoniosa"(34).
Weiter erwähnt Ugurgieri unter den Komponisten: Agazzari, Bianciardi, Pecij, Chigi und
Marc-Antonio Tornioli, den er als „Sacerdote, musico-poeta" beschreibt, der „sacre rap-
presentazione, poesie e molte opere musicali" verfasst habe (35).
Wenig ist es, was über das öffentliche und private Musikleben in Siena zu erfahren ist (36).
Seit 1604 hatten sich die „Intronati" mit den „Rozzi" zusammengeschlossen, um gemeinsam

Musikfeste zu organisieren (37). Im gleichen Jahr wird in Siena ein Dialogo fraNinfe
e pastori a otto voci veröffentlicht, der offenbar bei einem solchen Fest aufgeführt worden

ist (38). Ob hier auch noch eine weitere Aufführung von Agazzaris Eumelio
stattgefunden hat, ist unsicher (39), denn Ugurgieri spricht nur unbestimmt vom Repertoire
der Hauskonzerte im Palast der Familie Chigi, das u. a. Werke von Agazzari enthalten
haben soll: „Facendo soavissimi concerti. ch'havendo esercitato l'opere dell'Agazzari,
Pecci, Gregorij"(40).

32 Das Archiv der Intronati für diese Zeit ist laut Angaben der Biblioteca Communale di Siena
verschollen. In den übrigen Beständen der gleichen Bibliothek liessen sich keine Hinweise auf
Harsdörffers Besuch feststellen.

33 Ugurgieri, 12.
34 Ugurgieri, 12. Luciani glaubt, es handle sich bei diesem Stück um Monteverdis Lamento

d'Arianna. Luciani Siena, 54 ff.
35 Ugurgieri, II, 11 ff.
36 Die älteste Oper in den Archiven der Intronati war CestisHrgM von 1670. Die Archivbestände der

früheren Jahre sind sämtlich verschollen.
37 Luciani Siena, 17.
38 idem.
39 idem.
40 Ugurgieri, II, 9 ff.

24



Nach seiner Rückkehr nach Deutschland ist Harsdörffer als Jurist in Nürnberg tätig, das er
bis zu seinem Tode, 1658, nicht mehr verlässt. Über 20 000 Druckseiten hat Harsdörffer
im Laufe von knapp zwanzig Jahren veröffentlicht (41), worin er alles, was von Interesse

sein könnte, zusammengestellt hat: Philosophie, Erzählstoffe, Naturwissenschaftliches,

Erörterungen über Sitten und Gebräuche, Abhandlungen über religiöse Fragen. Um 1640

entstehen einige kleinere Reden, Schriften und Aufsätze. 1641 beginnen die Gsp. zu

erscheinen, deren erste fünf Bände ganz im Zeichen der Schäferei, der Musik und des

Theaters stehen. Der italienische Einfluss ist überall greifbar: Fast das ganze Repertoire
der Intronati, das Harsdörffer mitgebracht hat, wird hier ausgewertet, nur wenige
englische und französische Quellen finden Eingang. In dieser Periode schreibt Harsdörffer
zwei ausserhalb der Gsp. stehende Werke, die beide aber in den gleichen Themenkreis

gehören: Das Pegnesische Schäfergedicht und die Diana. Nach 1646 wendet sich Harsdörffer

dann mehr französischen Quellen zu, und theoretische Abhandlungen über Religion
und Philosophie bilden den Inhalt der letzten drei Bände der Gsp. Im ganzen machen

jedoch trotzdem italienische Werke den Hauptteil der Anregungen und Vorlagen aus, die

Harsdörffer in seinen Werken benützt. Ein Drittel aller in seinem „Scribentenregister"
genannten Werke sind von Italienern geschrieben, nur knapp ein Viertel von Deutschen.
Der Rest verteilt sich auf französische, spanische und englische Dichter(42). Sein
vornehmstes Betätigungsfeld fand Harsdörffer in den Sprach- und Dichtergesellschaften, die

zu Beginn des Jahrhunderts nach italienischem Vorbild gegründet wurden:
— 1617 wird mit Sitz in Weimar (später Kothen) die „Fruchtbringende Gesellschaft"

gegründet. Ihr folgen in Deutschland eine ganze Reihe weiterer Gesellschaften:
— Königsberger Kreis, gegr. 1630

— Aufrichtige Tannengesellschaft, gegr. 1633
— Teutschgesinnte Genossenschaft, gegr. 1643

— Elbschwanenordnen, gegr. 1660.
Ihre Namen verraten ihre Ziele. Geführt von meist adeligen Persönlichkeiten machten die

Gesellschaften es sich in Deutschland zur Aufgabe, den gelehrten Stand der Dichtung
aufrechtzuerhalten und die deutsche Sprache zu pflegen. 1644 gründet Harsdörffer —

selber Mitglied der fruchtbringenden Gesellschaft und der Teutsch-gesinnten Genossenschaft

— zusammen mit Johann Klaj und Sigmund Birken den „Pegnesischen Blumen -

ordnen"(43), der Programm und Satzungen von den Intronati in Siena übernimmt, dessen

oberstes Ziel jedoch ist, auf vergnügliche Art Bildung zu verbreiten. Diese „Lehrveranstaltungen"

vergnüglich veranstalten heisst hier: sie in das Gewand der Schäferei kleiden.

41 Ein vollständiges Werkverzeichnis bietet Narciss Harsdörffer.
42 Narciss Harsdörffer, 100 ff.
43 Auch „Blumenorden an der Pegnitz" und „pegnesischer Blumenorden" oder „Schäferorden"

genannt.

25



4.2. Sigmund Theophil Staden

Die erste Ausbildung, vor allem im Orgelspiel und im kirchlichen Musizieren, erhielt
Sigmund Theophil Staden bei seinem Vater (44), der als Lehrer in hohem Ansehen stand.

Der Nürnberger Historiograph Doppelmayr bezeugt (45): „Er (gemeint: S. Th. Staden)
machte sich bey der treuen Anweisung seines Vaters sowohl in der Theorie als der Praxis
sehr geübt." Johann Staden besass ein Exemplar des zweiten Teils von G. Gabrielis

Symphoniae sacrae, das er eigenhändig emendiert hatte(46), und in seinem 1616
erschienenen Generalbasstraktat weist er sich über profunde Kenntnisse der Musik der

vergangenen 30 Jahre aus, insbesondere auch der italienischen. Er vermochte somit
seinem Sohne umfassende Kenntnisse der Generalbasslehre wie auch der neueren musikalischen

Produktion zu vermitteln.
Für die Ausbildung zum Stadtpfeiffer schickte Johann Staden seinen Sohn im Jahre 1621

zu Jakob Baumann nach Augsburg, der ein bekannter Lehrer für Stadtpfeifferanwärter
war. Baumann unterrichtete in Orgel, Chorleitung, Posaune, Zink, Fagott, Viola, Klarine
und Geige, war selbst von 1591 — 1596 Instrumentalist in der Münchner Hofkapelle unter
Lasso und wurde mit H. L. Hassler von der Stadt Augsburg als Musiklehrer angestellt.
Zusammen mit Gregor Aichinger und Chr. Erbach war er auch am Domkapitel dieser

Stadt tätig. 1622 kehrt Sigmund Staden nach Nürnberg zurück, 1623 erhält er bereits ein

„Wartgeld" von der Nürnberger Ratsmusik, d. h. er ist als Stadtpfeiffer vorgesehen und
soll, sobald ein Posten frei wird, angestellt werden.
1626 spielt Staden zum erstenmal in der „Musikalischen Gesellschaft" in Nürnberg
mit (47). In dieser Gesellschaft wurde in privatem Kreis Musik gepflegt, die von
Fachmusikern und Laien in kleiner Besetzung aufgeführt werden konnte. Johann Staden war
in der Musikalischen Gesellschaft der Verantwortliche für das Notenmaterial (48); auch
hat er selbst etwa Kompositionen für diese Gesellschaft geschrieben. Nach der Art von
Johann Stadens Kompositionen zu schliessen, dürfte das Repertoire wohl Stücke in der

Art seiner „Pavanender „musica boschereggia", des „Venuskränzleins" oder des

„musikalischen Lustgartens" umfasst haben (49). Eine theoretische Beschäftigung mit
Musik wie etwa in der Florentiner Camerata, ist kaum anzunehmen. Jedenfalls berichten
die Protokolle der Gesellschaft nichts dergleichen.
1627 wird Staden als Stadtpfeiffer der Stadt Nürnberg angestellt (50) und spielt dadurch
auch bei der Nürnberger Ratsmusik mit. Deren Bestände sind eine wichtige Quelle für
Stadens Kenntnis der aktuellen musikalischen Produktion. Zwischen 1620 und 1640
umfasst das Repertoire der Ratsmusik die nachgenannten Werke, die sich mit dem neuen

44 Eine ausführliche Biographie bietet Druener Staden, Bd. 1.

45 Doppelmayr, 225.
46 DTB VII, 1, XXXVII, Anm. 3.

47 Nagel Nürnberg, 1 ff.
48 Druener Staden, 7.

49 Druener Staden, 9.

50 cf. Zirnbauer Ratsmusik, passim.

26



italienischen Stil auseinandersetzen: Sie sind alle mit Datum und Widmung versehen,

waren also sicher im Druckjahr oder kurze Zeit später bereits in den Beständen der
Ratsmusik (51). Vater Staden hat übrigens einige dieser Werke, die dem Nürnberger Rat
gewidmet waren, begutachtet (52).
— G. A. Rigatti, Messae Salmi. Venezia, 1640.

— S. Scheidt, Geistliche Konzerte, II. Teü, Halle, 1634.

— H. Schein, Opella nova / ander Theil /.. Halle, 1626.

— H. Schein, Musica boschereccia 1621/1628.
— H. Schütz, Psalmen Davids, 1619, SWV 22-47.
— H. Schütz, Symphoniae sacrae I, 1629, SWV 257—276.

— H. Schütz, Geistliche Konzerte, 1636, SWV 282—305.

— A. Grandi, Motetti a una voce per cantar e sonar con l'chitarrone, 1625/1626.
— J. Nauwach, Libro primo di Arie, Dresden, 1623.

— D. Seiich, Opus novum, Wolfenbüttel, 1625.
— E. Widmann, Ein schöner, newer ritterlicher Aufzug, 1620.

— E. Widmann, Heroischer Frawenpreis, Nürnberg, 1617.
Daneben finden sich selbstverständlich auch etliche Werke von Johann Staden.
Überblicken wir den Bestand, so stellen wir fest, dass die Italiener in der Minderzahl,
Schütz, Schein und Scheidt dagegen mit repräsentativen Werken vertreten sind.

In diesem Zusammenhang ist auch auf die Musikbestände der reformierten Egidienkirche
in Nürnberg hinzuweisen, wo seit 1640 Erasmus Kindermann Organist war. Ihr Repertoire
umfasst einen sehr weiten Bereich der Vokalmusik des 16. Jahrhunderts, insbesondere der

katholischen Kirchenmusik. Immerhin eine bemerkenswerte Tatsache für die protestantische

Egidienkirche (53). Für das Jahr 1627 bemerkt Doppelmayr in seinem
biographischen Abriss Stadens: „Zur Erlernung des Viol-Bastarda-Spiels er bei einem berühmten
Engelender namens Walter Roy sich ungefehr ein halb jähr ufhalten möge"(54). Ein
Ratserlass bestätigt diese Reise an den kurbrandischen Hof zur Erlernung des Viol-Bastarda-Spiels

und vermerkt einen Dispens Stadens von seinen Pflichten sowie eine finanzielle
Unterstützung durch die Stadt (55).
1628 heiratet Staden. Im gleichen Jahr erhält er durch einen Ratsverlass der Stadt den

Titel „erbar und kunstreich", ein Titel, der schon seinem Vater zuerkannt worden war.
1634 wird Staden Organist an St. Lorenz, ohne vorher eine Stelle an einer kleinen Kirche

— etwa der Spitalkirche — innegehabt zu haben.

Mit den beginnenden vierziger Jahren — Harsdörffer ähnlich — beginnt Stadens

Kompositionstätigkeit, die sich bis zu seinem Tode 1655 hinzieht. 1643 veranstaltet er das

berühmt gewordene „historische Konzert" zusammen mit J. M. Dilherr; 1649 ist er auch

51 cf. Zirnbauer Ratsmusik.
52 Zirnbauer Ratsmusik, 33 und MGG 12, Sp. 1113.
53 Cf. Rubsamen Nürnberg.
54 Doppelmayr, 225.
55 Druener Staden, 15.

27



für den musikalischen Text und die Musikeinlagen fur das grosse Friedensfest in Nürnberg
verantwortlich (56).
Dieser Abriss zeigt Staden als vollumfänglich ausgebildeten Musiker, der in allen Sparten
des Musiklebens, der Kirche, des Theaters und des Privatzirkels zu Hause war. Als Organist

und Stadtpfeiffer war er mit vielen Instrumenten vertraut. In Augsburg bei Baumann,
am Brandenburgischen Hof und ebenso in seiner Vaterstadt hatte er alle Persönlichkeiten
des damaligen kulturellen und besonders des musikalischen Lebens kennengelernt. Eine

Bildungsreise hat Staden jedoch, so weit bekannt, nicht gemacht; bis 1628 ist er immer in
Deutschland bezeugt. Nach seiner Heirat und in seiner Stellung als Stadtpfeiffer und

Organist wird er wohl kaum mehr Gelegenheit gehabt haben, eine Reise zu unternehmen,
zumal seine finanziellen Verhältnisse, wie der Ratsverlass für das Viol-Bastarda-Stipendium
zeigt (57), nicht allzu günstig waren. Staden starb 1655, drei Jahre vor Harsdörffer.

4.3. Zusammenarbeit von Dichter und Musiker

4.3.1. Biographisches

In den Protokollen der „Musikalischen Gesellschaft" in Nürnberg wird 1626 ein Georg

Philipp Harsdörffer genannt (58). Offenbar muss damit der Vater des Dichters gemeint
sein, denn der Dichter Harsdörffer weilte zu der Zeit in Strassburg (59). Desgleichen ist
der in den Pavanen J. Stadens erwähnte Harsdörffer der Vater des Dichters, der in einer
nicht genauer fassbaren Beziehung zur „Musikalischen Gesellschaft" stand. Da sonst keine

Quellen zu den persönlichen Beziehungen von S. Th. Staden und dem Dichter Georg
Philipp Harsdörffer vorliegen, bleibt nur die Annahme, dass ihre Bekanntschaft vom
Umgang in der „Musikalischen Gesellschaft" herrührt.
In der „Erinnerung" zu Beginn des vierten Bandes der Gsp. wird jedoch auf den Komponisten

Sigmund Theophil Staden hingewiesen: „Die Musicstücke, so diesem und vorigen
Werklein einverleibet sind von dem hochberühmten und kunsterfahrnen Herrn Johann
Gottlieb Staden / der zu endlicher Vollkommenheit dieser Wissenschaften geboren scheinet

/ gesetzet worden; und ist nach Beurtheilung aller derer / die beygefügtes Waldgedicht
angehöret / dergleichen [was die Music betriffet / ohne welche es ein todes Werk ist] in
Teutschland noch nicht in Druck kommen / dass verhoffentlich die geringe Kupferarbeit
hierdurch sattsamlich ersetzet zu achten"(60). Mit dem Hinweis „so diesem und vorigen
Werklein einverleibt" ist S. Th. Stadens Autorschaft für alle Musikstücke der Gsp.
gesichert. Ein Jahr später, 1645, findet sich in einem Brief Harsdörffers der Hinweis: „Es

56 cf. T. Norlind, Ein Musikfest zu Nürnberg im Jahre 1649, SIMG VII, 1905/06, 111 — 113.

57 S. o. 27.
58 cf. Nagel Nürnberg.
59 S.o. 21.
60 IV, Vorrede (43).

28



sind Chöre von dem kunstberühmten Herr Staden", womit die Einlagen Stadens in
Johann Klajs Oratorium Der leidende Christus (1645) gemeint sind (61).
Auf dem Titelblatt zur Partitur der Tugendsterne ist Staden ebenfalls genannt (62), und
in den Erquickstunden von 1653 erwähnt Harsdörffer Stadens Leistung beim Konzert von
1643: „Der berühmte Musikus H. Theophilus Staden hat von dem Anfang der Music / von
der derselben Fortgang und jetzigem Zustand ein würkliche Vorstellung mit jedermanns
Verwunderung und Erstaunen hören lassen / wie in offnem Druck darvon zu lesen"(63).
Nur aus Titelblättern und Widmungen, nicht aber aus den Biographien der beiden
Nürnberger lassen sich Anhaltspunkte zur Entstehung, Ausarbeitung und Aufführung der Seelewig

gewinnen.
Harsdörffer ist der weltgewandte Kosmopolit, der über einen immensen Kultur- und
Wissensschatz verfügt, doch liegt gerade sein bestes Wissen in der Kenntnis des vergangenen

Jahrhunderts, dem er sich nicht nur in der Lektüre, sondern auch in seiner Tätigkeit
in den verschiedenen Sprachgesellschaften — die denn doch ein gutes Stück 16. Jahrhundert

sind - zuwendet. Staden hat sein Leben fast ganz in Nürnberg verbracht, offen für
die Musik seiner Zeit, dank der guten Beziehungen Nürnbergs zum Süden auch immer
vertraut mit der Musik der Italiener.
Und dennoch: Harsdörffer und Staden sind führende Persönlichkeiten im kulturellen
Leben Nürnbergs um 1640, zusammen mit dem Dichter und Prediger J. M. Dilherr und
dem Dichter J. Klaj. Beide stehen auf dem Boden einer Stadt, in der besonders die

protestantische Kirchenmusik immer eine gute Pflege fand, einer Stadt schliesslich, die
sich nicht nur im Musikleben, sondern besonders auch im Druckerei- und Verlagswesen
Deutschlands einen guten Namen geschaffen hatte (64).

4.3.2. Libretto und Partitur

Textfassung und Partitur zeigen merkliche Unterschiede, die keinesfalls als Druckfehler
betrachtet werden können. Insgesamt lassen sich über 250 Abweichungen feststellen, wobei

kleine orthographische Inkonsequenzen, die „dem leidigen Unfall beyzumessen" sind,

61 Zitiert nach Druener Staden, 138. Die Musik ist verloren.
62 V, 500.
63 Diese Stelle zitiert Printz in der Historischen Beschreibung der edelen Singklingkunst. Dresden,

1690, 139. G. Walther übernimmt die Stelle in sein Lexikon.
64 cf. MGG IX, Spalte 1753 ff. Artikel „Nürnberg". Zur Pflege der protestantischen Kirchenmusik

cf. auch: W. Blankenburg, zu den Johannes-Passionen von Ludwig Daser (1578) und Leonhard
Lechner (1593). Fs. W. Vetter, Lpz., 1970, 63-66.

29



nicht mitgezählt sind (65). Denn die ersten vier Bände der Gsp., die innert vier Jahren

erschienen, umfassen insgesamt immerhin gut 2000 Seiten. Dazu fällt die Neuauflage des

ersten Bandes ebenfalls in diesen Zeitraum. Dass dabei nicht sehr sorgfältige Korrekturarbeit

geleistet werden konnte, ist nur allzu klar; Harsdörffer selbst scheint sich auch am
schnellen Rhythmus seiner Produktion gestört zu haben, denn er betitelt zum Schluss des

dritten Bandes ein Kapitelchen mit „Fehler", worin er schreibt: „Hat er (gemeint ist
Harsdörffer) aber böse Brief bekommen / in dem bey dem eilfährigen Drukwerk / Kupferstechen

und Holtzarbeiten an einem oder anderen Blat etwas versehen / so ist solches

niemand anders als dem leidigen Unfall beyzumessen"(66).
Der überwiegende Teil der Änderungen, die über Druckfehler hinausgehen, besteht in
Silbenveränderung oder Ersatz eines Einzelwortes, Umstellung von Wörtern und

Wortgruppen innerhalb einer Verszeile (67):

Libretto: oder Garen Partitur: Oder Garn (68)
Libretto: bald ihr seyd zusamm gesellt
Partitur: bald ihr euch zusammen gesellt

— ; ' ïî -j f
_ — - —

1 —: J L=îe3=
fliege »on bicfcm

jj)r cud) »erfuhren bal& jtjr cud) jufammen $cfcdf.
b

"

—

6
}

J.

"i 71. % -j- ^' - * —J1 -.-ZÈn;

65 Die Abweichungen lassen sich folgendermassen zusammenfassen:
1. Lautstandänderungen, Singular und Plural vertauscht oder geändert: 53 Fälle
2. Änderung und UmsteUung von Einzelwörtern und Wortgruppen bei gleichbleibendem

Versmass: 140 Fälle
3. Satzumstellungen und Neufassung ganzer Sätze bei gleichbleibendem Versmass: 47 Fälle
4. Einschöbe und Änderung aller Art mit Änderung des Versmasses, bzw. Umarbeitung in Prosa:

19 Fälle.
66 III, Nachwort (539).
67 IV, 509 und IV, 546.
68 Diese Stellen sind bei Eitner Staden falsch übertragen. Er unterlegt den Text aus dem Libretto

anstelle des geänderten Wortlautes der Partitur.

30



Libretto: Liebste Gespielin / der bittere Tod löset nicht unserer Liebe Gebot

Partitur: Liebste Gespielin der liebe Gebot löset alleine der bittere Tod.

iKk ©<i>of lôfct «tkin< dar bittere

6 6 X

Ö=£ 1 lülü
Pp t(

Diese Änderungen ergeben, wie aus den Beispielen abzulesen ist, eine flüssigere und
natürlichere Deklamation (69). Im letzten Beispiel stellt Staden offensichtlich um, damit das

Schlusswort „Tod" musikalisch — mit einem Sekundfall — zur Geltung gebracht werden
kann.
Indessen treten nun entliche schwerwiegende Ändemngen auf, die ganze Verse entstellen,

ja sogar den Versbau zerstören. Sie sind in der folgenden tabellarischen Übersicht zusam-

mengefasst:

Akt/Szene pag- Libretto Partitur pag- Nr.

1/2 60 oder Garen oder Garn 499 1

1/3 63 streift streifet 502 2

1/3 64 Pfade Pfad 502 3

1/5 73 bald ihr seyd zusamm gesellt bald ihr euch

zusammen gesellt 509 4

n/3 94 liebet unser Hirtenfreud,
fliehet, fliehet Einsamkeit

Fliehet, fliehet,
Einsamkeit, liebet
liebet unsre Hirtenfreud

530 5

II/3 97 Fürstliche Gericht' Fürstlich Gericht 539 6

11/6 107 dargereckt für geleget 549 7

II/6 112 Düstere Wolken Düstere Wolken,
düster Wolken 560 8

II/6 112 Brummende Donner Brummende Donner,
brummende Donner 561 9

II/6 112 Feuerstrahlender Blitz Feurstrahlender Blitz 561 10

II/6 112 Schonet nun schonet dass

nichtes entzünde
Schone mein, schone,
schone, dass nichtes
entzünde 560 11

69 Eine gleiche Untersuchung mit ähnlichem Ergebnis habe ich an den Tugendsternen unter¬
nommen. cf. Keller Tugendsterne.

31



Akt/Szene pag- Libretto Partitur pag. Nr.

11/6 (fehlt) dass mich bedrohete
Strafe nicht finde 562 12

11/6 113 Ach Ach! ach! ach! 653 13

n/6 113 meim Weh/ach wech/ ach weh/ meinem Weh, ach, ach,
ach weh! Wech, ach Weh! 563 14

11/6 117 sag (fehlt) 15

III/3 130 Trompetenschall Trompeten Schall;
Trompetenschall 581 16

III/3 130 so sausselt So sausselt, so sausselt 582 17

HI/3 130 Hör doch Hör doch, hör doch 583 18

m/3 130 Tons Tons, Töns, Töns 585 19

Ein paar Fälle seien näher betrachtet:

Libretto: Schönste Nymfen ihr Krone der Hainen
Liebet unser Hirtenfreund /
Fliehet, fliehet Einsamkeit
Welches entfernet von Trauren und Weinen

Partitur:

Äitnff :

<Sd}ôn<|î« Utymfm jjjr .grotu t>« -ßtinm/ / fïil)<t (fut
x b

y. >
1 'St b' ' '" t - 4 *—A- -rr /| — ^~t l -i- - 4 i- -j-j

Schöneste Nymfen ihr Kronen der Heinen /
Flihet, flihet Einsamkeit
liebet / liebet / unsre Hirtenfreund
welche befreyet von Trauren und Weinen.

famfm/ Riebet:/: unfre $tmnfrwb nxldje
b 6

befui/et t>or* Mauren unb 9ßctn«n.
X XX

mm Uli üü
£>o ii

$
fetliiu

32



Staden wiederholt „liebet" und stellt Zeile zwei und drei um. Die deutliche Dreiteilung
kommt dadurch auch in der musikalischen Anlage zum Ausdruck: Einer in langen
Notenwerten gesetzten Anrede folgt ein stark kontrastierender Mittelteil, der reichlich rhetorische

Figuren verwendet (70): zwei „Abruptiones" auf „Fliehet, fliehet", unmittelbar
nacheinander und eine „Epizeuxis" mit Verlängerung der Notenwerte auf „Liebet,
liebet". Die eindringliche Wiederholung, ausgedrückt mit zwei Figuren der Emphasisklasse,
steht im Vordergrund. Der Schlussteil, die letzte Zeile, schliesst mit einem chromatischen

Gang über „Trauren und Weinen"(71).
Die gleiche Ausweitung des Textes findet sich auch in der Arie der Seelewig (72).

Text:
Berget mich Hügel und feisichte Ritz'
Alle Wort sind mir zu weng /

alle Felsen sind mir zu nieder.

Ach / die Welt ist mir zu eng /
dass ich solcher Straff enteh'

Hört der Echo schallet wider
meim Weh / ach weh / ach weh / ach weh' /

Partitur: berget mich Hügel und feisichte Ritz
dass mich bedrohe te Strafe finde!
Alle Wort sind mir zu weng /
Alle Felsen sind zu nider /
Ach Ach! Ach! Die Welt ist mir zu Eng /
dass ich solcher Straf entgeh'
hört! der Echo schallet wieder meinem Weh /
Ach Ach Weh Ach Weh!

Solch tiefgreifende Änderungen können nicht Druckfehler oder Nachlässigkeiten Hars-

dörffers sein. Der Dichter — seine erste Fassung verbessernd — muss Änderungen
vorgenommen haben oder aber Staden. Und Staden wird wohl der Urheber der Umgestaltung
sein, denn Harsdörffer hätte wohl kaum seine eigenen Verse zerstört, wie die

vorangegangenen Beispiele es gezeigt haben. Staden hat sich offenbar kritisch mit dem Text
auseinandergesetzt, ganz bestimmte Stellen, markante Punkte im Libretto speziell
ausgestaltet, dazwischen aber über weite Strecken den Text Harsdörffers fast unangetastet
belassen.

70 Gebrauch der Termini nach MGG, Artikel: Figuren, musikalisch-rhetorische (Schmitz), MGG 4,

Spalte 176 ff.
71 Zur Chromatik dieser Stelle: s. u. 76.

72 2. Akt., 6. Szene.

33



5. Das geistliche Waldgedicht

5.1. Terminologisches

„. den Wald- und Schäfergedichten üblich / Wälder / Auen / Felder / des Lentzen
Blumen / des Sommers Emde / des Herbstes Weinlese / und anderes dergleichen angenemes
Landswesen mit den ersinnlichsten Worten auszumahlen." (Reymund als Kommentar

zum ersten Auftritt des Hirten in der Seelewig) (73).

die wolgesetzten Reimen von der schön gestalteten Person nach der lieblichen Music

gesungen / bezaubern gleichsam die Zuhörer / und beherrschen alle ihre Gedanken. Hierinne

besteht gewisslich die grosse Vollkommenheit erstbesagter Spiele" [ Waldgedich-

te].(74)

Das Waldgedicht ist in Harsdörffers Terminologie offenbar identisch mit dem Schäfergedicht

(75). Das Schäfergedicht seinerseits ist dem Inhalt und Wesen nach dasselbe wie
ein Schäferspiel, wie Harsdörffer in seiner „Poetik", dem Trichter, ausführt (76).
Die Schäferspiele haben ihren festen Platz in Harsdörffers Konzept der Dichtung; zu den

drei Ständen gehören drei Arten von Spielen:(77)
— Fürsten: Trauerspiel
— Bürger: Freudenspiel
— Bauern: Hirten- und Schäferspiele, Possen und Farcen.
Es kommen aber auch Überschneidungen einzelner Kategorien vor; gerade die Schäferspiele

nehmen zwischen Bürger- und Bauernstand eine Mittelstellung ein, die auch vor
Beginn der Seelewig zur Sprache kommt:
„Reymund: Dieser sind nun wie vorgedacht dreyerley Arten:
handelnde entweder von traurigen / fröhlichen oder Mittelgeschichten / als Schäfereyen
und dergleichen. Von den beiden ersten lesen wir unterschiedliche in unserer Sprache:
von den letzten aber werden noch zur Zeite wenig gefunden / welche doch für die aller
annemlichsten und beweglichsten Schauspiele / in dem Land der Music und Freudenspiele
(wie Balzac Welschland nennet) geachtet werden. (L'Italie est le pais de la Musique & de

73 IV, 90.
74 Trichter, II, 100.

75 Vgl. zur Terminologie auch Schmidt Schürmann, Band II, 45 ff. und 54 ff.
76 Trichter II, 100. An gleicher Stelle aber unterscheidet er - insofern inkonsequent - Schäferspiel

und -gedieht, indem er jenes darstellend, dieses aber beschreibend nennt. Die Unterscheidung von
darstellend und beschreibend gibt Harsdörffer jedoch im folgenden wieder auf.

77 Narciss Harsdörffer, 81 ff.

34



la Comedie). Degenwert: Mich bedunket, dass die aus dem Welschen gedolmetschten
Schäfergedichte ihr Anmutigkeit ganz verlieren / und wie die zarten Pflantzen / so vom
feisten in ein dürres Erdreich gesetzet werden / nicht recht anschlagen: Wie der verteut-
schte Aminta der getreue Schäfer und andere dessen Beyspiele weisen können (II pastor
fido) und scheinet / dass poetische Sachen nicht sollen in ungebundener Rede übertragen
werden / massen eine grosse Unterscheide zwischen dieser und jener Zierarten und
Behandlungen. Vespasian: Weil wir nicht so zärtlich wie jene / ist unsere Sprache geschickter
tapfere Heldentaten herauszustreichen / als weithergesuchte Liebesschwenke auszukün-

steln.

Reymund: Ich will mich doch erkühnen darzuthun / wie auch solche Schäfereyen unserer

Zungen nicht unmöglich fallen / welche dahero Waldgedicht genennet werden / weil sie

als in Wäldern verhandelt / dargestellet / und deswegen der Schauplatz mit allerhand
Gemälden kostbarlich verändert / aus ausgezieret werden mus"(78).

Seelewig soll also ein Beitrag zu den noch seltenen wirklich guten Schäferspielen werden,
ein Werk, das die Posse übersteigt und in die zweite genannte Klasse eingereiht werden
muss.

Mit Tasso, Guarini und später Rinuccini war die Schäferdichtung in Italien eine
eigenständige Gattung geworden. Nach kurzer Zeit eroberte sie bereits Deutschland, etwas

später Frankreich. Verkleidung und Maske, Landschaft und Requisiten werden zum
festen Szenarium, in dessen Raum das Schäferspiel sich aufhält. Endlos variieren Dichter in
Italien und ganz Europa dieselben „Requisiten" der Vorbilder eines Tasso oder Guarini:
Aminta, II pastor fido und Orfeo. In der Blütezeit der Schäferei liegen auch die ersten
Jahrzehnte, der italienischen Oper, und ebenso werden auch im deutschen Sprachraum vor
1640 vornehmlich italienische Pastoralopern aufgeführt, bezeichnenderweise vorerst in
Süddeutschland und Österreich, wie die folgende Übersicht zeigt:

Prag: Pastoral Comedia 1627, nicht nachweisbare italienische Oper (79).
Salzburg: Andromeda von Girolamo Giacobbi, 1618 (80).

II Orpheo, Actio in Musica, 1618, nicht nachweisbare italienische
Oper (1619 wiederholt) (81).
Ilperseo, opera in musica, 1618, nicht nachweisbare Oper (82).
Die liebliche Comedi von Bekehrung und seligem Ableben der
hl. Maria Magdalena, 1628, geistliche Komödie in italienischer
Sprache. Mit Musik von Steffano Bemardi (83).

Dresden: Dafne von Schütz und Opitz, auf Schloss Hartenfels. (84)

78 IV, 31 ff.
79 Brockpähler, Oper, 315.
80 idem, 339.
81 idem.
82 idem.
83 idem.
84 MGG 12, Spalte 206.

35



Orpheus und Euridice, 1638, Singballett in 5 Akten von Schütz und

A. Buchner (85).

Gleich drei Übersetzungen italienischer Schäferdichtungen gelangen in Deutschland
1619 in Druck, und mit sicherem Blick für zukunftsträchtige Literaturgattungen hat

Opitz die deutsche Schäferdichtung mit zwei Bearbeitungen (Dafne und Arcadia) und der

Schäfferey von der Nimfen Hercinie bereichert. Damit sind die Wege zur Verbreitung
dieser Gattung geebnet. Harsdörffer hat alle diese Übertragungen und Nachdichtungen
gekannt (86), hat auch selbst 1646 die Diana von Montemajor auf der Grundlage der

Kuffsteinschen Übersetzung neu übertragen. Folgende Werke werden von Harsdörffer in
seinen Werken zitiert:
— Übersetzung der Diana des Montemajor durch H. L. Freiherr von Kuffstein

(1619) (87)
— Übersetzung von d'Urféeszûfrée, entstanden ab 1618 (88)
— Übersetzung des Pastor fido von Eilgerus Mannlich (1619) (89)
— Bearbeitung von Rinuccinis Dafne durch Opitz, Musik von H. Schütz (1627) (90)
— Übersetzung von Sidneys Roman Arcadia (1629) (91)
— M. Opitz: Schäfferey von der Nimfen Hercinie (1630) (92)
— Bearbeitung der Arcadia Sidneys durch Opitz (1638)(93).
So ist es klar, dass Schäferspiele, „Schäfereyen" im weitesten Sinne überhaupt, in den

Gsp. breiten Raum einnehmen. Wir brauchen nur die Inhaltsverzeichnisse der ersten —

unter italienischem Zeichen stehenden — Bände zu überblicken; da finden sich in den

Titeln bereits alle Topoi der Schäferdichtung in Motiv und Handlung: „Amazonen",
„Liebsjagt", „Jägerey", „Pan", „Bacchus", „Schäfergespräch", „Schäfergedicht" und

„Hirtenspiel".
Wir prüfen Text und Musik der Seelewig in ihrer Eigenschaft eines Schäferstückes. Die

Szenerie — das zeigen die Kupferstiche — wiederspiegelt getreu den Rahmen der Schäferei

(94). Unbekümmert lässt Harsdörffer, ohne die Szene zu wechseln, das gleiche Ufer
einmal Fluss, einmal Meer sein. Das spielt keine Rolle, ein Ufer aber muss es sein. Bezeichnend

ist, dass die Kupferstiche eindeutig Landschaften aus der Nürnberger Umgebung

85 idem, Spalte 207.
86 Er kennt auch das Urbild aller Pastorale, den Sacrificio d'Abramo (1554), offenbar jedoch nur

den Text. Cf. IV, Register (714).
87 I, 268.
88 I, 268 und VII, 153.
89 IV, 31.
90 Pegnesisches Schäfergedicht I, 13. Nur der Text wird zitiert; der Name Schützens aber wird nicht

genannt. Ebenso fehlt die Angabe, dass es sich um eine Oper gehandelt habe. Zur Zeit der
Aufführung der Dafne war Harsdörffer in Strassburg. s. o. 21.

91 I, 268.
92 Pegnesisches Schäfergedicht, I, 12.
93 I, 268.
94 S. o. 18.

36



zeigen; denn die Seelewig soll ja nicht eine Übersetzung, sondern ein eigenständiges

Schauspiel sein, und dazu gehört auch eine deutsche Szenerie. Das gleiche Verfahren
findet sich übrigens auch im Pegnesischen Schäfergedicht, das Harsdörffer und Johann

Klaj zusammen für eine Doppelhochzeit in Nürnberg geschrieben haben.
Die pastorale Grundhaltung ist vom Libretto her sofort ersichtlich. Diese jedoch in der

Musik nachzuweisen, wird heissen, was in der Szenerie Bühnenbild und Kostüm, in der

Handlung Schäferinnen und Hirten sind, sachgerecht in der Partitur zu zeigen.

5.2. Instrumentation

Bühnenbild und Staffage entsprechen Auswahl und Einsatz der Instrumente in der Partitur.

Mit folgenden Instrumenten werden die einzelnen Personen eingeführt:

Geigen „Musik oder Singkunst" (Prolog)
Geigen Seelewig und Sinnigunda (1,4)
Violen Engel (III, 6)
Flöten Seelewig und Sinnigunda (II, 1)

Schalmeyen Ehrelob und Reichimuth (1,3)
Schalmeyen Die Hirten (11,2)
Pomparten oder Fagotte Trügewalt (III, 1)

Trom oder grob Horn Trügewalt (1,6)

Diese Zusammenstellung weicht geringfügig ab vom anfangs der Partitur gegebenen
Instrumentarium (95). Zu den Geigen treten aus der gleichen Familie die Violen hinzu, doch ist
der Violensatz so eingerichtet, dass er auch von den Geigen übernommen werden kann.
Neben den Schalmeien werden aus der gleichen Familie die Pomparten gebraucht (96).
Neu kommen Trompete, Horn und Fagott dazu. Nach welchen Gesichtspunkten der
Instrumenteneinsatz für die jeweiligen Personen gewählt wird, wird mit einem Kupferstich
(97) zu Beginn der Zugabe zum vierten Teil der Gsp. erläutert, der ein umfängliches
Instrumentarium zeigt. Dazu heisst es:

Ein jeder steckt ihm selbest erwehltes Ziel:
Der liebet etwan künstlich Musicspiel' /
erlustigt sich mit Orgien und Trompeten /
schlurffenden Zinken und grossen Floeten,
Posaunen / Geigen / Lauten und anders mehr
beliebet vielen neben der Music-Lehr /
Ein minderer Geist liebt auszuschweiffen /

95 S. o. 19.
96 Cf. M. Praetorius, Syntagma musicum II, 1619, 36/37.
97 IV, 451.

37



Bauren und Burgeren auf zu Pfeiffen.
Die Citter / Leyer / das schallende Jaeger Hifft
im Feld und in den Dörfferen Freude stifft /
Schalmayen / Triangel / Maultrommel
liebet der Pövel im Zechgemommel.
Ein jeder lobt das Seine so viel er wil;
Unkunst' und Kuenste / Saiten und Sinnesspiel:
ich denk' ihr keinen zu befeden /
Hoeret mich / Hoeret von Spielen Reden!(98)

Im Bilde sind nun die Instmmente für „künstlich Musicspiel" links an Säulen gehängt,
die „schlechten" hangen rechts. An anderer Stelle beschreibt Harsdörffer wiederum mit
gleicher Absicht eine Theaterdekoration folgendermassen:

„Die Einfassung dieses Teppichts Hintergrund) kan seyn von Lauten / Geigen / Harpf-
fen / Flöten / Zincken / Posaunen; und über diese Musicalische Gezeug (instrumenta) ist
auff einer Seiten eine Sackpfeiffen / auff der anderen eine Schallmeyen oder Leyern
erhaben: zu verstehen gebend / wie offt Bäurische Kurtzweil / mehr künstlicher Music

vorgezogen werde"(99). Harsdörffer vollzieht also eine klare Scheidung von „künstlichem"

Spiel mit „guten" Instrumenten und „unkünstlichem" Spiel mit „schlechten"
Instmmenten. Eine gleiche Scheidung findet sich in J. M. Dilherrs Text zum historischen
Konzert von 1643, der wohl Harsdörffers Quelle ist (100). „Zum 16. wurde dieser / zum
Gebrauch dess Gottesdienstes / und Erweckung des Lobes Gottes / angesehenen Music /
entgegengesetzt die weltliche irregular-Music: und wurden gehört die Leiern /
Sackpfeiffen / Citharen / Castaneten / Triangel / Schalmeien / Hackbraten / Strofideln /
Krümhörner / Maultrommel / Octav-Geigen / Schellen / drei Schalmeyen und eine Sack-

pfeiffe zusammen: welche Instmmenta zum Gottesdienst nicht gebraucht worden"( 101).
Ähnlich teilt auch schon Schütz in der Vorrede zum Psaltervon 1619 die Instmmente ein.
Die Applikation dieser Scheidung und ihre Verwertung in der Musik ist jedoch Stadens

Leistung, der ja ein sehr gewandter Spieler der verschiedensten Instmmente gewesen ist:
Seelewig, Sinnigunda, Die Musik und die Engel werden mit „künstlichen Instmmenten"
eingeführt. Den Hirten geht eine „Symphonia" mit Schalmeien voran, Trügewalt gar wird
mit „grobem" Horn oder Trompete, später mit Pomparten oder Fagotten gezeichnet.
Trügewalts Horn oder Trompete scheint dieser Teilung zu widersprechen, sollte er doch
mit „unkünstlichen" Instrumenten gezeichnet sein. Zu diesen gehört wohl das grobe

98 IV, 451 ff. Im Original mit Fettdruck hervorgehobene Wörter sind in Kursivsatz wiederge¬
geben.

99 II, 139.
100 Kahl, Historisches Konzert, 287. An anderer Stelle nennt Harsdörffer auch - es geht um das

Harfenspiel in der Bibel - Praetorius' „Theatrum musicum"; d. h. das Theatrum instrumentorum,
das 1620 (zu Syntagma II gehörig) erschien. VI, Anhang (574).

101 Zitiert nach Kahl, Historisches Konzert, 287.

38



Horn, ein ,,Jägerhifft"(102), nicht aber die Trompete, die nicht im Instrumentarium,
sondern nur in der Partitur genannt wird (103). Es ist daher anzunehmen, dass dieses

„gute" Instrument nur als Hilfslösung vorgesehen war, für den Fall, dass kein Jagdhorn
zur Verfügung stand, worauf Reymund auch deutlich hinweist: „Wenn Trügewalt mit ein

paar Hörneren / und so gemachten Bockesfüssen auftreten könnte / samt einem grossen
Jadthorn / würde es sich so viel besser schicken"(104).
Drei Violen präludieren den Chor der Engel, um sie gegen den Geigenchor, der sowohl die

Singkunst als auch Seelewig und Sinnigunda einführt, abzugrenzen. Diese Unterscheidung
findet ihre Entsprechung in den Tugendsternen: Dort wird die Viola der Hoffnung, die

Geige der Liebe zugeordnet (105).
Eine gleiche Zuordnung der Instrumentengruppen ist aus den italienischen Opern im
Pastoralstil bekannt: In Monteverdis Orfeo sind der Unterwelt „Tromboni" und „Cor-
netti" zugeordnet. Orfeo dagegen, und mit ihm die Oberwelt, werden mit „Violini",
„Viole da brazzo" und Harfe illustriert. Hier wird also nicht nach „künstlich" und
„unkünstlich" geschieden, sondern nach der Klangfarbe, aber doch so, dass der Oberwelt
keine „schlechten" Instrumente in Harsdörffers Sinne zugeordnet werden. Von dieser

Klangfarbenscheidung her lässt sich auch die Instrumentation der Seelewig weiter
ausdeuten: Trügewalt und die Hirten bekommen nur Instrumente, die Monteverdis Unterwelt
kennzeichnen, und in diesem Sinne ist auch die Verwendung des „künstlichen"
Instruments, der Trompete, für Trügewalt zu verstehen.

5.3. Echo

Dem festen Szenarium entsprechen also feste Instrumentenzuordnungen. Gleicherweise
kann man der Maskerade — die Grundeigenschaft jedes Schäferstückes ist — die Maskierung

oder Verstellung der menschlichen Stimme zuordnen: das Echo.
Harsdörffer gibt weder in Text noch Partitur je einen Hinweis auf die Vorlagen seiner
Echoszenen. In der Literatur ist das Echogedicht, auch die allegorische Figur des Echo auf
der Bühne, seit der Antike bekannt, lebte in der Renaissance wieder auf und wird vom
Dichtungstheoretiker Pierre Ronsard bereits ausführlich behandelt, auf den Harsdörffer
etwa Bezug nimmt (106). Auch in der neulateinischen Dichtung war das Echogedicht
offenbar beliebt (107). Aus diesen Quellen — nachweisbar aber nur aus Ronsard — hat
Harsdörffer offensichtlich geschöpft.

102 IV, 453 „Jägerhifft"; IV, 164 „Jagthorn".
103 IV, 517.
104 IV, 164.
105 Zur Instrumentation der Tugendsterne cf. Keller, Tugendsterne.
106 cf. II, 86; IV, 83 und V, 32.
107 Zur Entwicklung von der neulateinischen Dichtung Polizians zur Jesuitendichtung und zu Spees

Trutznachtigall siehe A. Schmitz, Monodien der Kölner Jesuiten aus der ersten Hälfte des
17. Jahrhunderts, ZfMw IV, 1921/22, 266 ff. besonders 278.

39



In der Musikgeschichte treten Echoszenen gegen das Ende des 16. Jahrhunderts neu in
den Vordergrund. Besonders im Madrigal und in der Madrigalkomödie vor allem schäferlichen

Inhaltes begegnet das Echo häufig; von hier aus dringt es auch in verschiedener
Form in die Oper ein (108). Als Chorecho findet es sich bei Hassler wie auch bei Johann
Staden (109).
Die Seelewig enthält zwei ausgesprochene Echoszenen (110): Der Chor der Nymfen (111)
und Trügewalts Fistulierszene (112). Im Chor der Nymfen zu Ende des 2. Aktes treten
Seelewig, Sinnigunda und Hertzigild auf. Sie singen ein dreistrophiges Lied, das Hars-

dörffer nach spanischer Vorlage — sie erscheint an Ort und Stelle im Text abgedruckt
(113)— geschrieben hat. Das Schema des Liedes wird von Degenwert erklärt: „Die Art
dieser Reimen ist auf einen zweisilbigen Widerhall (114) gerichtet / welches Schluss in der

letzten Reimzeile zugleich wiederholet wird: es verbleibt aber in der fünften und sechsten

Zeile zum Entwort Eitelkeit / Freud und Leid / durch und durch (115)." Die letzten drei
Wörter der ersten drei Zeilen reimen also auf die zweitletzten jeder der drei Zeilen und
ergeben zusammen die Schlusszeile; die Zeilen 5 und 6 haben durch alle Strophen
hindurch die gleichen Reimwörter: Eitelkeit, Freud, Leid.
Die musikalische Einrichtung dieses Gedichtes wird von Cassandra erklärt: „Die Music ist
hinter dem Fürhang solchergestalt anzustellen / dass die Oberstimmen fragen eine allein
als ein Echo antwortet / dann zusammen fallen."(116). In der Partitur steht für die ersten
drei Zeilen „Nymfen à quatro", für die folgende Zeile „Chor der Nymfen". Für den

Anfang wird also zu den drei Nymphen das Echo als eigene Stimme dazugezählt. Ob es

von einer weiteren Sängerin übernommen werden muss, oder ob je eine der drei Nymphen
den Echopart singen soll, ist nicht sicher auszumachen. In einer Parallelstelle in Mazzoc-
chis Adone ist „Echo" schon im Personenverzeichnis genannt und nun also offensichtlich
als eigene Rolle gedacht. Das Echo tritt dort nur einmal auf, wohl hinter dem Vorhang.
Alle drei Zeilen von Harsdörffers Übersetzung des spanischen Gedichtes werden mit
schlichtem Generalbass begleitet, in dem die Echotakte auch mit „Echo" bezeichnet sind.
Unter der Überschrift „Chor der Nymfen" folgen dann die Zeilen 4—7. Der Chor ist
fünfstimmig gesetzt, alle Stimmen, einschliesslich Generalbass —, sind textiert. Hier kann
also das Echo nicht mehr von einer Nymphe übernommen werden, es muss eine besondere
Rolle geschaffen werden, falls man den Satz fünfstimmig aufführen will (117). Die
Echostimme ist beide Male für Tenorlage geschrieben, so dass ein Hirt die Rolle übernehmen

108 Haas Barock, 59.
109 Kroyer Dialog, 13 ff.
110 Die Möglichkeit, auch den „Chor der Engel" am Ende des dritten Aktes als Echo aufzuführen,

wird erwähnt: IV, 155. s. u. 42.
111 2. Akt, 6. Szene.

112 3. Akt, 4. Szene.

113 IV, 118 ff.
114 Text korrumpiert: „Widrehall".
115 IV, 117.
116 IV, 117.
117 Zur Besetzungsfrage siehe 48-49.

40



könnte; dasselbe gilt fur die Generalbassstimme, die ebenso in Tenorlage geschrieben ist.
Generalbassstimme und Echo singen hinter dem Vorhang (118), der Rollenwechsel der

Hirten wäre somit nicht zu bemerken. Wie in der Instrumentierung hat Staden also auch

hier Alternativlösungen gegeben, die je nach Möglichkeit der Ausfuhrenden zur Anwendung

gelangen können. Diese Aufführungspraxis mit Alternativlösungen steht in Sigmund
Stadens Werk nicht allein da: in der Seelenmusic I von 1644 zeigen die Lieder Stadens

genau die gleiche Faktur: entweder geringstimmig mit instrumentalem Generalbass,

vollstimmig à capella oder vollstimmig mit instrumentalem und vokalem Generalbass, eine

Praxis, die sich bereits in den Werken von J. H. Schein findet (119).
Auch die Doppelchorpartie zu Ende des zweiten Aktes der Rappresentazione (120) setzt
das Echo als wirksamen Schlusseffekt ein. Die entsprechenden Partien sind diesmal
überschrieben mit „Echo risponde". Mit vier Echoeinwürfen, je einmal in jeder Stimme,
beginnt der letzte Teil der Szene. Die vier Chorstimmen lösen einander ab, der Sopran

beginnt mit dem Text, singt die Echoworte dazu, dann der Alt nach demselben Prinzip —

und so weiter durch alle Stimmen; darauf folgt, homophon gesetzt, eine Frage des gesamten

ersten Chores, als Echo beantwortet vom zweiten Chor. Der zweite Chor ist bezeichnet

mit „Echo risponde à quatro". Diese letztgenannte Verwendung weist auf eine neue

Qualität des Echos hin: die Eröffnung einer weiteren Dimension; eine Tiefenwirkung und
Plastik entsteht, die sich — gerade durch die verschiedene harmonische Bewältigung — vom
flächigen Chorecho des vergangenen Jahrhunderts und der Doppelchorpraxis abhebt.

Die andere Echoszene der Seelewig verwendet das „Fistulieren": Trügewalt verstellt seine

Stimme, um Seelewig zu betrügen. Auch hier wird die Machart der Verse von Degenwert
erklärt: „Der Widerhall ist einsilbig und vielleicht natürlicher / als vorgesetzter: Gestalt
der Echo alle Sylben eines jeden Worts wiederholet / deren die letzte die allervernehmlich-
ste ist"(121). Das Verfahren ist im Grund dasselbe wie vorhin, nur werden hier
ausschliesslich einsilbige Reimwörter verwendet, was noch „natürlicher" wirkt. Nach zwei
Echozeilen folgen immer zwei zusammengehörige Zeilen, zweimal ganz von Sinnigunda

gesungen, am Ende auf Sinnigunda und Seelewig verteilt. Auch die musikalische
Faktur wird von Cassandra erläutert: „Dieses ist durch die Music besser zu
verstehen / wann noch eine andere Stimme / in gleichem Ton die letztere Sylben wiederholet:

und ist wol zu verantworten / dass Trügewalt / der sonsten tief singet / hier als eine

Tausendkünstler in hoher Stimme antwortet"(122). Hervorzuheben ist, dass in dieser

Szene die Echoeinwürfe stets unbegleitet gesungen werden. Verdeutlichend heisst es zu

Trügewalts Echoeinwurf: „Der Echo still", was heissen soll, er möge leise, also aus der

Entfernung antworten (123). Beide Szenen, der „Chor der Nymfen" und Trügewalts
„Fistulieren", zeigen ein absolut notengetreues Echo: Es ist melodiekonstant. Auch die

118 IV, 117.
119 cf. Haas Barock, 93.
120 2. Akt, Szene 9.

121 IV, 139.
122 IV, 139.
123 Vgl. dazu Anmerkung 127.

41



Generalbassbegleitung, wofern sie nicht aussetzt, bleibt gleich: Sie ist harmoniekonstant.
Nicht zu übersehen ist die fast genaue Wiedergabe dieser Anlage von abwechselndem
Einzelecho und chorischem Einsatz auf das Ende hin, mit dem Schlusschor der Engel
(124), worauf auch Cassandras Bemerkung hinweist: „Die Music zu diesem Chor gleichet
einem Reyendantz: kan aber auch wie ein Echo gesetzet werde / und die letztenfünf
Sylben zur Gegenstimme haben"(125).
Auch im Prolog der Tugendsterne finden wir eine Echoszene. Leicht verschieden von den

bisher betrachteten Szenen geht Harsdörffer diesmal vor, indem er das Echowort als

Assonanz in der Mitte der Zeile bringt:
Höret mich Tochter der Grüfften in Lüffie« erschallen!
Höret bewege« und hegen der Gegenstimm' hallen /( 126).

Auf „Grüfften" antwortet das Echo mit „Lüfften", auf „bewegen" mit „hegen" usw.
Staden komponiert jedoch die ganzen 15 Zeilen ohne Rücksicht auf den Versbau durch.
Je auf das Echowort wird aber uie melodische Wendung zum vorherigen Wort wiederholt,
doch schreitet die harmonische Entwicklung fort. Es liegt also nur eine melodie-, nicht
aber eine harmoniekonstante Echostelle vor. Damit geht wohl etwas vom Echocharakter
der Szene verloren, was im Druck der Partitur dadurch kompensiert wird, dass die
Echowörter jeweils in Klammer gesetzt sind. Doch Staden erreicht damit, dass nicht ein
beschaulich-liedhafter, sondern ein opernhafter Beginn die Tugendsterne eröffnet. Um die

Vortragsart zu verdeutlichen, vermerkt er bei den ersten zwei Echostellen ,,still"(127).
Eine ähnliche Faktur zeigt die Echoszene im Halben Umkreis, wo jedoch das entfernte,
„stille" Echo durch ein verhallendes Echo ersetzt wird. In der Szene „Lob des Sommers"
aus diesem kleinen Werk lautet die Echostelle so:

Wan der schwangren Erdenzier
bricht herfür

und bricht an dess Tages Liecht
was der Baur ihr hat vertraut

und erbaut
das uns in der Stadt gebricht (128).

Die melodische Linie wird hier beibehalten, rhythmisch jedoch so verändert, dass das

Echo in grösseren Werten gesungen wird, als das Ausgangswort. Erklärend schreibt Staden
darum in die Partitur „Echo" über die Singstimme ,,Langsamb"(129). Der Bass wiederholt

die Echostelle wiederum nicht, sondern schreitet weiter.

124 S. o. 40.
125 IV, 155.
126 V, 283.
127 In diesem Sinn wird still leise als deutsche Form von Piano bereits 1636 in Hammerschmidts

„erstem Fleiss" gebraucht. MGG 3, Spalte 1081.
128 II, 279.
129 11,279.

42



In vereinfachter Form findet sich dieses Vorgehen auch in derRappresentazione, wobei
der mit Risposta bezeichneten Echostelle der Bass einfach auf dem letzten Akkord vor
der Echostelle liegenbleibt (130).
Die Ausgang- und Reimwörter dieser Echostellen sind sowohl in den Tugendsternen als

auch im halben Umkreis nach Assonanzgrundsätzen gewählt, sie passen in den Kontext,
erläutern oder ergänzen ihn: Sie sind sinnkonstant. Ganz anders in der Seelewig: Dort
verstellen, ja zerstören die Repliken des Echos den Inhalt des Verses, am stärksten im
„Chor der Nymfen"(131): Was bringt grossen Herren Rahten? Schaden. Was gibt wissen

uns zu Lohn? ein Hohn. Was mag unser Hertz genügen? Lügen (132).
Etwas weniger deutlich, dafür mit leicht komödiantischem Einschlag, in Trügewalts Szene

(133):

Seelewig

Echo/Trügewalt
Seelewig
Echo/Trügewalt

Wer kann denn trösten mich?
ich.
Wer höret, was ich klag?

sag.

Seelewig
Echo/Trügewalt
Seelewig
Echo/Trügewalt

Was ziert uns in der Welt?
Geld.
Solt ich noch wünschen mehr?
Ehr.

Die Divergenz von Erwartetem und Erklingendem wird in der grossen Echoszene in Agaz-
zaris kleiner Oper Eumelio von 1606 auf ein Maximum ausgeweitet. Eumelio tritt allein
auf und singt zuerst ein Lied von vier Strophen zu vier Zeilen. Dann folgt auf jeden
weiteren Zeilenschluss ein Echo. Auch Eumelio stellt Fragen, bekommt aber immer
entstellte Antworten.

Eumelio: Odio? Echo: Dio
diversi versi
dimora ora
elementi Menti
horrore Rè

Die Divergenz kommt durch Weglassen der ersten Silben zustande, die Echos sind immer
melodie- und harmoniekonstant.

130 2. Akt; 5. Szene.

131 IV, 116.
132 IV, 118.
133 IV, 136 ff.

43



Die spielerische, reizvolle Verschleierung der Wirklichkeit, dereine Rückwendung zu sich

selbst mit ironischer Gebärde folgt, schlägt hier einen mehr als nur ironischen Unterton

an, einen Unterton, den wir auch bei Harsdörffer finden (Chor der Nymfen)(134).
— Was gibt wissen uns zu Lohn? ein Hohn.
— Sag / was ist hoher Fürsten Gunst? ein Dunst.
— Was ist der Sauff und Fresserlust? ein Wust.

Die letzten Beispiele haben eines gemeinsam: Das Echo antwortet immer auf eine Frage.
Es beantwortet die Frage, obwohl natürlich jeder Frager weiss, dass seine eigene Stimme

vom Echo zurückgeworfen wird, dass es aus dem Wald tönt, wie man hineinruft. Gerade

aber durch diese Divergenz zwischen „akustischem", „musikalischem" und
„dichterischem" Echo übersteigt die Bedeutung der Echoszenen das nur Artistische, Spielerische
oder Komödiantische; weist auf einen Zug barocker Geisteshaltung hin. Entgegen besserem

Wissen ist der Mensch bereit, sich von der Antwort des Echos leiten zu lassen, die

Wirklichkeit zu vergessen, deren Boden er mit leicht ironischer Gebärde wiedergewinnt,
wohl wissend, dass die Bergnymphe Echo zur Sage von Narziss gehört.

5.4. Favola Boschereggia sacra

„Weil aber diese meine geringe Arbeit nicht von thörichten Liebesfantzen handelt / als

habe ich es überschrieben: Ein geistliches Waldgedicht "(135):.
Der Inhalt. „betrifft ins gemein die Lieblichkeit dess Feldlebens ohne desselben Be-

schwerniss — die Ruhe dess Gemüts / verantwortliche Liebeshändel... wann in dem

Hirtenspiel ein verborgener Verstand verhüllet / so kan es nicht nur belusten /, sondern
auch Lehren / dahin der Poet billich zielen sol"(136).

Harsdörffer setzt mit dem Zusatz „geistlich" sein Stück gegenüber den „thörichten
Liebesfantzen" ab. Die parallele Bildung zum italienischen Titel „favola boschereccia sacra"
ist deutlich, ein Titel, der sich allerdings nur in Theaterstücken, nicht aber in Opern
nachweisen liess (137).
Geistlich will besagen, dass das Stück einen höheren — und das heisst bei Harsdörffer
einen belehrenden — Sinn in sich trage. Die „favola boschereccia sacra" schliesst nicht mit
einem freudigen Finale der Heiterkeit, sondern mit einer „Bekehrung". Doch nicht nur im
Schluss, sondern im ganzen Stück klingt ein Unterton mit, wie wir ihn im Echo der

Nymphen festgestellt haben: Eine Lehre, eine Mahnung. Auch die Kommentare der

Unterredner, die von der blossen Erklärung — etwa der dramaturgischen Einzelheit zu
einer Echostelle — bis zum moralischen Lehrsatz reichen, weisen in diese Richtung. Das

Schäferstück erhält damit eine weitere Sinngebung: die der Belehrung. Ein „Verborgener

134 IV, 116.
135 IV, 32 ff.
136 Trichter, II, 101.
137 Allacci, Spalte 90.

44



Verstand" ist hinter der Schäferei verborgen. Ein „Verstand", der vom Echo, das selbst

verhüllt ist, enthüllt werden, der sich aber auch in der Entwicklung des Stückes entfalten
kann. Dieser „Verstand" zielt auf Belohnung des Guten und Bestrafung des Bösen ab. Aus
diesem Grunde erklärt Harsdörffer: „Etliche nennen diese Art Straffspiel / wan nemlich
allerhand Wald- und Berggeister eingeführet Spielweis allerley Laster bestrafen"(138).
Dazu setzt er als Marginalie: ,,Satyrica"(139), und weil es sich um ein Satyricon handelt,
wird Trügewalt der „lügner von Anbeginn"(140) als „Satyr mit Bockesfüssen"(141)
beschrieben.

Der Prolog der Seelewig bezeichnet deutlich den Ort der Musik im Rahmen des geistlichen
Waldgedichtes, wie aus dem folgenden Dialog leicht zu erkennen ist:
— „Ich wurd der Knechtin gleich mit Üppigkeit gebunden / dass nach und nach mit mir

die Gottes-Lieb' erkalt"(142),
singt die Musik von sich selbst und Degenwert kommentiert:
— „Hier zielet der Herr (das ist Reymund, der das Lied der Music vorsingt) auf den

grossen Missbrauch der Music / welche mehr in Wirtshäusern / bei Däntzen und Gaster-

eyen / als in der Kirchen gehört wird / ja mehr weltlich als geistlich scheinen

wil"(143).
Später singt die Musik:
— „Dass schwere Fesselband' ist mir jetzt abgefallen. Dein Freiheit leitet mich zu Gottes

Lob und Lehr' / Und zu des Nechsten Lieb! Ich lasse hier erschallen ein Geitliches
Gedicht ohn eitlen Ruhm und Ehr"(144).

Alle Musik ist ein Echo des Himmels, ist also a priori geistlich. Als solche erklang sie

ungetrübt in der Harfe Davids, überhaupt in der Musik der Bibel. Seither muss die Musik
immer wieder vor dem Absinken in die weltliche Sphäre gerettet werden. Musik soll auch

einzig dem Lobe Gottes dienen, der ja Urheber der Musik ist. Der Prolog der „Music"
erklärt dem Zuhörer auch diesen Gedankengang (145), der von Cassandra und anderen

mit folgenden Zwischenbemerkungen noch verdeutlicht wird:
— „Zu erweisen der Music von alters Adeliches Herkommen / und dass forters mit Gottes

Worte unter der Leviten Amt die Sänger jederzeit die sondersten gewesen; dass auch

von der Posaunenschall die Mauren zu Jericho eingefallen / wie aus der H. Schrift
bekant ist"( 146).

— „Die Geschichte Davids / welcher dem bösen Geist mit der Harfen Klang gewehret /
und Gott mit schönen Psalmen gelobet"(147).

138 IV, 32.
139 IV, 32. Die falsche etymologische Verknüpfung findet sich etwas später auch bei Sigmund Birken;

cf. auch W. E. Schäfer, Der Satyr und die Satire, in: Fs. Günther Weidt, Bern und München 1972.
140 IV, 37.
141 IV, 164.
142 IV, 43.
143 IV, 43.
144 IV, 44.
145 IV, 41 ff.
146 IV, 42.
147 IV, 43.

45



— „Das muss zu verstehen seyn von Verbesserung der Kunstregeln der Music / welche

heut zu Tage von gar wenig Meistern beobachtet werden; wie die neuen Gesang- und
Liederbücher überflüssig bezeugen"(148).
„Der Herr singet hier / was vor erwähnet worden / dass die Weltliche Freudenspiele in
Geitliche Gedichte sollen verwechselt werden: und weil er in der Music Namen
beklaget die Dienstbarkeit / in welche sie gerahten ist / so führet er sie hier an / als ob sie

wieder auf freyen Fuss gestellet / etwas erbauliches zu Gottes Ehren und des Nechsten
Nutzen hören lassen werde"(149).

Mit grossem Nachdruck also wird auf die Stellung der Seelewig als Umwandlung eines

„weltlichen Freudenspiels" in ein „geistliches Gedicht" hingewiesen.

148 IV, 43.
149 IV, 44.

46



6. Freudenspiel

6.1. Spiel, Gespräch, Belehrung

„Warum wird solche Kurtzweil von den Herren mit dem Namen der Gesprechspiel
bemerket? Was Spiel und Spielen für einen eigentlichen Wortverstand habe / ist niemand /
als ich vermeine / unwissend: Zu Unterscheid aber deren Vielheit sagt man Kartenspiel /
Bretspiel / Kegelspiel / und dergleichen. Und wird solche Zeitvertreibung mit dem Titel
der Gesprechspiele benamst / weil selbige in kurtzweiligen als nützlichen Gesprechen in
Fragen und Antwort beruhen. So können unter den Gesprechspielen allerley Fragen

begriffen werden? Ja / wann selbe in Gesellschaften auf sonderliche weise vorgebracht/
und etwas Kurtzweiliges in sich begreifen"(150).

„(Gesprächspiel) Die Frantzosen nennen es jeux de Conversation"(151).

„Doch solle man auf solche Spiele gedenken / welches ein jedes verstehe / wil man änderst
nicht ungleiche Nachreden erwarten. Dann eigentlich darvon zu reden / so ist das

Gesprächspiel eine artige Aufgab / so zu nutzlicher Belustigung einer einmütigen Geselschaft
beliebet / und auf manche Art beantwortet werden kan"(152).

„Das ist der Weg zu den Schau- oder Freudenspielen (Comoedien) / welche billich unter
die Gesprächspiel zu zehlen seyn"(153).

Freudenspiel, Trauerspiel und Possen umfassen — wir haben das bereits festgestellt — die

ganze Breite der Theaterstücke, die in die Gsp. Eingang finden. Je nach dem Inhalt
können die Schäferstücke entweder Possen oder Freudenspielen zugeordnet werden.
Betitelt Harsdörffer Seelewig als Freudenspiel, so wird damit einmal mehr daraufhingewiesen,

dass er sie zu den besseren Schaferstücken gerechnet haben will (154). Die Frage
stellt sich, was Harsdörffer unter einem Freudenspiel und unter dem Überbegriff
Gesprächspiel versteht: Sie sind insbesondere auf „nutzliche Belehrung" ausgerichtet. Sie

sollen ein Zeitvertreib, gleichermassen auch Belehrung und Wissensvermittlung sein. Spiel
und Nutzen aber scheinen sich gegenseitig auszuschliessen, doch stellt Harsdörffer die

Verbindung folgendermassen her: „Welche Art der Gesprächspiele hält der Herr für die
allerbeste? Welche den grössten Nutzen mit sich bringen. Den Nutzen darff man sonsten
nicht in Spielen suchen / und sagt man im Sprichwort / Es gebe keine reiche Spieler / und

150 1,2 ff.
151 VI, Anmerkungen (569).
152 III, 135.
153 II, 302.
154 s.o. 34 ff.

47



keine alte Trompeter. Die Gesprächspiele sind aber allen anderen Spielen weit vorzuziehen

/ in dem niemand verliehren kan / sondern ein jeder gewinnen / kein Gelt setzen /
aber mehr Gelts werth / durch Verstandübungen erhalten mag"(155).
Gerade darin heben sich Gsp. z. B. von Brett- und Würfelspielen ab, dass sie Nutzen

bringen, belehren, „Spielweis" allerlei Wissenswertes vermitteln.
Intendiert ist weiter, dass der Leser nicht nur aus dem Gelesenen lernen soll, sondern auch

selbst in Stand gesetzt werde, solche Gsp. zu verfassen und nach Belieben die vorgegebenen

Muster abzuwandeln, auszudehnen und weiterzuspinnen. Diese Bestimmung hält
Harsdörffer im Titel der Gsp. ausdrücklich fest: „Frauenzimmer Gesprechspiele so bey
Ehr- und Tugendliebenden Gesellschaften / mit nutzlicher Ergetzlichkeit / beliebet und

geübet werden mögen"(156), und „Wie bei ehr- und tugendliebenden Gesellschaften

fruchtbare Gespräche aufzubringen und nach Beschaffenheit eines jeden sinnreichen
Vermögen fortzusetzen"(157).
Harsdörffer übernimmt diese Konzeption, wie er immer wieder betont, von der Academia

degli Intronati in Siena, die er auf seiner Italienreise kennenlernte. Gleich zu Beginn des

ersten Bandes heisst es: „.. welche meisthentheils aus den Senesischen Spielen des Sci-

pio Bargali Innocentia / Ringhier und eines unbekannten Scribenten Buche ."(158),
und in der Vorrede zum fünften Band gar schreibt Harsdörffer, er habe vor, alle

Erfindungen der ausländischen Akademien in deutsche Sprache zu übertragen (159). Speziell
bezieht sich Harsdörffer auf die immense Sammlung von „guiochi", d. h. zum
Gesellschaftspiel und Lehrgespräch bestimmte Dialoge. Das Schwergewicht liegt allerdings nicht
mehr auf dem dialogischen Vortrag, sondern auf dem „giuoco", dem Spiel. Darauf
abzielend formuliert Torquato Tasso: „Man kann dialogisch schreiben in der Arithmetik,
Geometrik, Musik, Astronomie, Moral- und Naturphilosophie und Theologie, denn in
allen Künsten und Wissenschaften kann man Fragen stellen und folglich Gespräche ent-

wickeln"(160). Das kompetente Urteil Tassos trifft genau die Form der giuochi, wie sie

Harsdörffer während seines Aufenthaltes in Siena noch vorfindet. Harsdörffers liebstes
Werk — es wird 29 Mal zitiert — ist bereits 1581 entstanden: Girolamo Bargaglis Dialogo
de giuochi, che nelle vecchie sanesi si usano fare, und von allen Werken, die Harsdörffer in
sein Gesamtwerk einarbeitete, stehen die Dichtungen der Intronati mit grossem Abstand
an erster Stelle. Von der erstrangigen literarischen Produktion Italiens, etwa eines Tasso,
Guarini usw. nimmt Harsdörffer hingegen kaum Notiz.
Es ist schwierig zu sagen, warum Harsdörffer auf die Dichtungen der Intronati, die denn
doch ein gutes Stück 16. Jahrhundert darstellen, so anspricht, warum er diese Spiele, diese

seltsame Spätblüte des Dialogs aus dem 16. Jahrhundert so schätzt. Darf man annehmen,
dass Harsdörffer in Rom, das eben dieser Blüte im geistlichen Gewand ein kraftvolles

155 111,287.
156 Im Titel des ersten Bandes der Gsp.
157 I, Vorbericht (17).
158 1, Vorbericht (18).
159 V, Vorrede, passim.
160 Zitiert nach Narciss Harsdörffer, 56.

48



Leben gegeben hatte und in der Form des Oratoriums seine besten Kräfte entfaltete, seine

Begeisterung für das Gesprächspiel und den Dialog empfangen hat? Die Quellen ver-
schliessen sich vor dieser Frage. Immerhin ist zu beachten, dass die eher „konservative"
Erziehung und Bildung im bürgerlichen Nürnberg und an der Universität Altdorf, zusammen

mit dem grossen Bildungshunger und Kompilationseifer des jungen Flarsdörffer
gewisse Grundbedingungen für diese Vorliebe geschaffen haben.

Die als „Lesestücke" vorgetragenen Gesprächspiele können aufgeführt werden (161); sie

sind aber auch ein Muster, das vom Leser nach Belieben ausgeweitet und fortgesponnen
oder gar selbst in ähnlicher Weise erfunden werden soll: „Zu den Gesprächspielen wird
erstlich erfordert die schriftliche Anweisung / was und wie man ein / oder das andere

Spiel vor- und anbringen sol: Zum andern die Rede und das wirkliche Gespräch / und ist
zwischen beeden keine wesentliche / sondern eine zufällige Unterscheidung: gestalt man
schreibet / was man reden kan / und redet / was geschrieben wird"(162). So ist Seelewig
auch als ein Muster zu verstehen, wie man etwa ein Gesprächspiel mit Musik aufführen
kann. Bezeichnend hiefür sind die Erörterungen über Bühne und Kostüm nach dem
Schluss des letzten Aktes: „Wann Trügewalt mit einem paar Hörneren / und so gemachten
Bockesfüssen auftreten könte / samt einem grossen Jagthom / würde es sich so viel besser

schicken. Ferners wird zu wirklicher Vorstellung dieses Waldgedichtes erfordert ein
oftverwechselnder Schauplatz"(163). Gleiches findet sich in den Tugendsternen: „Was son-
sten zu Vorstellungen dieses Aufzugs ermangelt / will ich der Gesellschaft beyzufügen
heimgestellet haben"(164) und „Wann man bey diesem Aufzug nicht grosse Unkosten
thun wil / kan man alle Personen / in dem hintersten Tepicht [= Bühnenbild] / der mitten
in dem Schauplatz nach der Sehkunst [= Perspektive] gezieret wird / gemahlt vorstellen /
und die Stimmen / benebens der Laute oder Theorbe / hinter dem Vorhang hören las-

sen"(165).
Die vorliegende Version wird meist in der einfachsten möglichen Realisation gegeben.

Reymund singt alle Partien zur Laute, die andern fünf Teilnehmer kommentieren
Abschnitt für Abschnitt. In einer solchen Fassung kann das Stück unter Weglassung der

Kommentare von jedem Leser gesungen werden. Aus dem Theater wird dann ein Vortrag
in Sololiedern. In den Tugendsternen wird eine solche Realisationsmöglichkeit deutlich
angesprochen: „So wird der Aufzug / welchen der Herr zu spielen versprochen / lang
aufgezogen." Darauf antwortet Reymund: „Ich hab die Laute noch gar nicht gestimmet."
Und Cassandra: „Viel Stimmens / wenig Schlagens"(166).
In den beiden kleinen Spielen Von der Welt der Eitelkeit und Vom halben Umkreis stehen
die Strophenlieder, vermehrt um einige Instrumentalstücke, im Text, so dass sie beim
Lesen zwischen den einzelnen Abschnitten gespielt und gesungen werden können. In der

161 s. o. 48.
162 VII, Vorrede, Absatz 7 (40).
163 IV, 164.
164 V, 281.
165 V, 285.
166 V. 282.

49



Seelewig und den Tugendsternen folgt die Musik separat am Schluss. Da sich in den

Tugendsternen nie zwei Personen zugleich auf der Bühne befinden, ist die Partituranordnung

am Ende kaum von den Anordnungen der Musik im Text zu unterscheiden. Die

Seelewig hingegen weist eine richtige Partitur auf. Hier hat Staden eine Oper auskomponiert.

Nicht mehr will er es dem Leser und Spieler ganz überlassen, wie sein Stück

aufgeführt werden soll. Spielraum ist aber immer noch genug; das erwies sich schon an den

Beobachtungen zur Aufführungspraxis der Echoszenen und der Instrumentierung (167).

6.2. Schuldrama

Der belehrende Grundzug — appliziert auf ein Theaterstück — weist deutlich auf die

Schauspiele der Schulen hin: das Schuldrama auf reformiertem Boden, seit der Mitte des

16. Jahrhunderts, das Jesuitendrama im katholischen Bereich, seit den vierziger Jahren
des 17. Jahrhunderts. Harsdörffer nimmt auch gelegentlich in einer Abhandlung über

verschiedene Typen von Freudenspielen Bezug auf Schul- oder Jesuitendramen (168).
Die Universität Altdorf führte während der Zeit, da Harsdörffer dort studierte,
regelmässig solche Spiele auf, von denen folgende sich ermitteln liessen:

— Comeodia nova de Titi et Gisippi amicitia 1623

— Iosephus (nach Terenz) 1624

— verschiedene Stücke von Nicodemus Frischlin 1624(169).

Über den Anteil der Musik an diesen Spielen lässt sich nichts aussagen. Die Universität
hatte jedoch ein Collegium musicum (170), so dass man annehmen kann, dass in die

Schuldramen Zwischenstücke mit Gesang eingelegt worden sind. Üblich waren für solche

Aufführungen auch gesungene Chöre als Aktschluss, gesungene Prologe und Epiloge, oft
auch Liedeinlagen singspielhaften Charakters (171).
Vor 1644 sind Jesuitendramen in Deutschland nur aus Köln und München bekannt (172);
Harsdörffer hat aber sicher den Schul- und Jesuitentheaterbetrieb an den Kollegien in
Rom kennengelernt (173), währenddem für Siena und die Academia degli Intronati keine
Jesuitendramen nachzuweisen sind (174). Ugurgieri erwähnt hingegen von Marc-Antonio

167 S. o. 37 ff.
168 II, 303.
169 cf. Will, 1749 ff.
170 DTB XXI-XXIV, XXVIII.
171 Haas Barock, 170.
172 Haas Barock, 171.
173 Allerdings können weder Steinhuber Collegium Germanicum noch Narciss Harsdörffer, noch

Culley German College einen Besuch Harsdörffers im Collegio germanico oder in anderem

Collegia nachweisen.
174 Auskunft der Biblioteca communale in Siena.

50



Tornioli „sacre rappresentazioni e moite opere musicali"(175). Ob die „sacre rappresen-
tazioni" mit oder ohne Musik aufgeführt worden sind, ist nicht zu erfahren, da die Daten
über Tornioli, wie auch Berichte von Aufführungen für die Zeit um 1629 fehlen.
Jesuitendrama und Schuldrama zeigen gleiche Merkmale:
— Einteilung in Akt und Szenen

— Prolog und Epilog
— Chor zumeist als Aktschluss oder Zäsur

— belehrender Hintergrund
— einfacher, verständlicher Text, oft Strophenlieder, die ohne Schwierigkeit auswendig

zu lernen sind.

Leicht lassen sich an der Seelewig diese Merkmale ablesen:

— Das Stück ist in drei Akte zu sechs Szenen eingeteilt.
— Die „Music" tritt im Prolog auf; die „Mahlkunst" im Epilog. Beide singen ein sechs-

bzw. siebenstrophiges Lied.
— Jeder Akt schliesst mit einem Chor (176), wobei der Chor zu Schluss des ersten Aktes

bereits mit „Anfang des II. Aktes" überschrieben ist. Das hat seinen Grund darin, dass

während des Chorgesanges das Bühnenbild geändert wird, der Chor daher die
Geräusche übertönen muss. Darauf weist Harsdörffer speziell hin: „inzwischen der Chor
sich ohne Erweisung der Personen hören lasset / und die Fürhänge zugezogen wer-
den"(177).

— Der belehrende Zug findet sich durchwegs. Schon der Zusatz „geistlich" wies ja bereits
darauf hin.

— Ein einfacher und verständlicher Text ist gefordert, der leicht gelernt werden kann. Im
Zusammenhang mit den Vorschriften für die Sänger, im Falle einer wirklichen
Aufführung der Seelewig kommt Harsdörffer auf das Lernen der Strophen zu sprechen:

„Zu diesem Waldgedichte werden femers erfordert sieben Personen / die zu solcher

Bemühung selbsteigne Beliebung tragen / deren ein jeder seine Stimme vernemlich
singe / alle Wörter auswendig lerne / derselben Verstand ihnen wol einbüde ."(178).

6.3. Intermedien

Im Zusammenhang mit der Schilderung italienischer Theater macht Harsdörffer auch

wichtige Anmerkungen zu den italienischen Intermedien. Im Spiel Der Schauplatz (179)
lässt er Vespasian von einem Theaterstück, das er erfunden haben will, erzählen. Er
beschreibt nur in Umrissen die Handlung und Szenerien, die als Kupferstiche dem Text
beigegeben sind. Daraus müssen die andern fünf Gesprächspartner den Sinn des Spiels

175 Ugurgieri II, 11 ff.
176 Zur Chortechnik Stadens s. u. 79.
177 IV, 164.
178 IV, 162.
179 VI, 39 ff.

51



erraten. Die Musik und die Lieder lässt Vespasian hingegen weg, weil das Rätsel sonst

allzu leicht erraten wäre. Die Bilder erinnern deutlich an Szenerien aus italienischen
Theatern und Intermedien (180), und die Szenenabfolge von Vespasians Erzählung gleicht
sehr stark einer Intermedienauffrihrung von 1623.

Es folgen sich abwechselnd ein „gemalter Vorhang" mit Instrumentalmusik dazu (181)
und eine Szenerie mit Theater und Gesang in folgender Einteilung:

Vorhang: Säulenhalle mit Feuer und Rauch
Szene: Tanz von Schäfern und Schäferinnen im Wald / Tanzlied
Vorhang: Juno mit einem Pfau auf einem griechischen Tempel
Szene: Zwei Degenfechter in einer Schlucht / Schwerttanz
Vorhang: Meer mit Schiff und Poseidon
Szene: Matrosen, die trinken und rauchen / Tanzlied
Vorhang: Italienischer Lustgarten
Szene: Zwei alte Geizkragen tanzen traurig um eine Geldtruhe / Tanzlied

Fast die gleiche Anordnung findet sich in den Florentiner Intermedien von 1623. Dort ist
die Szenenabfolge folgende:

Vorhang: Relazione und Virtü celesti als allegorische Figuren
Szene 1 : zwei Ritter erzählen vom Fechten
Szene 2: Chor von Schäfern und Schäferinnen singen ein Lied
Szene 3: Trinklied von einem „Coro dei Beoni" [= Säuferchor]
Szene 4: Chor von verzweifelten Spielern
Szene 5 : Chor der Matrosen
Szene 6: Pallade und Pace als allegorische Figuren.

Harsdörffer beginnt mit 2, setzt dann 1, verbindet 3 und 5 zu einer Szene und schliesst

mit 4. Die letzte Szene fehlt.
Zum Schluss des Schauplatzes erzählt Vespasian noch von anderen Aufführungen, von
denen er erzählen gehört hat: „Man kan sich dergleichen auch ausser dem Schauplatz
bedienen / wie ich dann erzehlen hören von dem Königlichen Mahl / welches zu Florentz
der Fürstin Maria von Medices / vermählter Königin von Frankreich / von dem Gross-

hertzog gehalten worden"(182). Damit sind die Florentiner Intermedien von 1600
gemeint, die für die Hochzeit der Maria de' Medici mit Heinrich IV. von Frankreich am
5. Oktober aufgeführt worden sind. Die Musikeinlage nach dem Essen erzählt Vespasian
folgendermassen: „So bald kamen auf beeden Seiten zwo Wolken hernieder / in welcher
einer satze eine Florentinerin / des Grosshertzogs Musicantin / angethan wie die Poeten

180 Vgl. die Illustrationen in Solerti, Corte Medicea.
181 Die Musik ist nicht wiedergegeben.
182 VI, 58.

52



Dianam mahlen: sie sasse auf einem kleinen Wagen / gezogen von zweyen Pfauen. Sie

käme langsam herab / und senkte sich auf die Ekke des Tisches / da die Königliche Braut
war / und sänge etliche italiänische Verse / der Königin zu Lob / überaus lieblich. Auf
dem andern Ekke der Königl. Tafel / da der Grosshertzog an Statt des Königlichen Bräutigams

sass / hatte sich abgesenket die andere Wolke / zu gleich mit der ersten / darinnen
sass ein anderer vortrefflicher Singer / welcher bildete Palladen / in einem Wagen / von
einem Einhorn gezogen / und sangen beede dem königlichen Hochzeiter zu Ehren
Wechselweis. In dem sich diese Wolke hemnter liessen / mit verborgener Instrumental Music /
sähe man über der Tafel einen Regenbogen ."(183). Einzig Diana ist falsch genannt,
Juno sass in der Wolke (184). Der Text zu diesen Intermedien stammt von Guarini, die

Musik dazu von Cavalieri. Woher jedoch Harsdörffer sie kennt, ist nicht zu klären.
Bleibt Einzelnes zu der Zitierung der Intermedien auch ungelöst, so zeigt doch das Ganze

sehr gut, wohin Harsdörffer mit seinem Theaterstück zielt: nicht auf Nachahmung der
Intermedien selbst, sondern auf deren reiche Ausstattung, komplizierte Maschinerien,
Aufwand und plastische Wirkung. So zeigt denn Harsdörffer auch viele Kupfer und
detaillierte Beschreibungen der Bühne für den verhältnismässig kurzen Bericht Vespasians.
Ferner faszinierten Harsdörffer an diesen Intermedien die allegorischen Bauten und
Bilder, symbolischen Aufzüge und Szenen; ebenso der tiefere Sinn, den er in ihnen erkennt.
So wird ja auch nach der Bedeutung des Vespasianischen Stückleins gefragt, worauf jeder
Unterredner eine allegorische Deutung abgeben muss.
Auch die Seelewig ist reich ausgestattet worden mit Szenerien, die abgebildet werden, und
am Schluss bringt Harsdörffer eine ausführliche Bühnenbildbeschreibung: „Ferners wird
zu wirklicher Vorstellung dieses Waldgedichtes erfordert ein oftverwechselnder Schauplatz

/ der zum wenigsten mit allen'Handlungen (inzwischen der Chor sich ohne Erweisung

der Personen hören lässet / und die Fürhänge zugezogen werden) veränderet. Sein

Grund kan seyn eine runde Scheiben / in vier gleiche Theile abgesonderet / und perspec-
tivisch oder nach der Sehkunst ausgemahlet / deren der erste das Meer / Flüsse / Felsen

vorweiset / der andere Theil Berge / Felder / Auen / der dritte Holen / Wisen / Rangen /
u. d. g. der vierte allerley Bau- und Mahlwerke begreifet. ."(185).

6.4. Dialog

Der Dialog erlebt im Zusammenhang mit der Madrigalliteratur und der Doppelchortechnik

eine grosse Blüte gegen Ende des 16. Jahrhunderts (186), sowohl im geistlichen
wie im weltlichen Bereich und gleichermassen in Italien wie in Deutschland. Deutschland
kennt überdies eine autochthone Pflege des musikalischen Dialogs, die weit zurückweist

183 VI, 61.
184 Solerti Corte medicea 24, und Nagler Medici 93/94.
185 IV, 164; zur Frage der Harsdörfferschen Bühne cf. Jordan Harsdörffer, passim und Wolff Oper,

68.
186 cf. Kroyer Dialog.

53



(187): In protestantischen Gesangbüchern des 16. Jahrhunderts finden sich zahlreiche

Chordialoge (188), und im Motettenschaffen sind Chordialoge und Doppelchortechnik bei

Lasso, Aichinger, Erbach und Gumpelzhaimer recht häufig anzutreffen. Mit den
weitverbreiteten Sammeidracken, wie etwa dem Florilegium Portense (189), dringt italienisches

Gut neuerdings ein.
Die ersten neuen Formen in Deutschland finden sich bei Schütz und Schein, wenig später
bei Scheidt (190). Von allen diesen Komponisten besass die Nürnberger Ratsmusik Werke,
in denen auch Dialoge enthalten sind (191), die hier kurz beschrieben werden:
Schein:

In den opella nova II (1626) findet sich der Dialog: „Maria gegrüsset seist du Holdselige,
Dialogo à 6." Zwei Solostimmen — Maria und Engel — dialogisieren in echt dramatischer
Weise. Ein voller, vierstimmiger Satz mit Bc. dient als Begleitung. Ein kleines Instramen-
talvorspiel leitet ein und eine Symphonia setzt eine starke Zäsur in der Mitte vor Beginn
des neuen Textabschnittes. Ein chorisch besetzes Alleluia schliesst den Dialog. Instrumentale

Zwischenspiele werden zwischen die Gesangspartien eingelegt.
Schütz :

In den Symphoniae Sacrae I (1629), die der Nürnberger Ratsmusik geschenkt wurden,
findet sich der Dialog: „Veni dilecte mi" (192). Schütz wandelt die biblische Szene

zwischen Sulamith und Salomon, die in der Vulgata im Konjunktiv Praesens gehalten ist
(veniat), in direkte Rede um (veni). Dadurch schafft er die Grandlage für ein reales

Gespräch. Die beiden Dialogpartner werden nun aber nicht bloss solistisch besetzt,
sondern mit konzertierenden Nebenstimmen versehen, von denen eine nach Belieben textiert
werden kann. Damit gewinnt der Dialog mehr die Form eines geistlichen Konzertes,
zumal auch Textwiederholungen vorliegen, die dem echten Dialog nicht entsprechen. Ein

homophon gesetzter Chor beschliesst, wie bei Schein, den Dialog.
Scheidt:
Ein Dialog steht in den Neuen geistlichen Konzerten II von 1634 als Nr. 4: „Kommt her

ihr Gesegneten". Es ist ein freier, geistlicher Text. Christus spricht zu den „Verdammten
zur Linken" und den „Gottseligen zur Rechten". Die Christuspartie ist solistisch besetzt,
die der „Verdammten und Gottseligen" je zweistimmig. Sie werden von einem sparsamen
Continuo-Satz begleitet. Etwa gleichzeitig bemüht sich Johann Staden um dialogische
Formen (193):
Das früheste Beispiel findet sich in seinem Venuskräntzlein (1610) als Nr. 13. Es ist mit
„Dialogus" überschrieben; ein weltliches, 4-stimmiges à cappella Lied, ein Gespräch
zwischen einem Jüngling und einer Jungfrau. Das Stück ist einchörig, homophon angelegt;

187 cf. DTB XIII, LXI.
188 Blume Kirchenmusik, 89.
189 cf. Haas Barock, 97.
190 cf. Haas Barock, 98.
191 S.o. 27.
192 SWV 274.
193 cf. DTB, VII, 1, XLIX und LVII.

54



die verschiedenen Personen werden durch verschiedene Stimmlagen und eine Generalpause

vor dem Einsatz einer neuen Person verdeutlicht. Zudem sind sie auch rhythmisch
geschieden. Die Jungfrauen-Rede ist streng homorhythmisch in Vierteln und Halben,
während der Text des Jünglings mit leichter Polyphonie durchsetzt und rhythmisch
vielgestaltiger ausgestaltet worden ist.
Ein erster geistlicher Dialog Johann Stadens findet sich als Nr. 6 in der Harmoniarum
Sacrarum Continuatio von 1621. Er verwendet eine Stelle aus der Weihnachtsgeschichte:
— Pastores dicite, quid vidistis in stabulo?
— Natum vidimus
— Nunciate vos, quid apparuit?
— Jesum natum de Maria virgine (194).
Im ersten Teil stellt Johann Staden Frage und Antwort als starre Blöcke einander gegenüber;

im zweiten werden die Blöcke miteinander verzahnt, indem Schluss der Frage und
Anfang der Antwort übereinandergeschichtet werden.
Gegenüber dem 2-chörigen „Pastores dicite" zeigt das 3-chörige Stück „Duo Seraphim" —

aus dem gleichen Werk — eine weiter ausgreifende Gestaltung. Neu ist die einleitende,
vollstimmige Symphonia. Die drei Chöre sind folgendermassen besetzt: 1. Chor: 3 Cantus;
2. Chor: 4 Geigen und B. c.; 3. Chor: Cornetto, Posaunen und B. c. Durch Kontraste im
instrumentalen Satz entsteht eine klanglich reiche Gestaltung. Die instr. Begleitung geht
durch, während der Vokalkörper, in einzelne Teile aufgeteilt, mit grösseren Pausen von
Abschnitt zu Abschnitt, darüber gelegt wird. Dadurch entstehen Instrumentalpartien in
der Art von Zwischenspielen. Dialogische Führung liegt im Einsatz der einzelnen Chöre

vor, nicht aber im Vokalsatz selbst.

Nur wenig später finden wir einen weiteren geistlichen Dialog Johann Stadens, diesmal
aber in deutscher Sprache und in der Form eines geistlichen Konzerts: Das „Sanctus
Teutsch aus dem 6. Capitel Esaiae" aus der Kirchenmusic I von 1625.
Der Text ist für zwei sechstimmige Chöre gesetzt und wird folgendermassen dargestellt:

Anfang
Textwort: zween Seraph
Textwort: sechs Flügel
Textwort: Mit zween
Textwort: mit grossem Geschrey
Textwort: Heilig
Textwort: Sein Ehr die gantze Welt

6st. Chor
2st. des 1. Chores
6st. Chor
2st. des 1. Chores
6st. Chor
2st. aus Chor 2

Beide Chöre

Die Besetzungsstärke richtet sich offensichtlich nach dem Text, wobei die beiden
Solostimmen je die Antwort übernehmen. Hier hat sich Staden schon deutlich vom chorischen

Dialog gelöst und dem geistlichen Konzert genähert.

194 DTB VII, 1.

55



In der Hausmusik II von 1628 finden sich nun aber zwei als „Gespräch" bezeichnete

vierstimmige geistliche Lieder, die eine enge Verwandtschaft mit der Seelewig aufweisen,
nämlich:
— Das langwierige Creutz / oder Gespräch zwischen einer betrübten Seel und Christo
— Ein Gespräch zwischen dem Fleisch und dem Geist.
Das erstgenannte ist mehr ein geistliches Lied als ein Dialog; Frage und Antwort wechseln

strophenweise, so dass sich die beiden Partner musikalisch in keiner Weise unterscheiden.
Der Anfang verdient jedoch besondere Beachtung, wo Johann Staden im Cantus mit
einem verminderten Quartsprung beginnt.
Genau das gleiche Intervall steht auch am Anfang des „Gesprächs zwischen Fleisch und
Geist" zum Textwort „Trüb Wolken".
Diese beiden Initia — als einzige — fanden Niederschlag in der Seelewig. In der Verzweiflungsarie

der Seelewig wird zum Text „Düstere Wolken" genau dieser verminderte

Quartsprung gewählt.

56a « * #

<S«l: t#<re äßolftn/ :/: fîarfbraufmfcc 2ßmt>«

* * <5*5 b X

~~î F~ s =< - t————d " V r V &=*— -4—- £

Neben diesem alleinstehenden Beispiel einer Abhängigkeit Stadens von seinem Vater ist
aber eine enge Beziehung zu den Dialogen von Erasmus Kindermann, der ja auch Schüler

von Johann Staden war, an verschiedenen Stellen nachweisbar.
Nach zwei einfachen geistlichen Dialogen, die in der Schütz-Nachfolge stehen, schreibt
Kindermann 1642 auf einen Text von J. M. Dilherr den nur unvollständig erhaltenen

Dialog Mosis Plag, Sünders Klag und Christi Abtrag, der, wie das Titelblatt des Druckes

bezeugt, in der Egidienkirche zur Aufführung gelangte. Damit setzt Kindermann die Reihe
der Seele/Welt-Dialoge fort, hier um die Person des Moses erweitert. Mit eingelegten
Chören und Präludien vor jedem Abschnitt wird der Dialog gegliedert, und vor den
Schlusschor wird ein geistliches Sololied eingeschoben. Dieser Art des Dialogschlusses
gleicht das Ende der Seelewig., wo Seelewig noch einmal allein auftritt und ein
geistliches Lied vorträgt.
1643 verwendet Kindermann den Anima-Corpo Vorwurf noch einmal als Grundlage für
einen Dialog : Dess Erlösers Christi und sündigen Menschen heylsames Gespräch, wiederum

nach einem Text von Dilherr. Hier findet sich der bereits im Moses-Dialog intendierte
Wechsel von Vokal- und Instrumental-Nummern vollständig durchgeführt. Anstelle des

begleitenden Continuo tritt aber ein Orchester. Symphonien trennen je eine Frage und die

dazugehörige Antwort vom folgenden Block ab. Auch hier setzt der Dialog mit einer

Symphonia ein. Der Sünder wird von zwei Cantus gesungen, die Christuspartie ist in
Tenorlage gesetzt. Bemerkenswert ist die Stimmverteilung hier wie im Mosis-Dialog:
Kindermann teilt dem Sünder immer die hohe Stimmlage zu, der Christus- oder Erlöser-

56



partie immer die tiefe. Genauso haben Seelewig, Sinnigunda und besonders Trügewalts
Echostimme hohe Stimmlage.
Im Dialog „Erlöser" von 1643 fehlen Einlagen, hingegen hat Kindermann dort das
instrumentale Vor- und Zwischenspiel ausgebaut. Diese beiden Ausweitungen geben die Richtung

an, in welcher nur ein Jahr später der Nürnberger J. Klaj seine Oratorien anlegt. Er
lässt stellenweise einen Sprecher rezitieren, spricht auch selbst den Text und legt Lieder
und Chöre dazwischen, die wohl von der ganzen Gemeinde — denn Klajs Oratorien wurden

in der Kirche aufgeführt - mitgesungen wurden. S. Th. Staden hat dazu die
verschollene Musik komponiert.
Somit kennen die Nürnberger den prot. Dialog in verschiedenster Ausformung: als Monodie,

als geistliches Konzert, mit verschiedener Besetzung, solistisch, chorisch und gemischt
geführt, wie folgende Übersicht zeigt:

1628/34 J. Staden / (Schein, Schütz, Scheidt)
1639 E. Kindermann, Dialogus à 3

1642 E. Kindermann, Mosis Plag
1642 E. Kindermann, revidierte Ausgabe des Dialogus à 3

1642 S. Staden, erste Lieder in den Gsp.
1643 S. Staden, Lieder zum Spiel von der Welt Eitelkeit
1643 E. Kindermann, Erlöser
1643 Historisches Konzert
1644 S. Staden, Seelewig
1644/45 J. Klaj, Oratorien
1645 S. Staden, Tugendsterne

Die Texte stammen von Dichtern aus dem Kreis um Harsdörffer und von J. M. Dilherr,
der als Prediger und Professor der Theologie in Nürnberg tätig war. Er hat — auch als

Initiant des historischen Konzertes von 1643 — den Charakter der Nürnberger geistlichen
Dichtung wesentlich mitgeprägt.

57



7. Seelewig

7.1. Terminologisches

„Unter den neuen Schauspielen hat mir das Geistliche Waldgedicht / von der Glückseligen
Seele sonderlich gefallen / in welchem ein Schäfer die Liebe Gottes / die Schäferin die
Seele / das Gewissen eine Matron / die Vernunft eine Königin / die Welt eine Kuplerin /
der Satan ein Waldgeist ist (Satyrus). (Besiehe das CLV. Spiel in folgendem vierdtem

Theil)"( 195).

„Ein Geistliches Waldgedicht. Und vermeine darinnen vorzustellen / wie der böse Feind
den frommen Seelen / auf vielerley Wege nachtrachtet / und wie selbe hinwiederumb von
dem Gewissen und dem Verstände / durch Gottes Wort / vom ewigen Unheil abgehalten
werden. Der Vortrag ist zu loben. Wie heist aber ferner der Titel solches Geistlichen
Waldgedichtes. Wie sonsten andere Schriften von der vomemsten Person den Namen
haben / als Argenis / Eromena / Ariane / Dianea / u. d. g. so habe ich auch dieses Werklein

genennet Seelewig"( 196).

Ein geistliches Waldgedicht und Freudenspiel nennt Harsdörffer seine Oper. Das bedeutet
erbauliche Absicht einerseits, spielerische Grundhaltung andererseits. Hier erinnern wir
uns an den Handlungsablauf der Seelewig und vergleichen mit den oben angegebenen

Zusammenfassungen der Handlung. Ausdrücklich bestätigt uns Harsdörffer den Sinn der

Seelewig: Kampf der „frommen Seele", des Guten, gegen das Böse. Schon die Zuteilung
der Instrumente war zur Scheidung von Gut und Böse gedacht und bekam damit bildhaften

Charakter.

7.2. Kleidung

Bildhaft im eigentlichen Sinn ist die Kleidung. Sie wird von Harsdörffer ausführlich
geschildert:

„Seelewig in gantz weisen Taffet / die Reinigkeit zu bemerken / in welcher sie hier
eingeführt wird / jedoch dass sie mehr Neigung zum Bösen als Guten träget"( 197).

195 II, 304.
196 IV, 33.
197 Im Spiel „Bildkunst" wird die Abbildung der Seele folgendermassen beschrieben: „Die Seele

bildet man durch einen geflügelten und schöngestalteten Engel / der das Angesicht mit reinem
Flor bedecket hat / Ihre Bekleidung sol schneeweiss / rein und durchleuchtig seyn ." VII,
45.

58



„Hertzigild / welche den Verstand bedeutet / kan in Spanisch Leibfarben Atlass bekleidet
seyn / die hohe Würdigkeit desselben zu bemerken.
Sinnigunda Kleidung mag von allerley Farben auf das buntste geblumet angeben /
darunter die wandelbare Nichtigkeit der Sinnen verstehend.
Gwissulda kan in Veielbraunen Sammet aufziehen / weil sie alhier als eine erbare Matron
eingeführet wird.
Künsteling, wie ein Jäger ausgerüstet.
Ehrelob sol wie ein Vogler oder Fischer ausgerüstet seyn / weil er den Angel übergibt /
und der Ehrgeitz mit so betrüglicher Arbeit sich wol vergleichen last.
So ist dann Reichimuht allein ein Schäfer. obgleich die andern beide dieses Ortes auch
für Schäfer können gehalten werden.

Wie solten sie aber bekleidet seyn?

Nicht viel schlechter als Nymfen: Künsteling grün / Ehrelob purpurfarb / Reichimuht
grau / es sei nun Taffet oder ein ander seidenes Zeuge. Wann Trügewalt mit einem paar
Hörneren / und so gemachten Bockesfüssen auftretten könten / samt einem grossen Jagt-
horn / würde es sich so viel besser schicken"(198).
Diese Schilderung zeigt deutlich genug, wie wichtig die Kleidung ist (199). Mit Verweis
auf 2. Mos. 28 bemerkt Harsdörffer:
„Es hat Gott vielmals seinen Willen durch die Kleider bedeutet / vielleicht weil ein Theil
an uns / und durch die Geisterlein / welche stetig aus unserem Leibe dünsten / mit uns
vereiniget werden. Der Thiere Bekleidungen / sind unfehlbare Zeichen ihrer Natur / bey
dem Menschen / ihrer Sinne / und Beliebunge"(200).
Die Darsteller werden durch ihre Kleidung zu Trägern eines abstrakten Begriffes: „die
Reinigkeit zu bemerken" usw. Dem Begriff ist mittels der Kleidung auch eine bestimmte
Farbe zugeordnet:

Seelewig Reinigkeit Weiss

Hertzigild Würdigkeit Leibfarben
Sinnigunda Nichtigkeit der Sinne Bunt
Gwissulda das Gewissen Violbraun
Künsteling — Grün
Ehrelob Ehrgeiz Purpurrot
Reichimuth Gewinnsucht Grau

Trügewalt Satan

198 IV, 162 ff.
199 Auch im Spiel von der „Vernunftkunst" wird Cassandra beauftragt, die Bekleidung der Spieler zu

kommentieren und ihre Bedeutung herauszulesen. V, 85 ff.
200 I, 99 ff.

59



Den sieben Farben sind auch sieben Planeten und sieben Tugenden zugeordnet. Trügewalt
hat keine Tugend, daher ist ihm auch keine Farbe zugeordnet. Diesen Farben bzw. Tugenden

werden sieben Tonarten mit einer deutschen Charakterisierung zugeordnet (201):

Feuerfarbig Uranus Glaube dorisch gravitätisch
Weiss/Silber Mond Hoffnung phrygisch traurig
Grün Venus Liebe äolisch lieblich
Rot Mars Stärke mixolydisch zornig
Blau Jupiter Gerechtigkeit lydisch kläglich
Violbraun Merkur Weisheit ionisch fröhlich
Schwarz Saturn Massigkeit hyperäolisch schwach

Eine gleiche bedeutungsvolle Zuordnung der Kleidung verlangt Cavalieri im Vorwort zur
Rappresentazione, wo durch die doppelte Bekleidung deren Bedeutungshaftigkeit
verstärkt wird: „II Mondo & la Vita mondana, in particolare siano vestiti richissimamente

quando saranno spogliati, mostri quello gran povertà, e bruttezza sotto à detti vestiti:
questa mostri il corpo di morte."
Die gleiche Anordnung trifft auch Agazzari im Eumelio. Der „Coro di vitij" hat unter
dem bunten Oberkleid ein schäbiges, abgerissenes Kleid zu tragen, das zum Vorschein
kommt, im Moment, wo Eumelio in den Tartarus geworfen wird: „Qui précipita Eumelio,
e Ii videmonij spogliandosi in un tratto dalli primi habiti, diventano demonij, e cantano
quest' aria: .." Die doppelte Bekleidung charakterisiert also ihre Träger: bei Cavalieri
sind es die Repräsentanten der Welt, bei Agazzari die der Laster. Diese Doppelbekleidung
kennt auch Harsdörffer: „es bedrohet dorten Gott sonderlich auch zu straffen und
heimzusuchen alle / die ein fremd Kleid tragen"(202).

7.3. Namen

Neben dem Tragen eines Kleides wird auch das Tragen eines Namens bedeutungsvoll.
Harsdörffer legt grossen Wert auf die Namengebung, die er in jedem Fall als sinnträchtig
betrachtet: „Dann wie wir in andern Sachen uns bemühen / unsere Sprache zu bereichen /
oder vielmehr / in Darzehlung ihres Reichthums / die fremden Müntzen (als dieses Landes

unbekant) ausschliessen, so mögen wir auch die uns gemeine Deutungslose Wörter
sonderen / und unsere einheimische Verstandmächtige Namen wieder herflirbringen. In der

gantzen H. Schrift ist kein Namen, welcher nicht einen nachdrücklichen Verstand / und
seine Ursach hat: würde also den Ebreeren [= Hebräern] so übel als uns angestanden seyn /
ihre Kinder von unbekannten Sachen zu benamsen"(203).

201 V, 287. cf. Haar Tugendsterne, passim.
202 I, 100.
203 IV, 34.

60



Wie fremde Münzen sollen also fremde Namen ausgeschieden und durch deutsche ersetzt
werden, die alle ihren Sinn haben. Der Sinn und die Etymologie (oft eine falsche) werden
für jede Person der Seelewig im Vorwort ausfuhrlich erläutert:
— „Seelewig, verstehend die Ewige Seele /..
— Hertzigild. / zu verstehen / dass das Hertz / aus welches Schatzes wir gutes und

böses hervorbringen / am meinsten gelten sol.

— Drittens ist die Sinnlichkeit oder die Sinne bedeutet unter dem Namen Sinnigunda .;

gestalt allhier die eusserliche Sinne verstanden werden.
— zu einer Zuchtmeisterin das Gewissen benamst Gwissulda, Verstehend die Huld

oder Gunst des Gewissens

— Ferners ist der Kunstkützel fürwitziger Wissenschaften eingeführet unter der Person

eines Hirten / tragend den Namen Kümteling Der andere Hirt heisst Reichimuht.
Das Gut macht Muht / sagt man / der wird vielleicht den Reichtum mit grossem Mut
rühmen.

— Der dritte Hirt oder Schäfer genennet Ehrelob. Weil die Ehre und Würde niemals der

Lobsprecher ermangelen.
— Diese drei Hirten sind angestellet von dem Satyro oder Waldgeist / genennet Trüge-

walt I die Seelewig betrügelicher Weise zu Fall zu bringen. Weil der böse Feind / diesen

Namen gemäss / gewaltig ist zu betrügen / durch falsche Wissenschaften [= Künste-

ling] / Reichthum und Ehre [= Reichimuht und Ehrelob] / als ein Fürst dieser Welt /
und ein be-Lügner von Anbeginn"(204).

Besonders sinnfällig wird die bewusste Namengebung bei der Person der Sinnigunda, die

offenbar früher einfach Künnigunda hiess, was daraus hervorgeht, dass in der Partitur noch
der alte Namen stehengeblieben ist (205).
Wurden fremde Namen zuerst mit falschen Münzen verglichen, dann die Hebräer als

Vorbild herangezogen, so erklärt Harsdörffer zu Ende der Namenerklärung (mit Bezug
auf Luther) die deutschen Namen für die in Deutschland einzig gültigen, wenn aus
romanischen Sprachen übertragen werden soll. Das entspricht dem Vorhaben, mit der Seelewig
ein Beispiel zu geben, wie auch in deutscher Sprache mit deutschen Namen gute Schäferstücke

gemacht werden können: „Diese und dergleichen Namen sind viel schicklicher zu
den Teutschen Gedichten / Als Phylis, die (wie es ein Unberichter [= Unwissender]
verstanden /) viel ist [= isst] Stehe / die gerne stiehlt / Clorinde, die klare Rinden hat: Celadon,

ein Gesell vom Thon / u. d. g."(206).
Mit diesem amüsanten Ausfall gegen die Mode der lateinischen Hirtennamen in Deutschland

beschliesst Harsdörffer seine Ausführungen über die Namen.
Die Namensgebung der Seelewig steht nicht allein da. In der Vernunftkunst (207) —

einem Spiel, das einem englischen Schauspiel The Sophister nachgebildet ist — geht Hars-

204 IV, 33 ff.
205 IV, 59 und IV, 498.
206 IV, 37.
207 V, 85 ff.

61



dörffer in gleicher Weise vor, indem er die lateinischen Namen des englischen Originals
übersetzt. Jeder Name erhält dazu eine emblematisch verzierte Initiale, und in Klammer
steht der originale lateinische Name daneben. Die Initiale zeigt zusätzlich ein Bild der
Person (208).
Eine Liste der Namen aus Vernunftkunst möge folgen (209):

Discursus sive Rationatio
Demonstratio
Topicus
Fallacia

Ambiguitas, Sohn der Fallacia

Ignoratio, Sohn der Fallacia
Intellectus, Sohn der Anima
Inventio
Iudicium
Descriptio
Anima [ohne Bild]
Corpus [erst später genannt]

Redrich, der König
Wahrmund
Denkraht
Trügewicht, nachmals benamt
der sophist (Sophista)
des Königs Bastart
Alart
Umbricht
Sinnewalt

Findigunda
Rechthold
Federwitz
Seelewich
Leb art

Mit Hilfe dieser Liste lassen sich einige Namen aus der Seelewig aufschlüsseln.

— Trügewicht ist aus Fallacia übersetzt und entspricht sicher Trügewalt. Die Endung -wait
soll auf den Wald hinweisen: „Die Welt wird einem finstem Wald verglichen / in
welchem der böse Feind / als ein Fürst derselben / sein Werk haben wil / in den

Kindern des Unglaubens daher auch Trügewalt seinen Namen hat"(210). Das ist der
Kommentar zu Trügewalts Refrain im ersten Akt. Er ist also Satanus, Satyrus, Fürst
dieser Welt, das Böse schlechthin.

— Anima ist mit Seelewich übersetzt, was Seelewig genau entspricht.
— Intellectus gibt Sinnewalt, ist also das Gegenteü der Sinnigunda, die ja auch die „eus-

serliche Sinne" darstellt. Sinnewalt ist der, der mit den Sinnen arbeitet, der denkt; er

ist weise. Zur Weisheit gehört in den Tugendsternen die Farbe violbraun, die für
Gwissulda kennzeichnend ist. Gwissulda lässt sich also mit Intellectus gleichsetzen.

Mit diesen Zusammenhängen erfährt die Handlung ihre eigentliche Ausdeutung: Neben
die äussere Cachierung als Schäferstück und die belehrende Absicht im Freudenspiel stellt
sich ein allegorischer Gmndzug.

208 V, 89/90.
209 V, 89 ff.
210 V, 78.

62



7.4. Allegorie, Symbol, Emblem

Symbol, weniger Allegorie und Emblem, sind Begriffe, die in der Musikwissenschaft die

verschiedensten Ausdeutungen erfahren haben (211). Die Bedeutung von Symbol,
Allegorie und Emblem im Hinblick auf das Wort-Ton-Verhältnis, besonders in der Musik des

17. Jahrhunderts neu zu prüfen, sei hier — im Sinne eines Diskussionsbeitrages — versucht.
Denn es wird wohl kaum angehen, das Wort „Symbol" als reines Verständigungsmittel
wie etwa „Wienerklassik" zu gebrauchen.

7.4.1. Allegorie

Allegorie ist die figürliche Darstellung eines abstrakten Begriffes oder einer Erscheinung.
Auf ihre stellvertretende Funktion weist sie hin, indem sie sich selbst benennt oder mit
Attributen umgibt, die den dargestellten Begriff erkennen lassen. Stellvertretend soll
Goethes Definition der klassischen Allegorie stehen: „Die Allegorie verwandelt die

Erscheinung in einen Begriff, den Begriff in ein Bild, doch so, dass der Begriff im Bilde
immer noch begrenzt und vollständig zu halten und zu haben und an demselben
auszusprechen sei"(212). Eine Allegorie ist die zu Anfang der Seelewig auftretende „Music".
Sie wird mit diesem Namen in der Szenenanmerkung genannt, und durch ihr Lied lässt sie

den Zuhörer auch merken, wer sie ist. Sie benennt sich zudem selbst. Noch deutlicher gibt
sich die „Vita mondana" in der Rappresentazione zu erkennen: „Io sono la cara vita,
tanta da voi gradita." Die Allegorie der Gerechtigkeit hingegen benennt sich nicht, sie

wird auch nicht von andern benannt (ausser vor Justizpalästen, wo sie mit „Iustitia"
angeschrieben ist). Dafür ist sie mit Attributen ausgestattet, die sie als Bild der Gerechtigkeit

erkennen lassen: verbundene Augen und eine Waage.

Allegorien — den Begriff selbst braucht er zwar nicht — verwendet Harsdörffer in der

Seelewig nur im Prolog und im Epilog und beruft sich dafür auf italienische Vorbilder:
„Die Italiener führen vielmals zu Vorrednern auf den Schauplatz Flüsse / Stätte / Berge /
den Frieden / die Zeit / das Glück / Menschliche Schwachheit / u. d. g."(213); und „Die
Italiener halten viel auf die Sinnreichen Vorredner der Freudenspiele / da sonderlich
etwas seltzames / und unerwartes / wie dieses Orts / mit angebracht wird."(214). Die

Figur des Echos ist ebenso eine Allegorie, wenn sie als eigene Rolle gedacht ist. Verdeckte
Allegorien sind sämtliche Figuren der Seelewig: Alle stellen sie einen abstrakten Begriff
dar (215), aber sie sind zudem noch Schäferinnen und Hirten.

211 Cf. Artikel „Symbol" bzw. „Symbolik" in MGG und Riemann-Lexikon, Sachteil. Die Stichworte

„Allegorie" und Emblem" fehlen in beiden genannten Lexika.
212 Maximen und Reflexionen 1112.
213 IV, 155.
214 V, 339.
215 S.o. 59.

63



7.4.2. Symbolik

Das Symbol ist die Chiffrierung eines abstrakten Begriffes mittels eines konkreten. Auch
hier sei wieder stellvertretend Goethe herangezogen: „Die Symbolik verwandelt die

Erscheinung in Idee, die Idee in ein Bild, und so, dass die Idee im Bild immer unendlich
wirksam und unerreichbar bleibt und, selbst in allen Sprachen ausgesprochen, doch
unaussprechlich bliebe"(216). Die Rose ist z. B. ein Symbol der Liebe, ist es auch, wenn ich la
rose und l'amour sage, ist also nicht an eine bestimmte Sprache gebunden. Die Allegorie
vergegenständlicht eine Erscheinung oder einen abstrakten Begriff, das Symbol ersetzt
einen abstrakten Begriff durch einen realen. Das Symbol setzt zwei Begriffe in Relation.
Gerade weil das Symbol ersetzt, braucht es nicht in unmittelbarem Zusammenhang mit
dem Gemeinten aufzutreten. Die Rose wird nicht nur gerade dann vorkommen, wenn von
einer bestimmten Liebe die Rede ist, sondern wird immer gegenwärtig sein. Dadurch
unterscheidet sich das Symbol wesentlich von Allegorie und Emblem, die, in unmittelbarem

Zusammenhang mit dem Wort-Ton-Verhältnis, auch als Symbol in der Musik betrachtet

wurden. Ja, weiter muss alles wegfallen, was vom Hören direkt auf den untergelegten
Text bezogen werden muss, damit ihm das Gehörte verständlich werden kann. Das ganze
Gebiet der musikalisch-rethorischen Figuren gehört also nicht zur Symbolik (217). Es

bleibt die Zahlensymbolik; die Ternarität als Symbol der Dreieinigkeit, die ja besonders

deutlich nicht unmittelbar bezogen wird, sondern, zu Beginn eines Abschnittes gesetzt,
ständig gegenwärtig ist. Daneben bleibt auch die visuelle Symbolik, wie sie in der Natation
auftreten kann. Als Farbensymbolik von weissen und schwarzen Noten (218) tritt sie

auch einmal in den Gsp. auf.

7.4.3. Emblematik

Sie setzt einen Sinnzusammenhang, einen Gedanken in ein Bild und einen dazugehörigen
Text um. Der Text gehört in der grossen Blütezeit der Emblematik, seit Ende des

16. Jahrhunderts, unbedingt dazu.

Eine Frauengestalt mit Augenbinde und Waage ist eine Allegorie der Gerechtigkeit. Die

Waage allein kann ein Symbol der Gerechtigkeit sein. Zeichne ich eine Waage in einem
verschlossenen Käfig und schreibe dazu: „Gerechtigkeit — ein köstlich Gut", so ist das ein
Emblem; der Leser wird das Bild anhand des beigegebenen Spruches leicht dechiffrieren
können: Die Waage ist die Gerechtigkeit, die wie ein kostbarer Vogel in einem Käfig
gehütet werden soll. Der Text ist notwendig zum Verständnis des Bildes; ohne Text
möchte das emblematische Bild auch bedeuten, dass man die Gerechtigkeit dermassen

fürchtet, dass man sie einsperrt wie einen wilden Löwen. Weitere ähnliche Missdeutungen

216 Maximen und Reflexionen 1113.
217 Cf. auch Beispieltafel zum Artikel „Symbolik" in MGG XII, Spalte 1792 / 3, und Artikel

„Symbol" in Riemann-Lexikon, Sachteil 992 (Eggebrecht).
218 IV, 2 und 7. Dazu s. u. 69.

64



wären möglich. Der daher notwendige Textzusatz ist aber seinerseits bereits wieder
verschlüsselt: „Gerechtigkeit — ein köstlich Gut" ist kein erläuternder Satz, sondern eine

sprichwortähnliche Sentenz. Erst aus der wechselseitigen Betrachtung von Bild und Text
ist daher der Sinn zu erraten.
Das Bild kann von einfacher Darstellung des Spruches (etwa: eine Rose, an der sich ein

Finger verletzt hat, mit dem Spruch: „Keine Rose ohne Domen") bis zur komplexesten
Kombination und Spekulation reichen, die einem Bilderrätsel fast gleichkommt. Die
Sentenz dazu reicht vom Bilderspruch bis zum literarischen Zitat und zur Paraphrase. Emble-

matik — Harsdörffer nennt sie Sinnbildkunst — ist das grosse Kunstmittel des 17.

Jahrhunderts. Oft werden Emblemata auch als „Symbola" und „Symbola heroici" bezeichnet

(219).
Vielerorts macht auch Harsdörffer die Sinnbildkunst zum Gegenstand seiner Spiele, wobei
es ihm vor allem um den Textzusatz geht: „Weil aber solche Bilderschrift [= Holzschnitt
oder Kupferstich] sehr tunkel und unterschiedlicher Auslegungen leiden / als haben die

Sinnreichen Italianer / etliche wenig Wort beyzusetzen / in Gewohnheit gebracht / durch
welche die stumme Figur gleichsam beseelet / und sich besser verstehen machet"(220).
Daneben darf auch die äussere Form der Embleme nicht vergessen werden: „Jedes Sinnbild

sol bestehen in Figuren und etlichen beygeschriebenen Worten: der Figuren sollten
auf das meiste drey / auf das wenigste eine seyn /, Die Schrift sol in wenig Worten
bestehen Die Schrift sol niemals in der andern Person / sondern allzeit in der ersten
und dritten reden Diese Figuren und Schrift sollen also miteinander verbunden seyn /
dass keines ohne das ander könne verstanden werden"(221).
Harsdörffers enorme Kenntnis der Emblemkunst datiert von seiner Studienzeit in Altdorf,
wo jedem Studenten ein Emblembüchlein abgegeben wurde. Das Büchlein war ein Auszug
aus einem grossen Emblembuch, das in Altdorf 1602 erschienen war. Der Chronist Will
berichtet in der Geschichte der Universität Altdorf davon und zitiert"(222):
- Epitome Emblematum Panegyricorum Academiae Altorfinae studiosae iuventuti pro-

posita, Nürnberg, 1602.

- Auszug deren Emblematum und Schulaufgaben, so die hohe Schul zu Altdorf der
studierenden Jugend jährlich pflegt auszuteilen und fürstellen lassen, Frankfurt a. M.,
1606.

Harsdörffer erwähnt und zitiert in den Gsp. eine Unzahl von Emblembüchern. Die

wichtigsten seien hier genannt (223):

- Alciatus, Emblemata, Lüttich, 1597 (224).

- A. Burgundia, Mundi Lapis, Anvers, 1639 (225).

219 S. u. 66.

220 1,49.
221 1,54-59.
222 Will, VIII, 653 ff.
223 Narciss Harsdörffer, 90 ff.
224 IV, 203.
225 II, 472.

65



— Camerarius, Emblemata centuriae IV, Nürnberg, 1597.(226)
— Petrasancta, Libri IX de Symbolis heroicis, Anvers, 1634.(227)
— Cesare Ripa, Iconologia, Rom, 1603.(228)
Alle Embleme der Gsp. tragen ihren Spruch im Bild drin oder daneben geschrieben. Einzig
die kleinen emblematischen Anfangsbuchstaben erscheinen ohne Spruch. Harsdörffer
erachtet sie aber als sehr wichtig. Darum verweist er mit Zahlen oder Zeichen (z. B. eine

Hand) auf den Text, in dem die Initiale erklärt wird, um den fehlenden Spruch zu
ersetzen. Falls dmcktechnische Gründe die Auslassung oder Verschiebung des Spruches
bedingen (z. B. sehr feiner Kupferstich ohne Platz für Text oder Bild ganz unten auf der

Seite), wird dieser Umstand ausdrücklich festgehalten.
Eine Besonderheit in der Verwendung der emblematischen Initiale sei noch erwähnt:
Offensichtlich hatte die Endtersche Offizin in Nürnberg für Harsdörffers Werke ein gewisses

Sortiment an Initialen mit Emblemen am Lager, die, falls der Inhalt es forderte und
der Text es erlaubte, eingesetzt wurden. So erscheinen da und dort wieder die gleichen
Initialen. Einmal kann Harsdörffer sogar bei der Erklärung eines Buchstabens sagen: „Das
ist ein alter Buchstab" und auf eine frühere Stelle verweisen (229).
Es stellt sich die Frage nach der Realisation von Emblemen in der Partitur der Seelewig.
Vorerst sei einiges ausgeschieden, was nach dem Gesagten nicht zur Emblematik im

engeren Sinn gezählt werden darf: So sind die als Symbola bezeichneten Kompositionen
von Othmayr (1547) reine Chorkompositionen, die im Tenor den Text eines

Wahlspruches fuhren, der zum Fürsten, dem das Stück gewidmet ist, passt. Dieses Prinzip ist
aus dem 15. und 16. Jahrhundert bekannt (230). Die bildliche Wirkung — ein nötiger
Bestandteil des Emblems — fehlt aber. In der Literatur werden „emblemi musicali"
„musikalische Embleme" genannt, worunter aber immer bestimmte Textunterlegungen
verstanden werden (231). Ein Emblem in der Musik müsste aber — parallel zum sprachlichen

— den optischen Gehalt ersetzen und anstatt Bild und Text, Musik und Text
verbinden, jedoch so, dass die Musik nicht optischen oder bildlichen, sondern hörbaren
Gehalt erkennen liesse. Der optische Gehalt würde auf Augenmusik weisen, der bildliche
auf leitmotivartige oder andere vom Hörer als „Bild" aufgefasste Tonfolgen. Nahe liegt es,

musikalisch-rhetorische Figuren als hörbare Strukturen zu erklären. Denn wie Bild und
Text zusammengehören, deren Bedeutung erst aus dem Zusammenwirken der beiden
Teile sich enträtseln lässt, so wird die Bedeutung der Figuren erst klar, wenn der Hörer sie

mit dem Text in Verbindung zu bringen vermag. Dass ihre Bedeutung nicht eine absolute

ist, zeigt der Umstand, dass Embleme wie Figuren in Büchern gesammelt, dem Dichter
und dem Musiker jederzeit zur Verfügung stehen als Vorrat, aus dem er schöpfen kann.

226 IV, 705.
227 11,484.
228 II, 486, zitiert wird die zweite Ausgabe.
229 In der zweiten Auflage des ersten Bandes der Gsp. von 1644, pag. 411.
230 Sobald aber ein Familienname besonders hervorgehoben werden soll - etwa mit einem Noema -

so liegt sicher eine emblematische Absicht zugrunde, daher auch die Verwendung einer Figur.
231 Cf. Gallico Emblemi, 54-73.

66



Nur einmal kommt Musik aber in Verbindung mit Emblematik vor, nämlich im
Emblembuch Maiers, der Atalanta fugiens (1618), die zu jedem Emblem eine

dreistimmige „Fuga" gibt (232). Darin wird in allen drei Stimmen der Text, der zum Emblem

gehört, gesungen. Ein cantus firmus, genannt ,,Pomum morans", ist mit zwei kanonisch

geführten Oberstimmen der „Atalanta fugiens" und dem „Hipomenes sequens" verbunden.

Die Fugen sind bescheidener Machart. Insbesondere ist kein ursächlicher Zusammenhang

zum danebenstehenden Emblem zu erkennen. Der Zusammenhang besteht wohl
lediglich darin, dass der Alchimist Maier die Gesamtheit aller Kunstgattungen mit
einbegreifen wollte, und wegen des Namens „Atalanta fugiens" auf die Form der Fuge

gestossen ist. Harsdörffer erwähnt oder zitiert Maiers Emblembuch nie.

Zusammengefasst: wir stellen eine allegorische Grundhaltung in der Konzeption fest; eine

symbolische Ausdeutung mit Namen und Farben und eine emblematische Deutung des

Geschehens mit bildlichen Darstellungen. Staden erhöht und verstärkt die Symbolik
durch spezifischen Einsatz der Instmmente und die emblematische Deutung mit
musikalisch-rhetorischen Figuren.
Alles aber hat ein gleiches Ziel: die Veranschaulichung von Gut und Böse. Das ist nun
noch im Musikalischen nachzuweisen: „Die Rede der Gwissulda ist in schlechtem Ton

gesetzet / der Hertzigild Sonnet laut aber viel nachdrucklicher", bemerkt Cassandra zur
letzten Szene des zweiten Aktes.(233) Damit wird zum einen auf die gelöste Deklamation
und auf die natürliche Melodiebildung von Hertzigilds Sonnet hingewiesen:

0d)tt>t|ï<rn tyôttt mid)/

CPP Uj iiiä

232 Faksimileausgabe mit Nachwort von L. H. Wüthrich, Kassel, 1964. Zum Problem der „Fuga"
siehe besonders Nachwort pag. 8.

233 IV, 110.

67



©triff:
Î50 & # #

©ft1®tr VL Huffjug.

^unbmcrffwaß
tcf? nxrb

fagm !_
Dt« Baumen fo I>;cr ß«(Kn~g<tnlj auf?

M ö

m

$rud)t mttgUictxr 33ürb$<:tra$M
b b * x

®§==s=üliüüä= $̂

wann |te bar fdjrotiffciuft burcfyroanbqt

fcEàsEzzrrtrrr^EÏ:

Zum andern wird mit dem schlechten Ton natürlich nicht Gwissulda selbst, sondern der

ernste Inhalt ihres Liedes gekennzeichnet: „Nicht das, was nur beliebet und unserem
Munde schmeckt. ."(234)

54*
©it 11. JpanMung. ©er VI. Tluffjug.

$ fc #
t>on4.*PfrfoiutT. ©triff: £frl} :

-ft- r-z * f f f-'=*f=f r « Ûï Î | f î •
utibt fchmcd

4*3 *

* J. '
:—: : __i:i—XL-zz:±_±—t __i 3—

@n>i|f : Oltdjt baes/roaes nur bc

4*j
rH--p-j-r -j -f — T- J17

—zz ——£=:$=zrjic
kbr/ unb unfrtm Dî Et / tttrb

£Z|=^_JE=_:

Mit „erbärmlicher Stimme" sing auch das Totengerippe im letzten Bild der Welt Eitelkeit

:{235)

V ÎDufcfetirôlxt fTTettfcfeeri Sinn/wtawtgee X>etrfirtrtba/^e«
*W 6 6 r.6 %6 M

îz::^z=:^=::±i
ws G_ _G _ v m M

ifc
234 IV, 107.
235 III, 236 ff.

68



bw fïet lufïetf! nacfe bec XKMt betrognert EOefèn/ bw blôbe
'H* 6 û 4^3 %

Hier zeichnet Staden den „schlechten Ton" mit genau derselben ungewohnten Deklamation

wie bei Gwissulda. In der Melodiebildung sucht er mit ungewohnten chromatischen

Fortschreitungen die Erbärmlichkeit darzustellen. Die Scheidung von Gut und Böse wird
ferner auch auf den Gegensatz geistlich-weltlich übertragen, der im Widerstreit von Leib
und Seele (anima — corpo) und im Gegensatz von Leben und Tod erscheint.
Dieser Gegensatz wird im Spiel von der „Poeterey" aufgegriffen: Das Spiel beginnt mit
einem Lied, das Reymund so kommentiert: „Wie schändlich wird die edle Reimkunst
missbraucht: an stat eines Gottgefälligen Morgengebetes läst / diese Dime ein üppiges
Buhlliedlein hören"(236). Darauf singt Reymund selbst ein besseres Lied als Antwort.
Julia bemerkt nach dem Vortrag des Liedes: „Der Herr hat für uns alle beten wollen / und
dieses Geistliche jenem Weltlichen entgegen setzen / damit der Unterscheid desto mehr

erhelle"(237). Geistlich und weltlich werden also in zwei Liedern in Opposition gesetzt.
Betrachten wir den Diskant, so stellen wir fest, dass das erste, weltliche, Lied den

durchgehend punktierten Rhythmus im Allabrevetakt hat und mit wenigen Ausnahmen alles in
schwarzen Noten geschrieben ist. Das zweite, geistliche, Lied hat genau den umgekehrten
Rhythmus und bewegt sich im 3er Takt. Es ist ganz mit weissen, also halben und ganzen
Noten geschrieben. Diese Zuordnung findet sich nun auch in Trügewalts Monolog im
ersten Akt der Seelewig, der nur aus schwarzen Noten besteht, währenddem der Chor der

Nymphen am Ende des 2. Aktes nur mit weissen Noten geschrieben ist.

7.5. Anima und Corpo

Seit dem Mittelalter tritt der Widerstreit von Leib und Seele — Anima und Corpus — in

mannigfachen Varianten auf: als Lehrgedicht, als Sprech- oder Bühnendialog. Erstehtin
engem Zusammenhang mit dem Geistlichen Spiel, dessen Merkmale wir in der Seelewig
feststellen konnten. Überblicken wir den Charakter dieser Dialoge, so lässt sich in älterer
Zeit — offenbar als Grundform — eine Dualität nachweisen: Anima auf der einen Seite,

Corpus auf der andern. Jede Seite schmäht ihren Widerpart, verteidigt sich gegen dessen

236 IV, 6. cf. Anhang, 86.
237 IV, 11. cf. Anhang, 88

69



Vorwürfe und erhält oft zusätzlich Unterstützung von verwandten Figuren. Corpus ist
letztlich immer der Verlierer, wenngleich oft mit der Einschränkung, dass doch das eine
nicht ohne das andere bestehen kann. Ein prachtvolles Beispiel, wie es rhetorisch nicht
besser gedacht werden könnte, ist die Schmährede auf Corpo zu Beginn der Rappresen-
tazione von Cavalieri.
Diese Zweiheit erfährt bisweilen eine Erweiterung: Anima steht in der Mitte zwischen Gut
und Böse. Ein deutliches Beispiel gibt der portugiesische Autor Gil Vicente in seinem

Auto da alma (1512). Die Seele (alma) ist auf dem Weg zum Himmel. Auf ihrer Reise

wird sie von vier Heiligen geleitet und von zwei Teufeln zur Umkehr ins fröhliche Leben
verlockt. Alma trägt in sich die Neigung zu Gut und Böse, Corpo — der hier nicht
auftritt — ist in ihr drin. Nach unentschlossenem Wandern siegen die Heiligen, Alma gelangt
in den Himmel. Die Bedeutung des Stückes stellt Vicente in einem „Argomento" voran:

„So wie es nötig ist, Raststätten zu haben auf dem Weg, damit die Reisenden ruhen
und essen können, so ist es nötig, dass es auf dem Lebensweg eine Ruhestätte gibt für
Erfrischung und Erquickung der müden Reisenden, die auf dem Weg in den Himmel sind.
Diese Ruhestätte ist die heilige Kirche; der Tisch ist der Altar, das Besteck sind die

Insignien der Passion; und davon handelt das Stück"(238).
Eine ähnliche Dreiheit liegt auch in der Seelewig vor: Seelewig steht zwischen Trügewalt
und den Hirten auf der einen Seite und Gwissulda und Hertzigild auf der andern. Sinni-
gunda und Seelewig treten fast immer zusammen auf. Sinnigunda ist nicht der Gegenspieler

von Seelewig, sondern fast ein Teil von ihr. Die zwei ineinandergewundenen
Bäume, mit denen sie emblematisch verknüpft sind, weisen darauf hin, dass sie

unzertrennlich sind (239). Angelica nennt Sinnigunda einen Wegweiser, der als Führer oder
Lotse zu verstehen ist: „Die Sinne Sinnigunda) sind der Seelen gefährlichste Wegweisere

/ als welche ins gemein der rechten Tugend-Bahne verfehlen"(240).
Eine derartige Mittelstellung zwischen zwei Extremen wird in den Tugendsternen sogar
bildlich dargestellt: Jede Tugend sitzt auf einem Wagen, dessen Räder je für ein Extrem
stehen. So sitzt der Glaube zwischen Unglaube und Aberglaube, die Hoffnung zwischen
Misstrauen und Verzweiflung (241).
Die Rappresentazione verbindet den Anima-Corpus-Dialog mit dem geistlichen Spiel. Diese

Anlage ist vergleichbar mit der „Seelewig", ist doch der Widerstreit Seele—Körper in
beiden derselbe. Cavalieri baut jedoch auf dem geistlichen Spiel auf, währenddem Hars-
dörffer Elemente vom protestantischen Schuldrama bezieht. Eine Entsprechung findet
sich auch in der Konzeption. Cavalieri verwendet ebenso die genannte Dreiheit.
Anima steht in der Mitte; il Mondo und die 3 piaceri, entsprechend den 3 Hirten und
Trügewalt, bilden die böse Seite; Intelletto und Consiglio, entsprechend Hertzigild und
Sinnigunda, stehen auf der guten. Anima und Corpo, wie Seelewig und Sinnigunda, treten

238 Teatro de Gil Vicente, ed. A. J Saraiva, Lisboa, 31967, 133. Übers.: P. k
239 cf. IV, 106 und 107, auch IV, 58.
240 IV, 58.
241 V, 288 ff.

70



auch fast immer zusammen auf. Im weitem vergrössert Cavalieri die Zahl der religiösen
Figuren um den Angelo custode und drei Engel, dazu die anime beate und die anime
dannate. Harsdörffer setzt dagegen nur einen Chor der Engel ein. Ein Vergleich der

Namensgebung mag die tiefe Verwandtschaft erhärten (242).

Cavalieri
Sacra rappresentazione
Tempo
Intelletto
Corpo
Anima
Consiglio
3 piaceri
Angelo Custode

Mondo
Vita mondana

Angeli
Anime dannate

Anime beate

Vernunftkunst (243)

Sinnewalt/Intellectus
Lebhart/Corpus
Seelewich/Anima

Trügewicht/Fallacia

Harsdörffer
Seelewig

Gwissulda

Sinnigunda
Seelewig

(Hertzigild)
3 Hirten

Trügewalt
Trügewalt
Chor der Engel

Grundsätzlich unterscheidet sich aber die Seelewig von der Rappresentazione durch ihre

Einkleidung ins Schäfergewand, eine Eigenschaft, die sie mit Agazzaris Eumelio verbindet,
der ja seinerseits stark auf Cavalieris Werk aufbaut. Der Hirte Eumelio steht zwischen dem

coro de vitij und der Unterwelt mit ihren Göttern auf der einen, Apollo und Merkur mit
den Hirten auf der andern Seite. Wie Seelewig den bösen Mächten nachgibt und erst in
allerletzter Not gerettet wird, so wird auch Eumelio in den Tartarus geworfen und erst
dann wieder von Apollo erlöst.
Dieser Grundgegensatz, den die Barockzeit unermüdlich umkreiste, steht im Hintergrund
der Opposition Gut/Böse und Geistlich/Weltlich. Aufs engste beieinander finden wir ihn
in der Nachtigallenarie der Sinnigunda, wo plötzlich das „Totenlied" auftaucht (244).
Cassandra erklärt in ihrer Bemerkung zur Arie: „Dieses alles erhebet die Music noch viel
künstlicher / in dem das Todenlied den Ton führet: Wann mein Stündlein verhanden

ist"(245). Der Textzeile „und gleich ein Todenlied" wird die Melodie des Chorals: „Wenn
mein Stündlein vorhanden ist"(246) übergelegt, wobei die choralmässige Begleitung und
der brüske Wechsel in der Deklamation gegenüber der sonst einfachen und zurückhaltenden

Continuoarbeit auffällt. Obwohl der Text kein Zitat des Gedichtes von Nikolaus
Herrmann bringt, ist der Anknüpfungspunkt klar: Der Tod. Staden bringt ein exaktes

242 S. o. 61 ff.
243 S. o. 61 ff.
244 S. u. 74.
245 IV, 132.
246 Dieser Choral befindet sich im Hasslerschen Gesangbuch von 1608, das Staden 1637 neu heraus¬

gegeben hat.

71



Zitat der ersten Zeile des Kirchenliedes, den Terzsprung der zweiten Zeile ahmt er noch
nach, geht dann aber anders weiter.

IiethhJ 1 f—4—Ï-»-.-- .fcnj
uni) <tm$oi>M Iii

* * * X 6 6 X

i=^EM=a^=N==t
•5 it)c

* X

unD

6

fc:ï. S - '

muf)t
X X

Das unerwartete Auftreten des Totengerippes, im letzten Bild der Welt Eitelkeit, das in
„erbärmlichen Ton" singt, gibt diesem Stück seine eigentliche Bedeutung: die stete
Präsenz der Vergänglichkeit (247). In dieser Gestalt tritt das Totengerippe schon in Cavalieris

Rappresentazione auf und wird später in Gryphius Cardenio und Celinde zur zentralen

Figur.

247 III, 234 ff. besonders 241. S. auch o. 68.

72



8. Italianische Art

8.1. Monodischer Stil

„Es wird der Mahlerey- und Musicverständige Leser leichtlich ermessen / dass jenes [= die

Malerei] in so geringen Raum nicht wol erkantlicher hat können fiirgewiesen werden;
Diese aber nach Italianischer Art also gesetzt / dass ohne selber Kündigung der Kunst-
mässige Nachdruk dieser Lieder nicht zu vernemen"(248).

„Die Verse hab ich darum Gesetzweis verfasset / damit man die Music darzu so viel
leichter auswendig lernen / und alles deutlich und wol vernemlich / nach der Italiäner Art
singen könte; Doch möchte man eben diese Verse nach Art der Muteten setzen"(249).

Für den Gesangsvortrag wird also „italianische Art" festgesetzt. Strophenlied und
durchkomponierte Form treten nebeneinander auf, wie Cassandra bemerkt: „Wil man wenig
Noten haben / so kan es / als ein Lied / von vier Reimzeilen zu den anderen gesungen
werden / oder durch und durch Erzehlungsweis in die Music gesetzet werden"(250). Als

Marginalie setzt Harsdörffer „in genere recitativo" dazu. Strophenlied und durchkomno-
nierte Arie seien im folgenden an typischen Beispielen einer näheren Betrachtung
unterzogen.

Staden vertont den überwiegenden Teil des Textes in der Form des continuobegleiteten
Sololiedes (251). Damit führt er Vorarbeiten seines Vaters weiter. Johann Staden
versuchte sich etwa gleichzeitig mit Nauwach, dessen Arie Passegiate im Besitz der Nürnberger

Ratsmusik waren, und wohl in deren Kenntnis — in Sololiedern in deutscher Sprache,
mit B. c.-Begleitung, wobei nur geistliche Texte verwendet wurden. Sein Schüler Erasmus

Kindermann wiederum kennt den Sologesang vorerst nur in Dialogen und immer mit
mehrstimmiger instrumentaler Begleitung, wobei immer geistliche Texte zugrundegelegt
werden. Mit Strophenliedern tritt Kindermann erst 1643 hervor, ebenso mit der

Vertonung weltlicher Texte. S. Th. Staden betritt also in Nürnberg Neuland mit seinen
Sololiedern weltlicher und geistlicher Art, die er den Gsp. vom II. Band an einfügt. Damm
schreibt er 1642 noch dazu: Oberstimme allein zu singen (252). Zu den Liedern der Welt

Eitelkeit gibt er die Anmerkung: „Diese [die Musik] aber nach italianische Art also

gesetzt / dass ohne selber Kündigung der kunstmässige Nachdruk dieser Lieder nicht zu

vernemen"(253).

248 III, 203.
249 V, 307.
250 IV, 45.
251 S.o. 51.
252 II, 375.
253 III, 203.

73



Ehrelobs Lied im 2. Akt (254) zeigt den Typus ABB. Schmucklos läuft die Melodie in
Achteln über gehaltenen Akkorden. Doch mit der Wiederholung des zweiten Teils der
Melodie zu neuem Text zeigt sich bereits das Abgleiten ins Strophenlied. Eine parallele
Stelle finden wir im Sonnett der Hertzigild (255). Hier komponiert Staden ebenfalls den

ersten Teil durch, um bald darauf in die Anlage eines Liedes zu fallen, indem er einzelne

Melodiengruppen, mit neuem Text unterlegt, wiederholt (256). Die Arie des Künsteling
im 2. Akt (257) zeigt hingegen eine Änderung der Notierung. Wurden für Ehrelob die

beiden A-Teile der Strophe untereinander angeordnet, so sind sie bei Künstelings Arie
hintereinander ausgeschrieben. Das hat seinen bestimmten Grund: Eine Abkehr von der

Liedform, die sich darin zeigt, dass Staden ganz leicht, aber eindrücklich variiert. So

beginnt er mit einer „Mora" auf „Schau", die in der Wiederholung über dem Wort „Die"
fehlt.
Ganz durchkomponiert, wenn auch melodisch noch am deutschen Sololied orientiert, ist
die Nachtigallenarie der Sinnigunda (258). Die Szenenanmerkung dazu lautet: „Seelewig
sitzet an dem Flusse / Sinnigunda singet im herbeygehen diese Klingreimen über das

Gesang einer Nachtigale"(259). Vespasian bemerkt denn auch dazu: „Hör doch, wie
künstlich bunt"(260) und verweist auf den mit einem Vögelchen verzierten
Anfangsbuchstaben des Textes. Hier versucht Staden einen Nachtigallengesang zu beschreiben,
der rein laut- und tonmalerisch die Nachtigall imitieren soll (261). Gleich zu Beginn setzt
er über das Wort „flügelschnell" eine ausgedehnte Passage in Sechzehnteln; sonst nirgends
in der ganzen Oper vorkommend, wird eine ähnliche Passage gleich noch zweimal
verwendet: einmal als Trillerfigur zu den Worten „So säusselt, So säusselt ihr Gesang", wo
Staden die Wörter „So säusselt" eingeschoben hat (Nr. 17), das andere Mal zu „Wie
künstlich bunt ihr Stimmelein" als ausgedehnte Koloratur. Die drei Stellen stehen vereinzelt

in der ganzen Arie. Dazwischen eilt die Musik munter fort, deklamiert schön dem
Text nach. Nur der Text „Hör doch" wird wiederholt (Nr. 18) und mit einer Anapher
versehen, die zudem rhythmisch aber verändert ist. Daran schliesst sich die Stelle mit dem
Choralzitat zum Textwort „Todenlied" an, worauf bereits hingewiesen wurde (262).
Der Text der Arie bringt aber wieder neue Gedanken und Wörter, die Staden zur
Verarbeitung locken. Zum Text „Wie der Trompetenschall" verharrt Staden über fünf
ausgedehnte Takte im reinen C-Dur Dreiklang. Deutlicher liesse sich die Trompete kaum
darstellen. Figuren finden sich sehr wenige: nur je eine Anapher auf „Säuseln" und „hör
doch", beides von Staden eingeschobene Textstellen. Auf „fast jedes Tongebänd"[= Rei-

254 2. Akt, 3. Szene.

255 2. Akt, 6. Szene.

256 Ähnliche Melodieabschnittswiederholung kennt auch Cavalieri, cf. Haas Barock, 34.
257 2. Akt, 3. Szene.

258 S. o. 71.
259 IV, 129.
260 IV, 131.
261 S. o. 31-32.
262 IV, 112.

74



marten] setzt er eine grosse Epizeuxis, in der tatsächlich fast jeder Ton, entsprechend
„jedem Tongebänd" vorkommt. Dazu erweitert er den Harsdörfferschen Text (Nr. 19).

Die Verzweiflungsarie der Seelewig am Ende des 2. Aktes zeigt Stadens Bemühungen um
eine dramatische Form. Hier lautet die Szenenanmerkung: „Sinnigunda entläuft. Hertzi-

gilda und Gwissulda gehen ihr nach. Seelewig will unter den Bäumen schlafen, wird aber

von einem Wetter erschrecket". Mit einer Anapher über dem wiederholten Text „düstere
Wolken" beginnt die Arie. Das Wort „düstere" wird mit einem „saltus duriusculus",
einem verminderten Quartsprung b-fis, hervorgehoben; das aufkommende Gewitter ist
durch die Wiederholungen und den ungewöhnlichen Sprung zur Genüge als schrecklich

gekennzeichnet. Den gleichen Sprung b-fis setzt Monteverdi im 2. Akt des Orfeo zu den

Textworten „tu sei morta" ein, und über dem Textwort „oihmè" steht in Agazzaris
Eumelio ebenfalls ein „saltus duriusculus" fis-b. Auch Schütz verwendet den verminderten

Quartsprung im Zusammenhang mit dem Ausdruck des Fürchtens.

JÄO » # #
I-" V-i'-r-h-l--:~±

fcüffare 9
X

—tr— 1 —i-

a. a t i j ga a V

ïfiolfcn/ :/:
* <5*5

~~f F" 6

* - -T—4—4 j—|—
fïarfbraufmtx QBmbc

b X

v t * t—— Fi——
Ein grosser Septsprung führt von der zweiten Zeile zur dritten, die wieder eine

Wortwiederholung enthält. Die Wiederholung der dritten Zeile erhält diesmal eine andere

Figur: anstatt der Anapher findet hier eine leicht figurierte Epizeuxis ihren Platz. Der

grosse Septsprung weitet sich zum Oktavsprung im Ausruf „Schone mein, schone,
schone." Gleichzeitig mit diesem Aufwärtsspmng, der den verzweifelten Schrei untermalt,
verdichtet sich der Rhythmus vom punktierten Achtel zu zwei Achteln zwischen Vierteln.
Hier sind die beiden beherrschenden Rhythmen der ganzen Arie eng beieinander: der

punktierte Rhythmus und der Doppelschlag zwischen Vierteln.
Das einzige Mal in der ganzen Oper erweitert Staden hier den sonst sehr einfach gehaltenen

Rahmen der Tonartbereiche. Zwei Tonartenwechsel folgen sich sehr nahe aufeinander

(263). Das erste Mal geht Staden unvermittelt von A- nach F-Dur (264), das ihm als

Dominante nach B-Dur dient, welches nur knapp angespielt, nicht aber tonartlich
gefestigt wird. Davon geht er weiter zur Subdominante Es-Dur und springt dann
unvermittelt nach G-Dur, das als Moll-Dur weitergeführt wird. Diese Akkordfrage steht in der

ganzen Partitur einzig da.

Zwei chromatische Gänge bilden den Schluss der Arie mit den Worten: „Das Echo schallet

263 Ich verwende hier und im folgenden die Termini „Tonart", „Moll-Dur", „Dominante" und

„Subdominante", vermeide jedoch Stufenbezeichnungen. Damit lässt sich wohl das Denken in
Akkordgruppen, das A. Herbst für diese Zeit (musica practica, Nürnberg, 1642) formuliert, am
ehesten fassen. Cf. Dahlhaus, Tonalität, besonders 101 ff. und 109.

264 Den umgekehrten Wechsel, nämlich von F nach A, verwendet Monteverdi in seinem Doppel¬
madrigal „Non si lavav' ancor" (1590), cf. Heuss, Monteverdi, besonders 104.

75



wieder meinem Weh, ach, ach, Weh, ach Weh", die von Staden in diese Form gebracht
worden sind und das Versmass völlig sprengen. Die chromatische Fortschreitung als Schluss

einer Szene hat Staden an bereits ebenso wichtiger Stelle verwendet, nämlich in der Arie
des Künsteling im zweiten Akt. Über den Text „Welche befreiet von Trauren und Weinen"
setzt Staden eine chromatische Tonleiter im Umfang der Quarte a-d, wozu wohl das Lied
des Totengerippes in der Welt Eitelkeit die Vorstufe war (265).

83B
bu fïet lufietfl nacfc bec lûpelt betrauert tiefen/ bu bldbe

6^6 6 6 4Îf3 ^
=5=2Î

Der chromatische Gang als Figur gehört zum Grundstock der musikalischen Rhetorik. In
unserem Beispiel illustriert ja die Chromatik lamentoartig „Trauren und Weinen", ebenso

„Ach Weh ."(266).

üiglliiigiulril
befrei;« hon ^rauren unö Spanen.

x x *
Ä3— E—

'

£)o ij fetiih:

Die Chromatik erfährt indessen eine unterschiedliche Behandlung. Sie steht in Künstelings
Arie im einfachen Rahmen von g-moll mit Dominantschluss. Seelewigs Arie erfährt eine
sehr viel gewagtere Harmonisierung. Staden geht von c-moll über D- nach A-Dur, dann von
B-Dur aus in eine Kadenz in G-Dur. Es ist anzunehmen, dass er bei dieser Harmonisierung
von der Chromatik der Singstimme ausging. Eine weitere Beobachtung lässt sich machen:
Den ersten „passus duriusculus", die erste chromatische Folge, haben wir im Sinne einer

Figur interpretieren können. Die Wörter „Befreien von Trauren und Weinen" haben den

Anstoss zu einer Figuranwendung gegeben. In Seelewigs Arienschluss scheint nun die

265 III, 236.
266 IV, 531.

76



Chromatik über den Wert einer Figur hinauszugehen. Eine echt monodische Diskontinuität

der Deklamation zum Zwecke der unmittelbaren Sinnfälligkeit ist angestrebt
worden (267).

=1 i? "f W t. — r—Uft—r-JLf î - î =r m X

«jicDcr i

=3=0

1^=1—i-
ucuum SGBcI;/

X
-A I - -

— :—±._-
M Hct) 2ßd) XdjSBBe!;'
X « *

—* —» ~T—f—I : £s—*--i -

Die Arie, die Seelewigs Verzweiflung schildert, ist von Staden offensichtlich mit besonderer

Sorgfalt gestaltet worden. Der Komposition hat sich der Text beugen müssen, der in
reine Prosa verwandelt worden ist. So schreibt Harsdörffer noch im Kommentar zum
Text: „Dieses Sonnet ist Dactylisch / oder gantz Teutsch zu reden / dieses sind klingende
Springreimen Es werden aber durch solche Klingreimen allezeit 14 Reimzeilen
verstanden / In der letzten Reimzeile ist der Widerhall artlich vorgewiesen"(268). Er
stellt sich wohl ein als Lied gesungenes Sonnet vor, das mit einem immer mehr verklingenden

Echo endet. Staden aber hat daraus eine unverkenpbar nach italienischem Vorbild
geformte Verzweiflungsarie gemacht. Deren besondere Ausschmückung ist in etlichen

Beispielen in italienischen Opern zu fassen, wo als Mittel der besonderen Ausschmückung
immer wieder dieselben Topoi zur Anwendung kommen: Echo, chromatische Gänge,

„saltus duriusculi", Wortwiederholungen. Sie finden sich etwa im Orfeo (269) von
Monteverdi, in Giacobbis Aurora ingannata (270) und im Eumelio (271) von Agazzari.

8.2. Römische Oper

Im weiteren zeigt die Seelewig manche Merkmale, die ihre Abhängigkeit von italienischen
Vorbildern noch genauer umschreiben lassen. Sie weist in manchen Zügen Eigenheiten der

römischen Oper der Jahrhundertwende auf. Das sei am Vergleich mit der Rappresenta-
zione und dem Eumelio nachgewiesen (272).
Die Textanlage der Rappresentazione und des Eumelio lassen gleiche Typika im Aufbau
feststellen (273). Vor allem zeigt sich eine starke Bindung an die Jesuitenkollegien in
Rom, mit denen Agazzari und Cavalieri sehr eng verbunden waren; der Librettist der

267 s. o. 33.
268 IV, 113/114.
269 2. Akt, 5. Szene.
270 2. Akt, 1. Szene.

271 2. Akt, 4. Szene.

272 S.o. 43 und 71.
273 S. o. 70-71.

77



Rappresentazione, Agostino Manni, und die Dichter des Eumelio, De Cupis und Tirletti,
waren selbst Jesuiten.

Einen starken Ausbau der Chorszene finden wir bei Cavalieri. Prolog und belehrender

Hintergrund sind Eumelio und der Rappresentazione eigen, währenddem Strophengedichte

und leicht verständlicher Text vor allem das Anliegen von De Cupis und Tirletti
bzw. Agazzari sind. Doch erkennt man auch bei Manni bzw. Cavalieri deutlich eine

Tendenz zur Bildung von Refrainschlüssen, auch zur Wiederholung gleicher
Melodieabschnitte (274). Agazzari, angegriffen wegen seines Verfahrens, verteidigt in der Vorrede

zum Eumelio seine Strophenlieder: „E se ad alcun paresse stranio il non haver io variato
tutté l'arie di tutte le parole, questo ho fatto, e per la brevità, e per la maggior commodità
di chi altrove la volesse recitare, ed anco per non haver io trovato ragione alcuna perché si

debbi variar sempre Tarie d'un stesso personaggio, non mutando egli le rime, eccetuata

pero Toccasione délia diversità de motivi, & affetto. Soviemmi anchora, che non credo
che gl'antichi Musici nelle commedie & tragédie loro facesser questo, ne che Omero
cantando il suo poema nella Lira cambiasse sempre diverse arie, ma per non esser troppo
lungo lasso Taltre ragioni che potrei addurre"(275).
Auffallend ist die Ähnlichkeit der von Agazzari vorgebrachten Argumente mit denen
Harsdörffers. Spricht Agazzari von der „brevità del tempo", so weist Harsdörffer
verschiedentlich auf die der knapp bemessene Zeit hin; dann schreibt er auch immer wieder,
seine Stücke seien nur eine Anleitung, ein Muster, wie man ein solches Stück aufführen
könne (276); wie auch Agazzari bemerkt: „di chi altrove volesse recitare".
Aus der gemeinsamen Basis — dem Jesuitendrama — ergeben sich ähnliche Merkmale auch
für die römische Oper. Diese ist gekennzeichnet durch breit angelegte Prologe, Ersatz des

Rezitativs durch kleine Arien und Arietten, aufwendige Szenerie, verbunden mit der

Einführung von Einlagen verschiedener Art, und den Ausbau der Chorpartien. Alle diese

Merkmale trägt auch die Seelewig. Der Prolog allerdings besteht nur aus einem Strophenlied

ohne Chor, wie er seit den zwanziger Jahren üblich war. Die Abkehr vom Rezitativ
findet sich schon kurz nach 1600, z. B. im Eumelio; vom „tedio del recitativo" spricht
auch Mazzochi im Nachwort zum Adone und ersetzt das Rezitativ durch Arietten und
,,mezz'arie"(277), d. h. durch kleine ariose Partien, wie sie Staden für Seelewigs Rolle
durchwegs, für andere Rollen gelegentlich einsetzt. Dadurch kommt ein gewisses
statisches Moment in den Ablauf der Handlung; ein Moment, das durch die Vorliebe für
den Wechsel von ernsten und heiteren Szenen — der durchaus zur römischen Oper
gehört — kräftiger spürbar wird.
Eine solche Vernachlässigung des dramatischen Zuges zugunsten der grösseren Breite des

Spektrums zeigt auch Seelewig; schon die drei grossen Arien (278) zeigen die ganze Breite
der Anlage, insbesondere aber die Szenenabfolge des letzten Aktes, die als Beispiel dienen

274 cf. Haas Barock, 34.
275 Vorrede.
276 S. o. 48-49.
277 Vgl. hierzu R. Steiner, Vi sono molt' altre mezz'arie. Fs. O. Strunk, Princeton, 1968, 241-258.
278 S. 0.73 ff.

78



soll: Zuerst wird die Beratung der Hirten mit Trügewalt gezeigt, der — komisch

genug-immer sein polterndes Leitmotiv absingt (279). Die nächste Szene bringt noch nicht
den erwarteten zweiten Versuch der Hirten, Seelewig zu erobern, sondern ein Strophenlied

der Seelewig, dessen lyrischer, frommer Grundton stark zur ersten Szene kontrastiert.
Die folgende Szene zeigt immer noch nicht die Begegnung der Hirten mit Seelewig,
sondern bringt noch einmal einen neuen Gegensatz: die Nachtigallenarie der Sinnigunda.
Und noch einmal wechselt das Bild. Staden legt noch eine Echoszene ein — wieder eine

komische Szene — bevor es endlich zur erwarteten Begegnung kommt. Diese nun rückt
Heiterkeit und Ernst aufs engste nebeneinander: Auf das lustige Blinde-Kuh-Spiel folgen
die Bekehrung der Seelewig und der Schlusschor der Engel. Um richtige dramatische

Spannung heraufzubeschwören, ist diese Begegnung viel zu knapp gehalten.
Weitere Kennzeichen der römischen Oper sind Einsatz und Verwendung des Chores. Die

Chorpartien werden immer stärker ausgebaut und verselbständigt, wobei der Zusammenhang

zum übrigen immer lockerer wird: der Chor reiht sich ebenso statisch ans

Vorhergegangene an, wie eine Szene sich an die nächste anschliesst.

Drei Chöre setzt Staden je zu Ende jeden Aktes ein. Der Bezug zur Handlung ist nur im
Echochor der Nymphen einzusehen; der Hirtenchor und der Chor der Engel könnten
hingegen eigenständige Chorlieder sein. Allen dreien aber ist gemeinsam, dass sie die

Funktion eines „fabula docet" übernehmen, wie es das liturgische Drama bevorzugt. „Der
Chor sol die Lehren / welche aus vorhergehender Geschichte zu ziehen / begreiffen /
und in etlichen Reimsätzen mit einer oder mehr Stimmen deutlichst hören lassen"(280),
schreibt Harsdörffer vor. Doch gerade als Kontrast dazu wird der Chor oft auch mehr und
mehr zum Tanzlied, eine Entartung, die Doni sehr scharf gerügt hat (281). Auch in dieser

Gestalt finden wir den Chor bei Staden; sein Hirtenlied im 2. Akt und ebenso der Schlusschor,

der als „Reyentantz" aufgeführt werden kann, zeigen deutliche Spuren eines
Tanzliedes (282).
Aus alledem geht hervor, dass die Bezüge zur Rappresentazione enger und vielgestaltiger
sind als zum Eumelio, mit dem Seelewig jedoch die Echoverwendung und Einkleidung ins

Schäfergewand gemeinsam hat. Mazzochi steht der Seelewig schon wieder ferner, obschon

sein Stil zur Zeit des Harsdörfferschen Aufenthaltes in Rom Gültigkeit hatte; Harsdörffer
hätte auch der römischen Oper der dreissiger Jahre wenig Verständnis entgegengebracht.
Die zunehmende Erweiterung der komischen Teile und das Zurücktreten der geistlichen
Musik hätte wohl seine Verärgerung hervorrufen müssen. Von den neuen Errungenschaften

der Oper um Mazzochi, nämlich der Verarbeitung von mythologischen Stoffen,
ausgebauter Ensembletechnik und Kontrast von homophonem und kontrapunktischem
Satz, ist in der Seelewig nichts zu finden.

279 Die Verbindung von Komik und Bassstimme ist in der römischen Oper fast zum Topos geworden.
Vgl. hierzu Haas Barock, 74.

280 Trichter II, 73/74, cf. auch Mahling Opernchor, 83 ff.
281 Haas Barock, 71.
282 IV, 155.

79





Anhang

Verzeichnis aller Musikeinlagen in den Frauenzimmergesprächspielen
und
Faksimilewiedergäbe der bisher nicht neu gedruckten Lieder

Band/Seite Titel Art Neuausgabe

1/48 Redlich solt du fahren Solfeggiolied Schmitz, Harsdörffer, pag. 259

11/277-286 Von halben Umkreis 4 Lieder zu den
Jahreszeiten

MSD 14, pag. 8-9

11/375 Trincklied in des

„Schauspiels deutscher
Sprichwörter"

Lied —

11/401 Die Musicanten in
des „Schauspiels deutscher
Sprichwörter"

Lied Teilweise in MSD pag. 12

111/179 Von der Welt Eitelkeit 7 Lieder und 2

Instrumentalstücke
Schmitz, Harsdörffer, pag. 265

IV/Vorwort (13) [Lobegesang] Lied -
1 V/2 Die Poeterey Lied -
IV/7 Die Poeterey Lied -
IV/491 ss. Seelewig Oper Eitner, Staden

V/455 Die Reimkunst Solfeggiolied -
V/Nachsatz Tugendsterne Oper MSD 14, Teilweise in MD1962

VII/Nachsatz Schauspiel zu Ross Trompetenmusic -

81



Trincklied II, 375

st. 2flag. (SrirtcfUft).)
(Difc.) (Dberfîimmeallein$ufingen.

*-SOenuS *ct>n>tU bein »ergefTen/un aucb bemes©ebnfbÂrafff/î>anjÇt<?acdHïJîebert»
2Daë tn mir die iicb anbrennet/lcfdj ternit dem fûb'^bSàein^ct) fan frei; un frolub

95b »

m
fflfft/ frMfflbatme<n.Çerçbe« fcflcn.
jeijn/ »eil Brno rte QJanb^r» Hennef.

illÛiliîiifiiûÛ
2.

Ich verlach der Buhler Reihen/
Deren Seuffzen/Ach und Weh/
Stehet nach dem Band der Eh/

Dienstbarkeit soll sie befreien.
Mir behagt vielmehr der Reben/

Dessen Frucht betrübte tröst/
Und von allen Sorgen löst/

Trincken kann die Freiheit geben.

82



3.

Den bemindten Mund der Flaschen/
Küss ich offt mit Hertzenfreud/
Seine liebe Süssigkeit/

Lockt das Marek aus meiner Taschen.

Sölten mir in Augen stehen/
Zehren grosser Traurigkeit:
Nur das Trincken macht zur Zeit/

Dass mein' Augen übergehen.

4.

Was hilffts dem der Geld verschliesset/
Und niemals zu trincken hofft/
Der Mund Weinelt mir gar offt/

So dem Geitz mit Wasser fliesset.
Weinen ist 0 Mensch! dein Leben/

Wann der Wein nicht für und für
Steht erfreulich neben dir

Und du Trauren bist ergeben.

83



Die Musicanten II, 401

!stin.$v.$ 40 j

z. ^)ic?Kuftcan«n (mirj»o;en ©pantf^ngp^arn / andern» Dberfhmrc ofct*

5Dt(cant.)

îôctfvifî. ^î""wftnflttt gmt£/ ««> rtufftktâ< bft (Sternen ^att$/

Qfcfdpv'nb. îanjfam.

ih ixt 2041 ; 93tityt jw (finer Sonnen ®lan£/mnt<e$en Sieg uni) £«(*erf tan(j tiefet 5po(ö.
CÙ

i^==i=M=Iee^IzfÊHîlÛ
Sangfain. ftin^fain.

ii j. 2flag

2.

Wolt ihr wissen was er kan/
Schaut sein grosse Federn an/

Die bekant/
Dass ihr Schatten auff dem Plan/
Thut für zehen tausend Mann/

Widerstand.

3.

Es steht all sein Glücksgewinn/
In der braun Zügeinerin

Schönen Hand.
Ach! die Liebs Waarsagerin/
Weiss wie seines Hertzens Sinn/

Sind gewandt.

4.

Schönste er liebt euch allein
Gebt nur euren Willen drein/

Brünstiglich.
Sehet er hat Maitis Schein

Ihr solt seine Venus seyn/
Stet.

84



IV, Vorrede (Neuausgabe S. 13)

=Ft?7

Heurt (Spttt rtcn auf ju fefjn/ tvo trie tTmn£it(bftabé fîej;n/t>erer

i£||^

cud; au^cfô^nc / euren CugenfcxBerg umtdfcuit

i. £«rff</

2.

Harffe/ Geig/ Trompetenhai/
Orgel/ Pfeiffe/ Trommelschal:
Laute/ Zincke/ Klingelwerk/
Süsser Musen/ süsse Stärk.

Neun Göttinnen eilt mit Zier!
nemt neun Instrumenten hier.
Sucht den hochbegabten Mann/
der so treflich spielen kan.

85



Die Poeterey IV, 2

CLI. J-

üttcrletittva« woftjfir ftujm?CI)ïid) trifft tß am nwwfïcn an:
M j-^rmmasmmäm

mm
H i.tt>eiß id) inct?r/tvact I;<tfï ttn S)îan/ bcffcn £mf<taft man tmis trafen;

—-, A .mx— I WK IiBüElps
ifäSÖSifiige
i» ^ Q3mfonfl tffru'r ^yf>tuft3öad;t/n<mtc& mid) ntcfcf fef&fï in3fcf?t.

r_ri—zr=t=

Sagt mir nicht vom Eheverbinden/
wie die Liebe Starenblind:
Es ist auch ein kluges Kind/

und kan manche Ränk' erfinden.
Umsonst ist eu'r Huht und Wacht/
nem ich mich nicht selbst in Acht.

86



3.

Das/ so man dem Kind verbietet/
darnach lustet es vielmehr.
Es ist eine schlechte Lehr

die/ ders giebet nicht verhütet.
Umsonst ist eu'r Huht und Wacht/

nem ich mich nicht selbst in Acht.

4.

Wahr ist/ dass das ehlich-Leben
blühet mit Hertzsüsser Freud'/
und bey dieser schweren Zeit

pfleget saure Frucht zu geben.
Umsonst ist eu'r Huht und Wacht/

nem ich mich nicht selbst in Acht.

5.

Eh die Jahre sich vermehren/
eh der Winter ruckt heran/
eh die Lieb' erkalten kan/

sollen wir den Ehestand ehren.
Umsonst ist eu'r Huht und Wacht/
nem ich mich nicht selbst in Acht.

6.

Mütterlein ich wolt euch rahten/
dass ihr mich berahten solt.
Last mir den/ der mir ist hold/

zu vermeiden Spott und Schaden.

Dann bedarf ich keiner Wacht/
Wann ich habe/ der mich acht!

87



Die Poeterey IV, 7

4.». $ ÎDft <pocf«rey. tat

-W- CLI.
SOiorjtnfo

je».

-i rz$

S SX £ft met» getreuer ©jOu/ îtt bu ausiitandxr Sftofit/

^ --xt

FÎ^r-EÎE^E|zl=È E:ÎEE5EI|EÎÉE±: Ë?
ni.mtdjgn<fofjjltdj ge fui; ret! 9)?etn@iùcf unî> ^ngelûef/

y~uX^
=z F*=: TT1 i1

>

-Jr 4
£ -5^

£*J* l; * ill
35 «tïj

-*r*:±:5E
lu 9«

ï.1 ja gar ad' #ugmf>(icf fjat betne 9)îacl?r regtret.

• i j 9- zÎe5ZÏ:]5 t-f ï-

/"N

tt:

2.

Kein Sperling ist so schlecht/
den deine Huht nicht trägt:

kein Haar uns kan entfallen/
wo nicht das Schutzeband

es läst aus deiner Hand/
die alles hält in allem.

Nun jagt der Sonnen Pracht

hinweg die finstre Nacht;
Uns hat ohn' unser Sorgen/

der Israel behüt/
und schläft noch schlummert nicht/

beschützt bis an den Morgen.

88



4.

Für solche Gnaden-Stund
dankt dir Herr unser Mund/

und bittet deine Güte:

befihl der Engel Schaar/
dass sie fort uns bewahr

und mächtiglich behüte.

5.

Gleichwie der Sonnenstral
umleuchtet überal/

Was auf der Welt sich findet;
So strait dein Gnadenschein

in unser Hertz' hinein/
erwärmet und entzündet.

6.

Dein immer-Gütigkeit
sich Morgens stets erneut/

und als eim Strom herfliesset;
der samt der Frommen Schaar

die böse Rotte gar
mit Überfluss geniesset.

7.

Ach Herr! dein Angesicht/
vor dem bestehen nicht/

die deine Gnad verachten/
wend nun zu deinem Knecht/
der dein Gebot und Recht

mit Lüste wil betrachten.

89



Trompetenmusic VII, Anhang (Neuausgabe S. 507)

Clarirr,

g lit f If.-'

90


	Die Oper Seelewig von Sigmund Theophil Staden und Georg Philipp Harsdörfer
	...
	Publikationen der Schweizerischen Musikforschenden Gesellschaft
	...
	Vorwort
	...
	Verzeichnis der Sigel
	Zusammenfassung
	Einleitung
	Biographien
	Das geistliche Waldgedicht
	Freudenspiel
	Seelewig
	Italianische Art
	Anhang


