
Zeitschrift: Publikationen der Schweizerischen Musikforschenden Gesellschaft.
Serie 2 = Publications de la Société Suisse de Musicologie. Série 2

Herausgeber: Schweizerische Musikforschende Gesellschaft

Band: 26 (1974)

Artikel: Keimhafte Ansätze indonesischer Kirchenmusik

Autor: Zimmermann, Christoph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858868

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858868
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Keimhafte Ansätze indonesischer Kirchenmusik

Wie sollte es indonesische Kirchenmusik geben?
Vor 1945 war Indonesien keine Nation, sondern eine Kolonie, kein Volk,

sondern eine unvorstellbare Vielfalt von Stämmen und Temperamenten, von Sprachen

und Kulturen, geeint allein durch die holländische Kolonialherrschaft.
Erst mit den blutigen Freiheitskämpfen beginnt Indonesien um seine kulturelle

Eigenständigkeit zu ringen. Die indonesische Sprache - Lingua franca für 3000
Inseln - ist eine wunderbare Frucht dieser geistigen Erhebung.

Die indonesische Kirchengeschichte verläuft nicht einfach parallel zur
Kolonialgeschichte. Seit den Anfängen christlicher Mission haben manche europäische
Missionare sich bemüht, einheimisches Kulturgut zu verstehen und fürs Leben
indonesischer Christengemeinden fruchtbar zu machen. Sie fanden uralte Lieder,
in fünf Tönen gesungen (ungefähr: do, re, mi, sol, la: eine Tonart, die javanisch
«slendro» heißt und Halbtöne vermeidet). Sie fanden ganze Völkerschaften
durchdrungen von Poesie, Gesang, Musik und Tanz ums altindische Königsepos «Ra-

mayana». (Zum «slendro» gesellt sich auf Java und Bali eine jüngere Tonart, die
«pelog» heißt und Halbtöne liebt, ungefähr: do, mi, fa, sol, si, do). Sie fanden aber

gleichzeitig in den christlichen Gemeinden eine tiefsitzende Angst vor diesen
Schätzen: Für die jungen Christen waren diese Lieder, Tänze und Instrumente
eins mit der Religion der Väter, die sie eben erst mit Furcht und Zittern abgelegt
hatten. - Missionare wollten mit Gongs und Trommeln zum Gottesdienst rufen.
Die Gemeinden lehnten ab: Gong und Trommel sind Geisterstimmen. Christus
muß anders rufen, am besten mit echt europäischen Kirchenglocken.

Man versteht, warum bis heute indonesische Kirchengesangbücher nichts sind
als Sammelsurien europäischer Kirchen- und Erweckungslieder, schwerfällig übersetzt

und laienhaft gesetzt von Europäern.
Die Säkularisierung hat viel Furcht vor den Schätzen der Väterreligionen

abgeräumt. An ihrer Stelle sitzt dafür der Zweifel am Eigenwert einheimischer Kultur
gegenüber einem Großeinbruch westlicher Unkultur.

89



EACC-Hymnal

1964 erschien das Gesangbuch der «East Asia Christian Conference». Es

vereinigt 90 westliche und 100 asiatische geistliche Lieder und 10 Negro Spirituals.
Ermutigend für asiatische Christen war dabei die entscheidende Rolle, die ein
Asiate, Dr. D. T. Niles (Ceylon), bei der Herausgabe des Hymnais spielte. Als
General Editor hat er gegen 50 asiatische Lieder ins Englische umgedichtet und so
das Geistesleben asiatischer Gemeinden gedeutet.

Sehr fragwürdig ist dagegen die musikalische Betreuung des Buches. Man
versuche etwa, aus dem «europäischen» Satz des Indonesiers E. L. Pohan (Nr. 138) eine
leichtfüßige, fünftönige Dayakmielodie herauszuhören, und beachte, wie M. S. Rosser

dem molukischen Magnificat (Nr. 193) mit einem saftigen Satz auch die letzte
Zartheit zu rauben versteht. Die Bedeutung des Hymnais beschränkt sich auf
Kreise, die zur englischen Sprache einigermaßen Zugang haben (Konferenzen,
Studentengemeinden). Einige mir bekannte indonesische Versuche könnten
andererseits für die indonesische Kirchenmusik wegweisend werden:

Bale Wjata

Die Studenten des theologischen Seminars «Bale Wjata» in Malang (Ostjava)
stammen mehrheitlich aus dem Gebiet, wo die Musik- und Tanzkultur des Ra-

mayana im Volk lebendig ist (Java, Bali). Sie versuchen mit Gamelang-Orchester
und Tanz die Berichte und Gleichnisse des Neuen Testaments darzustellen. Damit
haben sie eine Form der Predigt gefunden, deren musische Sprache weit über die
Kirche hinaus verstanden und geliebt wird. Unverkennbar ist es nicht mehr der
Fremdling, sondern der Bruder aus dem eigenen Volk, der sich so zu Jesus, dem
Christus bekennt. Man lädt die Studenten zu Hochzeit und allerlei Festlichkeit ein
und läßt sich die Botschaft Jesu gefallen.

Das Leiden Jesu in Mitteljava

Christen Mitteljavas haben angeregt, die Leidensgeschichte Jesu in der Art des

Ramayana zu tanzen. Christen haben diese Passion inszeniert, viele Moslems haben

mitgespielt, denn unter ihnen findet man die besten javanischen Tänzer. Der
Hauptdarsteller ist von seiner Rolle überwältigt Christ geworden - und mit ihm
manche seiner Partner und Partnerinnen. Offenbar ist hier geschehen, was das

Ziel aller Predigt war: Nicht mehr ein Prediger mit seinen Arten und Unarten hat
hier Anstoß erregt; Menschen sind unvermittelt dem Skandalon Jesus begegnet.

90



Die Geburt Jesu in Kalimantan

Es gibt in Indonesien eine uralte Form, sich mitzuteilen, die auf Java «nem-
bang», auf Kalimantan «ngarungut» heißt. Gereimte Lebensweisheiten, Sprichwörter

und lustige Schnitzelbänke, aber auch die improvisierte Laudatio beim
Überreichen eines Geschenkes und der Dank des Beschenkten werden gesungen nach
bestimmten fünftönigen Melodietypen, deren Rhythmus der Sprache folgt und
sozusagen Wortinhalte und Gedankenwendungen nachmodelliert. In der Weise
hat Saililah - ein alter Dayak, von dem niemand recht weiß, ob er Christ oder
Heide sei - im kirchlichen Laienschulungszentrum Barimba (Kuala Kapuas) das

Weihnachtsgeschehen erzählt. Begleitet haben ihn mohammedanische Dorfgenossen

mit kangkanong (kleinen Gongs), gendang (Trommel) und suling (Bambusflöte).

Ähnliches versucht ein Lehrer mit seinen Volksschulklassen in Kuala Kuron
am Oberlauf des Kahayanflusses.

Mit all diesen Formen ist für die Verkündigung viel, fürs Kirchenlied aber noch
nichts gewonnen. Die Theologische Akademie der evangelischen Kalimantankirche
hat unter Leitung von Rektor Dr. Fridolin Ukur versucht, in diese Lücke zu springen.

Abendmahl in der Akademie

Vor vielen Jahren hat ein Dayak-Maanyan, namens Njangkal, Melodien seines

poetischen Stammes gesammelt und herausgegeben. Schöpfer der wundersamen
Melodien und sprachlich vollkommenen Texte sind vornehmlich heidnische Priester

und Priesterinnen ohne Namen. Zwei Beispiele mögen zeigen, wie solche
Melodien in die Abendmahlsliturgie und ins Gebet der Studentengemeinde gekommen

sind und vielleicht von da ihren Weg in die Gemeinden finden werden. Es

sei vorausgeschickt, daß dayakische Lieder nie schleppend gesungen werden! Das

«e» entspricht meist dem unbetonten französischen, etwa in «demande». Den
selteneren vollen Laut bezeichne ich mit «é». Harte Konsonanten werden nie aspiriert!

So hat die Dayakpriesterin an Krankenbetten gesungen. Der Mensch ist krank,
weil sich seine Seele jenseits der See verirrt hat und nicht mehr zurückfindet. In
fünf Strophen geht die verzückte Priesterin der Seele nach, nimmt sie in ihren Ein-
baum und bringt sie heim. Der Kranke wird wieder ganz und damit heil.

Für den christlichen Dichter Fridolin Ukur und seine Kollegen und Studenten
wird dies Lied zum einstimmigen Schuldbekenntnis vor dem, der uns ganz machen
kann:

91

V



1. «Laisomena»

£ n n j n I

O * y
Lai - so - me - na sungkat dju - kung hanje sarat mu -

/«)

f J è 1 J .Pj 1 J 'J ^
at Lai so - me na hang para -

y f J J ^3 1 1 J"*1 Ij El

hu hanja djandjam i Lai - so - me - na

Ampunilah
terbelah dadaku penuh dosa

ampunilah
berseru aku pada Mu Bapa
ampunilah

Vergib
meine Brust ist zerspalten, voll Sünde

vergib
ich rufe zu Dir, Vater
vergib

(Fridolin Ukur ist selber Maanyan, dichtet aber in indonesischer Sprache. Die
Ubersetzung schmiegt sich dem Indonesischen möglichst eng an.)

92



Später haben wir mit der gleichen Melodie das Brechen des Brotes betrachtet:

*9= 1* 1 ,ili nnifli1 <ff>——« <

Tu - buh I

L J j

=^=
Cris -

1=

J 1 * ' \

tus

J -J J i:
»' • i

fb
1 9

n ü
Vi-
s=t=M=t =1=M=

Tu - buh Kris - tus se - dju - ta mata memandang Di

hangatnja darah mé rah Tu - buh Kris - tus

Tubuh Kristus
sedjuta mata memandang Dikau
tubuh Kristus
terasa hangatnja darah mérah
tubuh Kristus.

Leib Christi
Myriaden Augen betrachten Dich
Leib Christi
zu spüren ist die Glut des roten Bluts
Leib Christi.

Salib Kristus
terpaku kutuk amarah purba
Salib Kristus
terlepas genggaman dosa tua
Salib Kristus.

Kreuz Christi
angenagelt der uralte Zornfluch
Kreuz Christi
gelöst der Griff der alten Sünde
Kreuz Christi.

93



Wadjah Kristus
sedjuta hati menjebut nama
Wadjah Kristus
mengalir lagu menekan dada

wadjah Kristus.

Antlitz Christi
Millionen Herzen sprechen den Namen
Antlitz Christi
es strömt das Lied und klopft an die Brust
Antlitz Christi.

Tjinta sutji
membunga mekarlah kasih murni
tjinta sutji
mematang djiwa pasrahan hati
tjinta sutji.

Heilige Liebe
reine Liebe blüht auf
heilige Liebe
macht reif die Seele zur Hingabe des Herzens

heilige Liebe.

Den Satz schuf mein Schwiegervater Dr. Fritz Indermühle, Bern. Wozu
mehrstimmig? - haben uns europäische Puristen gefragt. Einheimische Christen könnten
nur zurückfragen: Warum nicht, wenn tausend Zungen anbeten wollen? Als
Europäer muß ich beifügen, daß Indonesien wohl große Dichter, aber noch kaum
eigenständige Komponisten hervorgebracht hat. In Fritz Indermühles ernsten
Versuchen, die Dayakmelodien zu setzen, hat die einheimische Gemeinde ihr eigenes,

heutiges Empfinden wiedererkannt. Seelische Begegnungen sind über alle
großen Distanzen möglich, hängen aber von mehr ab als vom «Können».

Neben dem Abendmahlslied sind Lieder und Sätze für Karfreitag, Pfingsten und
Advent entstanden. Das letzte und ergreifendste aber blickt über den Abendmahlstisch

zur Kirchentür hinaus :

2. «Nulu ia» war ursprünglich ein Wiegenlied, eines der verhältnismäßig wenigen

Volkslieder. Es wünscht dem Buben in der Wiege, er möge ein sauberer Mann
werden, unermüdlich im Reisfeld, treffsicher bei der Jagd, und volle Netze möge
er aus dem Fluß ziehen. Fürs Mädchen bittet das Lied, es möge geschickt werden,
sich zu schmücken, wissend in der Küche, fleißig beim Reisstampfen, eine Künstlerin

im Flechten und Weben.

94



Daraus ist ein Gebet der Armen für die Ärmeren geworden:

Iinà m#• 4 i

i îi k à
$

Sendja mérah

n r
dar ah

<

menghia -

RhFh
si

r—^

ba -

i—I-,
(bp p

.4i«
i 7 m à- ê •—4

I >f
N 4=

rat burung - burung pulang mentja - ri sarang-

f Jyf f 9
p m H=&ri-n1 foP b» 7|_J

^ J-
/ «y, i», r

H
J

Ü=b
L.

• P

V

[
—

r

0

O
1 / t> b l' f—

nja insan

ütA j n
r u

pun letih le

n rh

-J—l
su be

rk~Fh
ban be -

H—Mr b r* #

JP 1
1 1* L ^

i ^ v r
i- î-+•—f-

» f

f ' f
0

I 1

y >—i—l / b i, p ~1

rat kelu han tukan;ï be

-1 \>-
- tja ngi

—I—
lu du -

95



ré H—V HkFi=^n -j=i=ip4=q
\m

la

b c

mj

—£—

•4

=ÈEf

"i, /
» I

y„x

j. - f
0

4=
ka Mem bu - bung do - a ku

ffe > n :J N=Hr l il
i kc ®

/ n:, L
E=S^n i i—P—f—1"—

J—

f f
W

1.
f^-l-AlA—k——J—

meng

—1

ha - dap Tu - han

1

kumeng ha - dap Tu - han

Sendja mérah darah Die blutrote Dämmerung
menghiasi barat schmückt den Westen

burung-burung pulang die Vögel kehren heim
mentjari sarangnja und suchen ihr Nest

insanpun letih lesu auch der Mensch ist todmüde
beban berat von der schweren Last

keluhan tukang bétja das Seufzen des Betjamannes
ngilu duka. ist nagende Not.

Membubung doaku Mein Gebet erhebt sich

menghadap Tuhanku. und tritt vor meinen Herrn.

Mentjaripun sembunji Auch die Sonne ist verborgen
dimalam rawan in trauriger Nacht

bulan berlindung der Mond sucht Schutz
dibalik pepohonan im Geäst der Bäume

kanak-kanak telandjang die Kinder nackt
kelaparan und hungrig

bundanja merangkul ihre Mutter umfängt sie

dengan tangisan. mit Tränen

Membubung doaku Mein Gebet erhebt sich
menghadap Tuhanku. und tritt vor meinen Herrn.

96



Hudjan kedjam datang
turun déngan kentjang

malam sudah tua
angin terbang garang

meréka tak berpondok
kebasahan

meréka tak berkain
kedinginan.

Membubung doaku
menghadap Tuhanku.

Der Regen kommt grausam
und fällt steif,

die Nacht ist schon alt
der Wind fliegt wild

sie haben keine Hütte —

durchnäßt —

sie haben kein Tuch
und frieren.

Mein Gebet erhebt sich
und tritt vor meinen Herrn.

Christoph Zimmermann, Kalimantan und Bern

97


	Keimhafte Ansätze indonesischer Kirchenmusik

