
Zeitschrift: Publikationen der Schweizerischen Musikforschenden Gesellschaft.
Serie 2 = Publications de la Société Suisse de Musicologie. Série 2

Herausgeber: Schweizerische Musikforschende Gesellschaft

Band: 26 (1974)

Rubrik: Berichte

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BERICHTE

Stand der Kirchenmusik in der Church of England

Die eigentliche Church of England schließt die Kirchen von Wales und Irland und
die Episkopalkirche von Schottland nicht ein. Es besteht jedoch Kommunionsgemeinschaft

dieser Kirchen mit der Church of England. Die Church of England ist
die vorherrschende Konfession des Landes und wurde zur Zeit Heinrichs VIII.
reformiert. Die römisch-katholische Kirche lebte jedoch weiter und bildet zusammen

mit den anderen späteren Dissidenten der Church of England (Methodisten
usw.) bei weitem die größte religiöse Gruppe (christlich und nichtchristlich) des

Landes. Die Gottesdienstsprache ist englisch, auch wenn in theologischen Seminaren,

Kathedralen und ähnlichem für einige Teile des Gottesdienstes lateinisch
verwendet wird.

Die kirchenmusikalischen Gebräuche weichen stark voneinander ab, je nachdem

ob es sich um Kirchen handelt, denen ein professioneller Chor zur Verfügung
steht (Kathedralen, Seminare) oder um Gemeinden am anderen Ende des

Spektrums, wo es überhaupt keinen Chor, sondern nur Gemeindegesang gibt.
Abgesehen von den genannten Sängern ist der Organist (gewöhnlich gleichzeitig

Chorleiter) fast immer bezahlt, jedoch selten als Vollbeschäftigter. In kleineren
Kirchen kriegt der Kirchenmusiker nur ein Honorar, wenn er überhaupt bezahlt
wird.

Kirchenmusiker an Kathedralen werden ausgebildet, indem sie dort zunächst
eine Assistentenstelle als Organist versehen. Bei einigen Pfarrkirchen ist es ähnlich.
Viele sind auch Autodidakten. Die königlichen Kirchenmusikschulen bieten Kurse
für Organisten und Sänger an. Obwohl die Zielsetzung anerkennenswert ist, werden

die dort erreichten Leistungen von anderen Berufsmusikern nicht immer sehr
hoch eingeschätzt. Geistliche werden an den meisten Seminaren bis zu einem
gewissen Grad kirchenmusikalisch ausgebildet. Auch die RSCM bietet ihnen
Kurse an.

Es gibt keine bewußte Unterscheidung zwischen Volksmusik (wenn man die
Popmusik ausschließt) und Kunstmusik. Je professioneller die zur Verfügung stehenden

Kräfte sind, desto stärker liegt der Akzent auf der Kunstmusik.
Es gibt zahlreiche Kirchenmusikkonzerte außerhalb des Gottesdienstes, je nach

den örtlichen Gegebenheiten.

74



Die Hauptprobleme der Kirchenmusikpflege:
a) Eine größere Einheitlichkeit wäre wünschenswert zum Beispiel im Psalmsingen

und in der Übertragung des römischen Chorals. Auch die Versionen von
Kirchenliedern weichen häufig voneinander ab.

b) Für die mittleren bis kleinen Gemeinden wird bessere Musik benötigt. Leider
wurde von der RSCM zum Teil zweitklassiges Material propagiert. Wenn der
Gemeindegesang gefördert werden soll, braucht man auch passende Musik und
nicht solche, die für professionelle Kräfte gedacht ist.

c) Das Niveau der Kirchenmusik an Kathedralen ist häufig nicht hoch genug.
Dies ist wohl manchmal auf die Isolierung von anderer professioneller Musik
zurückzuführen.

d) Bei den Aufführungen alter Musik stößt man manchmal auf eine erschrek-
kende Ignoranz. Wie in der weltlichen Konzertmusik liegt dies häufig an schlechten
Ausgaben und der schlechten Kommunikation zwischen Musikforschung und
Aufführungspraxis.

e) Guter Gemeindegesang muß gefördert werden. Musiker und Gemeinden
sind in diesem Punkte gleichermaßen schuldig.

An vielen Orten wird zurzeit experimentiert, am offenkundigsten mit der
bereits erwähnten Popmusik. Allerdings gibt es wohl kein gemeinsames Konzept,
sondern die Neuerungen werden von jeder Gemeinde individuell vorgenommen.

Insgesamt gibt es nur wenige interkonfessionelle Beziehungen, die den
kirchenmusikalischen Aspekt betonen, von gemeinsamen Gottesdiensten, in denen
Kirchenlieder gesungen werden, einmal abgesehen. Auch in internationaler Beziehung
scheint die Church of England hauptsächlich Kontakte mit ihren Schwesterkirchen
zu pflegen.

Obwohl ich den größten Teil meines Lebens als professioneller Kirchenmusiker
verbracht habe, habe ich zurzeit keinen festgelegten Verantwortungsbereich. Ich
gebe jetzt vor allem alte Musik heraus und führe sie auch auf. Mein Chor hat den

einmaligen Klangcharakter der englischen Chöre des 16. Jahrhunderts wieder ins
Leben gerufen. In der Herausgabe und Aufführung englischer Musik des 16.

Jahrhunderts für den lateinischen wie den englischen Gottesdienst sehe ich eine meiner
Hauptaufgaben. Durch Funk- und Plattenaufnahmen sowie durch Noteneditionen
hoffen wir, bis zu einem gewissen Grad Einfluß auf die englische Kirchenmusik
nehmen zu können. Ich komponiere auch und fördere neue Musik, aber ich
verbringe mehr Zeit am anderen Ende der Musikgeschichte, nämlich bei der
Erforschung sehr früher (jüdischer, babylonischer usw.) liturgischer Musik. Unsere
Konzerte enthalten immer einen ausgewogenen Anteil an ganz früher und
mittelalterlicher Musik. Zur Weihnachtszeit versuchen wir das Publikum von der mehr
kommerziellen Musik wegzuführen, indem wir eine künstlerische Alternative
anbieten, die in vielen Fällen für Laienaufführungen ohnehin angebrachter ist.

David Wulstan, Oxford

75



Stand der Kirchenmusik
in der lutherischen Staatskirche Schwedens

Organe der Kirchenmusik

Gemeindegesang: Wird überall mit größtem Interesse gepflegt, durch
Alternativgesang angespornt, durch sorgfältige Bearbeitung des klassischen Melodieschatzes

und Erneuerung der liturgischen Musik und des Kirchenliedes gefördert.

Chorgesang: Die schwedische Chorgesangsbewegung, vorwiegend kirchlich,
wird als eine Volksbewegung bezeichnet. Es ist gesetzliche Aufgabe eines jeden
Kirchenmusikers in der schwedischen Staatskirche, mindestens einen Chor zu
leiten; in manchen Gemeinden gibt es mehrere, zum Beispiel Kinderchor, Jugendchor
und Chor von Erwachsenen. Schweden hat außerordentlich gute Voraussetzungen
für ein blühendes Chorleben; gute Stimmen und gute Ausbildung von Chorleitern
und Chorsängern.

Instrumentalmusik : Gibt es auch, doch in verhältnismäßig geringerem Umfang.

Gibt es besoldete Kirchenmusiker?

Die Gemeinden der schwedischen Staatskirche haben angestellte Kirchenmusiker,

deren Gehälter und Aufgaben gesetzlich geregelt sind (seit 1950). Es gibt
hauptsächlich zwei Kategorien von Kirchenmusikern. Größere Gemeinden haben
Organisten, deren Dienstpflicht, wenn die kirchenmusikalischen Aufgaben sie nicht voll
auslasten, mit Schulmusikunterricht ausgefüllt wird; sie werden auch mit Rücksicht

auf diese doppelte Dienstpflicht ausgebildet. In kleineren Gemeinden gibt es

Kantoren, die ihre kirchenmusikalischen Aufgaben als eine feste Nebenbeschäftigung

neben dem vollen Volksschullehrerdienst ausführen. Die letzte Kategorie hat
also eine Siebentagewoche; in einer Zeit, wo fast überall die Fünftagewoche die
Regel ist, wird es immer schwieriger, diese Kantorenstellen zu besetzen. In den
meisten Fällen sind die Schul- und Kirchendienste schon getrennt worden, wobei
die kirchenmusikalischen Aufgaben von sogenannten Orgelspielern übernommen
werden, deren Gehälter und - oft - Ausbildung schlechter sind.

Wie steht es mit der Ausbildung für die Kirchenmusik?

Die kirchenmusikalische Ausbildung der Geistlichen - die oft als unzureichend
bezeichnet wird - erfolgt während der praktischen Ausbildung und umfaßt außer-

76



halb des Hauptfachs, liturgisches Singen, auch ein bißchen Kirchenmusikgeschichte,
Kirchenliedkunde usw.

Die Organisten werden an den Musikhochschulen in Stockholm, Göteborg und
Malmö ausgebildet. Durch eine Reform vor einigen Jahren wurde die Ausbildungszeit

von fünf auf vier Jahre beschränkt; auch wenn dabei gewisse Rationalisierungen

und Modernisierungen durchgeführt wurden, bedeutete das leider eine
Verschlechterung der höheren Kirchenmusikerausbildung.

Während der drei ersten Jahre erfolgt die rein musikalisch-künstlerisch-liturgische

Ausbildung; das letzte Jahr wird ganz der musikpädagogischen Ausbildung
gewidmet. Trotzdem ist das Niveau erstaunlich hoch, auch nach internationalen
Normen. Praktisch alle Studenten der Musikhochschulen haben vor oder nach
ihrem Abitur - das auch Eintrittsbedingung ist - das Kantorenexamen (siehe unten)
abgelegt.

Die Kantoren werden in staatlichen Sommerkursen ausgebildet und geprüft.
Infolge der Entwicklung, die oben angedeutet wurde, werden jetzt viele Kurse für
Orgelspieler gegeben; man spricht sogar von der Einrichtung eines dritten, niedrigeren

Examens für diese Kategorie.

Verhältnis der Kirchenmusik zur Volksmusik und zur Kunstmusik?

Zuerst müßte der Begriff «Volksmusik» definiert werden. Wenn damit alte
Volkslieder und dergleichen gemeint sind, gibt es nur innerhalb des Kirchenliedes

- und da auch ziemlich beschränkte - Beziehungen. Meint man dagegen die
wirklich aktuelle Volksmusik, die unter Bezeichnung wie Jazz, Pop, Rock usw. läuft,
so gibt es seit den sechziger Jahren gewisse Bestrebungen, an diese Musik
anzuknüpfen, nicht nur innerhalb des Kirchenliedes, sondern auch in der liturgischen
Musik.

Hinsichtlich des Verhältnisses zur Kunstmusik gibt es bei uns, wie überall,
einen gewissen Unterschied zwischen kirchlicher Gebrauchsmusik und
Kunstmusik, aber dieser Unterschied ist viel weniger auffallend als in den meisten
andern Ländern. Schweden ist in der glücklichen Lage, eine Reihe von
hervorragenden Komponisten zu besitzen, die an Kirchenmusik interessiert sind und
gerne für die Kirche komponieren. Man könnte Namen wie Hilding Rosenberg,
Ingvar Lidholm, Sven-Erik Bäck, Bengt Hambraeus und Bo Nilsson nennen, von
denen keiner Kirchenmusiker ist. Die Beziehung zur Kunstmusik ist ja auch eine
Frage der Leistungsfähigkeit der Organisten und Kirchenchöre sowie der Empfänglichkeit

der Kirchenbesucher. Auch in dieser Hinsicht sind die Voraussetzungen
bei uns ungewöhnlich günstig.

Gibt es kirchenmusikalische Veranstaltungen außerhalb des Gottesdienstes?

Wenn auch die Kirchenchöre in Schweden ausgeprägter liturgische Chöre sind
als zum Beispiel in Deutschland, bemühen sie sich doch in hohem Grad um die

Aufführung von klassischen Meisterwerken, ebenso wie von neuester Kirchenmusik.

Auch die Organisten sind regelmäßig als Konzertgeber tätig.

77



Im Randgebiet zwischen Gottesdiensten und anderen Veranstaltungen gibt es

Kirchenspiele, Kirchenopern und experimentelle Gottesdienste aller Formen mit
Musik von extrem moderner Art, ebenso wie Jazz, Pop, Choreographie usw.

Welches sind die Hauptprobleme, die in Ihrer Kirchenmusikpflege gegenwärtig
zu lösen sind?

Hier könnte ein größerer Aufsatz folgen; ich muß mich aber sehr kurz auf
einige Hauptpunkte beschränken.

Erstens: die Frage einer allfälligen Trennung zwischen Staat und Kirche in
Schweden. Ein Vorschlag in dieser Richtung liegt bereits vor, wozu Kirchentag
und Reichstag wahrscheinlich 1974 Stellung nehmen werden. Was eine Trennung
für die Kirchenmusik bedeuten würde, weiß niemand, man kann jedoch gewisse
Schwierigkeiten vorausahnen. Das größte Risiko wäre wohl, daß die Kirchenbehörden,

wenn nun eine Trennung wirklich kommt, die Kirchenmusik als eine Art
Luxusartikel ansehen werden, den man ohne weiteres einschränken könnte.

Ein zweites Problem ist schon bei der Ausbildung angeführt worden: der Zerfall

der alten Kantoreninstitution, die irgendwie ersetzt werden muß. Damit hängen
auch Ausbildungsfragen zusammen.

Drittens: die Organisationsprobleme, die mit dem fortschreitenden
Urbanisierungsprozeß zusammenhängen. Kann man auf die Dauer den ganzen kirchlichen
und kirchenmusikalischen Apparat in den vielen ländlichen Kirchen in Gang halten,

während die meisten Menschen schon in die Städte gezogen sind? Und
umgekehrt: wie erreicht man all die Menschen, die vom Beginn des Frühlings bis
zum Ende des Herbstes an den Wochenenden zu ihren Sommerhäuschen ziehen -
das Problem der «Sommerkirche»?

Viertens : das Problem der Erneuerung - siehe unten

Gibt es bei Ihnen Bestrebungen zur Erneuerung der Kirchenmusik in irgendeiner
Richtung?

Ganz gewiß! Und diese kirchenmusikalische Erneuerung ist eng mit einer
allgemeinen liturgischen Erneuerung verknüpft. Zwei staatliche Komitees sind
damit beauftragt, die Agende von 1942, einschließlich deren Musik, und das

Gesangbuch von 1937 mit dem Choralbuch von 1939 zu revidieren. Als Mitglied
beider Komitees kann der Unterzeichnete bezeugen, daß man sich mit der Erneuerung

intensiv beschäftigt. Allgemein könnte von dieser Erneuerung gesagt werden,

daß sie ungefähr Mitte der sechziger Jahre eine neue Bahn einschlug. Seit
mehr als hundert Jahren hatte man sich darum bemüht, soviel wie möglich von
dem alten und allgemein kirchlichen Gut zurückzuerobern und wiederzuerwek-
ken - man spricht jetzt von der restaurierenden, oder etwas zugespitzt, von der
archäologischen Periode. Als aber alle Ausgrabungen abgeschlossen waren, als
also praktisch nichts mehr in der Tradition zu finden war, mußte man sich in die

entgegengesetzte Richtung umdrehen und versuchen, etwas wirklich Neues zu
schaffen. Dieser Vorgang ist natürlich in allen westlichen Kirchen wohlbekannt,
doch ist er vielleicht besonders auffallend im konservativen Schweden. Das bedeu-

78



tet freilich nicht, daß man das alte Gut aufgibt; niemand träumt davon, den
gregorianischen Gesang, der bei uns besser und treuer gepflegt wird als in irgendeinem

anderen protestantischen Land, aufzugeben. Man muß aber neue Musik als
Alternative schaffen. So hat zum Beispiel das Agendenkomitee vier Komponisten
mit neuer Ordinariumsmusik beauftragt. Im übrigen geht es bei dieser Arbeit einerseits

um die behutsame Revision der alten Messe und ihrer Musik, anderseits um
die Schaffung neuer Musik und neuer Gottesdienstformen. Was das Agendenkomitee

bisher geleistet hat, wurde in den Heften 3-6 «Material för försöksverksam-
heten» veröffentlicht.

Das Gesangsbuchkomitee hat voriges Jahr ein Probeheft, «71 psalmer och visor»,
herausgegeben, und die Herausgabe von etwa 150 meist neuen Liedern ist für nächstes

Jahr geplant. Diese Gesangbucharbeit hat große Aufmerksamkeit auf sich gezogen,

auch auf internationaler Ebene. Man spricht sogar von der «schwedischen
Kirchenliedexplosion». Etwa die Hälfte der Lieder ist auf zwei Schallplatten
erhältlich.

Alle Neuheiten werden in 130 Versuchsgemeinden ausprobiert und
wissenschaftlich ausgewertet.

Welche internationalen und interkonfessionellen Beziehungen pflegt man bei Ihnen
in kirchenmusikalischer Hinsicht?

Die nordischen Länder Dänemark, Norwegen, Schweden und (zum Teil) Finnland

bilden ein ziemlich einheitliches Gebiet, sprachlich, kulturell, kirchlich. Es

ist nur natürlich, daß sich im Norden auch in kirchenmusikalischer Hinsicht eine

enge Zusammenarbeit entwickelt hat. Das Organ für diese Zusammenarbeit ist
der Nordische Kirchenmusikrat, der regelmäßig Kirchenmusikkongresse
veranstaltet. (Der nächste findet im Juni 1974 in Lund, Schweden, statt). Die Zusammenarbeit

geht jedoch weit über Skandinavien und die lutherische Kirche hinaus. So

bildet zum Beispiel der Nordische Kirchenmusikrat die nordische Sektion der
Ecclesia cantans, die weltweite lutherische Organisation für Kirchenmusik. Ganz
besondere Beziehungen gibt es auch mit der römisch-katholischen Kirche; einige
schwedische Kirchenmusiker nehmen teil an der Arbeit von Universa laus.

Harald Göransson KMD, Lidingö, Schweden

Die wichtigsten Ausgaben:

Liturgische Musik

Agende 1942 (Den svenska kyrkohandboken)
Musik zur Agende 1942 (Den svenska mässboken)

Supplement zur Agendenmusik 1968 (Tilläg tili Den svenska mässboken)

Material für die Versuchsgemeinden 1971 (Material för försöksverksamheten)

Heft 3 : Agenden für verschiedene Formen von Hauptgottesdiensten

Heft 4 : Musik zur Hochmesse

79



Heft 5: Musik für die anderen Hauptgottesdienstformen
Heft 6 : Gregorianische Introiten

Gesangbücher

Gesangbuch für die schwedische Kirche. Text 1937, Musik 1939. Einstimmige Ausgabe
(Melodipsalmbok).

Supplement zum Gesangbuch mit revidierten alten Melodien 1964.

Eine einstimmige Gesamtausgabe wird im Herbst 1972 erscheinen.

Probeheft mit neuen Kirchenliedern (71 psalmer och visor). Einstimmige Ausgabe.
Mehrstimmige Ausgabe (Klavierbegleitung). Schallplatten 1 und 2 (71 psalmer och visor 1

und 2).

Supplement zum schwedischen Gesangbuch erscheint 1973.

Andere schwedische Kirchenmusik (Motetten, Orgelmusik, Schallplatten, Bücher usw.)

Einen guten Überblick verschafft der Katalog «Svensk kyrkomusik» von 1966 mit mehreren

Supplementen, herausgegeben vom Yerbum-Verlag und Nordiska Musikförlaget,
Stockholm. Kostenlos erhältlich.
Sämtliche Ausgaben sind über den Verbum-Verlag, Stockholm, erhältlich. Adresse: Ver-
bum AB, Box 907, S - 126 09 Hägersten.

80



Die Kirchenmusik in Ungarn

I.

Wenn ich die Ehre habe, die Grüße des Ungarischen Cäcilienvereins und der
ungarischen Kirchenmusiker zu überbringen, ist dies verbunden mit dem Gefühl
der Furcht und Freude. Mit Freude : weil Ungarn nach dem Pariser Internationalen
Kongreß von 1957 jetzt wieder vertreten sein kann. Mit Furcht: weil ich Ihnen
über die Lage der gegenwärtigen ungarischen Kirchenmusik vielleicht nicht ein
ganz richtiges Bild entwerfen kann.

Die ungarische Kirchenmusik hat ja gewisse Schwierigkeiten, die einerseits
aus der volkssprachlichen Liturgie, anderseits aus den kirchlichen Verhältnissen
stammen.

Das Kirchenlied in der Volkssprache während des Gottesdienstes war in Ungarn
schon seit dem 12. Jahrhundert geläufig; diese Praxis dürfte also in Ungarn keine
Schwierigkeiten verursachen. An dieses Liedgut aber werden heute von der
liturgischen Erneuerung her ganz andere Anforderungen gestellt. Die wissenschaftliche
Forschung und die folkloristische Sammlung bieten ein kaum überschaubares
Liedgut an.

Als neue Kompositionen der ungarischen Kirchenmusiker sind die Ordinariums-
gesänge zu erwähnen (Kyrie, Gloria, Credo, Sanctus, Agnus) in ungarischer Sprache.
Selbst Zoltan Kodäly hat ein ungarisches Ordinarium - Volksgesang mit
Orgelbegleitung - komponiert; dieses vortrefflich kunstvolle Werk mit tief religiöser
Empfindung und echt ungarischem Charakter wurde sein Schwanengesang.

Die liturgischen Texte des Zelebranten wurden durch Kommissionsarbeit auf
gregorianische Melodien übersetzt. Doch geht das gregorianische Kulturgut -
leider - langsam zugrunde.

Die größten Schwierigkeiten der gegenwärtigen Kirchenmusik in Ungarn kommen

von den Kantoren her. Oft und vielerorts wird die Kirchenmusik durch
sogenannte «Mitarbeit» geistlicher und weltlicher Dilettanten gepflegt. (Die Lehrer
dürfen keinen kirchlichen Organistendienst versehen.)

In offiziellem Auftrag wurde bei uns eine Arbeitsgemeinschaft für ökumenisches

Liedgut noch nicht ins Leben gerufen, doch persönliche Beziehungen und
persönliche Zusammenarbeit gibt es zwischen den Fachleuten aller christlichen
Konfessionen.

81



Voriges Jahr feierte unser Cäcilienverein das Jubiläum seines 75jährigen
Bestehens. Zurzeit hat der Verein - leider - keine Zeitschrift, aber er ist wachsam.
Jeden Monat veranstaltet er einen kirchenmusikalischen Abend mit Musikvorführungen

und Vorträgen. So hält er in Ungarn die vom heiligen Pius geweihte Flamme
der Kirchenmusik aufrecht. Irma Bors, Budapest

II.

Ich bin nicht der offizielle Vertreter der Cäcilianischen Vereinigung. Aber in
Wirklichkeit befindet sich die ungarische Kirchenmusik noch am Anfang einer
Umwandlung. Wie man es im Lateinischen sagt: «minima inchoatio». Dies ist
bereits in unsern neuen Religionsbüchern zu bemerken. Diese Initiative gründet auf
einer doppelten Basis: auf dem gregorianischen Gesang und auf dem ungarischen
Volksgesang. In der ungarischen Volkssprache bedeutet Volkslied einen weltlichen
Gesang, währenddem Volksgesang im kirchlichen Sinne verstanden wird.

Der gregorianische Gesang ist für uns ein europäisches Erbe und bedeutet für
uns eigentlich die zweite musikalische Muttersprache. Der andere Teil der musikalischen

Basis liegt im ungarischen Volksgesang, der für uns die hauptsächliche
musikalische Muttersprache darstellt.

Musikalisch gesprochen sind wir die Nation von Zoltän Kodäly und Béla Bartök.
Wir besitzen eine Kollektion von ungefähr hunderttausend Volksliedern und
fünftausend bis sechstausend kirchlichen Volksgesängen. Die kritische Ausgabe davon
begann Zoltân Kodäly, und es sind schon neue kritische Ausgaben in Bearbeitung.

Wie jedermann weiß: die Methode von Kodäly für den Singunterricht - genannt
Kodäly-System - basiert auf dem ungarischen Volkslied. Daher ist es für uns natürlich

und sehr wichtig und eigentlich der einzige Weg, auf den wir den kirchlichen
ungarischen Gesang weiter aufbauen können.

Hören wir Béla Bartok: Für mich hat ein Volkslied eine so große Bedeutung in
den kleinen musikalischen Formen, wie es in den großen Formen der Musik eine
Fuge von Bach oder eine Sonate von Mozart haben.

Aber das Volkslied und der kirchliche Volksgesang sind Brüder. Deshalb stammen

alle Gesänge in unseren neuen Religionsbüchern aus dem Schatz des

Volksliedergutes. Die andere geschlossene Basis bedeutet für uns der gregorianische
Gesang. Es existieren ungefähr zwölftausend aus Kodices gesammelte Antiphonen.
Alle sind wissenschaftlich eingereiht. Und unsere Musikologen unter der Leitung
der Professoren Benjamin Rajeczky und Laszlo Dobsay haben die Adaptationsgesetze

von gregorianischen Antiphonen mit ungarischen Texten herausgefunden,
vor allem für die syllabischen und die wenig melismatischen Melodien. Von diesen
beiden Musikologen wurde der erste - Professor Benjamin Rajeczky - Vizepräsident

und nach dem Tode Kodälys Präsident des Ethnomusikalischen Institutes in
Budapest.

Sicherlich haben ihnen die ethnomusikologischen Studien geholfen, die
Adaptationsgesetze zu finden. Leider sind die Arbeiten noch nicht publiziert. Ich habe

82



diese Information nur mündlich von ihnen erhalten. Es genügt in einem Satz zu
sagen: «Wenn die Gregorianik in sich die musikalische Kultur des Mittelmeerraumes

vereint - anders gesagt: die Volkslieder des Mittelmeeres -, so kann es leicht
möglich sein, daß sie im Mittelalter vom Volkslied beeinflußt wurde.» Dieses hat
Professor Wiora schon vor einigen Jahren betont.

Von uns aus ist es nicht verständlich, warum in diesem Jahr Kardinal Tabera
gesagt hat, daß es nicht möglich sei, die Adaptation des gregorianischen Gesanges
an einem nichtlateinischen Text zu vollziehen. Unsere Musikologen, welche die
ungarische Prosodie und auch die Art der Variahonen im gregorianischen Gesang
kennen, können diese Feststellung des Kardinals nicht verstehen.

Und jetzt eine persönliche Frage: Warum singen die Deutschen wunderbar die
gregorianischen Gesänge in Lateinisch, und warum - aber bitte nehmen Sie meine
Meinung nicht als Beschuldigung auf - warum singen sie den gregorianischen
Gesang in deutscher Sprache nicht so gut? Und warum singen sie herrlich Mozart,
Bach und Schubert in Deutsch? Und warum geht es nur mit dem gregorianischen

Gesang nicht so gut? Die Arbeit der Adaptation ist diejenige der Musikologen,
die Arbeit des Lehrens - der Instruktion - diejenige der Chorleiter.

Und noch etwas: Jeder ungarische Pfarrer hat von seinem Bischof die Aufgabe
erhalten, die sogenannten archaischen Gebete zu sammeln. Vor fünf Jahren wurde
diese Arbeit durch die Professorin Susanna Erdélyi begonnen. Davon gibt es auch
solche, die mit einer Melodie gebetet werden. - Bis jetzt kannte sie niemand. Sie
stellen eine neue Kategorie in der Ethnographie dar.

Und nun endlich laßt uns von den Gesängen in den neuen Katechismusbüchern
sprechen: Es gibt ein ungarisches Sprichwort: Kämpfe nicht gegen die Überschwemmung!

Steige auf den Berg! Das wollen wir unsern Gläubigen geben: Die reine
Bergluft. Den frischen und künstlerischen Wind des Volksgesangs und des
gregorianischen Gesangs. Und so können wir kämpfen gegen die Vielfalt des Jazz und
Beat in den rhythmischen Messen und gegen das Durcheinander der unoriginellen
Epigonen-Komponisten, welche die eigentliche Überschwemmung verursachen.

Als Schlußfolgerung möchte ich deshalb sagen - nachdem das Vatikanum II die
Volkssprache in der Messe erlaubt hat -, daß mir nichts natürlicher erscheint, als
daß wir für den Gemeindegesang aus dem Schatz des Volksliedergutes schöpfen.

P. Teodoz Sândor Jâki, Györ

83



Die serbische Kirchenmusik

1. Das Jurisdiktionsgebiet der Serbisch-Orthodoxen Kirche erstreckt sich über
die sechs Republiken der Sozialistischen Bundesrepublik Jugoslawien. Doch finden
sich die meisten serbisch-orthodoxen Kirchen in Serbien und Montenegro, aber
auch in einigen anderen Republiken, besonders in Bosnien und Herzegowina und
in Kroatien h Es gibt auch serbisch-orthodoxe Kirchen im Ausland (Europa, Australien,

Kanada, USA).
2. Während der einstimmige Kirchengesang seit der Gründung der Serbisch-

Orthodoxen Kirche (1219) bestand, wurde der mehrstimmige Chorgesang erst in
der Mitte des 19. Jahrhunderts eingeführt. In den meisten Kirchen sind heute
halbberufsmäßige Sänger für den musikalischen Teil der Gottesdienste verantwortlich.
Die meisten dieser Sänger lesen keine Noten, sondern können alle acht Weisen des

Oktoechos auswendig - eine Kunst für sich. Instrumente werden in den orthodoxen
Kirchen nicht gebraucht.

3. Es gibt keine besondere für die Kirchenmusik verantwortliche Körperschaft.
Die Sorge für die Kirchenmusik ist eine unter den vielen Aufgaben des Heiligen
Synods unter dem Vorsitz des Patriarchen German.

4. Kirchenmusik wird zusätzlich zu Musiktheorie und -geschichte vor allem in
den vier serbisch-orthodoxen Seminaren (Belgrad, Sremski Karlovci, Prizren, Kloster

Krka) und an der theologischen Fakultät in Belgrad gelehrt. Das angestrebte
Ziel ist, die acht Weisen des serbischen Oktoechos auswendig zu lernen. Dies würde
den Sängern ermöglichen, jeden liturgischen Text in eine der acht Weisen zu setzen.
Eine andere Art, Kirchenmusik zu lehren, ist die in Männerchören. Solche bestehen
in allen Seminaren und auch an der theologischen Fakultät.

5 a. Serbische Kirchenmusik wurde oft unter dem Titel Serbischer
Kirchenvolksgesang veröffentlicht. Das setzt eine Beziehung zur Volksmusik voraus. Es

gibt zweifellos eine gewisse Ähnlichkeit (z. B. wird die gleiche Melodie für
liturgische und weltliche Texte gebraucht), aber es ist wichtig zu erwähnen, daß
Einflüsse in beiden Richtungen beobachtet werden können.

5 b. Der einstimmige serbische Kirchengesang diente seit den ältesten Zeiten
bis zum heutigen Tag oft als Grundlage für mehrstimmige Werke vieler Komponisten

(z. B. die Liturgie von Stevan St. Mokranjac, 1856-1914)2.
6. Gelegentlich werden vom serbischen Patriarchat Kirchenmusikkonzerte

veranstaltet. Konzerte von Priester- und anderen Kirchenchören finden in Belgrad und

84



im Gebiet Vojvodina im Norden gewöhnlich im Rahmen einer Vesper statt. Die
Programme weltlicher Chorkonzerte enthalten sowohl Stücke einstimmigen
Kirchengesanges als auch mehrstimmige Kompositionen orthodoxer Kirchenmusik.

7. Es gibt einige Probleme bezüglich der Verbreitung der serbischen Kirchenmusik:

a) die Möglichkeit, gute Aufführungen von Kirchenmusik zu hören, ist
sehr begrenzt, b) seit dem Zweiten Weltkrieg wird die orthodoxe Kirchenmusik an
anderen als theologischen Schulen im Prinzip nicht gelehrt, c) obwohl westliche
Kirchenmusik oft in Radio und Fernsehen aufgeführt und gesendet wird, trifft das

Gegenteil für orthodoxe Kirchenmusik zu, d) die Kirchenchöre sind gewöhnlich
nicht von hohem künstlerischem Niveau, e) etwa zehn in den letzten zwanzig Jahren

hergestellte Schallplatten zeigen, daß unter dem Volk ein wachsendes Interesse
besteht, aber der Verkauf der Schallplatten ist nicht gut organisiert, obwohl die
Preise ziemlich niedrig sind.

8. Es gibt keine Versuche organisierter Art, neues Leben in die Kirchenmusik zu
bringen. Einzelne Personen versuchen, die Volkssprache in den serbischen Kirchengesang

einzuführen3. Eine Wiederbelebung des mittelalterlichen serbischen
Kirchengesangs wird vom Studienchor des musikwissenschaftlichen Instituts in
Belgrad unternommen. Die von zwei ständigen Mitgliedern dieses Instituts durchgeführte

Forschungsarbeit hat zu bedeutenden Ergebnissen geführt.
9. Von Zeit zu Zeit werden sehr begrenzte Versuche auf ökumenischem Gebiet

gemacht: zum Beispiel gab ein orthodoxer Chor aus Belgrad Konzerte in einem
römisch-katholischen Zentrum Jugoslawiens (Ljubljana); der Priesterchor des

Gebietes Vojvodina gab einige Konzerte in der Schweiz und in Österreich; der
Studentenchor der theologischen Fakultät machte eine erfolgreiche Deutschland-
Tournée (München, Augsburg, Würzburg, Regensburg).

10. Die merkwürdige heutige Situation entwickelt sich in zwei entgegengesetzte

Richtungen: während sich einerseits die reiche Tradition des kirchlichen
Chorgesangs im Niedergang befindet, wächst anderseits ein allgemeines, wenn auch
nicht notwendigerweise religiöses Interesse an der serbisch-orthodoxen Kirchenmusik.

Aus diesen Entwicklungen ergibt sich ein Paradox: keiner von beiden kann
richtig geholfen werden. Auch so sind die Errungenschaften der letzten zwanzig
Jahre beträchtlich (Veröffentlichungen, Schallplatten, Forschung). Es ist zu hoffen,
daß die Musik die gleiche Aufmerksamkeit erhalten wird, wie sie den mittelalterlichen

serbischen Fresken bereits geschenkt wird. Dimitrije Stefanovic, Belgrad

Anmerkungen
1 Die mit der Orthodoxen Kirche in der Republik Mazedonien in Verbindung stehenden

Fragen und Probleme sollen in diesem Überblick nicht erörtert werden.
2 Musica divina (Belgrad 1964). Die Sammlung ist sowohl im kyrillischen wie im lateinischen

Alphabet veröffentlicht.
3 Gegenwärtig sind alle in der Serbisch-Orthodoxen Kirche gebrauchten liturgischen

Texte kirchenslawisch in russischer Fassung, die nach 1730 eingeführt wurde.

85



Kirchenmusik in Kamerun

i.

1. Gebiet, auf das sich der Bericht erstreckt: Missionspfarrei Otélé (Bassa), von
der Größe des Kantons Zug, in der Waldgegend Südkameruns (Westafrika), 60 km
westlich, 40 km südlich der Hauptstadt Yaounde. Missionswerk der Engelberger
Patres. Bevölkerung 7000 bis 8000, katholisch, protestantisch und ein Rest von
Heiden.

2. Organe der Kirchenmusik : Vorsänger, Chor, Gemeinde, Orchester.
Vorsänger: stimmt die Gesänge an, dirigiert den Chor, animiert das Volk, manchmal

singt er allein vor, manchmal ist er vom Chor unterstützt, das ganze Volk
nimmt ab.
Orchester: drei oder mehr Balafons, kleine und große Tambours, Holztrommel,
Schlagzeug geben dem Gesang Rhythmus und Gefälligkeit.

3. Besoldung der Kirchenmusiker. Keine Besoldung. Vorsänger, Choristen und
Spieler sind Freiwillige. Bei besondern Gelegenheiten (Kirchenfesten, profanen
Einladungen usw.) erhalten sie gelegentlich Speis und Trank. Verantwortlich für die
Kirchenmusik ist meistens der Vorsänger oder der Obmann des Chores in
Zusammenarbeit mit dem Pfarrer.

4. Ausbildung der Kirchenmusiker: Die Seminaristen erhalten im Seminar eine
gewisse Ausbildung. Die ersten Versuche afrikanischer Kirchenlieder machten die
Seminaristen von Otélé um 1957 herum unter Leitung von P. Luitfrid. Nach den
damals erarbeiteten Prinzipien wird meines Wissens noch heute komponiert und
geurteilt. Einige damals ausgebildete Seminaristen sind jetzt führend: Abbé Pie
Ngoumou, Abbé Alois Lihan, Abbé Pierre Pondi usw. Sie, ihre Nachfolger im
Seminar (oder andere Nachahmer!) haben ein großes Repertorium von Kirchengesängen

geschaffen. Und immer entstehen noch neue. Diese Gesänge verbreiten sich
durch Magnetophons, Gesangskurse durch Seminaristen, vom Vorsänger einer Pfarrei

zum Vorsänger einer andern usw. - Eine eigentliche Ausbildung der Vorsänger
und Spieler (eine Art von Musikschule) besteht nicht. Die Instrumentenspieler bringen

ihr Können von zu Hause mit und üben und proben stundenlang.

86



5. Verhältnis der Kirchenmusik zur Volksmusik und zur Kunstmusik: Zur
klassischen, abendländischen Kunstmusik kein Verhältnis. Afrikanische Kunstsänger
(Mvet-Spieler [ Harfe], Hilun-Sänger, Episoden und Heldensänger) haben Form
und Melodie einiger Kirchengesänge beeinflußt. So zum Beispiel die
Leidensgeschichte von Abbé Lihan «Nwa lè Jesus a kè i nyemb ...»: Erzählung der
Geschehnisse vom Abendmahl bis zur Auferstehung. - Aber mehr Einfluß scheint die
Volksmusik auf die Kirchengesänge zu haben: Melodien, Rhythmus, Instrumente,
Abstimmimg und Abwechslung zwischen Vorsängern und Volk haben ihren
Ursprung in der Volksmusik. Die Texte dagegen sind meistens biblischen Ursprungs,
besonders aus den vier Evangelien.

6. Kirchenmusikalische Veranstaltungen außerhalb des Gottesdienstes: Das
Radio bringt wöchentlich Kirchenmusik zur religiösen Stunde. - Gelegentlich treffen

sich mehrere Chöre und Orchester zu einer Art Konkurrenz oder Festivals. Zu
Totenfeiern, silbernen Hochzeiten, Erstkommunionsfesten werden gem Chöre und
Orchester engagiert. - Am «Festival d'art nègre de Dakar» hatten auch die bekannten

«Chanteurs à la croix d'ébène» unter Leitung von Abbé Pie Ngoumou
teilgenommen.

7. Hauptprobleme, die gegenwärtig zu lösen sind:
1. Die afrikanische Kirchenmusik ist nach meiner Ansicht noch zu stark mit der

Volksmusik (profan) verhaftet. Sie muß geläutert, verinnerlicht, mehr Gebet werden.

Das bedarf:
2. einer solideren Bildung der Vorsänger und Instrumentalisten, damit sie

unterscheiden lernen.

8. Gibt es Bestrebungen zur Erneuerung der Kirchenmusik? Alles ist in Bewegung,

alles ist Erneuerung. Vor 15 Jahren kannten wir hier zwei Arten von Kirchengesang:

Den lateinischen, gregorianischen Gesang und die Kirchenlieder (Melodien
alter deutscher und französischer Kirchenlieder, mit afrikanischen Wörtern untersetzt,

was meist eine Vergewaltigung der afrikanischen Akzente und Töne zur
Folge hatte). Wie oben erwähnt, schufen um 1957 herum die Seminaristen des großen

Seminars von Otélé die ersten Kirchenlieder auf Evondo, Bassa und Bamileke.
Es waren Übersetzungen oder Adaptationen von Psalmen. Später folgten Kirchenlieder

mit biblischen Sujets, dann Übersetzungen und sogar freie Wiedergaben des

Ordinariums der Messe (Kyrie, Gloria usw.). Der Anfang war gemacht, die Bewegung

nahm ihren Lauf: Hymnen, Sequenzen, Totenmesse, Proprien zu verschiedenen

Festen usw. Aber noch lange nicht alle Werke sind gut und wertvoll; sie scheinen

oft «gemacht». Auch sind die für besondere Anlässe geschaffenen Werke
der lateinischen Liturgie noch lange nicht ersetzt: Karfreitagsliturgie mit Passion,

Improprien usw., Karsamstag mit Exsultet, Ostersequenz usw. In vielen Fällen werden

eben die lateinischen Gesänge vorläufig noch weiter beibehalten.

87



9. Internationale und interkonfessionelle Beziehungen (in kirchenmusikalischer
Hinsicht) : Außer dem «Festival d'art nègre» von Dakar kenne ich nichts in dieser
Hinsicht.

10. Besonderheiten des kirchenmusikalischen Lebens. - Die meisten Kirchenlieder

haben katechetischen Charakter: Was nicht Psalmenübertragungen sind, sind
oft Lieder mit biblischen Sujets, frei erzählt und entwickelt, oft mit einer praktischen

Schlußfolgerung.Beispiel:Das Lied «Lènaa lènaa mbundja mu lep ...» (Werft
die Netze aus «Kèl yada ...» (eines Tages trafJesus die Jünger beim Fischfang) :

Erzählungen eines evangelischen Ereignisses. «Apostel ba sebel...» (man ruft die
andern Apostel zu Hilfe, um die Netze einzubringen). «Babumbul ba tabe yöm ...»
(es fehlt an Arbeitern): Herstellung der Verbindung vom biblischen Ereignis zur
heutigen Aktualität. «Yaglana San worn...» (bittet den Herrn der Ernte):
Schlußfolgerung: Gebet um Priester und Apostel.

Das Gebiet ist an sich klein, aber nach Luitfried Marfurt und Robert Delavignette
auch für weitere Teile Afrikas gültig, insofern Kamerun die Grundelemente der
negro-afrikanischen Welt und die typischsten Völkerschaften Afrikas umfaßt und
der Resonanzboden ist, der ihre Stimmen erklingen läßt. Varianten beziehen sich
auf Instrumentenbau, Tönungen, Rhythmik, Melodik, aber es ist ein musikalischer
Grund da, der alle verbindet (vgl. «Musik in Afrika» von Luitfried Marfurt, München

1957).

II.

Tonbandaufnahmen der Messe des Evondo-Stammes, Ostermontag 1970. -
Tonbandaufnahmen der Ostermesse des Bassa-Stammes, Osternacht 1970. - Plattenbeispiele

der Kameruner Psalmodie.
Die Aufnahmen und Angaben stammen von Karl Gähwyler, Luzern. Die

Kompositionen stammen von Seminaristen. Es ist nicht ein eigentlicher Chor da. Kinder
und Jugendliche, Männer und Frauen singen mit. Mütter haben ihre Kinder bei
sich. Erstaunliche Disziplin.

Gebete und Lesungen sind nicht aufgenommen. Die Psalmen entstanden
wohl zwischen 1950 und 1960; die Autoren sind afrikanische Patres, die von
P. Luitfried Marfurt zu diesen Vertonungen animiert wurden. Man wollte nicht
afrikanische Melodien übernehmen und auf biblische Texte anwenden. Man
vermied europäische Einflüsse und bediente sich afrikanischer Mittel.

Die Form ist grundsätzlich responsorial, freilich in allerhand Spielformen.
Vorsänger und Volkspart gehen mitunter spontan ineinander über. Einige dieser
Psalmen sind in einem Büchlein «Bepsalm» publiziert worden. Vorgespielt wurden
Psalm 4, 47, 34, 133 (Platte: Psalmodies camerounaises, Coll. Ferverus du monde,
Unidisc). P. Urs Egli, Yaounde

Karl Gähwyler, Luzern

88



Keimhafte Ansätze indonesischer Kirchenmusik

Wie sollte es indonesische Kirchenmusik geben?
Vor 1945 war Indonesien keine Nation, sondern eine Kolonie, kein Volk,

sondern eine unvorstellbare Vielfalt von Stämmen und Temperamenten, von Sprachen

und Kulturen, geeint allein durch die holländische Kolonialherrschaft.
Erst mit den blutigen Freiheitskämpfen beginnt Indonesien um seine kulturelle

Eigenständigkeit zu ringen. Die indonesische Sprache - Lingua franca für 3000
Inseln - ist eine wunderbare Frucht dieser geistigen Erhebung.

Die indonesische Kirchengeschichte verläuft nicht einfach parallel zur
Kolonialgeschichte. Seit den Anfängen christlicher Mission haben manche europäische
Missionare sich bemüht, einheimisches Kulturgut zu verstehen und fürs Leben
indonesischer Christengemeinden fruchtbar zu machen. Sie fanden uralte Lieder,
in fünf Tönen gesungen (ungefähr: do, re, mi, sol, la: eine Tonart, die javanisch
«slendro» heißt und Halbtöne vermeidet). Sie fanden ganze Völkerschaften
durchdrungen von Poesie, Gesang, Musik und Tanz ums altindische Königsepos «Ra-

mayana». (Zum «slendro» gesellt sich auf Java und Bali eine jüngere Tonart, die
«pelog» heißt und Halbtöne liebt, ungefähr: do, mi, fa, sol, si, do). Sie fanden aber

gleichzeitig in den christlichen Gemeinden eine tiefsitzende Angst vor diesen
Schätzen: Für die jungen Christen waren diese Lieder, Tänze und Instrumente
eins mit der Religion der Väter, die sie eben erst mit Furcht und Zittern abgelegt
hatten. - Missionare wollten mit Gongs und Trommeln zum Gottesdienst rufen.
Die Gemeinden lehnten ab: Gong und Trommel sind Geisterstimmen. Christus
muß anders rufen, am besten mit echt europäischen Kirchenglocken.

Man versteht, warum bis heute indonesische Kirchengesangbücher nichts sind
als Sammelsurien europäischer Kirchen- und Erweckungslieder, schwerfällig übersetzt

und laienhaft gesetzt von Europäern.
Die Säkularisierung hat viel Furcht vor den Schätzen der Väterreligionen

abgeräumt. An ihrer Stelle sitzt dafür der Zweifel am Eigenwert einheimischer Kultur
gegenüber einem Großeinbruch westlicher Unkultur.

89



EACC-Hymnal

1964 erschien das Gesangbuch der «East Asia Christian Conference». Es

vereinigt 90 westliche und 100 asiatische geistliche Lieder und 10 Negro Spirituals.
Ermutigend für asiatische Christen war dabei die entscheidende Rolle, die ein
Asiate, Dr. D. T. Niles (Ceylon), bei der Herausgabe des Hymnais spielte. Als
General Editor hat er gegen 50 asiatische Lieder ins Englische umgedichtet und so
das Geistesleben asiatischer Gemeinden gedeutet.

Sehr fragwürdig ist dagegen die musikalische Betreuung des Buches. Man
versuche etwa, aus dem «europäischen» Satz des Indonesiers E. L. Pohan (Nr. 138) eine
leichtfüßige, fünftönige Dayakmielodie herauszuhören, und beachte, wie M. S. Rosser

dem molukischen Magnificat (Nr. 193) mit einem saftigen Satz auch die letzte
Zartheit zu rauben versteht. Die Bedeutung des Hymnais beschränkt sich auf
Kreise, die zur englischen Sprache einigermaßen Zugang haben (Konferenzen,
Studentengemeinden). Einige mir bekannte indonesische Versuche könnten
andererseits für die indonesische Kirchenmusik wegweisend werden:

Bale Wjata

Die Studenten des theologischen Seminars «Bale Wjata» in Malang (Ostjava)
stammen mehrheitlich aus dem Gebiet, wo die Musik- und Tanzkultur des Ra-

mayana im Volk lebendig ist (Java, Bali). Sie versuchen mit Gamelang-Orchester
und Tanz die Berichte und Gleichnisse des Neuen Testaments darzustellen. Damit
haben sie eine Form der Predigt gefunden, deren musische Sprache weit über die
Kirche hinaus verstanden und geliebt wird. Unverkennbar ist es nicht mehr der
Fremdling, sondern der Bruder aus dem eigenen Volk, der sich so zu Jesus, dem
Christus bekennt. Man lädt die Studenten zu Hochzeit und allerlei Festlichkeit ein
und läßt sich die Botschaft Jesu gefallen.

Das Leiden Jesu in Mitteljava

Christen Mitteljavas haben angeregt, die Leidensgeschichte Jesu in der Art des

Ramayana zu tanzen. Christen haben diese Passion inszeniert, viele Moslems haben

mitgespielt, denn unter ihnen findet man die besten javanischen Tänzer. Der
Hauptdarsteller ist von seiner Rolle überwältigt Christ geworden - und mit ihm
manche seiner Partner und Partnerinnen. Offenbar ist hier geschehen, was das

Ziel aller Predigt war: Nicht mehr ein Prediger mit seinen Arten und Unarten hat
hier Anstoß erregt; Menschen sind unvermittelt dem Skandalon Jesus begegnet.

90



Die Geburt Jesu in Kalimantan

Es gibt in Indonesien eine uralte Form, sich mitzuteilen, die auf Java «nem-
bang», auf Kalimantan «ngarungut» heißt. Gereimte Lebensweisheiten, Sprichwörter

und lustige Schnitzelbänke, aber auch die improvisierte Laudatio beim
Überreichen eines Geschenkes und der Dank des Beschenkten werden gesungen nach
bestimmten fünftönigen Melodietypen, deren Rhythmus der Sprache folgt und
sozusagen Wortinhalte und Gedankenwendungen nachmodelliert. In der Weise
hat Saililah - ein alter Dayak, von dem niemand recht weiß, ob er Christ oder
Heide sei - im kirchlichen Laienschulungszentrum Barimba (Kuala Kapuas) das

Weihnachtsgeschehen erzählt. Begleitet haben ihn mohammedanische Dorfgenossen

mit kangkanong (kleinen Gongs), gendang (Trommel) und suling (Bambusflöte).

Ähnliches versucht ein Lehrer mit seinen Volksschulklassen in Kuala Kuron
am Oberlauf des Kahayanflusses.

Mit all diesen Formen ist für die Verkündigung viel, fürs Kirchenlied aber noch
nichts gewonnen. Die Theologische Akademie der evangelischen Kalimantankirche
hat unter Leitung von Rektor Dr. Fridolin Ukur versucht, in diese Lücke zu springen.

Abendmahl in der Akademie

Vor vielen Jahren hat ein Dayak-Maanyan, namens Njangkal, Melodien seines

poetischen Stammes gesammelt und herausgegeben. Schöpfer der wundersamen
Melodien und sprachlich vollkommenen Texte sind vornehmlich heidnische Priester

und Priesterinnen ohne Namen. Zwei Beispiele mögen zeigen, wie solche
Melodien in die Abendmahlsliturgie und ins Gebet der Studentengemeinde gekommen

sind und vielleicht von da ihren Weg in die Gemeinden finden werden. Es

sei vorausgeschickt, daß dayakische Lieder nie schleppend gesungen werden! Das

«e» entspricht meist dem unbetonten französischen, etwa in «demande». Den
selteneren vollen Laut bezeichne ich mit «é». Harte Konsonanten werden nie aspiriert!

So hat die Dayakpriesterin an Krankenbetten gesungen. Der Mensch ist krank,
weil sich seine Seele jenseits der See verirrt hat und nicht mehr zurückfindet. In
fünf Strophen geht die verzückte Priesterin der Seele nach, nimmt sie in ihren Ein-
baum und bringt sie heim. Der Kranke wird wieder ganz und damit heil.

Für den christlichen Dichter Fridolin Ukur und seine Kollegen und Studenten
wird dies Lied zum einstimmigen Schuldbekenntnis vor dem, der uns ganz machen
kann:

91

V



1. «Laisomena»

£ n n j n I

O * y
Lai - so - me - na sungkat dju - kung hanje sarat mu -

/«)

f J è 1 J .Pj 1 J 'J ^
at Lai so - me na hang para -

y f J J ^3 1 1 J"*1 Ij El

hu hanja djandjam i Lai - so - me - na

Ampunilah
terbelah dadaku penuh dosa

ampunilah
berseru aku pada Mu Bapa
ampunilah

Vergib
meine Brust ist zerspalten, voll Sünde

vergib
ich rufe zu Dir, Vater
vergib

(Fridolin Ukur ist selber Maanyan, dichtet aber in indonesischer Sprache. Die
Ubersetzung schmiegt sich dem Indonesischen möglichst eng an.)

92



Später haben wir mit der gleichen Melodie das Brechen des Brotes betrachtet:

*9= 1* 1 ,ili nnifli1 <ff>——« <

Tu - buh I

L J j

=^=
Cris -

1=

J 1 * ' \

tus

J -J J i:
»' • i

fb
1 9

n ü
Vi-
s=t=M=t =1=M=

Tu - buh Kris - tus se - dju - ta mata memandang Di

hangatnja darah mé rah Tu - buh Kris - tus

Tubuh Kristus
sedjuta mata memandang Dikau
tubuh Kristus
terasa hangatnja darah mérah
tubuh Kristus.

Leib Christi
Myriaden Augen betrachten Dich
Leib Christi
zu spüren ist die Glut des roten Bluts
Leib Christi.

Salib Kristus
terpaku kutuk amarah purba
Salib Kristus
terlepas genggaman dosa tua
Salib Kristus.

Kreuz Christi
angenagelt der uralte Zornfluch
Kreuz Christi
gelöst der Griff der alten Sünde
Kreuz Christi.

93



Wadjah Kristus
sedjuta hati menjebut nama
Wadjah Kristus
mengalir lagu menekan dada

wadjah Kristus.

Antlitz Christi
Millionen Herzen sprechen den Namen
Antlitz Christi
es strömt das Lied und klopft an die Brust
Antlitz Christi.

Tjinta sutji
membunga mekarlah kasih murni
tjinta sutji
mematang djiwa pasrahan hati
tjinta sutji.

Heilige Liebe
reine Liebe blüht auf
heilige Liebe
macht reif die Seele zur Hingabe des Herzens

heilige Liebe.

Den Satz schuf mein Schwiegervater Dr. Fritz Indermühle, Bern. Wozu
mehrstimmig? - haben uns europäische Puristen gefragt. Einheimische Christen könnten
nur zurückfragen: Warum nicht, wenn tausend Zungen anbeten wollen? Als
Europäer muß ich beifügen, daß Indonesien wohl große Dichter, aber noch kaum
eigenständige Komponisten hervorgebracht hat. In Fritz Indermühles ernsten
Versuchen, die Dayakmelodien zu setzen, hat die einheimische Gemeinde ihr eigenes,

heutiges Empfinden wiedererkannt. Seelische Begegnungen sind über alle
großen Distanzen möglich, hängen aber von mehr ab als vom «Können».

Neben dem Abendmahlslied sind Lieder und Sätze für Karfreitag, Pfingsten und
Advent entstanden. Das letzte und ergreifendste aber blickt über den Abendmahlstisch

zur Kirchentür hinaus :

2. «Nulu ia» war ursprünglich ein Wiegenlied, eines der verhältnismäßig wenigen

Volkslieder. Es wünscht dem Buben in der Wiege, er möge ein sauberer Mann
werden, unermüdlich im Reisfeld, treffsicher bei der Jagd, und volle Netze möge
er aus dem Fluß ziehen. Fürs Mädchen bittet das Lied, es möge geschickt werden,
sich zu schmücken, wissend in der Küche, fleißig beim Reisstampfen, eine Künstlerin

im Flechten und Weben.

94



Daraus ist ein Gebet der Armen für die Ärmeren geworden:

Iinà m#• 4 i

i îi k à
$

Sendja mérah

n r
dar ah

<

menghia -

RhFh
si

r—^

ba -

i—I-,
(bp p

.4i«
i 7 m à- ê •—4

I >f
N 4=

rat burung - burung pulang mentja - ri sarang-

f Jyf f 9
p m H=&ri-n1 foP b» 7|_J

^ J-
/ «y, i», r

H
J

Ü=b
L.

• P

V

[
—

r

0

O
1 / t> b l' f—

nja insan

ütA j n
r u

pun letih le

n rh

-J—l
su be

rk~Fh
ban be -

H—Mr b r* #

JP 1
1 1* L ^

i ^ v r
i- î-+•—f-

» f

f ' f
0

I 1

y >—i—l / b i, p ~1

rat kelu han tukan;ï be

-1 \>-
- tja ngi

—I—
lu du -

95



ré H—V HkFi=^n -j=i=ip4=q
\m

la

b c

mj

—£—

•4

=ÈEf

"i, /
» I

y„x

j. - f
0

4=
ka Mem bu - bung do - a ku

ffe > n :J N=Hr l il
i kc ®

/ n:, L
E=S^n i i—P—f—1"—

J—

f f
W

1.
f^-l-AlA—k——J—

meng

—1

ha - dap Tu - han

1

kumeng ha - dap Tu - han

Sendja mérah darah Die blutrote Dämmerung
menghiasi barat schmückt den Westen

burung-burung pulang die Vögel kehren heim
mentjari sarangnja und suchen ihr Nest

insanpun letih lesu auch der Mensch ist todmüde
beban berat von der schweren Last

keluhan tukang bétja das Seufzen des Betjamannes
ngilu duka. ist nagende Not.

Membubung doaku Mein Gebet erhebt sich

menghadap Tuhanku. und tritt vor meinen Herrn.

Mentjaripun sembunji Auch die Sonne ist verborgen
dimalam rawan in trauriger Nacht

bulan berlindung der Mond sucht Schutz
dibalik pepohonan im Geäst der Bäume

kanak-kanak telandjang die Kinder nackt
kelaparan und hungrig

bundanja merangkul ihre Mutter umfängt sie

dengan tangisan. mit Tränen

Membubung doaku Mein Gebet erhebt sich
menghadap Tuhanku. und tritt vor meinen Herrn.

96



Hudjan kedjam datang
turun déngan kentjang

malam sudah tua
angin terbang garang

meréka tak berpondok
kebasahan

meréka tak berkain
kedinginan.

Membubung doaku
menghadap Tuhanku.

Der Regen kommt grausam
und fällt steif,

die Nacht ist schon alt
der Wind fliegt wild

sie haben keine Hütte —

durchnäßt —

sie haben kein Tuch
und frieren.

Mein Gebet erhebt sich
und tritt vor meinen Herrn.

Christoph Zimmermann, Kalimantan und Bern

97


	Berichte
	Stand der Kirchenmusik in der Church of England
	Stand der Kirchenmusik in der lutherischen Staatskirche Schwedens
	Die Kirchenmusik in Ungarn
	Die serbische Kirchenmusik
	Kirchenmusik in Kamerun
	Keimhafte Ansätze indonesischer Kirchenmusik


