
Zeitschrift: Publikationen der Schweizerischen Musikforschenden Gesellschaft.
Serie 2 = Publications de la Société Suisse de Musicologie. Série 2

Herausgeber: Schweizerische Musikforschende Gesellschaft

Band: 13 (1966)

Artikel: Don Juan und Rosenkavalier : Studien zu Idee und Gestalt einer
tonalen Evolution im Werk Richard Strauss'

Autor: Gerlach, Reinhard

Kapitel: III: Zwei Studien zur Konfiguration in Musik und Dichtung von der
Rosenkavalier Komödie für Musik in drei Aufzügen von Hugo von
Hofmannsthal Musik von Richard Strauss OP. 59

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858881

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858881
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


III. TEIL

ZWEI STUDIEN ZUR
KONFIGURATION IN MUSIK UND DICHTUNG VON

DER ROSENKAVALIER
KOMÖDIE FÜR MUSIK IN DREI AUFZÜGEN

VON HUGO VON HOFMANNSTHAL
MUSIK VON RICHARD STRAUSS OP. 59

1. Der «lebendige Inhalt» - die geschlossene Form

Der Orchesterstil Richard Strauss',
beschrieben und analysiert an der sinfonischen «Einleitung» zur Oper

Richard Strauss hatte seit dem Beginn einer dem Idiom nach ihm
unverwechselbar eigenen musikalischen Produktion sich des Orchesters als Instrument

1 und zur Gewinnung musikalischer Form einer «poetischen Idee» 2, wie
er es nennt, bedient. Doch auch schon vor dieser Zeit der künstlerischen Reife

zur unverwechselbar eigenen Aussage waren ihm Kompositionen gelungen, die
bei einem nicht gewöhnlichen Grad von innerer Sicherheit und äusserer Ab-
rundung dennoch bis zur Selbstverleugnung der Technik und damit der
Ausdruckswelt älterer Komponisten verhaftet geblieben waren 3.

Die Wendung von den bisher gepflegten Gattungen der Sonate und der
Sinfonie zur tonpoetischen Musik, die mit der Abkehr vom Komponierstil des

ihm zuletzt vorbildlich gewordenen Johannes Brahms zusammenfällt, war
selbst von Freunden mit Befremden und Unverständnis aufgenommen worden

4
; dies hatte Strauss damals veranlasst, sich vor ihnen nicht allein

komponierend, d. h. durch das Werk, sondern auch durch Argumente musikästhetischer

Natur, also theoretisierend, zu rechtfertigen. Als wichtigstes Zeugnis
solcher Bemühung muss ein Brief an den väterlichen Freund und Förderer
Hans von Bülow gelten 5: «Ich habe mich von der f-moll Sinfonie weg in einem

122



allmählich immer grösseren Widerspruch zwischen dem musikalisch-poetischen
Inhalt, den ich mitteilen wollte und der uns von den Klassikern überkommenen
Form des dreiteiligen Sonatensatzes befunden. Bei Beethoven deckte sich
musikalisch-poetischer Inhalt meistens vollständig mit eben der 'Sonatenform',

die der erschöpfende Ausdruck dessen ist, was er empfand und sagen
wollte. Doch finden sich schon bei ihm Werke wo er sich für einen neuen
Inhalt eine neue Form schaffen musste. - Was bei Beethoven absolut
kongruente Form war, wird nun seit 60 Jahren als eine von unserer Instrumentalmusik

unzertrennliche Formel gebraucht, der ein 'rein musikalischer'
Inhalt einfach anzubequemen und einzuzwängen, oder schlimmer, die mit
einem ihr nicht entsprechenden Inhalte an- und auszufüllen war. - Eine
Anknüpfung an den Beethoven der «Coriolan»-, «Egmont»-, «Leonore» III-Ouver-
türe, der «Les Adieux», überhaupt an den letzten Beethoven, dessen gesamte
Schöpfungen nach meiner Ansicht ohne einen poetischen Vorwurf wohl
unmöglich entstanden wären, scheint mir das einzige, worin eine Zeitlang eine

selbständige Fortentwicklung unserer Instrumentalmusik noch möglich ist».
Jetzt aber erklärt Strauss: «Will man nun ein einheitliches Kunstwerk
schaffen und soll dasselbe auf den Zuhörer plastisch einwirken, so muss das, was
der Autor sagen wollte, auch plastisch vor seinem geistigen Auge geschwebt
haben. Dies ist nur möglich infolge der Befruchtung durch eine poetische Idee».
Und er folgert für sich selbst: «Ich halte es für ein rein künstlerisches
Verfahren, sich bei jedem neuen Vorwurfe auch eine dementsprechende Form zu
schaffen, die schön abgeschlossen zu gestalten sehr schwer, aber dafür
desto reizvoller ist» 6.

Die in den Sätzen des jungen Richard Strauss implicit enthaltene Ästhetik
gründet sich auf die Erfahrung, dass ein über das klangliche Phänomen, das
blosse Sinnlich-Reizende von Tönen, Hinausgehendes mit Musik sich einstellen
kann und, einmal spontan assoziiert als Bedrängnis oder Lust, Besonnenheit
oder Übermut, auf dieser Verbindung beharrt und damit sein klangliches
Äquivalent zu einer «Vokabel» werden lässt. Gewöhnlich erlangt diese ihren
«Symbolcharakter» in dem musikalischen Zusammenhang, in dem sie einmal
zuerst erklungen war, auch, in dem sie weltläufig wurde.

So erschien es möglich, sich einer «bedeutungsvollen» Ton«sprache» zu
bedienen, eines Vorrats an TonVerbindungen, Klängen, Klangfolgen, Rhythmen
und Instrumentalfarben, deren Reichtum einer mindestens von der zweiten
Hälfte des 18. Jahrhunderts an bis zur vorausgegangenen Generation geschaffenen

und durch Musikübung im Bewusstsein erhaltenen Reihe von
Musikwerken entstammte, lebendiger Tradition, durch die sich die Grundbedeutungen

immer wieder erneuern konnten; denn nur darum durfte, wer die Ton-
« spräche» sprach, auf Verständigung durch sie hoffen, wenn er Grund hatte zu

123



glauben, bei seinen Hörern sei die Kenntnis ganz bestimmter Musik und ein
Verständnis für die in ihr enthaltenen «Tonsymbole» ebenfalls anzutreffen 7.

Eine solche, aus mehr oder minder deutlichen, halb oder ganz bewussten
Zitaten bestehende Ton«spräche» war Richard Strauss seit früher Jugend
geläufig 8. Sie bildete für ihn ein überkommenes Gut, sein Erbe, das doch wieder
als ein eigenes, weil mit noch nie vernommener Aussage beladenes erscheinen
konnte, seit Richard Strauss nicht mehr einem oder mehreren Komponisten,
die man ausdrücklich hätte nennen können, in einem Werk Gefolgschaft
leistete, sondern dies Erbe in seinen Tondichtungen - nachdem er sich auch seiner
Fremdheit bewusst geworden war 9 - neu zu verweben und zu interpretieren
begann. Und er gab damit selbst das Mass, an dem gemessen seine Musik fortan
nicht mehr verwechselbar war mit zusammengestohlener, deren Teile unter
berechnendem Hinhören auf den ihnen etwa zuzuschreibenden Handelswert
hätten skrupellos errafft sein können.

Dem jungen Kapellmeister mag sein Wirken an dem Ort, an dem Musik
bewusster denn irgendwo als «Sprache» verstanden wurde, weil sie mit
wirklicher unablässig in Berührung kommt und sich mischt, die Oper, die letzte
Belehrung darüber erteilt haben10. Und die sinfonischen Tondichtungen Strauss'
sind darum in einem tieferen Sinn als nur durch das Vordergründige der ihnen
manchmal beigedruckten, teilweise opernhaften Vorwürfe gleichsam Opern u,
weil sich - wie wir zu zeigen versuchten - in ihnen mit der Konfiguration
mannigfaltiger überkommener Stilelemente ein Spiel entwickelt, das seine

Spannung aus dem Reiz der Verbindungen und Trennungen zieht, durch viele
«Auftritte» hin zur erwünschten Vereinigung des Mannigfaltigen im guten
Ende: Lautwerden eigenen unverwechselbaren Tones, - oder zur Auflösung
und Trennung, da Leidenschaft erstirbt und die Kraft der Liebe, das Fremde
zu halten, geschwunden ist, zu jähem Verstummen des Schlusses.

Richard Strauss hat bei der Vertonung von Hofmannsthals Komödie für
Musik Der Rosenkavalier12 dreimal die Gelegenheit zu orchestraler Musik ohne
Beteiligung von Singstimmen bzw. des verlautenden Worts wahrgenommen;
alle drei Akte der Komödie haben ein Vorspiel erhalten. Während aber das

dritte, letzte von ihnen eine präzis fixierte, vom Dichter ersonnene und im
Gefüge des intriganten Spiels notwendige Handlung, die pantomimisch zur
Darstellung gebracht werden soll, zu begleiten hatte, liegt dem ersten der
beiden übrigen Vorspiele nur scheinbar keine solche zugrunde; und dasjenige
zum zweiten Akt endlich, quasi eine Potpourri-Ouvertüre en miniature, geht
sogar ohne zu schliessen unmittelbar über in die Musik zur Opernszene und ist
dem sinfonischen Aufbau nach ein Ganzes mit den folgenden Auftritten.

Eine solch enge Verknüpfung der Musik mit den dramatischen Vorgängen

124



war sehr nach dem Wunsche des Komponisten, dessen durch das eigene Schaffen
seit langem gefestigte Überzeugung es ja war, dass die Musik, eine «Sprache»,
keine gültige Gestalt mehr gewinnen könne ohne einen «poetischen» Vorwurf,
der ihre je neue einmalige Form konstituiert13. Obwohl der Briefwechsel beider
Autoren keine darauf bezügliche Auskunft gibt, ist doch mit ziemlicher Sicherheit

anzunehmen, dass Strauss selbst die Gelegenheit zu programmatischer
Musik, wie sie etwa mit der zu begleitenden Pantomime gegeben war, sich bei
Hofmannsthal ausgebeten hatte. Zudem fehlen Beispiele eines Übermuts für
die sprechende Formulierung mit Tönen auch in früheren Opern nicht; erinnert
sei besonders an die von der Musik allein geleistete Peripetie in der Oper
Salome u, Abkehr von Lockung und Werbung und Wendung zu Gewalttat
an dem sich Entziehenden, die im Innern Salomes vor sich geht. In dem von
Willi Schuh veröffentlichten Szenar Hofmannsthals zu einer für Strauss
geplanten Oper nach des Dichters Komödie «Cristinas Heimreise» 15 findet man
allein der Musik vorbehaltene Szenen notiert, mit deren Anlage Hofmannsthal

ganz ohne Zweifel auf die entsprechenden Wünsche Strauss' Rücksicht genommen

hatte :

« Heiterer Schluss ; wenn Casanova ins Boot gesprungen, nimmt das Orchester
eine Art lustigen Dialog auf, den es als Zwischenspiel bis zu Beginn des zweiten
Bildes fortführt. Das zweite Bild kann so beginnen, dass es als unmittelbare
Fortsetzung des inzwischen vom Orchester geführten Gespräches anhebt, etwa
mit einer Conclusion: und also ...» und zu späteren Aufzügen als «Zwischenspiel:

Casanovas Traum».
Ebenso war es höchst wahrscheinlich zwischen dem Komponisten und dem

Dichter abgesprochen, dass die Musik in Form einer sinfonischen «Einleitung»
zur Oper die erste Szene in die voraufgegangene Nacht, die bei Aufgang des

Vorhangs als von der Dämmerung des anbrechenden Tages abgelöst zu denken
ist, prolongieren möge; und auch, wie man per analogiam zu oben zitiertem
Plan schliessen kann, dass die erste Szene in «unmittelbarer Fortsetzung» der
Orchestermusik mit einer «Conclusion» anheben werde: «Wie du warst! ...».

Hofmannsthal hatte als Begleitmusik für die Pantomime des dritten Aktes
eine «geheimnisvolle, raschelnde, flüsternde Musik» 16 gewünscht; Strauss
entsprach dem Wunsch mit seinem Vorspiel, das er der Machart eines Fugatos
annäherte als Ausdruck für das Intrigantenwesen, dessen Mechanischem,
Hinterlistigem, Virtuosem diese Kompositionsweise ihm angemessen dünkte 17.

Wir haben keine programmatischen Hinweise für die «Einleitung» zur ersten
Szene durch Strauss erhalten ; und wenn wir des Komponisten Aussage, dass

er seine Musik «in Stimmung und konsequentem Aufbau» 18 einheitlich gestalte,
so wie wir es bisher taten, auch diesmal trauen, sind sie ja auch nicht von
Nöten. Wir überlassen uns der Musik:

125



Vier Hörner unisono leiten die Oper ein. In kühnem Schwung erobert die
Musik den Klangraum; die mit auftaktigem Sprung aus der Unterquart über
die Terz zur Sexte aufwärts in schleudernde Bewegung gebrachte Wucht der
Töne schnellt über die kurz antönende Eins des neuen Taktes hinweg; eine mit
und an den Tönen sich beweisende Kraft jagt über sie hinaus ins Klanglose,
gleichsam Unendliche, und kehrt, ehe sie fessellos sich verzehren musste,
zurück in die Erscheinung. Der Schwung wird mit der Synkope auf vorzeitig
einsetzendem beschwertem Tone sicher abgefangen; in ausdauernder halber Note
festigt sich die im Überschwang zuvor ins Ziellose hinaus explodierte Energie
zu gerichteter, bestimmter Kraft, und der reissende Rhythmus eines jähen
waghalsigen Anschwunges überträgt sich mit dröhnendem Hörnerklang in ein
herrisches, schrittweises Vorrücken zur Höhe; überschwengliches Ausbrechen

gipfelt nach akzentbeladenen Achtelnoten im taktlang ausgehaltenen Ruf
der Herausforderung. - Innerhalb des sinfonischen Werks von Strauss besitzt
das fanfarenartige Motiv von «stürmischer» Heftigkeit eine Gruppe von Motiv-
Verwandten. Jenes «Federn wohlgebildeter Gelenke» 19 in raschem Aufsprung,
das Sich-Aufschwingen zum Herrscher, gemahnt an eine Reihe von Einsätzen,
in deren Gefolge eine ebenso betörende wie erschreckende, gleichermassen
gewaltsame, ja brutale wie zart schmeichelnde, schmelzende Musik vernommen
wird, die den Zuhörer durch Abgründe jäh wechselnder Stimmungen wirft und
gebannt hält.

Bereits das erste höchst eigentümlich und unwiderstehlich sich gebende
Orchesterwerk des Jünglings, die Tondichtung für grosses Orchester Don Juan,
op. 20 greift in den Eingangstakten nicht anders Raum mit einem kühnen,
jähem Aufschwung zur Höhe 20 als dieses weniger mit Zierrat beladene, aber

plötzlicher, sicherer und unbedingter noch aufjagende Motiv. Doch nicht nur
in der Richtung, vor allem im Rhythmus sind sie unverwechselbar aus einer

Sippe. Jener präzise, vom Willen gestraffte herausfordernde Rhythmus des

kurzen punktierten Auftaktes verbindet das Motiv nicht allein mit dem feu-

126



rigen E-Dur Thema des an verzehrender Begier nach Lebensfülle zugrunde
gehenden Helden im op. 20, er weist auch auf eines der beiden Hauptmotive
von Strauss' op. 30: Also sprach Zarathustra andeutungsweise - beide ähneln
einander auch in der Fähigkeit, sich mit vollendetem Walzerschwung bewegen
zu können -, wie auf das «heroische» Thema von op. 40, der Tondichtung: Ein
Heldenleben 21. Ihnen allen ist der weite raumgreifende Aufschwung, der seine

Energie aus dem punktierten Auftakt zieht, gemeinsam ; die grössere Breite, der
unterschiedliche melodische Lauf erscheinen demgegenüber gleichsam nur noch
als aus dem Stil des jeweiligen Werkes herrührender Kostümwechsel; die

gleiche Willenskraft, die mit unwiderstehlicher Gewalt hinreisst, verleiht hier
wie dort die scharfe rhythmische Kontur 22.

Der Stimme des einzelnen, von mehreren Instrumenten schallkräftig
verstärkt, antwortet das vollklingende, vielstimmige Orchester. Die Welle der
sich entgegenschmiegenden Töne enthält Farbe, Wohllaut, sinnlichen Reiz und
trägt eine in der Bedrängung kaum wahrnehmbare (späterhin in der Oper offen

zutage tretende) Relation zu einem historischen Stil in sich 23. Der einschmeichelnde

Wohlklang der Sextenparallelen von Violinen, der «wahren Frauenstimme

des Orchesters» 24, Oboen und Klarinetten über dem Fundament der
tiefen Bläser und Streicher entgegnet dem «Schmettern» der Hörner. Flötentriller

verleihen der weichen Melodie flirrenden, verführerischen Glanz. Das
«antwortende» Motiv ergänzt das in die Höhe zielende Motiv der Hörner durch
die melodische Gegenrichtung 25 und - wie noch zu zeigen sein wird - auch die
der Harmonie zu einem im Gleichgewicht befindlichen «Ganzen».

Nun aber - aus dem betörenden Bann der harmonischen Vielstimmigkeit
sich lösend - setzt eine «Replik», scharf rhythmisiert, ein und stellt herrisch
neue Forderung:

ff \W^

Und wieder wird dem einen Genüge durch die Fülle der mit betörendem
Farbenspiel in reizender «weiblicher» Willkür fallenden Töne.

127



Die «stürmisch bewegten» sechs ersten Takte geben eine thematische und
mit ihrem Dualismus einen «dramatischen» Sinn andeutende «Exposition» für
die sinfonische Orchester-«Einleitung». Mit einem zweimal drei Takte
umfassenden Bogen, der von der Grundtonart ausweichend zur Dominante und
über diese wiederum in die Tonika hinführt, ist andeutungsweise auch die
periodische Symmetrie der klassischen Melodie umspielt, zugleich aber im
Kontrast eines rhythmischen mit einem melodischen Motiv - entsprechend
dem in den sinfonischen Tondichtungen ausgebildeten und geübten Vermögen,
nahezu begrifflich eindeutig mit Tönen zu benennen - das seinem Charakter
nach complementäre Gegensätzliche zum Klingen gebracht. Im Gegensatz der
Motive schwingt die Idee des Themendualismus der Beethovenschen und der
Sonate der Epigonen mit. Das spannungsvolle Verhältnis des einander
Zugeordneten aber beleuchtet die widerspruchsvolle Abfolge der Harmonien im
Sinne der Schule:

i 1 |

S *- (D!) - [D'J

t
1 M

II

T M Di

1 II 1 I 11 [DD'] - D' - T

S* »

1 2 3 4 (4) 5 6 7

Schema der die harmonische Form konstituierenden Klänge aus der Musik der ersten sechs Takte der
«Einleitung» zur Komödie für Musik Der Rosen'kavalier, deren Beziehungen erläuternd und klärend.

In den sechs Takten, einem Bogen aus E-Dur, nehmen wir andere, dem
harmonischen Umkreis der Grundtonart weit entfliehende Tonarten wahr. Das

erste, fanfarenartig aufspringende, durch die Blechbläser als «männlich»
charakterisierte Motiv umschreibt einen von cis-moll nicht klar geschiedenen
E-Dur Klang. Dessen Terz ist zugleich besonders exponiert: der Ton gis
verselbständigt sich aus den übrigen und langt gewissermassen nach Gis-Dur
hinüber. Das zweite mit Vorhalten dem in die Höhe zielenden ersten sich
entgegenschmiegende «weibliche» Motiv nimmt das gis durch As-Dur auf und

D' - [Sg]

Es/es

I!

D'-[D']-[T]
S

D* D'

M

N

— t" - T • (Dl")

M

M

128



unterschiebt ihm Subdominantfunktion zu Es-Dur. Gleichwohl vermag sein
sanfter melodischer Zug abwärts die neue Tonart nicht mit einer Kadenz zu
festigen ; abgelenkt von der Hornfanfare wendet sich die Harmonie nach E-Dur
zurück, wie das Schema der harmonischen Form demonstriert.

Der zweite Fanfarenstoss des Horns, von tiefen Streichern gestützt, zielt vom
Dominantseptakkord (zu E) - wie vordem in die Tonart der Obermediant, so

jetzt in die der Untermediante treibend - nach C.

Das weibliche Motiv antwortet entsprechend mit einem aus C-Dur gebildeten
Klang und lenkt, auf die vermittelnde Dominante verzichtend, nach Es-Dur,
indem es zur Kadenz in diese Tonart ansetzt.

Halb überraschend, halb vorauszusehen, und nicht ohne einen Zug zu
willkürlichem Schalten, löst sich jedoch die Scheinkonsonanz über dem Grundton
der Dominante zu Es, widerstrebende Tendenzen übereinbringend, in den

Dominantseptakkord zu E-Dur auf, dessen Töne zuletzt in den E-Dur Akkord
fallen. Das harmonische Gerüst für das Widerspiel der beiden einander com-
plementären Motive (dieses in die Weite ausgreifend mit die Fesseln sprengender

rhythmischer Schwungkraft, jenes das Disparate mit melodischem Schmelz
in reizender Willkür vereinend) kontrastiert die gegensätzlichen Tonartenbereiche

E-Dur und Es-Dur einander. Eignet dem männlichen Motiv ein Streben

nach der «Essenz» von E-Dur, zu dessen «innerster Wahrheit» 26, das sich
im Antrieb, diese Tonart mit ihren beiden Terzverwandten zu vertauschen,
ausgedrückt findet27 - es führt einmal zur Verselbständigung der Terz des

E-Dur in Gis-Dur, wobei ihr Glanz tiefer, reiner erscheint, das anderemal zur
Tilgung im C-Dur (das der Mollvariante nähersteht), wobei ihr Erlöschen vom
Dur-Charakter des neuen Mediantakkordes eigenartig bedingt ist so gehört
dem weiblichen Motiv die Neigung an, das E-Dur zu einer milderen Tonart
abzudämpfen, deren Licht gleichsam als ein Leuchten von innen heraus, als
ein abgeblendetes, kein prächtiges In-Erscheinung-Treten, empfunden wird:
zu Es-Dur 28.

Über dem Gegensatz harmonischer Art : E-Dur - Es-Dur gewinnen die ersten
Takte der «Einleitung» musikalische Form. Jede der beiden Tonarten samt
ihren Motiven ist im Widerspiel mit seinem Complement noch nicht zur «Tona-
lität» als auskomponierter harmonischer Form entfaltet; in dem chromatischen
Feld sind sie verdichtet, d. h. untrennbar vereint und doch erst wie im Keim
enthalten.

Solche Komprimierung bildet indes ein sehr künstliches Resultat. Das Widerspiel

der Tonarten ist nicht als völlig «logische» Abfolge innerhalb des tonalen
Systems begreifbar; eine Schritt um Schritt beschreitbare Brücke zwischen
den Pfeilern E - H7 - E ist nicht vorhanden und könnte vielleicht durch
Interpolation der mutmasslich übersprungenen Akkorde in ihrem Verlauf gesichert

9 129



werden. Wir hören stattdessen gleichsam im verkürzenden Flug ereilte Klänge
und bemerken: diese Musik gibt so die «Essenz» von einer Musik, deren getreuer
harmonischer Gang ihr offenbar im Augenblick entbehrlich, weil wohl bekannt
erscheint. Sie «streift» 29 nur gerade, was ihr reizvoll dünkt, und vereint es zu
einem bunten Bukett. Solche Freiheit erlaubten sich Komponisten wenige
Generationen zuvor allenfalls in einer Coda, die das zuvor Geleistete und
Gewonnene in der Rückschau noch einmal darbot, verdichtet und nun zu Genuss

einladend in zuvor wohlgesicherten Grenzen. Uns mutet ein Einsatz wie
derjenige der sechs Takte an als würdig eines Erben voll von jugendlicher Ungeduld,

die Nachfolge in einem Besitz anzutreten, den vorausgegangene
Geschlechter eingebracht und gesammelt hatten als Musik voller Leben und
Schönheit. Mit einem Blick überfliegt der neue Besitzer die ihm durch Glück
zugefallenen Schätze: bei raschem tempo, in «stürmisch bewegtem Zeitmass»,
lösen sich die abweichenden Klänge nicht mehr genau ab, sind nicht reinlich
geschieden und dabei in sicherem Bezug aufeinander, sondern ergeben den

ganzen Kreis der Tonarten umfassende Mischungen, bilden Überlagerungen,
überblenden einander, und der Eindruck eines schillernden Glanzes entsteht,
so als würde sich das Licht des E-Dur an den unregelmässigen Facetten nah
und fern verwandter Klänge höchst reizvoll vielfarbig brechen 30. In der
ausserordentlichen Komprimierung einer im farbigen Schein der Harmonie antönenden

Vielfalt erkennen wir einen dem der Tondichtung Don Juan verwandten
Stil wieder, werden besonders an die «Einleitung», die mit wenigen weit
entfernten Akkorden ein verklingendes Erbe anspielte und in die Tonart E-Dus
zu versammeln suchte, erinnert, bemerken aber zugleich die andere Stufe; war
nämlich im Don Juan sozusagen im Monolog beschworen wurde, im Dialog tönt
es hier wider und bildet als Vereinigung entgegengerichteter Tendenzen zum
«Kräfteparallelogramm» 31 ein beinahe schwebendes Gleichgewicht im zuletzt
erreichten E-Dur, in dem es sich vollendet. E-Dur, in die Richtung von Gis-,
aber auch C-Dur verändert, und Es-Dur, diesen Veränderungen entgegenwirkend,

um zu sich selbst zu kommen, beide aber zuletzt in E-Dur im
Gleichgewicht, erscheinen vor uns wie Auge in Auge, Blick in Blick gesenkt.

Die beiden erst im Keim ausgeprägten Charaktere, der rhythmisch straffe
energische Zugriff mit der Tendenz, von E-Dur aus in entlegene Tonarten
vorzudringen, und die klangselige Melodie aus Sexten- und Terzenparallelen, mit
Ablenkung ihrer Tendenz, nach B-bzw. Es-Dur zu fallen, zu einer, bei der
Tonart E-Dur zu verweilen, durcheilen kontrapunktisch verschränkt mit
leidenschaftlichem Überschwang die Weite des orchestralen Tonraums und wachsen

aus sich heraus.
Auffallend ist die «chörige» Verwendung der Instrumente; durch sie wird

die Essenz der Klangfarbe, die glühende Farbe der tiefen Streicher, die glän-

130



zende oder auch grelle der hohen Holzbläser z. B., hervorgebracht. Diese intensiven,

leuchtenden Instrumentalfarben, nicht eigentlich neu, vielmehr, um als

«Ausdruck» verständlich zu werden, am convenu orientiert, werden gleichsam
aufgetupft, gestrichen, nebeneinander, oft übereinander gesetzt: «(Richard
Strauss) pense certainement par images colorées et il semble dessiner la ligne
de ses idées avec l'orchestre. Ça n'est plus la rigoureuse et architecturale
manière d'un Bach ou d'un Beethoven, mais bien un développement de couleurs

rythmiques» 32. Es entsteht ein Spiel rhythmischer Farbwechsel, während
welchem sich das in der Tonfolge gleichbleibende Motiv Stimmungshaft verändert.
Wir hören es abermals als Verdichtung eines schon im Don Juan gefundenen
Stils, in den überlieferte musikalische Stile als stimmungsvolle Tonbilder, in
einen sie «einenden» Rhythmus der Aufeinanderfolge gebracht, eingingen. In
der Weise, wie das «überschwängliche» Motiv aus den tiefen Streichern zu den
hohen Instrumenten hinübergleitet, gleicht es wohl einem von zunehmendem
Leuchten umstrahlten aufpolierten Stein. Das zweite, männliche Motiv als

Kontrapunkt gibt den befeuernden rhythmischen Impuls: «Tout cela au moyen
de thèmes souvent médiocres, il est vrai, mais développés, maniés, enchevêtrés

avec un art merveilleux dont l'intérêt est cependant dépassé par la magie
d'une technique orchestrale vraiment géniale, à ce point que ces thèmes -
médiocres, ai-je dit - finissent par acquérir du charactère, de la puissance et

presque de l'émotion» 33.

Nach vier Takten bricht die Folge über der Tonikaparallele ab und setzt
sich neu aus der Tiefe her fort. Die Wiederholung ist durch Klanggewalt und
beschleunigtes tempo gesteigert, wie in der Begier, dem «Eigentlichen» in
diesem erregenden Spiel beizukommen, es noch vollkommener zu spielen. Die
Harmonie gibt darüber nach und entweicht zur Tonart der «neapolitanischen»
Sexte.

Mit kraftvollem, energischem ff bietet das weibliche Orchestermotiv in fast
notengetreuer Übernahme aus den Takten 2 und 3 dem ungestümen, den
Bereich der Tonart des Ausgangs wieder verlassenden Drängen Einhalt, zügelt das

beschleunigte tempo zu festem Zeitmass des Anfangs und lenkt, den Quartsextakkord

über C in den über Es verschiebend, nach E-Dur zurück.
Nicht genug; das weibliche Motiv übernimmt die Führung, nun mit dem

zweiten der beiden Fanfarenmotive verkoppelt, und setzt zur Kadenz nach
Es-Dur an analog den Takten 5 und 6. Der Dominantseptakkord über B indes
löst sich weder auf nach Es-Dur, noch geht er in die Dominante für E-Dur über;
trugschlüssig vielmehr in den Quartsextakkord über B wechselnd, wartet er
schier darauf, von der im Quintenzirkel aufwärts treibenden Kraft des

Fanfarenmotivs ins Lot gebracht zu werden. Dies Verharren im Ungewissen eines

angedeuteten, aber nicht ausgeführten Es-Dur während zweier Takte wieder-

131



holt sich in abermals zwei Takten; das Fanfarenmotiv ist von einer Welle von
reizenden Klängen und Tönen, der ganzen üppigen Klangpracht der von
Flöten- und Klarinettentrillern umrankten Melodie der hohen Streicher
überschwemmt.

Die Ungeduld und Begier, den Reiz, den das Ohr empfängt, nicht vergehen
zu spüren, vielmehr im Ansichreissen zu steigern bis zur Überwältigung durch
ihn, zum Schwinden des Bewusstseins, und so des «Eigentlichen» ganz zu
gemessen, das sich im Glanz der Klänge und noch mehr in den von den Medianten
übersprungenen Zwischenräumen anzudeuten schien, beginnt, die Akkorde zu
verkuppeln. Mit in sich folgerichtigen Sequenzen analog aufgebauter, teilweise
schroff querständiger Klänge, die von der Schulregel voll Argwohn verboten
sind um der ihnen innewohnenden Tendenzen willen, die gegen die Festigkeit
des tonalen Systems gerichtet sind, wird die schon nur schwache bindende
Kraft der Melodie und der Harmonie aufgezwängt. Die Töne geraten ins
Gedränge; Querstände, dissonante Bildungen der sich reibenden Motivbruchstücke

und die Verrückung der Akkorde vermitteln den Eindruck einer
zunehmenden Barbarisierung. In der Harmonik wird das Tritonus-Intervall
beherrschend, mit ihm setzt sich die Ganztonskala durch. Im Pathos des sempre
accelerando geht die melodische Gestalt unter; die Form konstituierende,
begrenzende Kadenz ist umgebracht. Die Töne sind in den Sog der Leidenschaft
geraten und haben sich zu einem alles mit sich fortreissenden Tonstrom
vermengt, in dessen breitem Strombett das Gegensätzliche, einander Fremde zur
primitiv geräuschvollen Einstimmigkeit verrann. Über die Streicher triumphiert

der ekstatisch zuckende, aufpeitschende Rhythmus in den Triolen der
Hörner, und den Höhepunkt scheinbarer «Einheit» und Auflösung des

stimmigen Satzes bedeutet zeichenhaft die Fanfare der Trompete über dem mit
dreifachem forte sehr volltönenden Orchester : weit leuchtendes Siegeszeichen,
von dessen scharfem Umriss eine ernüchternde Helle ausstrahlt; in gleichem
Sinne wird das Nachschlagen des Basses mit überlautem Ton h wirksam, der
der Harmonie zu deutlichem Dominantgewicht in Bezug zu E-Dur verhilft.

Die im Zusammenklang des Höhepunktes auseinanderklaffenden
Stimmgruppen hoher und tiefer Instrumente, einig im Quartsextakkord, rücken in
Halbtonschritten einander näher, durch schweifende Tonketten verkoppelt,
und verschmelzen wieder zu einem unverständlichen Töneschwall, an dem die
überhitzte Leidenschaft langsam sich kühlt. Aus der schütteren, aus
gegeneinander zielenden Akkordbändern zusammengemischten Harmonie überbleibt
zuletzt die in den Bassinstrumenten aufrückende Quartsextakkordfolge mit
einem Quartsextakkord über D (im Medianten-Verhältnis zu H).

Und nicht weniger willkürlich als zuvor das Erscheinen der Dominante,
bewirkt durch den nachschlagenden Bass, mutet deren Hervortreten auch jetzt

132



im Zusammenspiel mit dem melodischen Motiv der Violinen und dem Kopf
des Fanfarenmotivs als Septakkord an. Die Überraschung durch das Aufklingen
der Tonart E-Dur hat einen unangenehmen Beigeschmack: als sei man einer
Äffung zum Opfer gefallen. - Dem wahrgenommenen Widerspruch zwischen
den basslosen Episoden und den auf Basstöne gegründeten Pfeilern nachforschend,

wendet sich unsere Aufmerksamkeit ins Detail der harmonischen
Struktur :

Als tragende Pfeiler erkennt man die schon mit Takt 5 und 6 angelegte Folge
von Klängen : Quartsextakkord über G - B (als Dominante zu Es-Dur, wechselnd

Quartsext- und Septakkord) - A (daselbst ausgefallen; in der Klimax:
drei Takte vor Ziffer 5) - Quartsextakkord über H - Septakkord über H. Ein
klaffender Abgrund liegt nur zwischen zwei Akkorden, dem Septakkord über B,
also Es-Dur, und der Subdominante zu E-Dur, also A-Dur, und ist mit Leichtigkeit,

so dass den Regeln des tonalen Systems Genüge wird, durch einen
verminderten Septakkord zu überbrücken. Die Musik Strauss' verschmäht dieses

Auskunftsmittel. Was geschieht stattdessen? Es-Dur wird direkt, unvermittelt,
nach A-Dur überführt :

Wieder bemerken wir das unbezähmte Eindringen-Wollen, das Bemühen,
dem «Eigentlichen», der «Sache selbst», auf die Spur zu kommen, die dem nach
Genuss des «Ganzen» Begierigen gerade zwischen den zwei voneinander
entferntesten Tonarten im Quintenzirkel zu liegen und von der vernutzten
regeltreuen Ton«sprache» wie verstellt scheint.

Der dreistimmige Satz der tiefen Streicher und Fagotte zeigt, in welcher
Weise in das unbekannte Revier eingebrochen wird. Die Oberstimme schreitet
in grossen Sekunden aufwärts dem Ziel zu, während von den Unterstimmen je
eine einen Halbtonschritt aufstrebt und die andere den Zweiklang zum kon-
sonanten Dreiklang (wenn der scheinkonsonante Quartsextakkord eingerechnet
wird) ergänzt. So, Schritt um Schritt, wird das in sich geschlossene System der
tonalen Skala und der von ihr abgeleiteten Harmonik aufgesprengt, wie einstmals

in der «Exposition» des Don Juan die tonale Form. Dort war ein Streit
der Mächte entbrannt, der zu einem visionären Höhepunkt ausserhalb des
Gegebenen geführt hatte : in die Entrückung 34. Anders hier : der mehrmalige nach-

133



schiebende Druck wird ausgeübt, bis Es- und A-Dur zu einer gemeinsamen
sechstönigen Leiter miteinander verkuppelt sind:

Schema:

Tp - Sg - D - m
II

Tp - Sg - D — [T]
a

Tp - Sg - D - [T]

Diese aber, ohne jeglichen Leitton, ist ohne Ende, besitzt keine Tendenz
mehr zu schliessen; sie ist immer und nie am Ziel. So bemerken wir, dass die
Subdominante zu E schon mehrmals erklang, das Ziel aber nicht mehr als
solches Beachtung findet; wichtiger ist offenbar die Anstrengimg und der
aufkommende Taumel, den die nachgebenden Klänge in dem sie Bedrängenden
erzeugen, bis ihm gleichsam auf einmal, mit einem letzten Gewaltstreich - der
Bass schreitet in zwei grossen Terzen fort - der Sprung über die ganze Distanz
glückt, und der «Triumph» darüber, dass ein «Eigentliches» erreicht sei, mit dem
«eroberten» E-Dur anhebt, das nunmehr für das «Ganze» einsteht.

Jener Drang aus dem Bestehenden hinaus, mit dem die Tondichtung des

jungen Strauss: Don Juan so impetuos einsetzte, ist hier von der umgreifenden
Kadenz aufgefangen; das aber ist eine «Lösung», an der dem Autor des Don
Juan die Musik zum Scheitern kam, vor der sie ihm verstummt war 3S.

Richard Strauss hat in einem aufschlussreichen Aufsatz das Stichwort für den
in der Musik sich abspiegelnden Vorgang selbst gegeben: es geht um das
Erfassen des «lebendigen Inhalts» 36 der Musik, um die lebendige Form, die für
«wahr» und «schön» erkannt wird. Strauss hat sie schon in jugendlichem Alter
bewundern gelernt; in den Werken der Klassiker Haydn, Mozart, Beethoven
und Schubert verehrte der Knabe und Jüngling nacheifernd Vorbilder 37. Später
entging ihm nicht das Gespreizte, Puppenhafte, Mechanische einer nach
Vorschriften exerzierenden Musik; - Vorschriften, die nicht unwillkürlich befolgte
oder auch mit Vergnügen anerkannte, selbstgewählte Schranken waren 38. Der
beim Hören eines Haydnschen Quartettes «Mund und Ohren vor Entzücken
aufsperrt» 39, von den Tönen angerührt, ihnen sein eigenes Leben leihend und
also Form gewordenes, abgeschiedenes Leben erinnernd, ist als Lebender von
der vieltönigen Übermacht des überkommenen Künstlichen doch auch am
Empfindlichsten bedroht ; es saugt seine Gedanken, sein Fühlen, seine Phantasie
auf. Richard Strauss suchte gegen den langsamen Tod der Erstarrung in
überlieferten Formen, innerhalb deren man «willkürlich Musik machen» 40 könne,

134



sich zu schützen, indem er sie im ganzen verabschiedete und die Form seiner
Musik sich eh und je neu entwickeln lassen wollte.

Seine, Richard Strauss', Musik der frühen Tondichtungen verstehen wir somit
als ursprünglich aus der Sehnsucht des Komponisten nach dem eigenen «Ton»,
den er gewinnen möchte, entstanden ; mit ihnen verfolgte er das Ziel, das eigene
Sein in Musik auszudrücken. Dies stellt sich, in den Begriffen der Musiktheorie
gesprochen, dar als die Bemühung um die erfüllte, lebendige Reprise des

Anfangs und damit um deren Keim, die Kadenz, die beide nicht mechanisch
abgewickelt werden dürfen, sondern aus innerer Notwendigkeit zu geschehen
hätten : gültige Bestätigung des Ich, das sich in der Exposition erkannt hatte.
Der Komponist bringt Musik zum Klingen, löst sie auf, zerstört sie, gibt sie

um anderer willen auf in der Hoffnung, gleichsam hinter ihr - in der er doch,
wenn er sie hört, einen Teil seines Ich lebend weiss - dem «Ganzen», seinem
wirklichen ungeschmälerten Ich, zu begegnen.

Alle Tondichtungen Richard Strauss' sind daher insgesamt verständlich als
Versuche, die geschichtliche Überlieferung zu durchdringen. Dabei bewährt
sich der fordernde, gewalttätige Zugriff, der Rhythmus «eigensinniger Gewaltsamkeit

»41 in ihnen, an der Mannigfaltigkeit der heraufgerufenen stilisierten
Tonwelten. Über alle vorgegebenen tondichterischen Absichten hinaus hat also
die Aufmerksamkeit zuerst dem Drama leidenschaftlicher Umwerbung, Eroberung,

Überwältigung, Auflösung des klassischen Erbes durch den einzelnen
zu gelten. Man kann beobachten, dass die herausgeforderte Musik dem
«Tondichter» Strauss den «Stoff» und auch gleichzeitig - ironisch - den «Stil» jedes
Werkes liefert. Im Zusammenhang damit wird verständlich, warum die Sin-
fonik Strauss', sich entfaltend im Widerstreit gegen die von Tradition und
Schule bewährte und legitimierte Form, deren Bindendes, Versagendes sie mit
herrischem Zugriff zu sprengen trachtet, keine hergebrachten Modelle rein
verwirklicht, wohl aber in Ansätzen deren jedes nahezu enthält; d. h. man findet
in ihr nicht nur die Elemente der Sonate mit Exposition, Durchführung und
Reprise, der als Einheit aufgefassten zyklischen Viersätzigkeit der Sinfonie mit
den Satztypen: Allegro, Andante, Scherzo, Presto wie des Rondos als einer
Folge von «Ausdruckswellen» 42, zuletzt der Variationenreihe; auch Formprinzipien

der Oper und des Wortdramas, Ouvertüre, Rezitativ und Arie ebenso
wie Dramen-Exposition und -Katastrophe sind in den sinfonischen Werken
nachgebildet und vereinigen sich sinngemäss mit Formengliedern der zuvor
genannten Instrumentalgattungen, um sogleich ironisch aufgelöst zu werden.
Es entsprechen sich Dramen- und Sonatenexposition, und die Reprise erfährt
eine Deutung als Katastrophe im Verstand des Wortdramas 43.

Die Gestalt überkommener Musik aufzulösen, den musikalischen Vokabeln,
die einmal in einem bestimmten Zusammenhang lebendige Wahrheit, das

135



«Ganze», bedeuteten, ihren geheimen Sinn, ihr «Leben» zu entreissen, die starre
begriffliche Ton«sprache», in die die Lebensfülle vorausgegangener Geschlechter
eingegangen war, um diese zu befragen, sie - weil als verwandt mit dem eigenen
Sein, ja als dasselbe geahnt - von ihr zu fordern und in seine Gewalt zu bringen,
ist der Antrieb, aus dem die Musik der frühen Tondichtungen Richard Strauss'
hervorgegangen ist. Ein Verhältnis zur Geschichte erscheint im Licht, das sich
auf das Recht des Lebenden zur befreienden Reaktion ihr gegenüber, auf
Spontaneität und einen «der Pedanterie des Systems eingeschliffener musikalischer
Logik abholden élan vital»44 beruft. Diese Weise zu komponieren zeitigte als

Ergebnis der Anstrengungen, die Kerker, in denen das lebendige Gefühl wie
eingeschlossen schien, aufzusprengen und die in allen stilistischen Elementen
seiner Zeit letztlich wirksame Kadenz in ihrer Schlusskraft zu treffen, eine fast
rapsodisch frei schweifende Musik.

Dennoch, um ein «Erreichtes» in Musik vorzustellen, bietet sich dem Musiker
Strauss nur das Mittel der Kadenz, die er verstanden wissen will als bestehend
aus Vorwurf - Weg der Realisierung - endlich erreichtem Ziel, entsprechend
der Folge: Tonika - Subdominante, Dominante - Tonika, die ein gerundetes
reprisenhaftes Ganzes darstellt, in dem das Ende den Anfang bestätigt,
eingeholt hat, also eine «geschlossene» Form, ein musikalischer «Satz» in nuce.

Was in Strauss' Tondichtungen obenauf erklingt, ist auf dem Weg zu sich
selbst, ist «negative», uneigentliche Musik. Glaubt die Musik sich aber am Ziel,
am Ende der Suche nach dem eigenen «Ton», kadenziert sie in dem Sinn, das

«Eigentliche» errungen zu haben, so zitiert sie schon eine altbekannte, damit
impersönliche Musik und ist im selben Moment der Welt abgestorben,
hinabgesunken in die Abgeschiedenheit von Verklärung, Erinnerung. Höchst
folgerichtig gibt es in den Tondichtungen Richard Strauss' ein «Hauptthema»: das

von impetuosem Aufbruch zu Neuem, blendendem Schein, Einsicht von Trug
und Enttäuschung und tragischem Ende, dem die Musik selbst noch
nachtrauert, das sie verklärt. Sie stellt den «Helden» dar, zugleich sein «Schicksal»
und noch den ergriffenen oder belächelnden Zuschauer. Die Musik Strauss', in
der im Anschluss an Mozart der Mensch Darstellung findet, ist sich selbst das

Schicksal;45 als solche hat sie sich schliesslich im Spiegel von Hugo von
Hofmannsthals Schauspiel «Elektra» ganz erkannt. Jene Hoffnung, durch die
Zerstörung der «geschlossenen» Form, durch die Aufsprengung des logischen Ge-

füges eines «Satzes», in dem Anfang und Ende schlichtweg einander verglichen
sind als «Exposition» und «Reprise», des «Eigentlichen», von der Ton«sprache»
Verdeckten, Verstellten habhaft werden zu können, hat Strauss in der
sinfonischen «Einleitung» zur Komödie für Musik «Der Rosenkavalier» unmissver-
ständlich als eine unerfüllbare, den Glauben, während des Kampfes dem Ziele
näher, durch ihn gar unmittelbar eins mit ihm zu sein, als einen Selbstbetrug

136



bezeichnet, dem erlegen ist, wer das Glück wahrer Erfüllung mit dem vom
inneren Widerstreit erregten täuschenden Rausch und Taumel der Sinne
verwechselt. Der Rausch aber entsteht im Innern aus dem Antrieb, sich selbst
im Schönen, reizvoll Fremd-Vertrauten zu finden, sich als «Ganzen» zu
gewinnen, und der ihm entgegenstehenden Verweigerung durch die Einsicht, es

sei verboten, sich in dieser Weise an fremdem Besitz zu versuchen. Horn- und
Orchestermotiv der «Einleitung» klingen so als Forderung und Lockung in
zwei verschiedenen und complementären Tonarten einander zu.

Unmissverständlich, auch für den Hörer, der jene ausdrückliche Anweisung
für den Vortrag nicht kennt: «agitato und sehr überschwenglich» und: die

ganze Steigerung sei «durchaus parodistisch» 46 zunehmen, gibt der Komponist
zu verstehen, dass er sich darüber lustig mache. Routinierte Distanz verkündet
sich in der anstrengungslosen, geglätteten Meisterung dessen, was sich
angestrengt gibt und gefahrenvoll ins Unbekannte auszuschweifen scheint, der
« Durchführung ».

Das Widersprüchliche zwischen den einander zugeordneten, einander jagenden

und lockenden Motiven, das nach Ausgleich auf höherer Ebene verlangt,
bleibt auch auf den Höhepunkten der Musik noch erhalten; das rhythmische
Motiv hat den seinen über dem getriebenen, gestossenen Töneschwall, an dem
es seine Kraft büsst ; das melodische Motiv hat seinen danach über dem Orgelpunkt

des Dominantgrundtons, wobei schwelgende Terzen- und Sextengänge
in den Violinen von unterstützenden Violen und Violoncelli zu pathetischer
Klangfülle gesteigert werden.

Im Aufschluchzen auf der paenultima verdichtet sich die Kantilene mit den
Holzbläsern zur süssen Dreiklangsmixtur (Ziffer 7) und sinkt zögernd, nach und
nach «breiter werdend», zur Kadenz in die gemeinsame Grundtonart hinab
(E-Dur). Den übertriebenen, überschwänglichen Ton löst der elegische ab. Die
«Reprise» ist keine, sie ist Musik der Enttäuschung und des Verzichts; sie wird
eingeleitet (Ziffer 8) mit einem viertönigen Motiv, das über der Tonart zu
schweben scheint, flüchtig den Ton e berührend und alsdann von der Terz eine

grosse Septime absinkend. Das zuvor heftig angepeitschte Zeitmass ist «viel
ruhiger» geworden und die leidenschaftliche Stimmung verklungen in die
empfindsame, in der die «geseufzte» 47 Klage den Ton angibt. Die beiden
Hornmotive haben nun in Folge der Verkleinerung ihrer Notenwerte ihre
rhythmischen Energien nahezu ganz verloren. In den Klang der Holzbläser gekleidet
führen sie auf dem feingliedrigen Partiturbild noch einmal zu einem echohaften
Nachklang des Widerspiels mit dem Motiv der Lockung durch Klang und
Melodie, der «Frauenstimme», und verlaufen sich als zarte Arabesken über den

Dominantseptakkord endlich nach E-Dur. Die eine Tonart als Grundlage für
ein konventionelles Sprechen, als Verständigungsmittel und -ebene, deckt den

137



Gegensatz der Motive, Stile, Tonarten als Keime, die zu jäher Blüte gebracht
waren, mit harmloser Fassade zu: sie ist «tenue», die man vor sich und andern
wahrt48.

Die Musik der «Einleitung» schildert eine Liebesnacht «mit der ganzen Un-
missverständlichkeit, der Straussens Orchestersprache fähig ist» 49. Aber auch
damit ist ihm das Wesentliche zu bedeuten geglückt : Verwechslung dessen, was

nur eine aus dem Innern unwillkürlich hervorgehende Gebärde für erfülltes
Leben ist, mit diesem selbst, das der Ungeduldige durch Bemächtigung der
Formen, in die es auskristallisierte, in seinen Besitz zu bringen glaubt. Sogar
das Verhältnis von «Programm» und Musik ist dabei scharf beleuchtet. «Für
mich ...», schrieb Strauss, «ist das poetische Programm nichts weiter als der
Formen bildende Anlass zum Ausdruck und zur rein musikalischen Entwicklung

meiner Empfindungen » 50. Das « Programm » ist « Stoff » für die zu schaffende

Komposition; es verhilft dem Komponisten zur Bildung der «Form», zur
sprechenden Charakteristik der Motive und ihrer «Verarbeitung». Noch im
Gegeneinander von «Programm» und Musik wird das Widerspiel von unwiderstehlichem

Antrieb, zu erfassen und fremde Form um des in ihm gewussten «Lebens»
willen in Besitz zu bringen, und versagenden stilistischen Elementen der Musik
deutlich. «... Dass die Musik nicht in reine Willkür sich verliere und ins Uferlose

verschwimme, dazu braucht sie gewisse Form bestimmende Grenzen, und
dieses Ufer formt ein Programm»51. So können programmatischer Vorwurf und
Vorwurf fremden Musikstils im Verhältnis zum Komponierenden, der die eigene

«lebendige» Musik will, als in Analogie befindlich begriffen werden.
(Als bedeutsam hat in diesem Zusammenhang die Mitteilung Romain Rol-

lands zu gelten:«Je me souviens du mot de Strauss: 'En musique, on peut tout
dire. On ne vous comprend pas.' »52 anlässlich einer Aufführung des Tongedichts
Ein Heldenleben, das ebenso wie viel offenkundiger die Variationen über ein
Thema ritterlichen Charakters Don Quixote ironische Züge und die von
Resignation trägt und mit diesen zusammen die Rückkehr Strauss' zu herkömmlichen

musikalischen Form-Schemata einleitete.)
Die Parodie jedoch hat zum Ziel «die Destruktion eines Stils, den sie äusser-

lich noch zu wahren scheint». Sie «bewegt sich immer noch in den ausgefahrenen
Gleisen, spottet jedoch ihres eigenen Tuns und versichert sich einer unendlichen
Freiheit» 53. Die wahre Musik - will uns der Komponist Strauss bedeuten - klingt
für ihn im Verborgenen, noch oder nur noch ; - von der klingenden, wie immer
sie sei : trunken von geahnter vorweggenommener und herrisch neue fordernd
oder erzwingend, spiegelnd, mit dem Abglanz alter lockend, trauernd über
Täuschung und Versagung, beteuert er uns durch scherzhafte Imitation, dass

sie es durchaus nicht ist, die er meint.
Der Epilog zur sinfonischen «Einleitung» beginnt voller Ruhe («tranquillo»)

138



und Süssigkeit : eine vom Ausgangston zur Oktave sich aufschwingende Melodie
fällt über die Stufen des E-Dur-Dreiklangs in Terzenparallelen sanft herab,
fängt sich, um mit zarter Betonung (in einer Synkope) auf einer Dissonanz zum
liegenden Grundton F zu verweilen, und kadenziert zuletzt über die VI. und
V. Stufe. Streicher und Flöte werden bei der Wiederholung dieser Melodie von
den Hörnern abgelöst.

Dann aber setzt das Orchester mit allen Streichern, Holzbläsern und Hörnern
zugleich ein, und es entsteht Bewegung; eine neue Melodie mit weiten
Tonschritten über dem liegenden Grundton schlingt sich wie eine schweifende
Guirlande um die Töne des über ihm errichteten Dreiklangs aus E-Dur. Parallele
Oktaven, Quarten, Sexten und Terzen verbreitern sie, und durch die akkordische

Begleitung der Bratschen und tiefen Bläser wird sie beschwert. Klänge,
die der herrschenden Tonart fremd sind, entstehen durch die Windungen der
Melodie, die Vorhalte zur liegenden Harmonie nicht aus einem Ton, sondern
aus drei Tönen bilden. Für Momente ist der E-Dur Dreiklang völlig überdeckt,
dann wieder freigegeben und erneut verschleiert, bis das sehnsuchtsvolle Spiel
um den Ton e behutsam mit einer ausgesponnenen Kadenz in den E-Dur
Akkord, dem das zur elegischen Violoncello-Kantilene gewandelte Hornmotiv
unterlegt ist, und damit zugleich auch die «Einleitung» in die Szene endet.

Die Musik lässt von ihrem auf dem «Höhepunkt» nur mit Ironie noch
behaupteten Anspruch auf absolute Geltung ab und wirkt nun zusammen mit
der Sprache und dem Bild als ein Element unter anderen.

Ich will nicht von Sprache, sondern
von Musik reden - aber es ist alles
dasselbe, und wir werden davon den
Ausgang nehmen können.

Anton Webern 54

2. Der erfüllte Augenblick

Analyse und Interpretation des ersten Auftritts:
Octavian und die Feldmarschallin Fürstin Werdenberg

aus dem ersten Aufzug der Komödie für Musik Der Rosenkavalier

A

«Octavian kniet auf einem Schemel und hält die Feldmarschallin, die im
Bett liegt, halb umschlungen. Man sieht ihr Gesicht nicht, sondern nur ihre
sehr schöne Hand und den Arm, von dem das Spitzenhemd abfällt» 55.

139



Die Magie des Bildes wirkt auf uns und zieht uns in den Bann. Man ist
verlockt, sich mit dem Geschauten insgeheim zu identifizieren, und wird gestimmt.
Uns widerfährt dabei, wie dem Pagen vor dem Bild des Infanten geschah: «So

träum ich dann, ich wäre ...» 56.

Noch ist kein Wort berufen: der Dichter hält sein Gedicht einem «namenlosen»

Bewegt- und Ergriffensein geöffnet. Doch dann, wenn der erste Satz
sich im Munde Octavians ausbildet, ist auch die Fülle des Empfundenen schon

nur erinnert. Vergangenheit überdauert in Sprache gewordenem Erstaunen
über ihr früheres Sein, Gelebtes zittert nach im Ton der Hindeutung «Wie du
warst »; das Sein selbst ist unaussagbar. Einsicht wurde gewährt, das Staunen 57

gilt der Weite, der Tiefe des Durchblicks. Und ist das Erlebnis auch vorüber,
da das gewöhnliche Gehaben wie eine Hülle abgefallen war, um das zuvor nicht
Gekannte für Octavian freizugeben, so spürt er doch im Nachgefühl es und sie,
die sich ihm ergab, die er fand, als eigensten unverlierbaren Besitz noch. Mit
neu erwecktem Sinn weiss er sich vermögend, das Alltägliche auch jetzt noch
zu durchschauen und einer Feldmarschallin Fürstin Werdenberg, so wie sie
Edelleuten und Bediensteten zu dieser oder jener Stunde begegnet ist und
wieder begegnen wird, ins verborgene, verhüllte Innere zu schauen; unter der

Oberfläche sieht er nun immer ein Geheimes, das sich ihm allein zu besonderer
Stunde ergeben hatte, «unendliche Tiefe»58.

Der ihre Schönheit so einzig zu fühlen glaubt, ist auch von der Einzigkeit
seines Besitzes überzeugt, den niemand mit ihm gemein haben könne. Und mit
dem Ausruf «Wie du bist!» versichert sich Octavian dessen und zugleich ihrer
auch. Indem er das Wesen dieser Frau mit seinem Erlebnis, seinem «Glück»,
wie er es nennen wird, völlig in eins nimmt, glaubt er, so sei ihm durch ihr von
ihm gewusstes Dasein auch seine Seligkeit, Besitz der Einzigen, Wahren nun
immerfort verbürgt. Aussen, das Du - und Innen, das Ich - gingen für eine
Zeit ineinander auf; sie sind ihm nun fraglos eines auch für alle Zukunft: «Sie

liebt mich! Wie ich nun die Welt besitze / Ist über alle Worte, ...»59. Zu den
ersten Worten Octavians blieb die Marschallin stumm : was hätte sie auch zu
sagen? Nichts, was jemand in diesem Augenblick interessieren könnte; wie uns,
die wir ihre Schönheit ahnend empfangen im beseligten Ton, der zwischen den
Worten des glücklichen Knaben ausschwingt Und dennoch, so meint man zu
spüren, sprach in tiefem innigem Einverständnis auch sie: durch den Mund
Octavians vernehmen wir auch ihr entzücktes «Wie du warst! Wie du bist!»

Dann aber, während Octavian den Abstand findet, ein vergangenes Soeben
mit einem Viel-früher und einem Gerade-jetzt zu vergleichen, regt sich's auch
im andern, um sich mit eigener Stimme mitzuteilen: in der Frage der
Marschallin spüren wir einen sehr weiblichen Ton versteckter Koketterie, Anreiz
für Octavian zu sagen, wie stolz er - und darin, wie wert und einzig sie ihm - sei.

140



vielleicht ein wenig: Lust zu verführen; und zugleich, aber verborgener, halb
verschwiegenen Einspruch, leise Furcht und zarte Mahnung, nicht zu reden,
nicht Worten anzuvertrauen, was diese sogleich unweigerlich verrieten: das
Geheimnis 60. Octavian antwortet im Überschwang und, wie wir meinen,
zugleich auch engherzig; sein Jubel mündet nicht in einen Preis der Geliebten,
die sich durch ihn verzaubert und im Schein vollkommener Schönheit
wiederempfangen könnte, sondern abermals in eine Selbstbespiegelung. Ihm kommt
das Bewusstsein einer Erwählung: «Was er Erstarrtes berührt, erweckt er zum
Leben»; so aber denkt er sich als «umgekehrten Midas», als «Dichter» 61. Und
Octavians Erstaunen darüber, dass er es ist, dem das Geheimnis offenbar wurde,
wie sie sei, klingt in einen Triumph über die «Wörter», das allgemeine, bloss

hingesagte, das prosaische «Du» aus.
Der junge Hofmannsthal hatte erfahren, dass die Wörter sich vor die Dinge

stellen können: «Um uns herum starr geworden..., liegt eine Rinde von
Überlieferungen, Hörensagen, blossen Worten» 62. Die Umwelt war ihm besetzt
mit solchem Toten wie Worten, die - wenn sie kein Gelebtes bedeuten - ohne
Sinn, ohne Wert sind: «Wörter». Der Zwang, ihnen nachzuleben und sie so aus
der Erstarrung zu lösen, konnte in Ekel umschlagen, sobald das Ich unfähig
wurde, das von ihnen einst Bedeutete wieder zu erfahren, wenn das «Hörensagen

die Welt verschluckt» 63 hat.
Wir vernehmen frühen Zweifel und Schauder in Octavians Schmähung :

Du, du - was heisst das «Du»? was «Du und Ich»?
Hat denn das einen Sinn?
Das sind Wörter, blosse Wörter, nicht?

Hier nun sind «Gewebe aus Worten», die «um uns hängen» wie «gestohlene
Kleider»64, abgeworfen gewesen; das was «innen» ist, ein «Schwindeln, ein
Ziehen, ein Sehnen, ein Drängen», das Leben, von dem der junge Hofmannsthal
weiss, «man kann es haben und doch sein' vergessen!»65, hier gerade war es

gegenwärtig und hat die Beseligten tief durchdrungen: «Alle Worte, die nur
Schall sind, wenn wir das Ding in ihnen suchen, werden hell, wenn wir sie leben :

im Tun, in 'Taten' lösen sich die Rätsel der Sprache» 66.

Doch die Beobachtung, dass ihm ein «Du» zu sagen jetzt etwas bedeutet, dass

Worten ein ganz unvergleichlicher tiefer Sinn innewohnt, verleitet Octavian
bald - uneingedenk der wahren Relation zwischen Wahrheit und Wort : «Worte
sind versiegelte Gefässe des göttlichen Pneuma, der Wahrheit.»67 -, mit ihnen
sein Erlebnis noch einmal heraufzubeschwören, es zu wiederholen. Erst noch
dem Zusammenhang nachtastend, steigert er mit Blick und Berührung sein

Fühlen, um es zugleich in Worte einzufangen und abzuspiegeln. Der Erfahrung
sinnlicher Gegenwart vermag nur ein Stammeln genugzutun ; kein Satz gelingt

141



dem von seinem Fühlen fast um die Besinnung Gebrachten; «Trunkenheit» des

«Wahnsinnigen» 68 kündigt sich durch die Auflösung in Fragmente an; der

logische Zusammenhang wird um der Ahnung des Zugleich, des «All in einem,
Kern und Schale» 69 willen aufgegeben. Dann aber, zur ganzen unermesslichen
Fülle sich aufzuschwingen, das « Ganze » einzufangen hoffend, erliegt Octavian
der Verführung der Magie und büsst sein Streben nach Allmacht mit Verlust:
Wort um Wort häufend, wähnt er durch die Reihung fast synonymer Wörter das
«Ganze» einzuhandeln; doch indem er eines durch das andere ersetzt, bleiben sie

auch schon als wertlose Hülsen zurück : «Leere Formen lässt er leblos ,..»70.

Die Resignation darüber, den Rest des Bewusstseins, der von dem Genuss

der vollen Wahrheit trennt, nicht mit Willen loswerden zu können, lässt die

Syntax wieder in ihr Recht eintreten. Am Ende bleibt das Einbekenntnis
tiefster Sehnsucht - verwandelte Wiederaufnahme des Jakob Böhme-Zitats
des jungen Hofmannsthal : « Ein Wesen immer gelüstet es nach dem andern »71 -
in dem Wunsch des Ich, das zum Du will, um «in dem Du zu vergehen».

Octavian, dem so auf der Suche nach dem Genuss des Lebens der Selbstverlust,

im Streben nach der Wahrheit der Verlust an die Worte droht, wird von
der Marschallin mit der Zärtlichkeit einer Liebkosung sanft auf sich selbst

zurückgewiesen. Jenes leise «Du bist» ihrer Entgegnung setzt sich gegen das

Auslöschen des Ich im Du ab, das Octavian jenseits der Worte so sehnsüchtig
umwirbt und in dessen Geheimnis der wieder zur Besinnung gekommene noch
einmal einzudringen begehrte. Zugleich nimmt sie den «Buben» liebevoll zu
sich, nennt ihn ihren «Schatz» und umfängt jenes Unfassliche, Ich und Du, die
ineinander vergehen und auf einmal fort sind - «weggewischt» 72

-, mit einem
Satz, in dem die Unbegreiflichkeit des Wunders - «der Tod ist mitten im
Leben» 73 - einfach hingenommen, wohlbedeutet und schlicht bewahrt ist.

Solche Einfachheit gründet in Lebensweisheit. Die Fürstin weiss um die
Seltenheit des Glücks und um sein Geschick: «Jedes Ding hat seine Zeit». Ihr
Verhalten - nachdem der Augenblick der Erfüllung verging - ist dem Octavians
complementär entgegengesetzt74 : sie sucht, dem «Ganzen» durch Bescheidenheit

gerecht zu sein und nicht mehr zu wünschen, als man in Kräften hat zu empfangen,

als einem je angemessen ist, um so mit sich einig, run «ganz» zu sein oder
es wieder zu werden, wie es des Dichters Leitsatz als Forderung hinstellt: «The
whole man must move at once » 75. Das « demütige » Verhalten, ihre grosse « Kon-
descendenz» 76, rührt daher, dass sie bereit sein möchte, ein Ding als «Glück»

entgegen zu nehmen. So versucht sie nicht, es mit Worten zu begreifen, denn
Philosophieren könnte den Dingen den Glanz rauben: «Ein Ding ist eine unaus-
deutbare Deutbarkeit » 11. Sicher gehen wir nicht fehl, wenn wir auch die bewusst
bewahrte Einfachheit ihrer Rede in solcher Weise deuten: sie spricht nicht
gesucht, nicht «originell»; sie bedient sich einer konventionellen Sprache im

142



Vertrauen, das «Ganze», Wahre zu bedeuten werde ihr eh und je entsprechend
den Umständen wie von selbst zukommen.

Octavian freilich, mit «ein wenig jugendlicher Herzlosigkeit» 78, reagiert nicht
auf jenen leisen Ton der Bescheidung. Er findet voll Ungeduld den Tag sinnlos,
der seiner Liebesnacht ein Ende bereiten will.

Tageshelle grenzt die Dinge scharf gegeneinander ab, sie bringt die
Mannigfaltigkeit unübersehbar deutlich vor den Blick. Dass Octavian den Tag gerade

um der Helle willen scheut, verrät uns eine Tagebuch-Notiz des jungen
Hofmannsthal; hier ist das Löschen des Lichts als ein «Wegwerfen» des «flirrenden
Schleiers der Maja», als ein Hinabtauchen ins «dunkle wesenlose Meer» 79

gedeutet. Die folgenden Verse aus dem gleichen Jahr nehmen den Gedanken auf:

Ich lösch das Licht Und tauch ins Dunkel
Mit purpurner Hand, Nackt und allein,
Streif ab die Welt Das tiefe Reich
Wie ein buntes Gewand Wird mein, ich sein 80.

«Tiefster Sinn» wird offenbar, unverhofft, so wie «Quelladern» springen können;

das Ziel des Tauchers ist «der Kern der Welt», der Punkt, in dem das

Mannigfaltige in eines einmündet. Die Dunkelheit begünstigt das Einfühlen
in das Du, das Hineindenken in das andere. Dem Verzückten fliesst das eigene
Leben gleichsam hinüber in das Gegenüber 81

: dieses wieder hat vom eigenen
Besitz ergriffen; im übermächtig werdenden Gefühl des «All in einem»82
vergeht endlich jegliches Bewusstsein von Trennung und Gegensätzen. Die Antwort

auf Octavians Frage, wo er denn sei, «wenn ihm dann Hören und Sehen

vergeht», hat der junge Hofmannsthal zu Versen verdichtet im Gedicht:
«Weltgeheimnis» 83. Der Dichter weiss von ihm, denn er vermag zu Zeiten bis auf den
Grund eines «tiefen Brunnens» hinabzutauchen: ins «Einst» entrückter mythischer

Zeitlosigkeit. Der Weg in den «Brunnen» hinab, ins «dunkle Meer» und
zu den «Quelladern» ist der Weg in die Einigkeit mit der Welt, der Zugang zum
Einverständnis des Lebendigen über alle Worte, zum Leben, an dem teilzuhaben

die Sehnsucht der Vereinzelten ist: «Die in Individuen zerstückelte Welt
sehnt sich nach Einheit - Dionysos Zagreus will wiedergeboren werden»84. Das
«Weltgeheimnis» wurde Octavian durch die Begegnung mit der Marschallin
vertraut :

Wie Liebe tiefe Kunde gibt -
Da wird an Dinge, dumpf geahnt,
In ihren Küssen tief gemahnt
In unsern Worten liegt es drin 85

143



In die Tiefe der Einigkeit mit dem andern, dem «Du», von Hofmannsthal
unter dem doppelsinnigen Symbol des Eintauchens ins Wasser (des Lebens
des Todes) 86 begriffen, hat sich Octavians Initiation vollzogen, als seine mütterliche

Freundin, die Feldmarschallin, sich ihm zur Geliebten gab: ihm wurde
zuteil, Welt im Gefühl zu besitzen.

Wie besteht solcher Besitz vor dem Tageslicht Erinnern wir uns noch einmal
der ersten Worte:

Wie du warst! Wie du bist!,

aus denen zu lesen war, dass Octavian den seligen Augenblick ohne Zögern als
den Augenblick des Offenbarwerdens ewiger Wahrheit zu erkennen vermeinte.
In diesem «Du bist» war zwar das geliebte Gegenüber unbezweifelbar enthalten,
aber - dies wurde zum Verdacht - vielleicht nicht anders denn als Schein, so

nämlich, wie es im «Wie du warst» erschien? Woher - ist man denn auch
versucht zu fragen - mag Octavian gewusst haben : das ist's, das ist die Liebe, das
ist die wahre Marschallin?

Und es fehlt, was uns wieder vorbehaltlos bereit für die Übereinstimmung des

zauberischen Anfangs machte : das Wissen, wie die Beiden einander begegneten,
und : ob sie einander erkannten - daraus wir alle Zuversicht gewinnen könnten.
Wir vermögen hingegen nur aus dem zu schliessen, was uns Octavian durch
seinen Eifer gegen die Worte und seinem Umgang mit ihnen selbst verraten
hatte.

Octavian empfing die Worte in einem Zusammenhang, in dem sie einmal
Wahrheit bedeuteten. Octavian besass die Worte, aber welche Bewandtnis es

mit ihnen wirklich habe, war ihm, der ihnen nicht mit der Tat voraus war, der
sie nicht für sich erfunden hatte, um mit ihnen das Gelebte zu bedeuten, nur
zu ahnen gegeben. Als das Vermögen dazu erkannte Hugo von Hofmannsthal
«die aufgesammelte Kraft der geheimnisvollen Ahnenreihe...» in sich, «die

übereinandergetürmten Schichten der aufgestapelten überindividuellen
Erinnerung» 87. So kann ein Totes wieder Leben gewinnen, indem es erinnert wird,
durch «Aus-uns-heraus-locken ganzer Welten des Fühlens» 88. Man versteht
Octavians seligen Überschwang: liebend und Liebe hinnehmend, tätig wurde
ihm zuteil, wovon er den Begriff, das Wissen im äusserlichen Sinn als im
Gedächtnis registriertes, erst besass; zu wirklichem Besitz, gefühlter Wahrheit,
ergänzte sich sein Ich über ein Du. Nun sind Erlebnis und Wissen beieinander.

Zum vollkommenen Selbstbesitz des Ich verhalf das Ausser-Ich, die Welt, indem
es das Ich - in der Vereinigung - vergrösserte um ein Abgeschiedenes in ihm selbst;
so stellte sich Einheit des Ich in Einigkeit mit der Welt her.

Unangefochten blieb Octavian mit seinem «Besitz», solange «es ringsum still
und dämmrig» 89, stimmungsvoll war. Wir aber - in der Helle des Tages - fragen

144



weiter: ist das Du auch wirklich erkannt? ist es so vertraut, wie die frühe
Beglückung Octavian glauben lässt? - oder ist es von Anfang an nur Mittel
gewesen - da freilich unbewusst -, wie sich mit Octavians Versuch, noch einmal
das «Ganze» zu geniessen, zu verraten begann? Ist es - und das würde seine

Abneigung dem Tag gegenüber wohl motivieren - vielleicht nur der Schein von
ihm, dies: wie es im «Wie du warst!» für einen Augenblick erschienen war, mit
dem sich Octavian in Übereinstimmung befunden hatte

Und es kommt uns, dass die Rede, mit der sich Octavian über sein Erlebnis
der Initiation mitteilt, vor einem Kunstwerk nicht weniger Geltung gehabt
hätte, und, dass er die Geliebte vielleicht für ein Gemälde eintauschen könnte 90.

Das wird bewährt im Anblick des szenischen Hintergrundes, vor dem das

Paar ruht, - dessen der Leser der Dichtung zuerst vielleicht entraten zu können
glaubte und der in einem tieferen Sinn sehr wohl mitspielt.

Gibt man sich ganz jenem Bilde hin, das die Szene nach des Dichters Wünschen

zu bieten hat, so ist den Worten Octavians mit einem stummen gleichwohl

beredten Ah! des Entzückens von Seiten des Zuschauers, sobald sich
ihm bei geöffnetem Vorhang das malerisch gelagerte Liebespaar mitten im
goldleuchtenden theresianischen Rokoko-Rahmen, einem die Heiterkeit und
Lebenslust seiner ersten Bewohner widerspiegelnden Interieur, vorstellt, ein
neuer und sinnvoller Ton beigegeben. Unüberhörbar erklingen mit den ersten
Worten der Komödie für Musik, bei jenem trunkenen Ausruf voll tiefen Staunens,

mehrere deutlich wahrnehmbare Obertöne, von denen einer im «Wie du
warst!» auch der grossen Vergangenheit, jener ins Wunderbare entrückten
grossen Zeit Österreichs, ein Echo gibt ; das nächtliche Erlebnis einte den
Beglückten in der Gestalt des geliebten Gegenüber mit der frühtheresianischen
Welt. Maria-Theresia-Zeit bedeutete für den Dichter Fülle und Reinheit des

Lebens: «Geist der Vernunft und der Natürlichkeit»91. Ihre Schönheit
begegnete Hofmannsthal in der Gestalt der Kaiserin vor allem dort, wo er sie

aus ihren Briefen imaginierte.
Er bewunderte die «Einheit der Person in allem und jedem : In allem, wo

sie handelt, ist sie ganz drin» 92, denn sie wollte nur, was «in ihr lag» 93. Ihr Wesen
bestimmte er als «die Durchkreuzung des höchst Individuellen mit dem höchst
Natürlichen»94; umgreifend aber wie dieses, dem Einfachen wie dem Hohen
gerecht, fand der Dichter auch den «Stil des Bauens, der unter ihrem Vater
aufkam» 95.

Und wo Hofmannsthal den Namen der Kaiserin ausspricht, ergibt sich ihm
gleich derjenige Mozarts, den er als ihre Gegenfigur dachte: Mozart war
«klanggewordenes Volkselement» 96. «Aus den Tiefen des Volkes ist das Tiefste und
Reinste tönend geworden, seliges Gefühl des Lebens, die Abgründe sind
geahnt, aber ohne Grauen, dazwischen die Wehmut, aber kaum der schnei-

10 145



dende Schmerz, niemals der Einsamkeit starrendes Bewusstsein ...» 97. Und die
gleiche Atmosphäre, die die Kaiserin umgab: «Welches Unmittelbare! Welches
Menschliche! Beklommenheit, Strenge, sich lösend in Milde; ein wunderbares
uneitles, auf Gott ruhendes Selbstvertrauen etwas Familiäres dabei, etwas
Vertrauliches, Anheimelndes dies ist ein Ganzes, eine Seelenwelt wie die
Klosterwelt des dreizehnten Jahrhunderts oder die Geisteswelt einer
ionischen Stadt zu Piatons Zeit.» 98 tönte für Hofmannsthal aus der Musik Wolfgang

Amadeus Mozarts wider: «es ist eine zweite Antike, schön und fasslich
wie die erste, gleichsam gereinigt: eine christliche Antike» ". Mozarts Musik,
das Angedenken der grossen Kaiserin leben für ihn in der österreichischen
Landschaft fort, die zugleich die Landschaft der eigenen Kindheit ist100 ; sie sind
«natürlich wie die Natur» 101.

Die Relation seiner Dichtung zur Zeit des «ersten Jahrzehnts der Regierung
Maria Theresias» deckte Hofmannsthal selbst in einem «Ungeschriebenen Nachwort

zum Rosenkavalier» auf: «Es könnte scheinen, als sei hier mit Fleiss und
Mühe das Bild einer vergangenen Zeit gemalt, doch ist dies nur Täuschung und
hält nicht länger dran als auf den ersten flüchtigen Blick. » Er verhüllte dabei

zugleich geheimnisvoll sein Streben, sich ihr durch Angleichung zu nähern,
indem er betonte: «Die Sprache ist in keinem Buch zu finden, sie liegt aber noch
in der Luft», und verriet im Nachsatz doch beinahe - Octavian gleich -
Inspiration und Dichter: «denn es ist mehr von der Vergangenheit in der Gegenwart

als man ahnt ...» 102.

Es war der symbolische Augenblick des Einsseins mit dem Schönen, in dessen

Tiefe alles Unterschiedene, Getrennte in eines sank; er rief die Sehnsucht hervor,

verwandt jenem Gefühl, «dass alles gegenwärtige Schöne in der Natur nur
auf ein ganz unerreichbares Früheres hinzudeuten schien» 103. Sie umfing uns
als Stimmung und vergegenwärtigte für die Dauer eines Augenblicks das

«Ganze» symbolisch in den Gestalten: «Doch was ein jeder ist, das ist er

ganz; ganz einer Stimmung atmendes Symbol» 104.

Wer will sich aber zu unterscheiden getrauen, ob die empfundene Schönheit
theresianischen Lebens und theresianischer Kunst, des Wiener Rokoko, die

Erinnerung an das Glück der eigenen entschwundenen Jugend, die sich für
die Marschallin in Octavian gespiegelt findet, oder das Angedenken dieses das

Gefühl für jenes erweckt habe Sowenig wir im Augenblick zu sagen wüssten,
ob von erlebter Gegenwart ein überkommenes Vergangenes sein Leben mitempfängt
oder ein in Octavian sich nach Leben sehnendes Abgeschiedenes eines Lebenden
sich bemächtigte um wiederzukehren.

«Denn dem Hauch des Göttlichen hält unser Leib nicht stand, und unser
Denken schmilzt hin und wird Musik» 105. Töne rühren an, lösen das nicht oder
kaum Sagbare, sie benennen nicht und sondern nicht ; es kostete grosse Mühe,

146



mit ihnen Begriffliches annähernd zu vermitteln. Jenem frühen Staunen Octa-
vian-Hofmannsthals als einem Grundgefühl des Dichters 106 gaben Verse des

Knaben Giannino einst den ersten und dichterisch vollkommenen Ausdruck.
Das Klangspiel der Reime, Assonanzen und wechselnden Vokale, die
Evokation von Lauten, Duft und Farben, das Gleiten und Stauen und abermalige
Fliessen des Rhythmus hatte die Worte dabei nahezu um ihren Sinn gebracht:
«... und was da war, ist mir in eins verflossen: in eine überstarke, schwere

Pracht, die Sinne stumm und Worte sinnlos macht»107. Octavian, dem die Worte
ebenfalls zu klingen anfangen und der die «Musik» aus ihnen ziehen will, um
sich an ihr zu berauschen, wird von der Marschallin sanft davon zurückgehalten

; - sie selber schweigt sich über ihr Erlebnis aus und lauscht nur auf das

im verborgenen Tönende, das den Worten kaum anzuvertrauen, kaum
abzugewinnen ist, einsichtsvoll, bescheiden, aber nicht minder hingerissen.

Dem Hörer und Zuschauer seines Spiels hat Hugo von Hofmannsthal die
Musik zu Hilfe gerufen, damit sie ihm das Schweigen auf ihre Art beredt mache ;

er weiss, es gibt einen «Schlüssel», den kaum ein Dichter, «den nur der Musiker
besitzt, der mit der Unmittelbarkeit des Fühlens die Tür ins Namenlose auf-
schliesst» 108. Solch einen Musiker glaubte der Dichter in Richard Strauss
gefunden zu haben.

Es wird nun zu hören sein, welche Qualitäten die Musik von Richard Strauss
der Dichtung Hofmannsthals zuzuführen hatte.

Es gibt einige Stellen in dem Gedicht Hugo von Hofmannsthals, um die

gleichsam wie um Kristallisationskerne die Musik von Richard Strauss sich

gesammelt, mit Aussage gesättigt und Form gebildet hat. Form eignet ihr -
wie schon immer, so auch hier - durch den Zusammenhang in sich seihst. Allein,
wie die Musik durch die Dichtung erst ganz aufgeschlossen erscheint, empfängt
umgekehrt die Dichtung durch die Musik die letzte Aufhellung. Das Verhältnis
von Dichtung und Musik in der ersten Szene der Oper könnte seinerseits in
dem Wechsel von Geben und Nehmen als complementäres Gegensatzpaar
bestehen, einander zur Ergänzung bestimmt entsprechend jenem Verhältnis
innerhalb der Sprache, der Musik, deren Struktur bei Hofmannsthal109, bei
Strauss110 die Konfiguration des complementären Gegensätzlichen bildet. Wie weit
Aufmerksamkeit - Voraussetzung für ein Einander-Gewahrwerden und
liebevolles Verstehen - von Seiten Strauss' vorwaltet, wird die uns bei den
nachfolgenden Betrachtungen leitende Frage sein m.

147



B

Sogleich, nachdem sich der Vorhang geöffnet und den Blick auf die Szene

freigegeben hat, erklingt aus dem Orchester ein bezauberndes Bläserkonzert112.
Von solcher den Naturlaut nachahmenden Musik weiss die Dichtung

Hofmannsthals kein Wort: nicht allein in der Buchfassung, auch im Manuskript

des Dichters 113 endet die Beschreibung der Szene mit der Andeutung des

reizenden Bildes, das Octavian und seine Geliebte bieten. Jene die Stimmung
erwachender Natur beschwörenden Sätze aber: «Durch das halbgeöffnete
Fenster strömt die helle Morgensonne herein. Man hört im Garten die Vöglein
singen. » 114 sind - dort zuerst von Richard Strauss eigenhändig eingefügt - wohl
des Komponisten dichterisch-musikalischer Einbildungskraft entsprungen.
Völlig im Geiste der Dichtung ersonnen, zeugen sie für Strauss' Einfühlungsvermögen.

Die nachahmende Musik, mit der er der eigenen szenischen
Vorschrift genügte, vermag die Erinnerung an Eleganz und Klangzauber französischer

Rokoko-Kunst heraufzubeschwören, der sich der Komponist während
seines Lebens immer wieder durch Wort und Ton zugeneigt gezeigt hat115 ; denn
wenn die Szene vielleicht an ein Bild gemahnt, das von einem Zeitgenossen der
Watteau oder Fragonard gemalt sein könnte, so die Musik an die mit
Klangassoziationen spielenden rokoko-haften Clavecin-Stücke eines François Cou-

perin. Frohsinn und Heiterkeit wünschte Hofmannsthal durch das dem Blick
sich darbietende im theresianischen Stil dekorierte Interieur zu verbreiten;
«die helle Morgensonne» ist man geneigt, als Verheissung von unbeschwerten,
beglückten Lebensstunden zu begrüssen; und die erwachende, in Tönen
erscheinende Natur spiegelt nicht nur den Traum der Liebenden, vielmehr die
Erweckung Octavians, die er ein grosses ihm zuteil gewordenes « Glück » nennt116.

Diese unmittelbar nach dem Aufgehen des Vorhangs erklingende Musik ruft
Verwirrung hervor: sie überspielt die Grenze zwischen Kunst und Natur und
erzeugt Stimmung, indem sie das Ohr überrascht, entzückt; sie verzaubert.

Das Wispern und Raunen aus dem durch Triller aufgelösten E-Dur Akkord,
die ungewissen Verhältnisse im Klang: Nähe und Ferne ineinander
verschwimmend, mitten darin ein Fremd-Vertrautes: die Melodie scheinbar der
Natur, - solche Phantasmagorie bringt uns eine verwandte Musik aus der
Introduktion der Tondichtung Don Quixote in Erinnerung U7. Dem verschatteten

geheimnisvollen Flüstern der sordinierten Violen, die einen durch Triller
entgrenzten E-Dur Akkord als Tonika im Wechsel mit seiner Dominante
erklingen lassen, ist eine einfache schwärmerisch tönende Melodie mit dem
Sextsprung h-gis beigeordnet. Hörner und Celli spielen sie leise. Die gedämpfte
Solo-Violine aber spielt zu gleicher Zeit eine berückende Kantilene, die aus

mysteriösem Halbdunkel wie «fremde Fühlung» an die Töne der Hörner und

148



Celli rührt. Sie enthält ungewöhnliche Intervallfolgen und mit ihnen eine reiche

Chromatik, die immerhin ein wenig an die Farbigkeit der Vogelstimmenimitation

zu Anfang der Rosenkavalier-Szene gemahnt. Diese Melodie kann man
auf zwei Weisen verstehen118: auf eine konventionelle als Entfaltung der

Akkordfolge D - Tp - D - T; auf eine originäre als durchbrochene chromatische

Mehrstimmigkeit, - wie sie in einer Fantasie für Solo-Violine komponiert werden

müsste :

träumend

Beide Weisen werden aber dem musikalischen Sachverhalt nicht ganz
gerecht; auf die erste Weise erscheinen uns einige Töne als willkürlich
eingemischt aus fremder Tonart; auf die zweite die Beziehung der Töne nur
aufeinander nicht fest genug, zumal sie sich am Ende in die des Dreiklangs
auflöst. So züngelt Phantasie verlangend um den verschwimmenden Dreiklang,
und ungeschieden liegt Vergangenes und Zukünftiges beieinander, miteinander
verschränkt und «träumend»119.

Der liegende E-Dur Akkord ist der Musik der Rosenkavalier-Szene mit der
«träumenden» des Don Quixote gemeinsam. Doch hier ist die Lage weiter, der

Klang aufgelichtet, geklärt. Das der Hörner-Melodie entsprechende, von
Klarinetten und Bratschen, Hörnern und Violoncelli in kanonischer
Verdoppelung ausgeführte Motiv - es ist vom ersten Thema des Epilogs der «

Einleitung» abgeleitet - gleicht jener schwärmerisch tönenden in seiner Einfachheit.

Die doppeldeutige, «phantastische» 120 Melodie der Solo-Violine aber hat
die mit Wachheit, mit Aufmerksamkeit erlauschte und nachgebildete «Natur-
Stimme» abgelöst in Form von Motiven und Melodien der Flöte, Oboe und
Klarinette, die sogar als Amsel-, Meisenruf und Buchfinkenschlag identifizier-

149



bar sind : das «krause Gezwitscher» als naturtreu zu rühmen fand sich ein
Vogelkenner, der selbst auch als Musiker nicht ohne Namen ist121.

Zu dem von Streichern, Hörnern und Holzbläsern ausgehaltenen E-Dur
Dreiklang - seine Klangfarbe wechselt im Dreiklangsmotiv der Bratschen,
Celli und Hörner; über eine Oktave verteilte Violin-Triller, Triller der
Klarinetten und Fagotte überlaufen ihn wie ein Schauder die Haut122 - fügt zuerst die
Flöte eine Koloratur. Mit ihr verlauten Töne des E-Dur Dreiklangs, zu denen
die Nebennote fisis kommt. Danach fallen aber Oboe und Klarinette zusammen
mit weiteren andersartigen Koloraturen ein, die dem Klang eine Fülle fremder
Töne, Nebennoten, zugesellen: fis, eis, d, eis, c, g; sie dissonieren sowohl mit
den Dreiklangstönen als auch - soweit sie gleichzeitig erklingen - untereinander;

ebenso, wenn darauf die Koloratur der Flöte und diejenige der Oboe

zusammen ertönen. Mit den Trillern der Streicher und Bläser zusammen
erscheint kurzfristig hintereinander das ganze chromatische Total (mit
Ausnahme des Tones a) im Klang:

13

Die harmonischen Ereignisse wirken, als ob Flöten-, Oboen- und Klarinettentöne

zufällig in die Musik, zwischen die Töne des Dreiklangs, geraten wären
und sie dabei ganz regellos umspielten ; genauso unwillkürlich muten auch die
rhythmischen an, angedeutet mit den im Notentext fixierten Abweichungen von
der Taktbetonung durch Triolen und Vortragszeichen, die neue Schwerpunkte
anweisen.

Für die Dauer des vier Takte währenden Bläserkonzertes ist es, wie wenn
sich das Kunstgebilde des Dreiklangs in den ungeregelten vielstimmigen
Naturlaut auflöste. Während der E-Dur Dreiklang für Momente beinahe
chromatisch voll ausgestuft erklingt, glaubt man dicht gedrängt und auf einmal

zu hören, was in der Musik stets im Nacheinander bisher vermittelt wurde, die

ungeminderte Fülle des Klanges 123, freilich - wohlverstanden - als ihre Idee, die
selbst mit höchster Kunst wieder zur Anschauung gebracht, vermittelt ist.

150



Das Vogelstimmenkonzert - wie ein unvorherzusehender, aber gleichwohl nicht
unerwarteter «Natur»Vorgang - tönt in den Ohren dessen, der die tonale Musik
kennt, als Offenbarung. Er erfährt durch sie die «Harmonie von Natur und
Kunst» 124. Der empfundene Zwiespalt zwischen Musik als einer Ton«spräche»,
deren Gebrauch zwar erlernt werden kann, deren Sinn sich aber nur durch
eigene Erfahrung erschliesst125, und dem Leben, dem unwillkürlich tönenden,
natürlichen Dasein, scheint im Augenblick aufgehoben. Der E-Dur Akkord, so

in den Naturlaut eingegangen, kehrt von neuem als seine Verkürzung, als
künstlich abgezogen, aus dem obertönigen Natur-«Ton» wieder, Tonsymbol
gleichsam voll lebendiger Erfahrung seines Ursprungs aus mythischer Vorzeit,
in die er scheinbar für einen Augenblick hinabtauchte.

Diese von Strauss ersonnene Musik, die einerseits wegen ihrer Realistik nur
der Forderung der Szene nach Illusion zu genügen scheint und, indem sie eine

Morgenstimmung im Klang beschwört, die Magie der Szene steigert, ist andererseits

ganz wesentlich Ausdruck des menschlichen Innern, dessen Verzauberung
im Überspielen der Grenze zwischen Natur und Kunst sie hervorruft und
zugleich spiegelt als Erinnerung von ursprünglichem, ungebrochenem Dasein.

Es gibt eine zweite Textstelle, die durch Zusätze von Richard Strauss
Veränderungen erfuhr; auch ihr sieht man es auf den ersten Blick kaum an.

Die Worte, mit denen Octavian die Vergangenheit beschwörend
heraufzurufen trachtet, wirkten auf den Komponisten suggestiv; das Gefühl aber,
das sie in ihm aufweckten, wusste er durch Töne bei sich noch tiefer erregbar.
Und selber unter ihrer Gewalt stehend, konnte er sich nicht enthalten, das
Interesse auf die betörende Musik der Instrumente zu ziehen. Dadurch wirkt
das Verhältnis von Text und Musik - durchaus ganz so wie es Hofmannsthal
intendierte 126 - als sei es umgekehrt: nun scheint mit der Musik, was «in» den
Worten ist, unmittelbar zu verlauten, d. h. in Tönen aus ihnen hervorzubrechen,

so dass nur noch als «dolmetschender» Kommentar für die für Musik
weniger Empfänglichen erklingt, was Octavian zu dieser Musik singt. Dabei
hat Richard Strauss selbst diese zwei den Eindruck seiner Musik, d. i. der
Musik Octavians, treffenden Worte der Dichtung Hofmannsthals hinzugefügt:
«Schmachten und Brennen» 127.

Ob Richard Strauss bei diesem Eingriff in die Dichtung - wie man wohl im
Hinblick auf diese und ihr ähnliche Partien im gemeinsamen Werk zu beklagen
für nötig fand 128 - von dem Bedürfnis nach Gesangstext für eine selbstherrlich
expansive Musik geleitet gewesen ist, wäre allein an dieser zu erweisen: ihre
Form, die Konfiguration, würde untrügliche Male davon getragen haben, wenn
der Komponist - wiederum auf der Jagd nach dem «Eigentlichen» - sich selbst
verloren hätte. Dem wollen wir nachgehen.

151



Zunächst hört man der Musik an, dass Strauss sich nichts weniger als
ungehemmt ihr überliess; er reflektierte: Octavian als Figur des Musikers drückt
sich mit Tönen darüber aus, was er an Tönen eilebt hat und mit ihnen aus der

Erinnerung zu beschwören trachtet so, wie es der Dichter an Worten erfuhr
und mit ihnen unternommen hatte (vgl. Ziffer 19).

Es ist die vorausgegangene Schmähung der «blossen» Wörter, in denen sich
dennoch ein «Etwas» verborgen halte - wie wir aus dem Munde Octavians
vernehmen-, an die der Komponist mit nahezu begrifflicher Schärfe anknüpfte.
Unmittelbar wurden von ihm zwei musikalische Stile einander kontrastiert;
der eine ist mit eckigem Rhythmus und einer einfachen Kadenz, mit ein paar
leicht durchhörbaren Harmonien in trockener Instrumentation als «hölzern»

abgesetzt gegen einen «lebendigen» sinfonischen von rhythmischer Unge-
bundenheit, reicher Chromatik, mit verschleierten Kadenzen und sozusagen
saftiger Instrumentation. Damit hat Strauss den Gegensatz von erfühlter
innerlicher und schulmeisterlicher äusserlicher Musik, von «falsch» und «wahr»
berufen, für dessen Bestehen wir im sinfonischen Werk des Komponisten schon
früher ein bemerkenswertes Beispiel vorfanden 129, ja der - wie wir wissen -
einmal erkannt, gerade Strauss' kreative Kräfte überhaupt erst aufgeweckt und
angespornt hatte 13°. Ohne Mühe können wir auch den Gegensatz der Begriffe
von «Musik als Ausdruck» des «Seelenlebens» und «Musik als tönend bewegter
Form» 131 damit zur Deckung bringen, wie sie Strauss aus Friedrich von
Hauseggers und Eduard Hanslicks Schriften frei entlehnt und auf die eigene Problematik

angewandt hatte 13z. Das alles deutet darauf hin, dass der Komponist in
Octavians Erlebnis mit den Worten das eigene Jugenderlebnis mit den Tönen
widergespiegelt fand.

Drei Takte d-moll mit Kadenz, als Musik dem Urteil der Dichter-Figur:
«das sind Worte, blosse Worte» beigesetzt, bilden einen rudimentären «Satz»:

quintverwandte Klänge sind aneinandergefügt; der Bass führt einen Quintschritt

aus; die Folge Tonika-Dominante-Tonika verhält sich wie Subjekt und
Prädikat. Unnötig zu vermerken, dass Strauss auf alle «erläuternden» Klänge
als Attribute verzichtete, wo es ihm darauf ankam, die Sinnleere in den Tönen,
die der blossen Befolgung musikalischer Syntax wegen, die im unguten Sinn
musterhaft gesetzt sind, hörbar werden zu lassen 133. Darüber hinaus steht die
Kadenzformel exemplarisch für alle gedankenlose Formelhaftigkeit in der
Musik, zuvörderst für den Schematismus der nachklassischen akademischen
Sonate, dann für das kümmerliche Buchstabieren schlechthin und ertönt als

Spott über ausdruckslose, gewöhnliche Allerwelts-Musik und das der Konvention

genügende Epigonentum.
Nun hat sich Octavian kurz zuvor selbst den wie immer aller Welt geläufigen

Tönen, Klängen, Rhythmen anvertraut, run, was ihn bewegte, Laut werden zu

152



lassen (vgl. Ziffer 14). Verhalten sang er von seinem Glück, der ihm zuteil
gewordenen Offenbarung: «Wie du warst»; die Melodie der Singstimme bewegte
sich, getragen vom Orchester, kaum über ein paar Töne. Dabei war sie zuerst
völlig, dann «sinngemäss» im Einklang mit den Instrumenten. Was aber in der

Singstimme verhalten antönte, das Innere, war in der eigentlichen Melodie mit
überschwänglich geweiteten Intervallen aus dem Orchester her vernehmlich
geworden, in das Octavian ebenso wie seine Geliebte hinablauschte.

Die Instrumentalmusik gab der Bewegung des Innern durch die Stimmung
des leuchtenden E-Dur Resonanz; wir erfuhren tönende Innerlichkeit.

Und selbst dies bildete nur eine Schicht, die abgesetzt blieb gegen die «zarte
Musik der Natur, die das innere Ohr in dem Gesang der Vögel und allen den
feinen Naturstimmen...» vernimmt134. Sie wiederum erschien äusserlich als

angeschaute, erfahrene Natur und zugleich ganz innerlich als Phantasmagorie
vollkommenen Daseins und spiegelte sich als solche ab in dem «melodischen
Element» als Ausdruck der sie «aufnehmenden menschlichen Empfindung» 135.

Und in solchem Reflex erkannte sie sich mit Liebesblick, gewann jene ihre
Form, indem Musik sich selbst begegnete.

Was sie gewahrte, ist sinnvoll durch eine Ausweichung nach Gis-Dur in der
Ton«sprache» angedeutet. Die Dur-Terz gis, so hörte es Octavian, ist der
wesentliche Bestandteil des E-Dur; Gis-Dur als ein reineres, intensiviertes
E-Dur gleichsam vermag die «Essenz» von E-Dur auszudrücken 136. Und indem
Octavian singend zur Tonart Gis-Dur überging und eine modulierende Kadenz
ausführte, veränderte sich etwas ; es wurde eine Strecke Weges von einem zum
andern zurückgelegt. Nur die Basstimme, die so lange nicht vom Tonika-Grundton

E wich, als der vermittelnde Akkord noch erklang, rückte dann sogleich ins
Gis; und so ertönten E-Dur und Gis-Dur doch auch unvermittelt nebeneinander.

Der Weg von einem zum andern - bedeutet uns das - ist für Octavian
gar keiner: nur äusserlich, in der Ton-«sprache», sind getrennt, was «eigentlich»
seinem Wesen nach eins ist, Klänge als Erscheinungsformen von Harmonie,
die ihm fraglos als die Eine, Gemeinsame in ihnen gilt137. In seiner Musik
verlautete darüber ein unverhofftes «Aufblühen», ein «Aufleuchten», das die
Erleuchtung, das Offenbarwerden 138 «lebendigen Inhalts» dem für ihn
aufgeweckten Organ, der Empfindung, abbildete.

Dem in die Harmonik Eingeweihten erklingt Musik für sich und zugleich für
mehr, sie ist ihm Symbol139. Seit er in Tönen die Liebe erfuhr, hört Octavian mit
anderen Ohren auf die Musik, er vernimmt sie mit «teilnehmendem Gefühl» 14°,

öffnet sich ihrem Reiz und erfährt aus den Tönen die «Offenbarung der menschlichen

Seele»141. Als Gestalt gewordenes «Seelenleben», «heiter oder leidenschaftlich

belebter Ausdruck »142, hat sich ihm die « wahre » Musik, in der er, indem er sie
hört, sein bewegtes nach Musik verlangendes Inneres geborgen weiss, geoffenbart.

153



Sie Ht ihm kein nach feststehenden Regeln geübtes Spiel «tönend bewegter
Formen »bloss, sondern tönendes «Leben», das in ihm ist, ein Besitz im Gefühl143.
Indem er sang und Musik, seinem erfüllten Herzen Luft zu machen, aus sich
entliess, fühlte er sich «erhoben», höher gestimmt. Und um das Ereignis voll
zu begreifen, verdunkelte er darauf das Licht, entwich über den gleichen Klang,
der zu Gis-Dur hin vermittelt hatte, nach dem dunkeltiefen- herabgestimmten-
f-moll :

So aber, in der Spanne zwischen dem terzverwandten Gis-Dur und einem
dem E-Dur konträren, dem Gis-Dur als As-Dur parallelen f-moll, entdeckt
sich die Bewegung im Innern - Empfindung, die das als Spiegelung der Sehnsucht

vernommene Klangspiel aus Vogelstimmen mit der in solcher
Verschleierung sich verbergenden und zugleich offenbarenden Harmonie erregt
hat - in einer weitgespannten Melodie als «lebendige» Musik. Die bewegte
«schöne» Melodie ist ihm fortan die «wahre» Musik, der zuliebe er sich zu einer
Schmähung der falschen hinreissen lässt. Und nachdem er sich überhob, glaubt
er sich darauf der Wahrheit doch schnell noch einmal versichern zu müssen,
zitiert diese Musik, in der das Glück seines Erlebnisses laut wurde, herbei
(vgl. Ziffer 20) und sucht sich an ihr nun wieder in die Empfindung, in der das
äusserlich Getrennte eines ist, zurückzutasten.

Schon aber geht das Gis-Dur nicht mehr reinlich aus dem E-Dur hervor:
beide sind jetzt - im Zitat - durch ein quasi-glissando der Streicher miteinander
verschleift. Auch herrscht zwischen Singstimme und Instrumentalmusik nicht

154



langer mehr Eintracht wie doch beim ersten unwillkürlichen Erklingen von
Octavians Musik; wenn nun zu der zitierten Melodie Sprechgesang in
chromatischer Führung ertönt, dessen Text die Wirkung gerade dieser Musik
beschreibt, erkennen wir, dass beide im Zwiespalt miteinander sind. Die am stärksten

auffallende Veränderung aber bildet eine Verlängerung: es fehlt dem
aufsteigenden Melodiebeginn das absinkende Ende, der Ausweichung ins Gis-Dur
die complementäre Rückführung in die Tonika, die zwar schon ursprünglich
nicht erreicht, jetzt aber auch nicht mehr angesteuert, sondern von der Medi-
ante hypostasiert, auch : verstellt wird.

Das Melodie-Zitat gilt nur mehr als Auftakt zu einer sinfonischen Musik,
in deren Stil wir den der Tondichtungen von Richard Strauss, besonders aber
den der «Reprisen» in ihnen, wiedererkennen.

Versammelt sind zum «Satz» weit im Quintenzirkel voneinander entfernte
Akkorde; sie befinden sich teils in Terz-, teils in Tritonus-Verwandtschaft und
sind vornehmlich mit demselben alterierten Septakkord in verschiedenen
Umkehrungen verbunden, von denen eine der «übermässige Quintsextakkord» ist,
dessen «Sinn» man leicht «umdeuten» kann, um «in der grössten Geschwindigkeit

woanders» 144 zu sein. Die gleiche Tendenz zur Verkupplung führte dahin,
die genaue, übersichtliche Fügung entsprechend der musikalischen Syntax
zu vernachlässigen. In diesem Satz soll das «Ganze» erscheinen, darum ist ein
dichtes Motivgewebe ausgebreitet; es verwischt den Übergang zwischen den
einzelnen Akkorden, verdunkelt den Zusammenhang, den «Sinn», mit
dissonierenden chromatischen Vorhaltsnoten und Durchgängen, die eben den in
den harmonischen Satz eingearbeiteten Motiven zugehören.

Neben zwei Motiven, die die «Klangverschleierung» 145 bewirken und von
denen das eine der Instrumental-Melodie zu Octavians gesungenem Ausruf
«Wie du warst» entstammt, das andere (bei Ziffer 22 auftretend) aus der
sinfonischen «Einleitung» bezogen wurde, finden sich zwei neue vor. Mit
scharfsinnigem Gehör ist Willi Schuh darauf aufmerksam geworden, dass das eine
als Anspielung auf die «Tristan»-Melodik zu verstehen sei146; doch vielleicht
prägt sich die von ihm zitierte chromatische «cantabile »-Melodie (bei Ziffer 21)
in diesem Zusammenhang nicht als einzige ein, die auf Wagners Werk anspielt;
vermögen nicht schon die ersten Töne des «espressivo»-Motivs (ein Takt nach
Ziffer 20) das « Sehnsuchts»-Motiv zu berufen? Und den Stil der Oper «Tristan
und Isolde» von Richard Wagner meinen auch die häufigen Tritoni des Basses
und die in den Orchestersatz hineinkomponierte Singstimme nach Art des

Sprechgesanges. Solche hier konzentrierten Eigentümlichkeiten, soweit sie
sinfonischer Natur sind, finden sich auch in den Tondichtungen von Strauss,
zuletzt und in besonderem Masse aber in den musikalischen Tragödien Salome

op. 54 und Elektra op. 58 147. - Als eine milde Abweichung von ihrem Stil er-

155



kennen wir die hier auskomponierte Peripetie: die Tondichtung Octavians ist
nicht - wie so eindrücklich in dem frühen opus 20 derselben Gattung des jungen
Strauss zu hören war - innerhalb des E-Dur bis zu einer Spitze getrieben, die
zuletzt in der Generalpause abbricht mit jähem Verstummen, wonach die Musik
dann nach moll läuft und verrinnt, sondern - und vielleicht vom Wortlaut der

Dichtung dazu gemässigt - in einer weniger steilen Kurve zu Ende geführt. Sie

begann in E-Dur (bei Ziffer 20) ; über dem regulär mit der Doppeldominante
vorbereiteten moll-, nicht Dur-(!) D-Quartsextakkord sinkt sie - auch darin
gleicht diese Tondichtung der frühen 148 - unfähig zur Vollbringung der authentischen

Kadenz nach e-moll (entsprechend dem Anfang in E-Dur) in sich selbst

zusammen (bei Ziffer 23).
Sie war entstanden, nachdem Octavian-Strauss erfahren hatte, wie Musik,

die geliebte schöne Gestalt, sich anfühlt, und nachdem ihm dabei bewusst
geworden war, dass in solcher Empfindung der Besitz des Wahren bestehe: er
hörte zugleich sie und sein gesteigertes, erhobenes Ich als Musik. Durch Wiederholung

und Steigerung solcher Empfindung meinte er daher, sich dem «Eigentlichen»,

das er mit der Liebe zur schönen Gestalt empfangen hatte, der Wahrheit,

die die ungeteilt Eine ist, versichern zu können. Die Verkupplung der

Klänge unerachtet ihrer Zugehörigkeit zu ganz verschiedenen Tonarten in
einer Kette von Reizen, ihre Befreiung vom System, so dass das Entfernteste
miteinander zusammenfällt, in Form der Chromatisierung von «Tonalität» zu
berauschender Tonfülle verdeckte aber die Gestalt nicht nur, sondern löschte

aus, was die Liebe erweckt hatte ; übrig blieb Leidenschaft, die sich selbst genoss
und sich den «Tod» herbeizog.

Die Tondichtung Octavians endet ähnlich dem Adagio der Symphonia do-
mestica149 mit einem Wechseln zwischen zwei Septakkorden, die - Ausdruck
von Ohnmacht - keine reine Tonart ausbilden und zusammen mit dem zweimal

ertönenden Auftaktmotiv der zum Bruchstück verkümmerten «schönen»
Melodie die Unfasslichkeit des «Ganzen» beklagen.

So steht der durch die Kadenzformel berufenen frühen epigonalen, noch der
Autorität der Überlieferung hörigen Musik des Knaben Strauss, in deren Zitat
nur von eingeweihten Ohren mit dem charakteristischen Rhythmus auch eine
äusserst diskrete Anspielung auf Musik von Brahms 150 vernommen wird, die in
der Nachfolge Richard Wagners entstandene, stimmungstrunkene, dem Rausch

um der Wahrheit willen nachjagende und von Versagung betroffene Musik des

Jünglings in einer trotz ihres geringen Umfangs ausgewachsenen Tondichtung
gegenüber, die keines denn das «Gesetz» des eigenen Wesens151 kennen will und
von der Verfallenheit an den die Töne begierig aufnehmenden Sinn, an das

Erlebnis des Ich, bedroht ist.
Frühen Zweifel an den überlieferten Worten, die Offenbarung ihres Sinns und

156



die Versuchung durch sie hat Hugo von Hofmannsthal als eigene Erlebnisse
seiner Jugend zur Gestalt Octavians verdichtet und dabei «mit gerechtem Sinn,
mit Ironie und Wehmut von höherem Standpunkt aus» 152 wiederhergestellt,
was er gewesen. Die Dichterfigur rief verwandte Erfahrungen dem Komponisten

in die Erinnerung zurück. Er erkannte sich in ihr, empfing noch einmal
die eigene längst entschwundene Jugend und wurde vermögend, aus Octavian,
höchst adäquat der Dichtung, Musik zu schaffen, durch die diese ein erhöhtes
Leben gewann.

Noch einmal begegnet uns eine Text-Erweiterung, die Richard Strauss

vorgenommen hat, und zeigt das Arbeiten seiner Phantasie an: im Manuskript der
ersten Szene - noch ohne irgendeinen erkennbaren Zusammenhang mit einem
Motiv, einer Melodie - steht zwischen den Zeilen Hofmannsthals ein « Ich liebe
dich». Die Handschrift verrät den Komponisten als Autor153, der Eintrag seinen

Hang zur Sinnfälligkeit (manchmal auch Drastik), der sich öfters gegenüber den
schamhaften Figuren Hofmannsthals, die er mitunter unmutig der «Ziererei»154

beschuldigen konnte, hervorgekehrt hat. Eine in der Dichtung nur leise, zart
sich andeutende Sprachgebärde, mit der die Geliebte den Abgrund verschliesst,
der sich vor Octavian zwischen und unter den Worten auftat, hat dabei eine

Verstärkung erfahren; die Liebende geht in ihrer Sorge um Bewahrung nun
lebhaft aus sich heraus; unmittelbar auf die später zum «Ich hab dich lieb!» -
wohl vom Dichter - geänderte Einfügung 155, die in die Tonart der Marschallin
transponiert wurde und ihr so als «natürliche» Rede vom Mund gehen kann,
sieht die Partitur eine «Umarmung »vor156, die in der Buchausgabe der Dichtung
ebenfalls fehlt. Obwohl von Richard Strauss ersonnen, geschieht sie doch sicherlich

nicht gänzlich entgegen der Absicht Hofmannsthals. Als «zärtlich und
beinahe mütterlich» wurde ihr Verhalten auch von ihm in einer frühen Niederschrift

dieser Szene bezeichnet 157
; damit wäre auch hier eine sorgende

Überlegenheit leise angedeutet.
Was aber meint die pantomimische Eindringlichkeit, mit der Strauss eine

Wendung der Sprache versah? Ist sie vielleicht von tieferem Sinn auch für die
Komposition, und wie verhält sich dieser dann zu dem des Gedichts? Schon
das Manuskript gibt dazu eine Auskunft: bei Octavians Frage nach dem «Du»
steht, zwischen die Zeilen der Hofmannsthalschen Handschrift gesetzt, ein
«C-Dur»; zu der Liebeserklärung der Marschallin notierte sich Strauss die Tonart

(der Tondichtung Don Juan): «E-Dur» 158. «Aus zahlreichen Randnotizen
in seinen Operntextmanuskripten wissen wir, dass die ersten musikalischen
Vorstellungen, die Strauss aus der Lektüre einer Dichtung gewann, oftmals .Ton¬
arten' (die für Strauss einen ganz bestimmten Charakter bezeichneten) gewesen
sind ,..»159. Ist E-Dur die Tonart, die einer Grundstimmung der Szene ent-

157



spricht, so sollte sie hier - nach Ausweichungen wie in das vornotierte C-Dur -
offenbar eingeholt werden und jene wieder heraufführen. Daher leitet uns dieser

Textzusatz, eingegeben von der Idee einer «Reprise», die Octavians Musik
runfinge, auch zur Besinnung auf die musikalische Form dieses Dialoges hin.

Wir vergegenwärtigen uns: wenn sich der Vorhang öffnet, ist die Musik der

«Einleitung» mit einem ritardando verklungen. Im Orchester liegt der E-Dur
Akkord, in den die Flöte, die Oboe und die Klarinette ihre Motive rufen (vgl.
Ziffer 12).

Dann beginnt Octavian verhalten zu singen ; seinen Gesang tragend, ertönt
seine «innere» Musik als eine unregelmässig überdehnte, aber gleichwohl periodisch

gegliederte Melodie über fliessenden Harmonien aus dem Orchester zu
uns (vgl. Ziffer 14).

Kaum hat sie geendet, fällt die Marschallin mit rezitativischem Gesang ein;
ihrem Einsatz vorauf geht im Orchester das Motiv-Paar der «Einleitung»:
grazil, schlank vom Bassethorn vorgetragen, das «männliche», nämlich Octavians

Motiv und «ruhig» mit der Süsse der parallel geführten Septakkorde der
Streicher das «weibliche», das hier die in den Kissen aufgerichtete Frau malt,
uns ihre Erscheinung suggeriert (vgl. Ziffer 15). Noch einmal wiederholt es sich
und bleibt damit ihrer Rede unterlegt. Mit ihrem Singen zusammen bringt es

im rezitativo accompagnato die Musik der sinfonischen «Einleitung» zur Oper
in Erinnerung.

Das Pathos der «feurigen» Erwiderung kündigt eine Kadenz mit crescendo
und accelerando an. Die von der Frage der Marschallin provozierte Antwort
Octavians erklingt zusammen mit dem einer Guirlande gleich um die Harmonie
des liegenden Grundtones schweifenden vorhaltsreichen Thema aus dem Epilog
der «Einleitung» (vgl. Ziffer 16).

In seine vergrösserten Töne singt Octavian, zu einer eigenen Melodie
ansetzend, dann im gleichen rezitativischen Tonfall wie die Geliebte fortfahrend
und schliesslich das Thema des Orchesters übernehmend und melodisch
endigend, seine Antwort.

Wieder hören wir Vogelgezwitscher (bei Ziffer 17), das als eine ihrer
musikalischen Schichten die ganze Szene über gegenwärtig ist160 ; den Figuren der
Oper aber wird es als durchgehende Stimme über anderem in Kürze verloren
gehen und auch uns, die wir mitfühlen, dann nicht interessieren.

Diesen Vogelruf im Ohr, kehrt Octavian zu seiner ersten Melodie zurück. Er
knüpft an den früheren Gedanken an und wiederholt zu leicht variiertem Text
vier Takte seiner Musik. Hat er so kaum erst wieder die vom Orchester getragene
Melodie gesungen, bricht er alsbald schon, trunken von Erinnerung, aus.
Unvermittelt ertönt sinfonische Musik aus der «Einleitung», ist als Schicht seines

Innern wieder «da», klangselige Sexten- und Terzenparallelen der Streicher, die

158



eine durchs überschwänglich geweitete Einsatzintervall charakterisierte Melodie

der Violinen zu Octavians drittem in einem Ton ausgehaltenen Ausruf
«Du» überwölbt (vgl. Ziffer 18).

Überm visionären Quartsextakkord 161 wird das tempo primo erreicht,
leidenschaftliches Strömen des Pulses. Doch den Quartsextakkord löst zwar noch der
Septakkord der gleichen Stufe, aber keine Kadenz in die dazugehörige Tonika
mehr ein; die Stimmung ist geschwunden. Octavian geht zum Rezitativ über,
das in einer Tonart erklingt, die einen Tritonus weit von der früheren absteht
(vgl. Ziffer 19). Zu seiner Reflexion über das in Musik Vereinte, «Du und ich»,
führt das accompagnierende Orchester beziehungsreich zum erstenmal
Metamorphosen des «Tristan»-Motivs vor 162.

Noch im Stil des Rezitativs folgt die Schmähung der blossen Kadenz und
darauf, als Gegensatz, die «Tondichtung» Octavians, in der wieder Anspielungen
auf das Musikdrama Richard Wagners zu hören sind. Zugleich ist nun das
Partner-Verhältnis zwischen Singstimme und Orchester zu Ungunsten der
ersten verändert (vgl. Ziffer 20) 163. Durch die Entfesselung des Spiels im Orchester

versucht Octavian, den verzauberten Zustand mittels der Töne von neuem
zu gewinnen. In der Verkupplung der Klänge durch vagierende Akkorde, im
Sog der Stimmen sinkt die Singstimme unter und vergeht schliesslich an dem
Schwall der Töne (vgl. Ziffer 23). Das Streben nach dem «innersten Kern» der
Musik, Besitz dessen, was sie ihm über alle Töne hinweg, auf die es «mehr oder
weniger ja nicht ankommt» 164, bedeutet: «Leben», und die von seiner Empfindung

für den Reiz der Töne geleitete Suche nach der Melodie, die über alle
Begriffe wäre, nach der die Unendlichkeit fassenden «unendlichen Melodie»,
ging wie der Griff nach dem eigenen Spiegelbild ins Leere.

Schliesslich behilft sich Octavian, nachdem seine «Tondichtung» geendet,
durch einen erborgten Ausdruck. Dem ziellos wechselvollen Spiel der Sept-
akkorde stellt er eine leicht fassliche zweitaktige Melodie, die er der Musik seiner
Geliebten entlehnt hat, gegenüber (vgl. Ziffer 24) und bedient sich ihrer als

spiegelbildlicher Umkehrung des Originals, um im Zitat sich selbst zu benennen,
weil die eigene Musik die Form versagte, die ihn ganz ausdrückte, Musik sich
ihm entzog und ihn ohnmächtig zurückliess.

Zu seinem zitierenden Gesang ertönt im tempo primo aus dem Orchester die
vorhaltsreiche weitausschwingende Melodie-Guirlande des Epilogs der
«Einleitung», deren Töne die Harmonie des unter ihr liegenden Basstones umspielen.
Sie ist gedehnt und von absinkenden melodischen Mittelstimmen durchzogen,
so dass sie in sehnsüchtigem Verweilen fast zu zerfliessen scheint.

Dem Ratlosen kommt nun die Marschallin entgegen. Sie singt die von
Octavian zitierte Melodie in ihrer ursprünglichen Gestalt (vgl. Ziffer 25). Ihr
Gesang ist durch die neue, «aufgehellte» Tonart ihrer Musik gegen die Oc-

159



tavians abgesetzt. Die andere Tonart erscheint zugleich mit einem anderen
«Ton», Stil. Die Melodie der Marschallin ist diatonisch und in Perioden
gegliedert ; sie wird kunstlos vom Orchester begleitet ; dadurch unterscheidet sich
ihre Musik nicht absichtslos von der zuletzt vernommenen Musik Octavians.

Aus dem grenzenlosen Bereich individueller Empfindungen, der Reize und
Sensationen, führt die Geliebte Octavian zurück zu einem Du. Sie meint - eine

Gegenstimme zu derjenigen von Strauss-Octavian, doch nicht weniger eine
eigene 165 -, fassliche, sinnfällige Gestalt nur könne beständig, hingebungsvoll
geliebt werden, und, nur in der Liebe zu ihr vermöge ein Ich auf die Dauer zu
bestehen; taktvoll lenkt sie darum Octavian auf Form als das Gegebene 166.

Ihr Lied ertönt leise ; das Orchester trägt ihren Gesang, sie leitet es zugleich :

beide sind einig. Der schlichte Satz, dessen Harmonik leicht durchhörbar ist,
führt nach vier Takten beinahe zu einer Kadenz, in die die Geliebte Octavians
Musik zu sich herüber zieht ; doch dann moduliert er, und sie leitet ihre Melodie-
in Erinnerung an den ersten dem ihren ähnlich gearteten Gesang Octavians -
in die Tonart ihrer und Octavians Liebe, E-Dur, wobei sich ihr Lied zugleich
zur achttaktigen Periode vervollkommnet. Für solche unscheinbare
Vollkommenheit aber als Vorbild den klassischen, besonders Mozartschen Personal-
Stil anzunehmen, legt die späte Aufzeichnung « Über Mozart » nahe : Mozart ist
derjenige, «der gleichsam alle ,Probleme' bereits gelöst hat, bevor sie nur
aufgestellt werden ...» 167.

Und mit dieser «sehr innigen» Wendung führt sie die «Reprise» herbei. Diese
ist Stimmungshaft vorbereitet mit einer Andeutung jener frühen seligen Gelöstheit,

die eine sich um den Gesang rankende, dabei ganz selbständig geführte
Oberstimme der Violinen (in entfernter Analogie zu den kolorierenden Stimmen
der «Natur») gibt, und verlautet dann als «wörtliche» Wiederkehr des Epilogs
der sinfonischen «Einleitung».

Den Sinn der Reprise finden wir von Hegel in den «Vorlesungen zur Ästhetik»
begriffen: «Das Ich ist nicht das unbestimmte Fortbestehen und die haltungslose

Dauer, sondern wird erst zum Selbst, als Sammlung und Rückkehr in
sich» 168.

Den Einsatz der «Reprise» als Rundung der musikalischen Form, die Richard
Strauss aus der sprachlichen gewann, verdeutlicht die Pantomime, die
Umarmung; sie ist Gebärde der Liebe, auch in sorgendem Sinn. Die Marschallin
philosophiert nicht, sie gibt einem «spontanen Zug des Herzens» nach mit allem
Takt169.

Schwebend, für einen Augenblick, ist ein « Kräfteparallelogramm » im «

Gleichgewicht »:«... die hinauf- und hinunterziehenden Kräfte halten sich die Waage»170.

Kaum sind die Melodien des Epilogs und mit ihnen die Empfindungen
abgeklungen, tönt das «andere» wieder in die Musik. Im Orchester erklingt kein

160



E-Dur mehr, sondern die «leere» Quinte. Es ist für Octavian, den nun die

Stimmung verlässt, nichts Verzauberndes mehr an dem «krausen Gezwitscher» der
Holzbläser : er bemerkt die Wiederkehr des Gleichen ; und durch solchen
Mechanismus, seelenlos wie die Natur, fühlt er sich genarrt. Was für ihn der Tag
bereithält, wird ihn mehr und mehr seinem frühen Glück entfremden, irre
machen.

War man anfangs geneigt, im «bunten» Wechsel der Tonarten während des

Gesprächs zwischen Octavian und der Marschallin nichts als nur ein Spiel
flüchtiger Stimmungen zu hören, wobei Verzückung und Nüchternheit, Rausch
und innige Befriedung, so wie es das Herz will, abgespiegelt sind und mit den
Tonarten ineinanderfliessen und vollkommen und leicht wieder auseinander

hervorgehen, dass man - ein wenig voreingenommen gegen die Gattung Oper

ganz allgemein - die so beschaffene Musik für problemlos zu halten sich
erlaubte, nur um desto ungestörter sich dem «animalischen Wohlbehagen»171 zu
überlassen, so wurde man inzwischen doch inne: diese Musik «ist eine Sprache»
und einem «wirklichen Verständnis» zugänglich 173; und ebenso wie bei genauer
Durchbildung des Details zu sinnvoller Form, dünkt uns, werde auch bei der

Konfiguration der Elemente alles Zufällige ausgeschlossen sein und das Spiel
innerhalb der von ihr abgesteckten Grenzen sich zutragen.

Jener zunächst uns selbst noch unerklärlichen Wahrnehmung eines
«schwebenden» Gleichgewichts in diesem Spiel, zu dem die Tendenzen in der Musik sich
ausbalancieren, folgen wir darum jetzt, um seinem Gesetz auf die Spur zu kommen.

- Zunächst hängt es aufs engste mit den aufgefassten Kontrasten der
Stile zusammen: keine Melodie, keine Akkordverbindung Octavians könnte
in der Musik der Feldmarschallin gefunden werden und ebenso umgekehrt.
Jede ist, bevor sie eine sichtbare Figur auf der Bühne wurde, offenbar eine auf
der inneren Bühne des Komponisten gewesen, der ihr zu der genauen sprachlichen

Kontur, die sie durch den Dichter verliehen bekam, eine durch Tonfall,
Stil und Tonart bestimmte musikalische Individualität verliehen hat.
Sprachschichten der Dichtung entsprechen solche der Musik; in Kenntnis des Werkes
von Richard Strauss wie der Musik dieser Figuren ist es uns nicht möglich,
Gründe zu finden, die die Meinung Richard Alewyns rechtfertigen könnten,
Strauss sei nicht «willens oder fähig» gewesen, die abgestufte Sprache
Hofmannsthals, ihre «Schattierungen zu respektieren» 173.

Jede der vom Komponisten geschaffenen musikalischen Figuren begegnet der
anderen als ein ihr entgegengerichtetes Complement174. Comfilementär einander
entgegengerichtete Tendenzen konstituieren nun auch die harmonische Form.

Schon in der «Einleitung» war für das «männliche» Motiv ein Streben nach

Auflichtung des E-Dur zum Gis-Dur, ganz allgemein aber das Abschweifen-

u 161



und Eindringen-Wollen in die Vielfalt der Harmonien (um dadurch zu vollerem
Genuss zu gelangen) und dabei vor allem das Zielen nach den höheren Kreuz-
Tonarten charakteristisch.

Dem «weiblichen» Motiv aber hörten wir eine Neigung zum Abdämpfen, eine
Vorliebe fürs verhaltene, innige Es-Dur ab, die sich im Widerspiel mit dem
«männlichen» Motiv dahingehend äusserte, dass dessen Abschweifungen,
Ausweichungen von dem «weiblichen» gerade durch die Tendenz zum Es-Dur
wieder ins E-Dur «richtig» gestellt wurden; so blieb E-Dur - nachdem es
einmal eingeführt war - den Anfechtungen zum Trotz bewahrt.

Genau so, «sehr intim und von nervösester Psychologie» 175 freilich, begegnen
uns die redenden und singenden Figuren der ersten Opernszene. Sogleich am
Beginn weicht Octavian mit seinem Gesang «Wie du bist!» von E-Dur ab, um
nach Gis-Dur und darauf bald nach jeder Ferne und Nähe zu zielen, bis die
Marschallin endlich (nach Ziffer 25) den ins Ziellose Abgeirrten an sich zieht :

As-Dur T7 S - DD7 - D' - [T Es-Dur],
ihn dann noch einmal für einen Moment seiner, ihrer glücklichen Stimmung
zurückgibt :

D7 - [T] Sg - S7 - B' - 1

und die Tonart E-Dur, die Tonika, zugleich als gemeinsamen Ort erreicht und
wiederherstellt.

Das sind nun sehr genaue Entsprechungen zu den ersten sechs Takten der
«Einleitung». Diese Takte sind in der Tat die Keime auch der Musik dieses

Dialogs, die ebenso wie die dort folgende Musik der «Einleitung» aus ihnen

gezogen, entwickelt wurde und deren enthüllende musikalische Form wir uns
zum Schema verkürzt nun vorführen:

162



14 15 16 17 18 19

V// J * / / / // Octavians / < / / Wiederauf-
Erstaunen / / nähme >// / / / 7 /
E - Gis - f / ' Es* - f

' / ' ' /"*"/ Frage der Octavians / // / Marschallin Antwort / // ' ' //// r/-/ /A
Melodie Rezitativ Thema Melodie // / /—"f / / ////

Octavians Octavians «blosse
Ausbruch Reflexion Worte...»

Cis1' [Fis] - Sg G' - C - A' d chromât.

y Rückung

Sinfonisch Rezitativ

Tondichtung

E - Gis - 3$ - Ht'- [e]

Sinfonisch mit Sprechgesang

;/// // / / / / //• Octavians Zitat 1 - Lied des Marschallin // ' / ' / / V ' / /
Es' - Gist _ As' F' - B' [Es] Sg - A' - H' - E// / / y"////^Thema / y Melodie / / / ////

20 21 22 23 24 25 26

Bau-Schema der harmonisch gebundenen musikalischen Form des Dialoges der ersten Szene des Rosenkavaliers.

Die schematische Übersicht rückt uns den Zusammenhang der Tonarten vor
den Blick: E-Dur ertönt am Anfang und Ende dieses musikalischen Dialogs;
hier stimmen die Figuren einen Moment überein.

Der Mittelteil steht überwiegend in den Tonarten Gis-Dur und deren «enhar-
monischer Parallele» f-moll, sowie As-Dur.

Die Beziehung des Gis-Dur zum E-Dur, wie des f-moll zu diesem, haben wir
bereits aufgedeckt176 ; As-Dur aber ist als die Paralleltonart des f-moll durch den

ganzen Quintenzirkel nicht nur, sondern - für Strauss - den ganzen Kreis der
Stimmungen der Seele hin bis ins genaue Gegenteil des Gis-Dur in Bezug auf
E-Dur seine Entsprechung. So nämlich gibt sich uns die Stelle zu verstehen,
an der Octavian singt: «Ich bin dein Bub -» (Gisf) und dem gegenüberstellt:
«... wenn mir dann Hören und Sehen vergeht - wo ist dann dein Bub?» (As7).
Solch eine Drehung, Umwendung als enharmonische Verwechslung lag bereits
der ersten Begegnung der Motive in der «Einleitung» zugrunde.

Wir finden unser Hören durch den in der graphischen Darstellung sichtbar
werdenden Zusammenhang bestätigt, wenn wir nunmehr ablesen, die
melodischen «Bögen» dieses Dialoges seien auf die harmonischen «Pfeiler» in Form
der Tonartenfolge:

E - Gis - (Es) - f [As] - Gis - As - (Es) - E

163



als Mittel für die Betonung solcher Bogenform aus Melodie gegründet. Indem wir
nämlich vorzüglich auf sie hören, überwölbt sich uns gleichsam der ganze Dialog
durch Melodie als verinnerlichter Gesang Octavians, als Thema, das mit Vorhalten

die Harmonie des darunter liegenden Grundtones umschweift, guirlandenar-
tiges Thema des Epilogs der «Einleitung», und als schlichtes Lied der Marschallin.

Sie zeichnet uns sozusagen den Umriss des «Kräfteparallelogramms» 177.

Doch ist die Oberfläche dieses Melodie- und Harmonie-«Zusammenhangs»
durchbrochen. Die entscheidende Durchbrechung geschah im Anschluss an die
Reflexionen in rezitativischer Form durch die sinfonische, die sich vom Gesang

emanzipierende Instrumentalmusik, die die musikalische Form dieses Dialoges
aufs äusserste belastet. Sie -wie wir ermittelten - ging aus dem Versuch hervor,
das Gegensätzliche zu umspannen, als eines zu umgreifen: nämlich das

gesteigerte, sich selbst erkennende Ich (Gis-Dur) und das geliebte Gegenüber
(As-Dur) als seine Spiegelung. Sie ist fürs Ganze die «Durchführung».

Eine Spiegelung aber liegt auch dem Formaufbau insgesamt zugrunde. Die
von uns gewonnene Anordnung im Schema lässt die SpiegelacAse deutlich
hervortreten. In ihrem Drehpunkt vollzieht sich wieder - wie auch in früherer
Musik von Richard Strauss so oft schon 178 - der «lautlose» Umsturz.

Die hier in der Begegnung mit Hugo von Hofmannsthals Gedicht auf das

Festhalten des Augenblicks der Erfüllung hin entstandene Peripetie179 ist für
Strauss von den grössten Folgen.

Hugo von Hofmannsthal, der Strauss' Künstlertum sehr wohl zu erkennen
vermochte, eben weil er - wenn auch «unmusikalisch» 180 - als produktiver
Künstler immerhin mit einem höchst empfindlichen Sensorium ausgestattet
war, und der darum berichten konnte, er habe gefühlt, wie Strauss «ungeborene
Musik an die kaum geborenen Gestalten verteilte»181 und von der Konfiguration
Besitz ergriff, während er die «erzählbare Handlung» des späteren Rosenkavalier

vor ihm ausbreitete, hat sich selbst im «Ungeschriebenen Nachwort zum
Rosenkavalier» über ihrer beider Verhältnis Rechenschaft gegeben und damit
auch unserer Frage nach diesem die Antwort erteilt: «... auch zweier Menschen
Werk kann ein Ganzes werden. Vieles ist den Gleichzeitig-Lebenden gemeinsam,

auch vom Eigensten» 182.

Als Folge der Peripetie bemerkten wir Octavians Ohnmacht: seine «Tondichtung»

aus E-Dur und -moll als die «Durchführung» innerhalb der musikalischen
Form des Dialoges stellt den Versuch dar, seiner ersten Musik eine «Reprise» zu
gewinnen, wie er uns schon in der frühen Tondichtung Don Juan begegnet war.

Ihren Einsatz bildete das Zitat seines einstmals aus innerer Bewegung wie
unwillkürlich aus ihm hervorgegangenen Gesanges; während der später aus
ihm abgeleiteten musikalischen Entwicklung der «Tondichtung» aber vollzog

164



sich Octavians fortschreitende Ermächtigung durch die Klänge bis zur
gänzlichen Ohnmacht ihnen gegenüber, so wie sich zuvor und parallel dazu seine

Macht über ihrem ersten unwillkürlichen, dann bewusst zweckhaften und
willkürlichen Gebrauch ausgebildet hatte183. Seine am Anfang erklungene «schöne»

Melodie, deren Schönheit selbst als Musik über Musik aus der Bewunderung
des Schönen hervorging, ist ihm in der Fortsetzimg vereitelt.

Hier gilt es, die «Reprise» der Marschallin, die Wiedereinführung der Tonart
zu bedenken, die erst das harmonische «Kräfteparallelogramm» ins Reine
zeichnet. Wir wissen, dass die Komposition mit mehreren «Tonalitäten» einer
solchen mit blosser Restitution von «Tonalität», die doch bereits einmal
aufgelöst war, zum Verwechseln ähnlich erscheinen kann. Im Gegensatz zur
früheren «einfachen» und vollkommenen «Tonalität» eines Werkes sind die
konfigurierten erweiterten «Partial-Tonalitäten» im Strauss'schen œuvre als einzelne

durchaus beschränkt184 ; nur als uneigentliche ins Verhältnis zueinander
gebracht, in dem Bezug aufeinander, gewinnen sie Bedeutung, tieferes Leben 185.

E-Dur und Es-Dur erscheinen, in der Isolation, als die Tonarten der beiden
Figuren; doch sie waren es nicht von allem Anfang an: das «weibliche» Motiv
der «Einleitung» lenkte das «männliche» auf sich und fixierte es, von seiner

Neigung zum Es-Dur bewegt, auf E-Dur, das im «männlichen» Motiv nicht
ursprünglich begründet ist; im Widerspiel werden dann beide Tonarten zu
«Tonalitäten» auskomponiert.

In den ersten sechs Takten der «Einleitung» befanden sich beide noch im
Gleichgewicht, «Auge in Auge» gebannt186; es ist das zuerst unbestimmt
gewesene «männliche» Motiv, das aus Ungenügen dieses E-Dur in der Spannung
zum Es-Dur aufbrach, sich verging.

Die «Einleitung»hörten wir als Parodie der frühen Tondichtungen, die alle im
Titel einen männlichen Helden tragen, Musik des Mannes ; der Dialog der ersten
Szene steht ihr complementär gegenüber als Komposition mit zwei «Tonalitäten»,

deren schwebendes Gleichgewicht durch die Frau bewahrt ist187. Die com-
plementären Tonarten E-Dur und Es-Dur aber liegen dem ganzen ersten Akt als

Eckpfeiler gleichsam zugrunde ; zwischen ihnen spannt er sich aus. Im Mittelteil
des Aktes erscheint - die peinliche «Durchführung» zwischen beiden aufhebend -
die Episode des Ochs von Lerchenau in C-Dur. Die Parallele zum Form-Aufbau
der Tondichtung Don Juan op. 20 ist offenbar: ihre «Exposition» und «Reprise»
stehen in E-Dur, der Mittelteil hat kein Vorzeichen und ist nur zu einem geringen

Teil mit «Durchführung», zum weitaus grösseren mit «Episoden »ausgefüllt;
dem Verlöschen mit e-moll dort entspricht der Schluss in Es-Dur hier 188.

Am Ende des Aktes, wenn die Marschallin sich ihren eigenen Gedanken und
Gefühlen überlässt, hat sie sich von Octavians E-Dur entfernt, um unaufhaltsam
nach Es-Dur zu drängen und schliesslich in «Träumerei» zu versinken. Hier aber,

165



nachdem sie inne geworden ist, wie Octavian von seinem E-Dur, es übertreibend,

abweicht und zwar die «Wahrheit» sucht, aber sich meint, und sich eben

darum verfehlt, bildet ihr Eintreten, das zuerst noch eines für sich selbst zu
sein scheint, - ihr Eintreten für ihn Entäusserung, obwohl es jene erste von
ihr ausgegangene Fixierung auf die Tonart E-Dur zur Parallele hat.

Ihr konventioneller Gesang auf eine in Aufstieg und Senkung beinahe
archetypisch einfache Melodie erhält als Einbekenntnis und Wiederherstellung einen
Hauch von Frische: wie aus «Jugendtagen» der Musik klingt es mit der obligat
geführten melodischen Violinstimme zum Gesang herüber: «Ich hab dich lieb!»

Schon liegt darin die «richtige Weis» 189, freilich sich selbst noch nicht
verstehend: der deutliche Wiedereintritt des E-Dur, die Wiederholung der Melodien

des Epilogs der «Einleitung», die zugleich der Szene präludierten, und die

Umarmung haben ihren Sinn als Handlung aus geheimster Betroffenheit, Handeln

aus Furcht und Hoffnung für die junge, überschwängliche und sich
verfehlende Musik.

Ihre hier durch die Interpretation des Komponisten Strauss im Medium der
Töne - aus der äussersten Verhaltenheit der Sprache Hofmannsthals - zur
entschiedenen Aktion auf der Bühne umgewandelte Form mögen wir um der damit
eingebrachten Zweideutigkeit willen vielleicht bedauern ; doch ihre Öffentlichkeit

will als ein Gebot der Gerechtigkeit verstanden sein 19°. Es enthüllt sich für
einen Augenblick die Wahrheit im Streben nach dem zuerst im sinfonischen
Schaffen sichtbar gewordenen Leitbild «Mozart»191. Wie stets, ist auch hier im
Begriff nicht zu fassen, was in der musikalischen Gestalt mit vielen Ober- und
Untertönen ausschwingt; wir verstärken den Grundton, den wir zu hören
glauben: das Streben des Komponisten Richard Strauss nach Musterhaftigkeit
auf der Opernbühne, das von jetzt an bis zum Spätwerk Capriccio 192 verfolgt
werden kann, hat auch einen Prozeß der Rückbildung gezeitigt: «Der Wechsel
zwischen ausgedehnten, tonartlich fluktuierenden, farbig schillernden Partien
und solchen, die sich zur Klärung der harmonischen Gesamtanlage eines
sinfonischen Satzes, eines Opernaktes oder einer Szene auf die einfachsten
diatonischen Akkorde beschränken, kann für den früheren und mittleren Strauss
als charakteristisch gelten. Bei den Spätwerken verschiebt sich das Verhältnis
in der entschiedensten Weise zugunsten der tonal übersichtlich angelegten, die
wesentlichen Funktionsbeziehungen auswertenden Formteile» 193.

Das aber bedeutet ein Ausharren seiner Musik am Ort ihrer Ausschweifungen,
wo sie sich allmählich zurückdenkt in die eigene Jugend, um zu erkennen, wie
alles gekommen sei, und zu verstummen. «Denn wie ihre Sünde hätte auch ihre
Busse öffentlich sein müssen und alles am gleichen Ort»194. Am 8.10.1935 fand
Richard Strauss seinem Freund Clemens Krauss gegenüber gelegentlich auch
dafür das Wort: «Statt Selbstzerfleischung - SelbstVollendung» 195.

166


	Zwei Studien zur Konfiguration in Musik und Dichtung von der Rosenkavalier Komödie für Musik in drei Aufzügen von Hugo von Hofmannsthal Musik von Richard Strauss OP. 59

