
Zeitschrift: Publikationen der Schweizerischen Musikforschenden Gesellschaft.
Serie 2 = Publications de la Société Suisse de Musicologie. Série 2

Herausgeber: Schweizerische Musikforschende Gesellschaft

Band: 12 (1966)

Artikel: Die Leçon de Ténèbres im 17. und 18. Jahrhundert unter besonderer
Berücksichtigung der einschlägigen Werke von Marc-Antoine
Charpentier

Autor: Käser, Theodor

Kapitel: 1: Liturgische Voraussetzungen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858884

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858884
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


19

1. Ka pit el

Liturgische Voraussetzungen

A Der Text

Die Lesungen der jeremianischen Lamentationen haben ihren liturgischen
Platz in der Matutin des sacrum triduum, der drei letzten Tage vor Ostern.
Die Matutin dieser Tage umfasst, ausser der Einleitung (mit dem Invitato-
rium "Venite, exultemus") und dem abschliessenden "Te deum", drei
Nokturnen, bestehend aus je drei Psalmen und drei Lektionen. Jeder Psalm wird
umrahmt durch eine Antiphon, und auf jede Lektion folgt ein Responsorium.
Aus den Klageliedern oder Lamentationen stammen jeweils die Lektionen der
ersten Nokturn; diejenigen der zweiten sind einem Psalmkommentar Au-
gustins, diejenigen der dritten neutestamentlichen Episteln entnommen. So

gibt es dreimal drei Lesungen aus den Lamentationen, und da diese "Ténèbres"

genannten Trauermetten zur Zeit Ludwigs XIV. (wie auch sonst
meistens) bereits am Vortage begangen wurden, benannte man sie auch danach:
"Première Leçon du Jeudi Saint" bezeichnet daher eigentlich die 1. Lektion
in der 1. Nokturn nicht des Gründonnerstags, sondern des Karfreitags (1).
Die Verteilung der Lamentations-Verse auf die neun Lektionen war nicht
immer gleich. Sie wurde zwar vom tridentinischen Konzil festgelegt (vgl.
MGG Bd. 8, Sp. 134), doch sind beispielsweise die Texte der Lamentationen
Palestrinas wesentlich kürzer als diejenigen, die das Pariser Brevier des
ausgehenden 17. Jahrhunderts vorsieht, und die Responsorien wechselten noch
häufiger, vielleicht von einer Kirche, von einem Kloster zum andern. In den
Manuskripten von Marc-Antoine Charpentier findet sich nach einer Folge von
neun Responsorien die Bemerkung: "Je n'ay pas achevé les dixhuit autres
Répons à cause du changement du bréviaire" (T. IV, 69 v).

1) Wir benützen in Anlehnung an den Sprachgebrauch des 17. Jahrhunderts
folgende Abkürzungen:
1. m. (2. m. /3. m. Première (seconde /troisième) Leçon du mercredi.
1. j. Première Leçon du jeudi u. s. w. bis
3. v. Troisième Leçon du vendredi.



20

Die fünf Kapitel, in die der biblische Text aufgeteilt wird, sind selbständige
Gedichte, die zwar kaum von Jeremia selber, aber vermutlich doch alle von
einem einzigen Autor verfasst wurden (1).

Kap. 1 als ältester Bestandteil entstand nach dem Jahr 598 v. Chr. Kap. 2

und 4 setzen das unmittelbare Erleben der Zerstörung Jerusalems (587) voraus,

Kap. 3 und 5 sind noch jünger. Ausser vielleicht dem 1. Kap. waren sie
nicht von Anfang an für die ständige Wiederholung im Kult berechnet, doch
hat sich diese wohl schon früh eingebürgert. Heute noch werden sie in der
Synagoge am Erinnerungstag an die Zerstörung des Tempels vorgelesen.

Zur literarischen Form schreibt Rudolph (S. 2): Kap. 1-4 sind "alphabetische
Lieder, in denen die Anfangsbuchstaben der einzelnen Verse die Reihenfolge
des Alphabets einhalten, und zwar umfasst der einzelne Vers in Kap. 1-3 drei
Zeilen (in Kap. 3 mit der Besonderheit, dass auch innerhalb der drei Zeilen
jede mit demselben Buchstaben beginnt), in Kap. 4 nur zwei. Kap. 5 ist nicht
alphabetisch, hat aber auch 22 Verse, der Zahl der Buchstaben des Alphabets
entsprechend. " Ferner S. 3): Der Sinn der alphabetischen Akrosticha "ist bis
heute nicht befriedigend erklärt". Dass man die Gliederung der Verse auch
in der Uebersetzung ins Lateinische herausspürt, ist nicht verwunderlich;
sehr seltsam hingegen, dass vor jedem lateinischen Vers der hebräische Buchstabe,

mit dem der Vers im Urtext beginnt, sozusagen als Ueberschrift
hingesetzt wird. Im 3. Kapitel steht der Buchstabe entsprechend dem Originaltext

nicht nur am Anfang jedes Verses, sondern jeder Verszeile, so dass
immer drei "Drittelverse" mit demselben Buchstaben eingeleitet aufeinanderfolgen.

Da Kap. 5 kein Akrostichon ist, fallen auch die Buchstaben dahin.

Die heute wie für die Zeit Ludwigs XIV. gültige Verteilung des Textes auf die
neun Lektionen ist folgende:

Die Verse der fünf ersten Lektionen, im hebräischen Original dreizeilig, weisen

im lateinischen Text eine durchschnittliche Länge von 60 Silben auf. 3. j.
und l.v. haben Drittelverse von ca. 20 Silben - sie sind ja eigentlich nur

1) Das Folgende nach Wilhelm Rudolph: "Die Klagelieder", Leipzig 1939,
S. 2 ff. (Kommentar zum A. T. ed. Ernst Sellin).

1. m. Kap. 1

2. m.
3. m.

1, 1-5
6-9

10 - 14

2, 8-11
12-15

3, 1-9
22 - 30

l.j.
2-j.
3-j.
1.v.
2. v.
3. v.

4, 1-6
5, 1-11



21

verselbständigte Verszeilen - die Verse von 2.v. halten sich als Zweizeiler
an einen Umfang von ungefähr 40 Silben. So gehen einzelne textliche
Besonderheiten des Originals in die lateinische Nachdichtung über und werden
damit auch für die Kompositionen des 17. Jahrhunderts von Bedeutung.

Die jeweils erste Lektion eines Tages beginnt mit einem Einleitungssatz:
l.m. : "incipit Lamentatio Jeremiae prophetae",
l.j. und l.v.: "De Lamentatione Jeremiae Prophetae", ferner 3. v.: "Incipit
Oratio Jeremiae prophetae" (1). Sämtliche Lektionen werden abgeschlossen
durch den Satz "Jerusalem, Jerusalem, convertere ad dominum deum tuum".
Textlich ist somit jede Lamentation eine Folge von Versen mit einleitenden
hebräischen Buchstaben (die wir künftig als "Letter" bezeichnen),
abgeschlossen durch ein "Jerusalem" und gelegentlich mit einem besonderen
Einleitungssatz eröffnet. Die meisten Verse weisen formal wie Psalmverse eine
deutliche Zweiteilung, den Parallelismus membrorum auf. Inhaltlich sind
auffällige Unterschiede zwischen den fünf Kapiteln zu verzeichnen: Die Kap. 1,
2 und 4 enthalten die Klage über die Verwüstung und Schmach Jerusalems;
als literarische Gattung lehnen sie sich an den Stil des Leichenliedes an.
Jeder Vers bildet eine selbständige Einheit, eine Art Momentaufnahme, in
der ein bestimmtes Bild, ein einzelner Gedanke im Zentrum steht: Als
Beispiel sei der Inhalt der ersten Mittwochslektion (Kap. 1, 1-5) kurz angedeutet:
1. Vers: Die Stadt ist wüst, eine Herrin, die nun dienen muss.
2. Vers: Des Nachts vergiesst sie Tränen; alle ihre Freunde haben sie ver¬

lassen.
3. Vers: Juda ist gefangen, ihre Feinde halten sie übel.
4. Vers: Die Strassen gegen Zion sind öde, ihre Priester und Jungfrauen

seufzen.
5. Vers: Ihren Feinden geht es wohl, ihre Kinder aber sind gefangen.
Das dritte Kapitel ist literarisch ein "Mischgedicht", Klage und Trostver-
heissung werden als ganz persönliche Aussage des Verfassers formuliert.
Kap. 5 endlich gehört in die Gattung der Volksklagelieder. Das Volk beklagt
betend seine Erniedrigung und bittet um göttlichen Beistand.

1) Das 5. Kapitel heisst in der Vulgata nicht Lamentatio, sondern Oratio.



22

B Der gregorianische Lamentationston

Die Lamentationen werden nicht auf den üblichen "tonus lectionis" rezitiert
wie die Lesungen der sonstigen Matutinen, sondern auf eine spezielle
melodische Formel, den "Lamentationston". Als Beispiel sei der 2. Vers von
l.m. angeführt:

~7 ^
J

beth. plorans plo-ra-vit in nocte et la - cri-mae e - jus in
Jr

vw + à w

maxil-lis e -jus: non est qui consoletur earn ex omnibus ca- ris e - jus:
y
VV # w f f # ri 0 m 0m m

om-nes ami -ci ejus spreverunt eam et facti sunt ei in-i-mi-ci. ghi-mel.

An diesem Beispiel lassen sich die Merkmale des Lamentationstones ablesen:
Beginn und Schluss fallen auf die Finalis (f), Tuba oder Tenor, d.h. die
Tonstufe, auf der der Text rezitiert wird, ist die grosse Terz darüber, berührt
werden ausserdem die Sekunde und die Quart, g und b. Der Lamentationston
wird dem 6. Kirchenton zugewiesen; da er nur vier Töne berührt, wären auch
andere Einordnungen denkbar. Verwandt ist er mit dem sechsten und mit dem
ersten Psalmton.

Vier verschiedene Formeln bestimmen den melodischen Verlauf:
1. Das Initium, mit dem nicht nur jeder Vers, sondern jeder neue Textabschnitt

wieder anfängt. Es führt von der Finalis in die Tuba und ist
unabhängig vom Wortakzent.

2. Das Punctum führt in zwei Wellenbewegungen zurück von der Tuba in die
Finalis und bildet den Abschluss jedes Verses ("ei inimici" im obenstehenden

Beispiel).
3. Die Mediatio aperta umspielt die Tuba mit ihren beiden Nachbartönen und

stellt einen Teilschluss innerhalb des Verses dar ("maxillis ejus" und
"spreverunt earn").

4. Die Mediatio clausa kommt nur in den Lektionen mit dreizeiligen Versen
vor, die silbenreicher sind als die andern. Sie führt wie das Punctum von
der Tuba in die Finalis zurück, wirkt aber weniger abschliessend (1).

Die Schlussformeln (2. 3. und 4. richten sich im Gegensatz zum Initium nach
dem sprachlichen Akzent:

1) Die Bezeichnungen der Formeln frei nach Stäblein in MGG Art. "Lamentation".



23

Punctum

É
e-i în-i - - mi - ci

sa - tu - ra - bi - tur op - pro - - bri - is
a - do - le - seen - ti - a su - a

Mediatio aperta
/. /_

do - mi - na gen - ti - um
ma - xil - lis e - jus

Mediatio clausa
_Z /

in - sta - bi - lis fac - ta est
ca - ris e - jus

Abweichungen von diesen Formeln ergeben sich etwa, wenn ein Textabschnitt
zu wenig Silben aufweist; dann wird das Initium weggelassen und direkt auf
der Tuba eingesetzt, oder zwei Töne verbinden sich zu einer Ligatur. Die
hebräischen Lettern (aleph, beth etc. werden auf die Punctum-Formel
gesungen.

Ihrer liturgischen Funktion nach sind die Lamentationen zwar Lektionen, doch
erinnert der Lamentationston weniger an die verschiedenen Lektionstöne (für
Evangelium, Epistel, Prophétie u. s. w. als an die Psalmodie. Die Lektionstöne

sind melodisch ärmer; die verschiedenen Formeln, wie Flexa, Metrum,
Interrogatio u. ä. sind Ausweichungen aus der Tuba, ohne dass sich neben ihr
eine Finalis als zweites Zentrum durchzusetzen vermöchte, wie das f des
Lektionstones neben dem Tuba-a. Da die normalen Lektionstexte reine Prosa
sind und nicht die strophenartige Stilisierung der Lamentationsverse aufwei
sen, folgen sich die Formeln viel unregelmässiger. Die Lektionstöne ergeben
ein weniger ausgebildetes, aber vielfältigeres und mehr vom Text her
bestimmtes musikalisches Bild. An die Psalmodie erinnert in der Lamentation
die konsequente Unterteilung des Verses in zwei Hälften. Wie die Psalmtöne,
hat der Lamentationston ein vom Wortakzent unabhängiges Initium, das freilich

nicht nur am Anfang der ganzen Lektion (wie bei den Psalmen) oder des
einzelnen Verses (wie beim Magnificat und andern Cantica), sondern auch
nach jeder Mediatio steht(l). Da der Lamentationston für keinen andern Text
verwendet wird, erhalten die Lamentationen mit ihm ihre gültige musikalische
Gestalt, wie "auskomponierte" Gesänge. Charakter und Stimmungsgehalt der

1) Dieser Zug erinnert an die antiphonische Introituspsalmodie vgl. Wanger
Einf. III. S. 3



24

Lamentationen als liturgischem Faktor sind dank der Verbindung mit der
zugehörigen Musik eindeutig festgelegt. Gerade dieses vermeidet die Psalmodie,

wo Text und Musik in einer von Fall zu Fall wechselnden Beiordnung
kombiniert werden und grundsätzlich jeder Text auf jede Formel gesungen
werden kann.

Ueber das Alter des Lamentationstones gehen die Meinungen der Forscher
auseinander. Oskar Fleischer vermutet, dass er auf den jüdischen Tempel -
gesang zurückgehe (Neumenstudien II, S. 17f. A. Z. Idelsohn bringt
Parallelen aus dem orientalischen Synagogalgesang bei (ZfMW IV, S. 515 ff.
ohne freilich weiterreichende Folgerungen daraus zu ziehen. B. Stäblein
bezeichnet die Formeln des Lamentationstones als "allgemein gängige
Wendungen" (MGG VII. Sp. 136), und auch P. Wagner ist skeptisch; von der
päpstlichen Kapelle aus haben sie in den letzten Jahrhunderten des Mittelalters

andere Formeln zurückgedrängt und namentlich seit dem Druck von
Guidetti (1586) allgemeine Gültigkeit erlangt (Einf. III. S. 237 ff). Wagner
hält eine andere Formel für älter und verweist seinerseits auf jemenitische
Parallelen (1).

Mag der Lamentationston letztlich auf einen bestimmten Autor zurückgehen
oder in jahrhundertelanger Praxis zu seiner heutigen Form "zurechtgesungen"
worden sein - er ist gewiss nicht einfach ein Produkt des Zufalls. Die
Ausgewogenheit des melodischen Flusses und die künstlerisch vollendete Ausformung
der Zäsuren sind evident. In struktureller Hinsicht ist sein charakteristisches
Merkmal das Intervall der grossen Terz. Gegenüber den beiden Tonstufen der
Finalis und der Tuba, an denen sämtliche melodischen Vorgänge verankert
sind, vermögen sich weder die Sekunde noch die Quarte durchzusetzen.
Versucht man etwa, im Lamentationston eine Flexa- oder Interrogatio-Formel
wie in andern Lektionstönen zu bilden, so ändert sich sein Gesicht, sein
Ausdruck augenblicklich und auffällig:

Flexa: Interrogatio:

Diese Veränderung geht darauf zurück, dass die Sekunde in beiden Formeln
eine selbständigere Bedeutung erhält und die konstruktive Vorherrschaft
der grossen Terz in Frage stellt. Da die grosse Terz keinen Halbtonschritt
enthält, der dank seines Leittoncharakters die melodische Fortschreitung

1) Andere Lamentationstöne sind für die Leç. d. T. nicht von Belang und blei-
ben hier unberücksichtigt, vgl. Stäblein in MGG VIII, Sp. 133, und P.Wag¬
ner in Einf. III, S. 235 ff.

ploravit in noc-te di-xerunt: ubi est triticum et vi - num?



25

sowohl in aufsteigender als auch in fallender Richtung begünstigen würde,
haftet ihr eine eigentümliche Statik und Unbeweglichkeit an, im Gegensatz
etwa zu schmiegsameren und weicheren Intervallen wie der kleinen Terz
oder der Quart, die sozusagen zu melodischer Bewegung einladen. Als
Zusammenklang aber hat die grosse Terz einen harten Glanz, ein inneres Strahlen,

wie es in der "Durterz" am sinnfälligsten durchbricht. In den beiden
grossen Sekundschritten, die zusammen die grosse Terz ergeben, äussert
sich der Wille zum Durchmessen des grösstmöglichen Tonraumes, ein
Spannungsreichtum, der dem ungefügen Intervall jene bezeichnende innere
Autonomie und Festigkeit verleiht. Daher ist die grosse Terz geradezu als
die "Seele" des Lamentationstones anzusprechen, von der seine Ausstrahlung,

seine musikalische Aussage abhängt.

Die Melodik beschränkt sich auf reine Sekundfortschreitungen. Das immer
wiederholte Initium ist Ausdruck einer melodischen Aktivität, die
fortwährend zum Aufschwung in die Tuba drängt und ohne Rücksicht auf die
Akzentverhältnisse des Textes die Melodik aus der Ruhe der Finalis in den
Tenor und das Geschehen hineinreisst. Die Schlussformeln andererseits
sind sorgsam auf Rundung und Ausgleich bedacht und von plastischer
Gegensätzlichkeit; die Mediatio aperta als Atemholen auf dem Tenor selber greift
zunächst über die Terz hinaus zur Quart und kompensiert dann diese Bewegung

durch das Zurückfallen auf die Sekunde, umspielt also die Tuba mit
ihrem oberen und unteren Nachbarton; der Tenor bleibt in der Schwebe, die
Spannung, die der Aufstieg in die Terz hervorrief, ungelöst. Die Mediatio
clausa berührt ebenfalls die Quart, führt dann aber die Melodik über Terz
und Sekunde in die Finalis zurück, zu abrupt freilich, als dass die Spannung
wirklich ausklänge. Das Punctum endlich ist ganz als Beruhigung und langsam

verklingendes Auswellen der melodischen Aktivität zu verstehen. Auch
die sprachlichen Akzente werden sorgfältig berücksichtigt und mit einbezogen:

In allen drei Formeln fallen sie auf die Sekunde und Quarte, nicht auf
Prim oder Terz. Dadurch wird die Melodik bereichert, ohne dass die
konstruktive Rolle der Terz angetastet würde. Erhielte beispielsweise in der
Punctum-Formel bereits das erste f einen Akzent, so würde ihre schlichte
Geschlossenheit empfindlich gestört (vgl. S. 23). Die regelmässige Wiederholung

des Schlusstones bewirkt ebenso wie die Anpassung an die Akzent-
und Silbenverhältnisse des Textes eine gewisse Bedächtigkeit im Gegensatz
zum ungestümen Aufschwung des Initiums; es sind äussere Anzeichen für die
sich lösende Spannung des musikalischen Elans. Die äusserste Beschränkung
der Mittel in der melodischen Fortschreitung und im Tonmaterial schliesst
also eine plastische musikalische Gestaltung keineswegs aus.

Ausdrucksmässig hat der Lamentationston erstaunlicherweise durchaus nichts
resigniert Klagendes an sich. Angesichts der geringen musikalischen Mittel
und der höchst beschränkten expressiven Möglichkeiten eines Rezitationstones

wäre kaum eine Formel denkbar, die dem Charakter dieser Texte weniger

entsprechen würde, die auf den Gehalt der darin zum Ausdruck gebrachten
Gedanken weniger Rücksicht nähme. Johann Walter überliefert

nachstehenden Ausspruch des Reformators Martin Luther über den 6. Psalmton,
der, ebenfalls auf der grossen Terz beruhend, grosse Aehnlichkeit mit



26

dem Lamentationston aufweist: Luther hat "von den Choralnoten und Art
der acht Töne Unterredung mit uns gehalten, und beschliesslich hat er von
ihm selbst die Choralnoten octavi toni der Epistel zugeeignet und sextum
tonum dem Evangelium geordnet und sprach also: Christus ist ein freundlicher

Herr und seine Reden sind lieblich, darum wollen wir sextum tonum
zum Evangelium nehmen, und weil S. Paulus ihm ein ernster Apostel ist,
wollen wir octavum tonum zur Epistel verordnen" (1). Dieser Ausspruch
Luthers ist zwar zweifellos eine Reminiszenz an die traditionelle Ethoslehre;
und dennoch schwingt darin ein unmittelbares musikpsychologisches
Verständnis mit, das ja letztlich auch hinter der Ethoslehre selber angenommen
werden darf. Der Widerspruch zwischen Text und Musik deutet darauf hin,
dass die Lamentationen eben in einer ganz bestimmten Weise durch die Musik

gedeutet werden sollen: nicht als lyrisch-subjektive Klage, sondern als
strenge, objektive und dokumentarische Aussage der Anklage und Selbstverurteilung

(2).

Diese Haltung tritt besonders fühlbar hervor in der Gegenüberstellung der
Lamentationen mit den Responsorien, die auf jede Lectio folgen. Textlich
beziehen sich diese nicht mehr auf das zerstörte Jerusalem, sondern auf
die Passion Christi, Christusworte werden paraphrasiert (" tristis est anima

mea"), das "Neue Jerusalem" wird zur Busse aufgerufen ("Jerusalem,
surge") oder auf die Leidensgeschichte angespielt ("velum templi scissum
est"). Schon textlich sind die Responsorien höchst subjektiv, weshalb sie
auch sehr häufig und mit besonderer Vorliebe figurai vertont wurden (Pa-
lestrina, Vittoria, Ingegneri u. a. In ihrer gregorianischen Fassung sind
sie ungemein kunstvoll, stehen aber auf einer ganz anderen Ebene als die
Lamentationen; sie verkörpern den klassischen gregorianischen Stil gegenüber

dem archaischen der Lektionen.

1) WA Bd. 35, S. 82 nach Praetorius: Syntagma mus. I S. 451 ff.

2) Anlässlich des IL Internationalen Kongresses für Kirchenmusik in Bern
1962 äusserte sich Prof. Thrasybulos G. Georgiades folgendermassen
über den einstimmigen liturgischen Gesang: "Dieser Gesang war der
lateinischen Sprache nachgeformt; er fing die Sprachgebärde ein, er
vollzog ihren Bewegungsablauf mit, aber er ging nicht auf den
Sinnzusammenhang, auf die Wortbedeutung ein. Er interpretierte nicht den
Sprachgehalt. So erschien dieser Gesang nicht als eine in der Person
gegründete Stellungnahme zum Wort, die Melodie war wie ein der Sprache

angepasstes Gefäss: sie war der musikalische Träger des Worts. "

(vgl. Musik und Kirche, 1963, Heft 1, S. 2 f.


	Liturgische Voraussetzungen

