Zeitschrift: Publikationen der Schweizerischen Musikforschenden Gesellschaft.
Serie 2 = Publications de la Société Suisse de Musicologie. Série 2

Herausgeber: Schweizerische Musikforschende Gesellschaft

Band: 12 (1966)

Artikel: Die Lecon de Ténebres im 17. und 18. Jahrhundert unter besonderer
Berlicksichtigung der einschlagigen Werke von Marc-Antoine
Charpentier

Autor: Kéaser, Theodor

Kapitel: Einleitung

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-858884

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-858884
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

13

Einleitung

Der Gegenstand der vorliegenden Arbeit, die Legon de Ténébres, ist inner-
halb der klassischen Epoche der franzésischen Musik eine der eigenartigsten
Erscheinungen und wurde bisher von der Musikgeschichte kaum gebiihrend
gewiirdigt, obwohl sich bedeutende Forscher gerade der Musik des "Grand
Siécle' mit besonderer Liebe zuwandten. Die Bliitezeit der Legon de Téneé-
bres fdllt mit der Regierungszeit Ludwigs XIV. zusammen, soweit wir ange-
sichts der liickenhaften Ueberlieferung liberhaupt zu einem solchen Urteil
befugt sind. Sie erwéchst aus der spezifisch franzésischen Gesangstradition,
die im Air de cour und in der Oper des 17. Jahrhunderts ihren sichtbarsten
Ausdruck gefunden hat; die ersten Beispiele diirften aus der Zeit kurz nach
der Jahrhundertmitte datieren, und nach dem Jahre 1730 verlieren sich ihre
Spuren wieder. Im Urteil der Geschichte teilt sie das Schicksal der Kirchen-
musik jener Epoche, die neben der Musik der Oper, dem Air de cour, der
Kammer- und Instrumentalmusik verblasst; die immer wieder unternommenen
Rehabilitierungsversuche fiihrten wohl mit Ausgaben, Auffiihrungen und Auf-
nahmen zu einzelnen denkwlirdigen Wiederentdeckungen, nicht aber zu einer
prinzipiellen Revision des historischen Urteils. Dieses finden wir treffend
formuliert in den Worten Michel Brenets iiber das "Grand Motet''-als repri-
sentative Form der Kirchenmusik zur Zeit Ludwigs XIV. und Lullys: (1)
"Grandes oeuvres que le texte latin disait d'église et que le plan général, la
préoccupation de 1'expression, de la variété et de 1'effet, ainsi que la nature
des moyens employés et leur agencement rattachaient de pr&s au théatre''.
Die Kirchenmusik im allgemeinen ldsst sich von zwei verschiedenen Stand-
orten aus betrachten, je nachdem man den Akzent auf das kirchliche oder
auf das musikalische Element setzt. Wer sich um den musikalisch-aesthe-
tischen Aspekt der franzoésischen Klassik bemiiht, hédlt sich vorzugsweise an
jene Gattungen, in denen diese Gesichtspunkte ihren reinsten Ausdruck fin-
den: die Oper Lullys, die instrumentale Kunst eines Couperin, die unabseh-
bare Fiille der Airs de cour. Wer dagegen mit Bach und Palestrina als Wert-
masstab an all die Messen, Grands Motets, Elevationen u.s.w. jener Zeit
herantritt, der wird gewiss manches kostbare Stlick entdecken und auch
manches fiir die Praxis verwendbare, er wird aber doch die eigentliche

1) Michel Brenet: L.a musique sacrée sous Louis XIV.
In; La Tribune de Saint Gervais V, S. 39,



14

religiése Inspiration darin vermissen, Norbert Dufourcq sagt es knapp und
zutreffend: ""De toute cette musique .. religieuse, la pridre parait exclue"
(1). Denn innerhalb der absoluten Monarchie eines Ludwig XIV, ist die
Kirchenmusik ein Bestandteil des hofischen Dekors.

Wie oft mag das in jeder Messe zum Abschluss gesungene ''Domine salvum
fac regem' (Ps., 19. 10) komponiert worden sein? Allein in den Heften von
M, A, Charpentier finden wir es sechzehnmal. Niemand scheint an der nahe-
zu blasphemischen Gleichsetzung des herrschenden Monarchen mit dem bib-
lischen Konig David Anstoss genommen zu haben, sowenig wie an den Te
Deum - Auffithrungen, mit denen erfolgreiche Raubziige des Konigs gefeiert
wurden. Die Verbindung des religiésen und des politischen Bereichs im ab-
soluten Staat war jener Zeit eine Selbstverstidndlichkeit, sogut wie der Vor-
rang, der dabei dem politischen vor dem religiésen eingerdumt wird. Fiir
die Kirchenmusik ergab sich daraus notwendigerweise die zwielichtige Situa-
tion einer Kunst, die "zwei Herren dienen' musste, Sie hatte ihren ange-
stammten Platz in (oder eher "{iber'") der Liturgie auszufiillen - und zugleich
dem Hof, der Gesellschaft zuliebe mit der Prachtentfaltung profaner Darbie-
tungen zu wetteifern,

Diese prinzipielle Zwiespédltigkeit manifestiert sich greller als sonst irgend-
wo in der Legon de Téneébres. Liturgisch sind diese Stiicke den drei letzten
Tagen der Karwoche zugeordnet, ihr textlicher Gehalt ist die tiefste Zer-
knirschung und Verzweiflung., Ihr eigentlicher praktischer Zweck aber ist

die Unterhaltung einer verwoéhnten Gesellschaft widhrend der Tage der Fasten-
zeit, wo Theater- und Musikauffiihrungen unterbleiben.

Eine Kantate von Bach wurde fiir die Auffiihrung im Gottesdienst geschrieben,
so gut wie eine Messe von Palestrina oder auch ein Grand Motet von Dumont
oder Lully, mogen die jeweiligen Gemeinden auch ganz verschieden zusammen-
gesetzt, andern Bekenntnissen und gottesdienstlichen Formen verpflichtet ge-
wesen sein, Aus einer traditionellen liturgischen Praxis heraus ergab sich
die Notwendigkeit und Berechtigung, derartige Werke zu komponieren und
aufzufiihren. Bei der Legon de Ténébres aber ist diese Sinngebung kaum

noch splirbar. Nichts charakterisiert ihre Situation deutlicher, als die fol-
gende Notiz aus dem '""Mercure Galant" iiber die "Tén&bres" des Jahres 1680:
"La musique des S. M. a excellé & son ordinaire pendant les jours des Téne-
bres, dont 1'office a esté fait dans la chapelle du vieux chasteau de Saint-
Germain ... A Paris, dans les mesmes jours, 1'on a couru en foule a la
Sainte Chapelle et & 1'abbaye aux bois. Ce qu'on entendit & la Sainte Cha-
pelle estoit de M, M. Chaperon, La Lande, et Lallouette, et a 1'abbaye aux
bois, de M. Charpentier" (2).

1) In "Revue Musicale" 1953/1954, No 222, S. 107 zur Kirchenmusik des 18.
Jahrhunderts, aber zutreffend auch fiir einen grossen Teil der Kirchen-
musik der Lullyzeit,

2) Michel Brenet: "Notes sur l'introduction des instruments dans les églises
de France', Riemann-Festschrift, Leipzig 1909 S, 286.



15

Es ist nicht verwunderlich, wenn die Legon de Ténébres als charakteristi-
sches Kernstiick solcher profanierter Passionsmusiken nicht iberall freund-
lich aufgenommen wurde. Bezeichnend sind in diesem Zusammenhang folgen-
de Zeilen in dem fiir die Musikpraxis des ausgehenden 17. Jahrhunderts un-
erschopflichen "Vergleich der italienischen und franzésischen Musik" des
grossen Lully- Apologeten Lecerf de la Viéville (1): "Nous étions tous cho-
qués, dés notre enfance, de cette passion (""en musique') de la paroisse de
Saint Sauveur, quoiqu'elle ne soit pas méchante, et je ne serais point faché
qu'on défendit la musique a ténébres, comme plusieurs Evéques ont fait par
des mandements expreés.' (I.5). Dieses Urteil Lecerfs spiegelt nicht so sehr
eine religitse als eine aesthetisch-moralische Haltung wider, deren cha-
rakteristischer Ausdruck die '"bienséance' (I.1) ist. Ein bestimmter Anlass
erfordert einen passenden Text, dieser die ""richtige' Musik,und der Musik
soll die Geisteshaltung der Spieler und Sdnger entsprechen. Deshalb sind fiir
Lecerf Parodiemessen,wie diejenige von Gantez liber ""Allons en Candie,
allons', licherlich (II. 2). Den Italienern wirft er vor, dass sie fiir ihre Mo-
tetten selbstverfasste Texte verwenden. ''La Bible est, 4 leur égard, un
vieux magazin, ol ils ne tiennent compte de fouiller.' Die Franzosen hinge-
gen kennen sie dank der Hugenotten (!) sehr gut und bevorzugen biblische Tex-
te (II. 1). Die Gottesdienste endlich seien in Italien reiner Spektakel, wo man
hingehe,um Sidnger zu horen und iiber ihre Qualititen zu diskutieren. "Notre
musique d'église n'est ni assez longue pour fatiguer 1'attention, ni assez em-
brouillée pour l'occuper toute entiére, ni assez badine pour la divertir. Les
Francais y assistent modestement, ils en sortent modestement, cela est vi-
sible'" (II.4). Auch bei den Franzosen weist er immer wieder auf verwerfliche

1) Lecerf de la Viéville: '""Comparaison de la musique italienne et de la mu-
sique francaise', Bruxelles 1705. Eine Studie iiber Lecerf schrieb - ohne
es zu merken - Dora C. Vischer mit ihrer Dissertation "Der musikge-
schichtliche Traktat des Pierre Bourdelot (1610 bis 1685)", Bern 1947,
Offenbar legte sie ihrer Arbeit die Ausgabe von 1743 zugrunde, die unter
Bourdelots Namen erschien und in vier Bilichern den Traktat von Bonnet-
Bourdelot: ""Histoire de la Musique et de ses effets' Paris 1715 (1. Buch)
und die "Comparaison .." von Lecerf (2. -4. Buch) vereinigte: ""Histoire
de la musique depuis son origine, les progreés successifs de cet art
jusqu'a présent, et la comparaison de la musique italienne et de la musi-
que francaise. Par Mr. Bourdelot. " Den Haag und Frankfurt a. M. 1743.
Lecerfs Name wird nirgends genannt. Den stilistischen Gegensatz zwi-
schen dem ersten und den drei folgenden Biichern fiihrt D. Vischer darauf
zurlick, dass der Herausgeber Jacques Bonnet den Bourdelot- Traktat um
die ""Comparaison ..'" "bereichert' hitte (S. 1). Trotzdem bemiiht sich
die ganze Abhandlung, ein geistiges Portrit des einen Pierre Bourdelot
als Verfasser des ganzen Werkes herauszuschédlen: B. als Musiker, als
Dichter, Humanist, Franzose, Weltmann, Kiampfer und Kritiker; der
Charakter Bourdelots etc.

Zu den Bourdelot-Editionen vgl. Eitner, Quellenlexikon, und MGG II, 116
und 160. Unsere Zitate sind dem Discours sur la musique d'église im
3. Teil des Werkes entnommen.



16

italienische Einfliisse hin (gerade bei Charpentier), und sein Urteil iiber die
Unzuldssigkeit der iiblichen Passionsmusiken wird anhand dieser Skizze der
"richtigen" Kirchenmusik verstdndlich.

Aus dem ersten Zitat aus Lecerf ersieht man, dass es auch einen kirchlichen
Widerstand gegen die Lecon de Ténébres gab. Seine schirfste Formulierung
findet er im Briefwechsel zweier Kleriker, Deslions und Bragelongne, des
ehemaligen und des amtierenden Doyen von Senlis.

Deslions (1) nimmt Anstoss daran, dass man in Senlis einen "spectacle de
musique extraordinaire pour les ténébres' vorbereite. ""La musique dans le
deuil est impertinente et importune'. Er verweist darauf, dass zur Zeit, als
er selbst das Dekanat in Senlis antrat, die Lektionen des Jeremia nicht "mu-
sicalement'' vorgetragen worden seien (2). Diese Neuerung sei vom Sr. Cosset
eingefiihrt worden. Er zitiert den gelehrten Belethus, der berichte, die La-
mentationen seien urspriinglich gesungen worden ''voce elevata et velut horri-
bili" und fihrt vielsagend fort: "accordez cela si vous pouvez avec votre sym-
phonie de violle, de violons, d'orgues et de clavecin.' Sogar Glocken und Or-
gel miissten schweigen in der Karwoche. Dabei seien sie "instruments bénis
et consacrés', widhrend Gamben, Geigen und andere Instrumente profan sei-
en und gewohnlich verwendet wiirden zu Tanz, Schauspiel "et aux pompes de
Satan'. In dieser Art eifert er weiter und zieht schliesslich gegen die ge-
samte, angeblich erst seit etwa dreihundert Jahren in der Kirche eingefiihrte
Kirchenmusik zu Felde. Er vertritt in extremer Weise den Standpunkt, dass
Kunst und Gottesdienst unvereinbar seien.

Gegen diese massiven Angriffe setzt sich Bragelongne zur Wehr (3). Zunéchst
gesteht er, dass er selber bei Antritt seines Dekanats auch so gedacht habe
und die Instrumente in der Kirche nicht zugelassen habe. Einer der grossten
Bischofe der gallikanischen Kirche habe ihm aber dann nachgewiesen, dass er
Unrecht habe. Weder die Musik noch ihre Instrumente seien an sich schlecht.
"La musique est sainte, quand elle se porte vers un objet saint, la musique
est profane, quand elle se porte vers un objet profane, la musique sainte est
lugubre, quand 1'église est en tristesse'. Daher gestattet die Kirche die Mu-
sik bei den Trauerfeierlichkeiten, am Karfreitag, "méme pendant le Sermon
de la Passion qu'elle y fait retentir ses instruments et ses voix lugubres".
"Au fonds de quoi s'agit-il? d'un clavecin et d'une basse dé viole, qui accom-
pagnent une voix; fallait-il tant de fracas pour si peu de chose?"

1) "Lettre de Monsieur Deslions, 4 Monsieur de Bragelongne"
2) d.h., sie wurden choraliter gesungen.

3) '""Réponse de Monsieur de Bragelongne .. a la lettre de Monsieur
Deslions, " 29. Mirz 1698,



17

Das theologische Misstrauen gegeniiber der Kirchenmusik, dem Deslions mit
derben Worten Ausdruck verleiht, spricht auch aus dem Vorwort, das L. de
Sainte Croix Charpy seiner franzodsischen Umdichtung der Offizien der drei
letzten Tage vor Ostern voranstellt (1): Die Kirche hat gestattet, dass ge-
wisse Texte der Karwoche in Musik gesetzt wiirden, damit die Melodie des
Gesanges durch das Ohr den Geist anziehe, ihn zur Meditation erhebe und
das Herz dem Geist folgend in das Innerste des Mysteriums eindringe. Aber
man gab sich zu viel Miihe, den Sinnen zu gefallen und vergass den Geist.
Die "beauté des ornements', die ""gridce des actions', die "justesse des
concerts', die '"douceur des chants', also die spezifischen -Qualititen, deren
sich die franzodsische Musik jener Zeit mit Recht rithmt, sind das einzige,
was die Horer anzieht. "On change en divertissement ce qui n'est établi que
pour produire en 1'dme des chrétiens une sainte et salutaire tristesse ...".
Aus diesen Aeusserungen wird ersichtlich, welche Angriffsfldchen die Le-
¢on de Téneébres aufwies. Sie war zumindest in der monodischen oder kon-
zertanten Form eine Neuerung, die nicht durch eine lange Tradition gerecht-
fertigt wurde. Daher forderte sie eher als die Kirchenmusik im allgemeinen
die Kritik heraus.

Noch in einem anderen, diesmal rein musikalischen Sinn stellt die Legcon de
Ténebres einen Sonderfall innerhalb der zeitgenéssischen Kirchenmusik dar.
Sie entwickelt ndmlich mit zahlreichen formalen und stilistischen Besonder-
heiten einen so ausgesprochenen Werkstil, dass wir nicht z6gern, sie als
selbstidndige musikalische Gattung anzusprechen. Diese charakteristischen
Merkmale sind vor allem die weitgeschwungenen Melismen an den Versenden
und iiber den hebridischen Lettern. Analoge Bildungen sind sonst nirgends in
der franzdsischen Musik dieser Zeit anzutreffen. Die monodischen Stiicke fiir
Sopran und Generalbass verkérpern diesen "hochmelismatischen' Stil am
reinsten, widhrend andere Werke eher einer motettisch-konzertanten Schreib-
weise verpflichtet sind und sich von der iibrigen Kirchenmusik weniger ab-
heben.

Die Frage nach der Herkunft der ganzen Gattung werden wir im Rahmen die-
ser Arbeit nicht beantworten kénnen. Sie wiirde liber Frankreich hinauswei-
sen nach Italien, wo die Ueberlieferung auch an solchen Werken ("'Lezzioni",
"Lamentazioni'' etc.) ungleich reicher ist. Lamentationen schrieben schon
die Polyphonisten des 16. Jahrhunderts, Palestrina, de la Rue, Carpentras,
Arcadelt, Morales und viele andere.

Eine wichtige Rolle spielte die Lamentation dann an der Wiege der Seconda
Prattica, als in der florentiner Camerata der neue Stil entstand. Im 9. Ka-
pitel seines ''Trattato della Musica Scenica'' berichtet Giov. Battista Doni,

1) M. L. de Sainte Croix Charpy, prestre, Docteur en Theologie: "Les
Saintes Ténébres en vers frangois'', Paris 1670.
Das Werk enth&lt den lateinischen Originaltext und die franz6sische Um-
dichtung in Versen (mit zahlreichen gelehrten Anmerkungen) nicht nur
der Lamentationen, sondern der ganzen Offizien der drei grossen Kartage.



18

wie Vincenzo Galilei, angeregt durch den Kreis um den Grafen Bardi, als
erster ''melodie a una voce sola' komponierte, und zwar zunichst die Klage
des Conte Ugolino von Dante (1). Galilei selber trug sie vor "molto soave-
mente sopra un concerto di viole''. Dann berichtet Doni weiter: ""Onde nel
medesimo stile egli compose parte delle LLamentazioni di Geremia profeta,
che furono cantate in devota compagnia''. Das zweite monodische Werk
Galileis waren also Lamentationen (oder Teilstiicke daraus), die offenbar
nicht fiir kirchlichen Gebrauch, sondern fiir eine private religiése Versamm-
lung bestimmt waren. Da Doni in der Fortsetzung seiner Chronik ausdriick-
lich festhdlt, Caccini habe geschrieben und gesungen mit Begleitung bloss ei-
nes einzigen Instrumentes, meist der Theorbe, miissen wir annehmen, dass
diese generalbass-#dhnliche Begleitungsart von ihm eingefiihrt wurde. '"Nel
medesimo stile'' meint wohl {iber die monodische Gestaltung der Gesangspartie
hinaus auch die Begleitung, so dass wir auch fiir die Lamentation ein Gamben-
ensemble annehmen diirfen (wie in der "Auferstehungshistorie' von Heinrich
Schiitz, 1623).

Diese Notiz bei Doni berechtigt uns freilich nicht, anzunehmen, dass die
Gattung der Legon de Ténébres fiir Solostimme hier bereits geschaffen wor-
den sei - die Tendenz der Florentiner zum syllabischen Stil hebt sich schroff
ab vom melismatischen Ueberschwang der hochmelismatischen Lamentation.
Aber die Frage nach geheimen, das Florenz von 1590 und das Paris von 1680
verbindenden Fidden stellt sich doch.

1) A. Solerti: ""Le origini del melodramma', Torino 1903, S. 210 f.
Aehnlich Pietro Bardi in einem Brief an G. B. Doni (Solerti, 1.c.S. 145).



	Einleitung

