
Zeitschrift: Publikationen der Schweizerischen Musikforschenden Gesellschaft.
Serie 2 = Publications de la Société Suisse de Musicologie. Série 2

Herausgeber: Schweizerische Musikforschende Gesellschaft

Band: 12 (1966)

Artikel: Die Leçon de Ténèbres im 17. und 18. Jahrhundert unter besonderer
Berücksichtigung der einschlägigen Werke von Marc-Antoine
Charpentier

Autor: Käser, Theodor

Kapitel: Einleitung

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858884

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858884
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


13

Einleitung

Der Gegenstand der vorliegenden Arbeit, die Leçon de Ténèbres, ist innerhalb

der klassischen Epoche der französischen Musik eine der eigenartigsten
Erscheinungen und wurde bisher von der Musikgeschichte kaum gebührend
gewürdigt, obwohl sich bedeutende Forscher gerade der Musik des "Grand
Siècle" mit besonderer Liebe zuwandten. Die Blütezeit der Leçon de Ténèbres

fällt mit der Regierungszeit Ludwigs XIV. zusammen, soweit wir
angesichts der lückenhaften Ueberlieferung überhaupt zu einem solchen Urteil
befugt sind. Sie erwächst aus der spezifisch französischen Gesangstradition,
die im Air de cour und in der Oper des 17. Jahrhunderts ihren sichtbarsten
Ausdruck gefunden hat; die ersten Beispiele dürften aus der Zeit kurz nach
der Jahrhundertmitte datieren, und nach dem Jahre 17 30 verlieren sich ihre
Spuren wieder. Im Urteil der Geschichte teilt sie das Schicksal der Kirchenmusik

jener Epoche, die neben der Musik der Oper, dem Air de cour, der
Kammer- und Instrumentalmusik verblasst; die immer wieder unternommenen
Rehabilitierungsversuche führten wohl mit Ausgaben, Aufführungen und
Aufnahmen zu einzelnen denkwürdigen Wiederentdeckungen, nicht aber zu einer
prinzipiellen Revision des historischen Urteils. Dieses finden wir treffend
formuliert in den Worten Michel Brenets über das "Grand Motet"-als
repräsentative Form der Kirchenmusik zur Zeit Ludwigs XIV. und Lullys: (1)
"Grandes oeuvres que le texte latin disait d'église et que le plan général, la
préoccupation de l'expression, de la variété et de l'effet, ainsi que la nature
des moyens employés et leur agencement rattachaient de près au théâtre".
Die Kirchenmusik im allgemeinen lässt sich von zwei verschiedenen Standorten

aus betrachten, je nachdem man den Akzent auf das kirchliche oder
auf das musikalische Element setzt. Wer sich um den musikalisch-aesthe-
tischen Aspekt der französischen Klassik bemüht, hält sich vorzugsweise an
jene Gattungen, in denen diese Gesichtspunkte ihren reinsten Ausdruck
finden: die Oper Lullys, die instrumentale Kunst eines Couperin, die unabsehbare

Fülle der Airs de cour. Wer dagegen mit Bach und Palestrina als
Wertmasstab an all die Messen, Grands Motets, Elevationen u. s. w. jener Zeit
herantritt, der wird gewiss manches kostbare Stück entdecken und auch
manches für die Praxis verwendbare, er wird aber doch die eigentliche

1) Michel Brenet: La musique sacrée sous Louis XIV.
In: La Tribune de Saint Gervais V, S. 39.



14

religiöse Inspiration darin vermissen, Norbert Dufourcq sagt es knapp und
zutreffend: "De toute cette musique religieuse, la prière paraît exclue"
(1). Denn innerhalb der absoluten Monarchie eines Ludwig XIV. ist die
Kirchenmusik ein Bestandteil des höfischen Dekors.

Wie oft mag das in jeder Messe zum Abschluss gesungene "Domine salvum
fac regem" (Ps. 19. 10) komponiert worden sein? Allein in den Heften von
M. A. Charpentier finden wir es sechzehnmal. Niemand scheint an der nahezu

blasphemischen Gleichsetzung des herrschenden Monarchen mit dem
biblischen König David Anstoss genommen zu haben, sowenig wie an den Te
Deum - Aufführungen, mit denen erfolgreiche Raubzüge des Königs gefeiert
wurden. Die Verbindung des religiösen und des politischen Bereichs im
absoluten Staat war jener Zeit eine Selbstverständlichkeit, sogut wie der
Vorrang, der dabei dem politischen vor dem religiösen eingeräumt wird. Für
die Kirchenmusik ergab sich daraus notwendigerweise die zwielichtige Situation

einer Kunst, die "zwei Herren dienen" musste. Sie hatte ihren
angestammten Platz in (oder eher "über") der Liturgie auszufüllen - und zugleich
dem Hof, der Gesellschaft zuliebe mit der Prachtentfaltung profaner Darbietungen

zu wetteifern.

Diese prinzipielle Zwiespältigkeit manifestiert sich greller als sonst irgendwo
in der Leçon de Ténèbres. Liturgisch sind diese Stücke den drei letzten

Tagen der Karwoche zugeordnet, ihr textlicher Gehalt ist die tiefste
Zerknirschung und Verzweiflung. Ihr eigentlicher praktischer Zweck aber ist
die Unterhaltung einer verwöhnten Gesellschaft während der Tage der Fastenzeit,

wo Theater- und Musikaufführungen unterbleiben.

Eine Kantate von Bach wurde für die Aufführung im Gottesdienst geschrieben,
so gut wie eine Messe von Palestrina oder auch ein Grand Motet von Dumont
oder Lully, mögen die jeweiligen Gemeinden auch ganz verschieden zusammengesetzt,

andern Bekenntnissen und gottesdienstlichen Formen verpflichtet
gewesen sein. Aus einer traditionellen liturgischen Praxis heraus ergab sich
die Notwendigkeit und Berechtigung, derartige Werke zu komponieren und
aufzuführen. Bei der Leçon de Ténèbres aber ist diese Sinngebung kaum
noch spürbar. Nichts charakterisiert ihre Situation deutlicher, als die
folgende Notiz aus dem "Mercure Galant" über die "Ténèbres" des Jahres 1680:
"La musique des S. M. a excellé à son ordinaire pendant les jours des Ténèbres,

dont l'office a esté fait dans la chapelle du vieux chasteau de Saint-
Germain A Paris, dans les mesmes jours, l'on a couru en foule à la
Sainte Chapelle et à l'abbaye aux bois. Ce qu'on entendit à la Sainte
Chapelle estoit de M. M. Chaperon, La Lande, et Lallouette, et à l'abbaye aux
bois, de M. Charpentier" (2).

1) In "Revue Musicale" 1953/1954, No 222, S. 107 zur Kirchenmusik des 18.
Jahrhunderts, aber zutreffend auch für einen grossen Teil der Kirchenmusik

der Lullyzeit.
2) Michel Brenet: "Notes sur l'introduction des instruments dans les églises

de France", Riemann-Festschrift, Leipzig 1909 S, 286.



15

Es ist nicht verwunderlich, wenn die Leçon de Ténèbres als charakteristisches

Kernstück solcher profanierter Passionsmusiken nicht überall freundlich

aufgenommen wurde. Bezeichnend sind in diesem Zusammenhang folgende
Zeilen in dem für die Musikpraxis des ausgehenden 17. Jahrhunderts

unerschöpflichen "Vergleich der italienischen und französischen Musik" des
grossen Lully-Apologeten Lecerf de la Viéville (1): "Nous étions tous
choqués, dès notre enfance, de cette passion ("en musique") de la paroisse de
Saint Sauveur, quoiqu'elle ne soit pas méchante, et je ne serais point fâché
qu'on défendit la musique à ténèbres, comme plusieurs Evêques ont fait par
des mandements exprès. " (I. 5). Dieses Urteil Lecerfs spiegelt nicht so sehr
eine religiöse als eine aesthetisch-moralische Haltung wider, deren
charakteristischer Ausdruck die "bienséance" (I. 1) ist. Ein bestimmter Anlass
erfordert einen passenden Text, dieser die "richtige" Musik,und der Musik
soll die Geisteshaltung der Spieler und Sänger entsprechen. Deshalb sind für
Lecerf Parodiemessen,wie diejenige von Gantez über "Allons en Candie,
allons", lächerlich (II. 2). Den Italienern wirft er vor, dass sie für ihre
Motetten selbstverfasste Texte verwenden. "La Bible est, à leur égard, un
vieux magazin, où ils ne tiennent compte de fouiller. " Die Franzosen hingegen

kennen sie dank der Hugenotten sehr gut und bevorzugen biblische Texte
(II. 1). Die Gottesdienste endlich seien in Italien reiner Spektakel, wo man

hingehe,um Sänger zu hören und über ihre Qualitäten zu diskutieren. "Notre
musique d'église n'est ni assez longue pour fatiguer l'attention, ni assez
embrouillée pour l'occuper toute entière, ni assez badine pour la divertir. Les
Français y assistent modestement, ils en sortent modestement, cela est
visible" (II. 4). Auch bei den Franzosen weist er immer wieder auf verwerfliche

1) Lecerf de la Viéville: "Comparaison de la musique italienne et de la
musique française", Bruxelles 1705. Eine Studie über Lecerf schrieb - ohne
es zu merken - Dora C. Vischer mit ihrer Dissertation "Der
musikgeschichtliche Traktat des Pierre Bourdelot (1610 bis 1685)", Bern 1947.
Offenbar legte sie ihrer Arbeit die Ausgabe von 1743 zugrunde, die unter
Bourdelots Namen erschien und in vier Büchern den Traktat von Bonnet-
Bourdelot: "Histoire de la Musique et de ses effets" Paris 1715 (l.Buch)
und die "Comparaison " von Lecerf (2. -4. Buch) vereinigte: "Histoire
de la musique depuis son origine, les progrès successifs de cet art
jusqu'à présent, et la comparaison de la musique italienne et de la musique

française. Par Mr. Bourdelot. " Den Haag und Frankfurt a. M. 1743.
Lecerfs Name wird nirgends genannt. Den stilistischen Gegensatz
zwischen dem ersten und den drei folgenden Büchern führt D. Vischer darauf
zurück, dass der Herausgeber Jacques Bonnet den Bourdelot-Traktat um
die "Comparaison " "bereichert" hätte (S. 1). Trotzdem bemüht sich
die ganze Abhandlung, ein geistiges Porträt des einen Pierre Bourdelot
als Verfasser des ganzen Werkes herauszuschälen: B. als Musiker, als
Dichter, Humanist, Franzose, Weltmann, Kämpfer und Kritiker; der
Charakter Bourdelots etc.
Zu den Bourdelot-Editionen vgl. Eitner, Quellenlexikon, und MGG II, 116
und 160. Unsere Zitate sind dem Discours sur la musique d'église im
3. Teil des Werkes entnommen.



16

italienische Einflüsse hin (gerade bei Charpentier), und sein Urteil über die
Unzulässigkeit der üblichen Passionsmusiken wird anhand dieser Skizze der
"richtigen" Kirchenmusik verständlich.

Aus dem ersten Zitat aus Lecerf ersieht man, dass es auch einen kirchlichen
Widerstand gegen die Leçon de Ténèbres gab. Seine schärfste Formulierung
findet er im Briefwechsel zweier Kleriker, Deslions und Bragelongne, des
ehemaligen und des amtierenden Doyen von Senlis.

Deslions (1) nimmt Anstoss daran, dass man in Senlis einen "spectacle de
musique extraordinaire pour les ténèbres" vorbereite. "La musique dans le
deuil est impertinente et importune". Er verweist darauf, dass zur Zeit, als
er selbst das Dekanat in Senlis antrat, die Lektionen des Jeremia nicht
"musicalement" vorgetragen worden seien (2). Diese Neuerung sei vom Sr. Cosset
eingeführt worden. Er zitiert den gelehrten Belethus, der berichte, die
Lamentationen seien ursprünglich gesungen worden "voce elevata et velut horri-
bili" und fährt vielsagend fort: "accordez cela si vous pouvez avec votre
symphonie de violle, de violons, d'orgues et de clavecin. " Sogar Glocken und Orgel

müssten schweigen in der Karwoche. Dabei seien sie "instruments bénis
et consacrés", während Gamben, Geigen und andere Instrumente profan seien

und gewöhnlich verwendet würden zu Tanz, Schauspiel "et aux pompes de
Satan". In dieser Art eifert er weiter und zieht schliesslich gegen die
gesamte, angeblich erst seit etwa dreihundert Jahren in der Kirche eingeführte
Kirchenmusik zu Felde. Er vertritt in extremer Weise den Standpunkt, dass
Kunst und Gottesdienst unvereinbar seien.

Gegen diese massiven Angriffe setzt sich Bragelongne zur Wehr (3). Zunächst
gesteht er, dass er selber bei Antritt seines Dekanats auch so gedacht habe
und die Instrumente in der Kirche nicht zugelassen habe. Einer der grössten
Bischöfe der gallikanischen Kirche habe ihm aber dann nachgewiesen, dass er
Unrecht habe. Weder die Musik noch ihre Instrumente seien an sich schlecht.
"La musique est sainte, quand elle se porte vers un objet saint, la musique
est profane, quand elle se porte vers un objet profane, la musique sainte est
lugubre, quand l'église est en tristesse". Daher gestattet die Kirche die Musik

bei den Trauerfeierlichkeiten, am Karfreitag, "même pendant le Sermon
de la Passion qu'elle y fait retentir ses instruments et ses voix lugubres".
"Au fonds de quoi s'agit-il? d'un clavecin et d'une basse de viole, qui
accompagnent une voix; fallait-il tant de fracas pour si peu de chose?"

1) "Lettre de Monsieur Deslions, à Monsieur de Bragelongne"

2) d. h. sie wurden choraliter gesungen.

3) "Réponse de Monsieur de Bragelongne à la lettre de Monsieur
Deslions, " 29. März 1698.



17

Das theologische Misstrauen gegenüber der Kirchenmusik, dem Deslions mit
derben Worten Ausdruck verleiht, spricht auch aus dem Vorwort, das L. de
Sainte Croix Charpy seiner französischen Umdichtung der Offizien der drei
letzten Tage vor Ostern voranstellt (1): Die Kirche hat gestattet, dass
gewisse Texte der Karwoche in Musik gesetzt würden, damit die Melodie des
Gesanges durch das Ohr den Geist anziehe, ihn zur Meditation erhebe und
das Herz dem Geist folgend in das Innerste des Mysteriums eindringe. Aber
man gab sich zu viel Mühe, den Sinnen zu gefallen und vergass den Geist.
Die "beauté des ornements", die "grâce des actions", die "justesse des
concerts", die "douceur des chants", also die spezifischen-Qualitäten, deren
sich die französische Musik jener Zeit mit Recht rühmt, sind das einzige,
was die Hörer anzieht. "On change en divertissement ce qui n'est établi que
pour produire en l'âme des chrétiens une sainte et salutaire tristesse ".
Aus die-sen Aeusserungen wird ersichtlich, welche Angriffsflächen die Leçon

de Ténèbres aufwies. Sie war zumindest in der monodischen oder
konzertanten Form eine Neuerung, die nicht durch eine lange Tradition gerechtfertigt

wurde. Daher forderte sie eher als die Kirchenmusik im allgemeinen
die Kritik heraus.

Noch in einem anderen, diesmal rein musikalischen Sinn stellt die Leçon de
Ténèbres einen Sonderfall innerhalb der zeitgenössischen Kirchenmusik dar.
Sie entwickelt nämlich mit zahlreichen formalen und stilistischen Besonderheiten

einen so ausgesprochenen Werkstil, dass wir nicht zögern, sie als
selbständige musikalische Gattung anzusprechen. Diese charakteristischen
Merkmale sind vor allem die weitgeschwungenen Melismen an den Versenden
und über den hebräischen Lettern. Analoge Bildungen sind sonst nirgends in
der französischen Musik dieser Zeit anzutreffen. Die monodischen Stücke für
Sopran und Generalbass verkörpern diesen "hochmelismatischen" Stil am
reinsten, während andere Werke eher einer motettisch-konzertanten Schreibweise

verpflichtet sind und sich von der übrigen Kirchenmusik weniger
abheben.

Die Frage nach der Herkunft der ganzen Gattung werden wir im Rahmen dieser

Arbeit nicht beantworten können. Sie würde über Frankreich hinausweisen
nach Italien, wo die Ueberlieferung auch an solchen Werken ("Lezzioni",

"Lamentazioni" etc. ungleich reicher ist. Lamentationen schrieben schon
die Polyphonisten des 16. Jahrhunderts, Palestrina, de la Rue, Carpentras,
Arcadelt, Morales und viele andere.

Eine wichtige Rolle spielte die Lamentation dann an der Wiege der Seconda
Prattica, als in der florentiner Camerata der neue Stil entstand. Im 9.

Kapitel seines "Trattato della Musica Scenica" berichtet Giov. Battista Doni,

1) M. L. de Sainte Croix Charpy, prestre, Docteur en Theologie: "Les
Saintes Ténèbres en vers françois", Paris 1670.
Das Werk enthält den lateinischen Originaltext und die französische
Umdichtung in Versen (mit zahlreichen gelehrten Anmerkungen) nicht nur
der Lamentationen, sondern der ganzen Offizien der drei grossen Kartage.



18

wie Vincenzo Galilei, angeregt durch den Kreis um den Grafen Bardi, als
erster "melodie a una voce sola" komponierte, und zwar zunächst die Klage
des Conte Ugolino von Dante (1). Galilei selber trug sie vor "molto soave-
mente sopra un concerto di viole". Dann berichtet Doni weiter: "Onde nel
medesimo Stile egli compose parte delle Lamentazioni di Geremia profeta,
che furono cantate in devota compagnia". Das zweite monodische Werk
Galileis waren also Lamentationen (oder Teilstücke daraus), die offenbar
nicht für kirchlichen Gebrauch, sondern für eine private religiöse Versammlung

bestimmt waren. Da Doni in der Fortsetzung seiner Chronik ausdrücklich

festhält, Caccini habe geschrieben und gesungen mit Begleitung bloss
eines einzigen Instrumentes, meist der Theorbe, müssen wir annehmen, dass
diese generalbass-ähnliche Begleitungsart von ihm eingeführt wurde. "Nel
medesimo stile" meint wohl über die monodische Gestaltung der Gesangspartie
hinaus auch die Begleitung, so dass wir auch für die Lamentation ein
Gambenensemble annehmen dürfen (wie in der "Auferstehungshistorie" von Heinrich
Schütz, 1623).

Diese Notiz bei Doni berechtigt uns freilich nicht, anzunehmen, dass die
Gattung der Leçon de Ténèbres für Solostimme hier bereits geschaffen worden

sei - die Tendenz der Florentiner zum syllabischen Stil hebt sich schroff
ab vom melismatischen Ueberschwang der hochmelismatischen Lamentation.
Aber die Frage nach geheimen, das Florenz von 1590 und das Paris von 1680
verbindenden Fäden stellt sich doch.

1) A. Solerti: "Le origini del melodramma", Torino 1903, S. 210 f.
Aehnlich Pietro Bardi in einem Brief an G. B. Doni (Solerti, 1. c. S. 145).


	Einleitung

