Zeitschrift: Publikationen der Schweizerischen Musikforschenden Gesellschaft.
Serie 2 = Publications de la Société Suisse de Musicologie. Série 2

Herausgeber: Schweizerische Musikforschende Gesellschaft
Band: 11 (1964)

Artikel: Neue Formen der Anbetung

Autor: Laurent, Frére

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-858901

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-858901
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

84

FreERe LAURENT, TAI1ZE
Neue Formen der Anbetung*

Fiir einen Christen heifit «Anbetung»: ein die Gegenwart Gottes
Erkennen und ein Sichausstrecken nach Thm, das in einer inneren Dy-
namik den Anbetenden in seinem ganzen Wesen erfafit. Eine Opfer-
gabe umfaft nicht notwendigerweise alles, was der Opferbringer hat,
ist und will. Bei der Anbetung aber verbleibt dem Anbetenden nichts
— nicht einmal sein Selbst. Sie ist ein Zustand, wo die Bereitschaft
zur totalen Selbstverleugnung Gestalt gewinnt, sei es auch nur inner-
lich; eine Bereitschaft, die iiber das Intellektuelle, aber auch iiber das
Nur-gefiihlsméaBige hinausgeht. Bei der Anbetung kann man schlieB-
lich nur noch die Geheimnisse Gottes bejahen, Gott als das einzig Be-
dingende empfinden, seine Ndhe als den alles bestimmenden Umstand.

Immer wenn der Christ sich Gott zuwendet, wird in seiner Haltung
irgendwie ein Element der Anbetung vorhanden sein. Dieses Element
wird selbstindiger Akt der Anbetung, indem er sich der unmittelba-
ren Nihe Gottes bewuf3t wird, und daraus die Konsequenz zieht, er
konne nur eines tun: sich ganz Gott und seinen Geheimnissen hinge-
ben. Der Ausdruck dieser Hingabe moge dann in herkommlicher oder
in neuer Form geschehen: es handelt sich ja fiir den Anbetenden nicht
um die Darbietung einer Form, um die Wahl einer Opfergabe. Er will
bei sich nichts aufrechterhalten und er empfindet aller Dinge Erfiil-
lung als bei Gott vorhanden. Beim Lobpreis méchte man alles Beste-
hende im Himmel und auf Erden zum Einstimmen einladen; da kom-
men einem die vorhandenen Mittel und Formen als unzulanglich vor
im Hinblick auf die GroBe Gottes und seiner Werke. Bei der Anbe-
tung dagegen fallt das Alles weg, bleibt nur Gott und man selbst. Vor
den Taten Gottes kann man Thm lobsingen. Anbeten kann man Thn
nur vor seiner Person, und dabei irgendetwas Anderes als Gott im
Sinne haben, ist ein Widerspruch in sich selbst und wirkt vor Gott wie
Heuchelei.

Anbetung kann es innerhalb und auflerhalb des Gottesdienstes ge-
ben, aber in beiden Fillen besteht sie nur im Vollzug. In keinem
Fall laBt sie sich «organisieren». Es laflt sich nur zu ihr einladen,

* Vollstindiger Wortlaut in: Liturgisches Jahrbuch, 13.Jg., Heft 1, 1963, S. 2. ff.



Neue Formen der Anbetung 85

man kann sie sogar fordern, aber nur dadurch, dafl man des Menschen
Aufmerksamkeit ganz auf Gott hinlenkt. In der Liturgie der Kirche
wird die Anbetung als selbstindiger Akt besonders dort geschehen,
wo die Gemeinde die Begegnung mit dem Herrn der Kirche am un-
mittelbarsten erfihrt: bei der Feier der Eucharistie. Die vollkom-
mene Anbetung geschieht aber nur in der himmlischen Liturgie, vor
dem Throne Gottes und des Lammes. Bei der irdischen Liturgie han-
delt es sich darum ernstzunehmen, dal die himmlische Liturgie be-
reits hier auf Erden in die irdische Liturgie einbricht — noch ver-
hiillt, aber wirklich — und daB die Liturgie hier auf Erden ihren Ort
und ihren Sinn, ja sogar ihre Herkunft, ihren Inhalt und ihr Ziel nur
von daher erhilt. Auf die Wirklichkeit des Reiches Gottes, das den
Menschen unmittelbar nahe gekommen ist, weisen alle liturgischen
Formen zeichenhaft hin, auch die von der Kirche fiir die Anbetung
vorgesehenen Formen, die die Glaubigen zur Anbetung einladen, den
Vollzug der Anbetung férdern wollen. Diese Formen kénnen nur re-
lativen Wert haben: 1. jede Anbetung auf Erden bleibt weit zuriick
hinter der vollkommenen Anbetung, die Gott gebiihrt; 2. keine ein-
zige dieser bestimmten Formen kann «Anbetung garantieren», schon
weil sie nicht notwendigerweise fiir jeden Glaubigen die Moglichkeit
bietet seine Anbetung zu vollziehen. In der Liturgie handelt es sich
ja doch um die ganze versammelte Gemeinde, um die ganze Kirche
Christi, als diejenige, die sie feiern.

Die Kirche ist sehr <herkémmlich»: sie kommt ja von Gott her. Sie
empfingt jeden neuen Christen mit herkémmlicher Gebarde und teilt
ihm Herkommliches mit, sowohl was den Inhalt als auch was die For-
men, auch was die Formen der Anbetung anbetrifft. Als Leib Christi
aber wird sie sich auch immerfort «erneuern», «verjiingen»: aus dem
Heiligen Geist und in ihren Gliedern. Vielleicht kommt es dort, in
den Gliedern, zu neuen Erkenntnissen, neuen Formen, die eines Ta-
ges auch in der Liturgie, dort wo die Kirche sich als Ganzheit mani-
festiert, Anwendung finden werden. Neue Formen, die aus neuem Le-
ben hervorkommen und mit neuem Leben erfiillt werden wollen,
neues Leben fordernd, nicht aber es schenkend: denn das tun nicht
die Formen, die die Kirche benutzt, sondern der Heilige Geist, der die
Kirche beseelt.

Bei den liturgischen Formen der Anbetung hat das Wort die zen-
trale Funktion der Deutung: Indem es die Ausdrucksform der Anbe-



86 2. Internationaler KongreB fiir Kirchenmusik in Bern

tung ist (es wird dann seinem intellektuellen Werte nach immer auf
«Amen» oder «Halleluja» zuriickzufithren sein) oder indem es zur
Anbetung fiihren, zu ihr einladen, sie fordern will. Erklingt das Wort
in musikalischer Gestaltung, dann kann es nach Inhalt und Wirkung
weit iiber seinen intellektuellen Wert hinausreichen. Geht dabei aber
seine deutende Funktion verloren, dann hat seine musikalische Ge-
staltung zu einem mifllungenen liturgischen Akt gefiithrt — auf jeden
Fall, wenn der Akt in diesem Falle nicht zuvor deutlich (das heil3t:
intellektuell verstindlich, durch das Wort) vorbereitet worden ist. Im
Gottesdienst ist die Musik des Wortes Dienerin. Und gilt es, den Got-
tesdienst musikalisch zu gestalten, dann sind Sinn fiir die Kirche,
Sinn fiir das liturgische Geschehen, Sinn fiir Musik, aber auch Sinn
fiir das Wort erforderlich.

Musik, die die Gemeinde zur Anbetung einladen, ihre Anbetung
fordern will, muf} gleichsam «demiitig» sein: Zieht sie die Aufmerk-
samkeit auf sich, dann wirkt sie in der Liturgie wie ein Vorhang zwi-
schen der Gemeinde und ihrem Herrn, und hilt die Gemeinde von der
Anbetung zuriick. Und es handelt sich immer um die Gemeinde hic et
nunc: es handelt sich um ihr Leben, das von den liturgischen Formen
sowohl ausgedriickt als auch gebildet werden will. Sie soll von diesen
Formen, auch wenn es sich um musikalische Formen handelt und be-
sonders auch, wenn diese die Anbetung betreffen, zur Gestaltung und
nicht zum «Abschalten» eingeladen werden. Der liturgische und der
pastorale Bereich konnen nie von einander getrennt werden. Ge-
schieht ein «Abschalten» bei herkommlichen Formen, dann ist die
Frage nach Erneuerung dieser Formen oder nach ganz neuen Formen
eine brennende Frage geworden.

Die fiir den Gottesdienst im Hinblick auf Anbetung vorgesehenen
Formen, auch die musikalischen, sollen «zeitgenossisch» sein in dem
Sinne, da} sie es der Gemeinde hier und heute ermoglichen sollen,
ihre Anbetung zu gestalten. Als Manifestation der iiber alle Zeiten
und Kulturgebiete hinausragenden Kirche braucht die Gemeinde
aber nicht unbedingt liturgische Formen, die zeitgenossisch sind im
asthetischen Sinn. Genau so wenig lassen auch bestimmte Stilprinzi-
pien sich fiir den Gottesdienst kategorisch aufrechterhalten. Sogar die
Begriffe «objektiv» und «subjektiv» sind hier kaum brauchbar. Alles
was den Gottesdienst anbelangt ist ja der Realitdat des Reiches Gottes
untergeordnet, und die Liturgie dieses Reiches Gottes mul} nicht not-



Neue Formen der Anbetung 87

wendigerweise mehr verhiillt sein bei der Anwendung des einen Stil-
prinzips als bei der Anwendung eines anderen. Und innerhalb der
feiernden Gemeinde wird des Einzelnen Subjektivitiat nicht aufgeho-
ben: der Einzelne, so wie er da ist, ist einverleibt in Jesus Chri-
stus, dessen Leib die Gemeinde vergegenwirtigt. Die Fragen des Stiles
und der Angemessenheit bestimmter Formen haben ihren Ort im Be-
reich der Inkarnation. Auch im Gottesdienst ist die Kirche hier auf
Erden ecclesia militans, die inmitten dieser Welt ausdriicken mochte,
was die organisch mit ihr verbundene ecclesia triumphans in Voll-
kommenheit ausdriickt.

Zu den verschiedenen liturgischen Formen, die die Kirche auf Er-
den zur Verfiigung hat, fiigt jede Generation neue hinzu. Diese For-
men zu schaffen, ist ein Akt personlicher Frommigkeit; sie der Kirche
zur Verfiigung zu stellen, auch wenn dies ohne jede dulere Handlung
geschieht, soll eine Art Opferhandlung sein, wobei der geopferte Ge-
genstand Gott «anheimgestellt» wird, und also dem, der ihn geschaf-
fen hat, nicht mehr gehort. Die Frage, ob die Kirche aus den in dieser
Art und Weise vorhandenen «Opfergaben» irgendeine bestimmte
Form als «neue liturgische Form der Anbetung» wihlen kann, ist eine
Frage, die nach der konkreten Sachlage in den konkreten Gemeinden,
die die Liturgie feiern werden, zu entscheiden ist. Und wie schon die
Formen auch seien, ihren Herrn anbeten tut die Kirche immer nur im
BewuBtsein seines Reichtums und ihrer eigenen Armut.



	Neue Formen der Anbetung

