
Zeitschrift: Publikationen der Schweizerischen Musikforschenden Gesellschaft.
Serie 2 = Publications de la Société Suisse de Musicologie. Série 2

Herausgeber: Schweizerische Musikforschende Gesellschaft

Band: 11 (1964)

Artikel: Psalmodie populaire

Autor: Gelineau, Joseph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858899

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858899
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


71

Joseph Gelineau, Paris

Psalmodie populaire

Fondement liturgique d'une psalmodie populaire

Dès qu'on voit apparaître (3me—4me siècle) le chant des psaumes
dans le culte de l'Eglise, c'est sous une forme très caractéristique qui
inclut à la fois la récitation du texte inspiré par un psalmiste et la
participation de toute l'assemblée par un bref refrain intercalaire tiré du

psaume. On a donné à cette forme de psalmodie le nom de «responso-
riale» parce que l'assemblée y «répond» au psalmiste.

Nous en trouvons la description claire au 4rae siècle, par exemple
chez Jean Chrysostome, Augustin ou dans les Constitutions Apostoliques

'. On l'utilisait dans la première partie de la messe, pour la
psalmodie intercalaire des lectures, puis dans les vigiles et dans les
processions. Elle resta en vigueur tant que le peuple participa à la psalmodie.

L'Eglise n'avait pas inventé la psalmodie responsoriale. Elle l'avait
reçue de la Synagogue. C'est en effet cette forme de psalmodie que
supposent pour les 2me—3me siècles les allusions de la Mishnah,
comme l'a montré le Prof. Avenary2. La toute récente découverte par
Sanders dans le désert de Juda d'un rouleau de psaumes nous permet
maintenant de faire remonter cet usage jusqu'à l'époque Hérodienne.
On y trouve, par exemple, le psaume 145 avec le premier distique
répété entre chaque verset8, ce qui confirme l'usage de la psalmodie
responsoriale chez les Esséniens et corrobore la description que fait Phi-
Ion du chant des Thérapeutes4. C'est encore cette forme qui est en

usage aujourd'hui dans certaines traditions juives5.

1 Y. g. Const. Ap. 2, 57. Chrysostome, Hom.36, 4, in Ep.l ad Cor. 14, 20. Augustin,
Conf. 9, 12; etc.

2 H. Avenary, Formai structure of Psalms and Canticles in early Jewish and
Christian chant. Musica Disciplina 7 (1957), p.l—9.

3 D'après la constatation que m'a communiquée le R.P.R.Tournay. Ci. J.A.San¬
ders, Bulletin of the American Schools of Oriental Research, no 165 (1962), p. 11

à 15.

4 Philon, De Vita contemplativa, 81.

5 Ici fut écouté le Ps. 113, premier du Hallêl, d'après la tradition yéménite, dans

un enregistrement réalisé à l'institut de musicologie de Jérusalem par Mme E. Ger-

son-Kiwi. L'alléluia est repris par la communauté après chaque stique du chantre.



Psalmodie populaire 75

Le chant responsorial s'enracine dans la tradition universelle du
chant collectif. Dans toutes les cultures, le chant le plus populaire
consiste en ce qu'un chanteur, qui improvise ou qui possède de mémoire
les couplets, exécute ceux-ci tandis que l'assemblée lui répond par un
refrain. Mais il est plus essentiel à notre propos d'observer que dans

l'Eglise, le fait d'hypopsallein ou (Thypakouein (en hébreu et en syriaque:

'anah, «faire reprendre») prend une signification spéciale. Dans

le chant «hypophonique», s'exprime le dialogue de Dieu et de son
peuple: Dieu a l'initiative et sa parole est transmise de l'ambon par
un ministre, le lecteur chantre; tous écoutent, dans l'obéissance de la
foi, et répondent dans une confession commune. C'est sans doute par
cette raison théologico-liturgique, et non par des motifs pratiques et
techniques que s'explique le fait singulier que, durant toute l'époque
patristique, le texte des versets psalmiques ne fut exécuté que par des

solistes. D'où nous devons conclure que, dans cette perspective, le
texte inspiré doit être écouté, tandis que tout le peuple est normalement

invité à lui répondre.
La psalmodie antiphonique qui se diffusa dans l'Eglise à partir du

milieu du 4me siècle, n'est — en dépit de toutes les explications qu'on
a tenté d'en donner6 — qu'un développement de la psalmodie respon-
soriale: l'assemblée est divisée en deux chœurs qui se renvoient
alternativement le refrain psalmique, d'où le nom de antiphônein.
Mais les versets restent, à l'origine, attribués à des solistes. La participation

du peuple est ici plus vivante et plus importante, d'où son succès.

C'est du développement des refrains d'antiphonie que sortiront
les tropaires orientaux et les antiennes latines qui, à partir des 7me

à 8me siècles, avec l'apparition des écoles de chantres, deviendront
d'importantes compositions musicales.

La psalmodie qui fait alterner collectivement par deux chœurs les

versets mêmes du psaume et qui s'est introduite dans les Heures de

l'Office romain, est apparue tardivement en Occident dans les milieux
monastiques.

6 Nous nous permettons de renvoyer à notre ouvrage en préparation: Psalmodia
et antiphona (Les formes liturgiques de la psalmodie aux premiers siècles).



76 2. Internationaler Kongreß für Kirchenmusik in Bern

Nature lyrique de la psalmodie chrétienne

Si l'on veut bien partir du rôle que la tradition liturgique a reconnu
aux psaumes dans le culte chrétien, il en découle pour leur chant
d'importantes conséquences.

L'Eglise reconnaît tout d'abord dans les psaumes une Ecriture
inspirée dont elle a le dépôt sacré et qu'elle transmet dans son intégrité
et sa pureté. Parce que les psaumes sont la Parole de Dieu, ils sont
utilisés dans leur lettre et dans une traduction aussi exacte que possible.
Aucune paraphrase de psaume ne s'est jamais introduite dans la liturgie

proprement dite. C'est en effet le rôle de l'hymnodie de traduire
librement et d'exprimer poétiquement le contenu du message révélé.
La psalmodie respecte le texte sacré. Aussi devons-nous considérer les

paraphrases de psaumes mises en vers et en strophes pour en faciliter
le chant collectif et populaire, comme une hymnodie et non comme
une psalmodie. Aussi précieuses qu'aient été et que demeurent ces

formes de chant religieux, elles ne remplaceront jamais dans le culte
chrétien la transmission du texte inspiré lui-même.

Pour la même raison, lorsque la liturgie confie à un psalmiste la
proposition du texte inspiré, il s'agit moins, selon la remarque qu'Augustin

attribue à Athanase 7, d'un chant que d'une lecture. La psalmodie

proprement dite implique la cantillation de l'Ecriture, mais

répugne à Varia ou au lied. Ces formes se développeront aux alentours
de la psalmodie, dans les antiphones processionnels ou dans l'hymnodie.

Les refrains intercalaires, en revanche, verront leur texte et leur
mélodie s'adapter au chant populaire s'ils sont destinés au peuple, ou
à l'art choral quand ils seront dévolus à des chœurs.

Enfin, parce que le culte chrétien reçoit les psaumes, mêmes
traduits, tels qu'ils sont, il respecte leur genre littéraire. La psalmodie
liturgique s'efforce de conserver le génie poétique des psaumes
hébraïques qui s'exprime en stiques parallèles, avec médiante et cadence.
Les lois de la cantillation juive ont toujours conservé plus ou moins
leur répondant dans la récitation chrétienne des psaumes.

Peut-être d'ailleurs peut-on aller plus loin dans la mise en valeur du

genre littéraire de la poésie psalmique, que par le simple respect du

7 Conj. 10, 23.



Psalmodie populaire 77

parallélisme. Le vers hébraïque est généralement nombré en trois,
quatre ou cinq séries régulières de phonèmes qui forment comme des

pieds et donnent lieu à un rythme verbal caractéristique. On a pensé,
dans la traduction française des psaumes de la «Bible de Jérusalem»

qu'il n'était pas vain d'user de la correspondance rythmique possible
dans la langue de traduction pour donner à la récitation psalmodique
l'assise verbale qu'appelle toute vraie poésie8. Pour n'avoir pas de

précédents identiques dans la tradition chrétienne, ce dernier point
semble mieux restituer sa vérité au poème traduit, le rendre plus
populaire, et permettre, comme je le dirai à l'instant, de résoudre le
problème technique du récitatif.

Mise en œuvre musicale

Une fois en possession des données qu'inclut une psalmodie populaire

qui se veut fidèle à la tradition liturgique, le compositeur peut
aborder les problèmes techniques de sa mise en œuvre musicale.
Celle-ci se présente très différemment selon qu'il s'agit des versets du

psaume ou du refrain intercalaire.
Le chant des versets, qui n'a d'autre fin que de donner toute sa

puissance au texte inspiré, se présente naturellement comme un récitatif.
Au moyen d'une formule modèle, conçue de telle sorte qu'elle s'articule

sur les divisions poétiques du parallélisme, le texte est sobrement
récité.

Deux questions se posent alors: quel sera le rythme du récitatif?
quelles formules mélodiques employera-t-on

Le rythme d'un récitatif est essentiellement fonction de la langue.
Chaque langue a son génie propre qui s'exprime par un mode différent

de cantillation. Cependant, deux type de récitatifs restent
possibles. L'un, le rythme spontané, ne fait que suivre le rythme libre
d'une prose naturelle. L'autre, le rythme poétique, inclut un certain
«nombre» et fait intervenir une mesure rationnelle du temps. Outre
la répartition en stiques que comporte déjà le parallélisme des psaumes

et qui constitue comme un grand nombre respiratoire, on peut
encore adopter une certaine régularité dans la succession des mots.

8 Cf. notre étude «Rythme et psalmodie», La Maison-Dieu 33 (1953), p. 173—197.



78 2. Internationaler Kongreß für Kirchenmusik in Bern

Cette régularité peut s'appuyer, soit sur la succession régulière de

l'unité de base, la syllabe, soit sur l'équivalence d'unités plus larges,

comme le pied métrique ou tonique. Les diverses liturgies nous offrent
actuellement l'exemple d'un récitatif plutôt syllabique, bien qu'on
puisse douter, par exemple, que la psalmodie latine ait été telle à l'origine.

C'est au contraire sur le pied rythmique que j'ai établi le récitatif

de la psalmodie française, car notre langue actuelle répugne au syl-
labisme régulier. Ce rythme large confère d'ailleurs plus de calme et
de stabilité au récitatif. Le problème doit évidement être étudié pour
chaque langue. Mais nous pensons que l'intervention d'un certain
«nombre» dans le récitatif est plus conforme au génie poétique des

psaumes qu'un pur rythme prosaïque spontané. Il donne du poids à

la parole et une assise au chant.
La formule mélodique qui servira à moduler les versets peut revêtir

la plus grande variété. L'histoire nous apporte pourtant plusieurs
données non négligeables à ce sujet. Elle maintient tout d'abord une
structuration binaire du verset, avec une intonation facultative, une
teneur identique dans les deux membres du distique, une médiante et
une cadence plus ou moins ornée. Elle fournit ensuite un ensemble de

formules dont certaines ont connu une telle universalité qu'on regretterait

de les voir disparaître du patrimoine musical de l'Eglise9.
Sans doute devra-t-on se référer à ce qui, dans chaque culture,

semble plus adapté à un récitatif vivant et sacré. Mais il semble que
la variété et la nouveauté musicales aient plutôt leur place dans l'hym-
nodie, changeante et diverse par nature, tandis qu'une certaine stabilité

et universalité restent souhaitable dans la psalmodie, fond
commun du culte chrétien. Je n'ai pas hésité, pour ma part, à préférer au
tonalisme de la chanson populaire, le modalisme ecclésiastique
traditionnel, et cela n'a constitué aucun obstacle à la diffusion du chant
des psaumes.

Les refrains psalmiques relèvent d'une autre technique que le
récitatif des versets. Constituant la part du peuple, ils doivent répondre
aux lois d'un vrai chant choral sans pourtant que le text soit relégué

au second plan par la mélodie. Mais celle-ci peut intégrer une
forme propre, des contours mélodiques caractérisés, et tendre vers

9 Un exemple très remarquable fut signalé: les formules en mode de si dans

tous les rites chrétiens. Voir J.Gelineau, Chant et Musique dans le culte chrétien,
Paris 1962, p. 252 ss.



Neue Musik und neues Kirchenlied 79

certaines symétries rythmiques. C'est ce que nous prouve la couche la
plus ancienne des antiennes latines, vestiges de la participation du

peuple à une psalmodie responsoriale ou antiphonique. Dans ces

refrains, qui se réduisent à une quinzaine de timbres musicaux, ou
mélodies-types, pour plusieurs centaines d'antiennes, le dessin mélodique
est aussi remarquable que la métrique10.

A une époque postérieure, lorsque les antiennes seront exécutés par
une schola ou par un chœur spécialisés, elles passeront à un type de

monodie développée qui ne relève plus de la psalmodie populaire11.

10 On cita en exemple certaines antiennes des matines de Noël (Laetentur caeli,
Noturn fecit) ou de l'Office férial (Adjuva me, Illumina Domine).

11 La conférence s'acheva par trois exemples sur disque: Ps.99 (Gelineau) ;
Ps.112 (Deiss) ; Ps.46 (F.Marlhy). Ce dernier exemple (sur un rythme de Fox
avec orchestre de jazz) — que je n'approuve pas — voulait provoquer une discussion

qui n'eut pas lieu.

Heinz Werner Zimmermann, Heidelberg

Neue Musik und neues Kirchenlied*

Das Postulat, daß die evangelische Kirche auch heute ihr neues
Lied brauche, wird kaum noch ernstlich bestritten. Die Kirche hat das

neue Lied nicht etwa «nötig», um damit äußere Zwecke, etwa bessere

Propaganda, zu erreichen. Heute hat sich jedoch dank der Ergebnisse
der hymnologischen Forschung die Erkenntnis durchgesetzt, daß das

Liedschaffen im jeweiligen stilistischen Gewand der Zeit eine notwendige

Synthese zeitloser christlicher Aussage mit zeitgebundenen
Ausdrucksformen ist, ein Lehenszeichen der Kirche, dessen Ausbleiben
als ein Krankheitssymptom angesehen werden müßte.

Die Gesangbuchrestauration der vergangenen 150 Jahre hat der

evangelischen Kirche den reichen Schatz ihrer traditionellen Kirchen-

* Ungekürzter Text in «Musik und Gottesdienst», Nr. 6, 1962. Erweiterte
Fassung in «Musik und Kirche», Nr. 2, 1963.


	Psalmodie populaire

