Zeitschrift: Publikationen der Schweizerischen Musikforschenden Gesellschaft.
Serie 2 = Publications de la Société Suisse de Musicologie. Série 2

Herausgeber: Schweizerische Musikforschende Gesellschaft

Band: 11 (1964)

Artikel: Die Wurzeln des deutschen Kirchenliedes der Reformation
Autor: Ameln, Konrad

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-858893

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-858893
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Wurzeln des deutschen Kirchenliedes der Reformation 47

das Augustin als das Vorrecht des Vorsingers im Gottesdienst kennt
und anerkennt. Im Ganzen diirfte dadurch unsre Kirche gemessen an
andern Kirchen nie iiber ein bescheidenes Dienen hinauskommen,
doch darf sie sich dessen getristen, dal Gott auch und gerade den li-
turgisch Armen zur Seite steht.

Konrap AMELN, LUDENSCHEID
Die Wurzeln des deutschen Kirchenliedes der Reformation*

Das reformatorische Kirchenlied in den Volkssprachen gleicht
einem Baume, der seine Nahrung aus mehreren Wurzeln zieht. Eine
von ihnen ist der gregorianische Choral, der liturgische Gesang der
mittelalterlichen Kirche mit seinen lateinischen Stiicken zum Ordi-
narium und Proprium missae, zu den Horen und anderen Gottesdien-
sten. Alle Stiicke des Ordinariums sind — wenn man die tropierten
deutschen Kyrie mit einbezieht — zu deutschen Kirchenliedern um-
gestaltet worden. Unter den Stiicken des Propriums sind vor allem das
Halleluja mit der Sequenz und die Communio, aus dem Bereich der
Horen der Hymnus Vorbilder fiir neue Kirchenlieder geworden, die
zum Teil schon im Mittelalter in eine Volkssprache iibertragen wur-
den; die Texte sind meist getreue Ubersetzungen, manchmal jedoch
sind sie frei umgestaltet und erweitert worden, besonders durch Mar-
tin Luther. Er hat auch die Melodien oft mehr oder minder stark be-
arbeitet, um sie seinen Dichtungen anzupassen.

Neben diesen unmittelbar zur Liturgie gehorenden Geséngen ist die
Cantio als eine der Wurzeln des Kirchenliedes zu nennen. Mit die-
sem Namen bezeichnen wir das einstimmige lateinische Lied geist-
lichen Inhalts, das nicht zur Liturgie im strengen Sinne gehort, ob-
wohl es sich textlich oft an das Benedicamus anschlie8t. Es ist dem
geistlichen Lied in der Volkssprache verwandt; das wird vor allem

* Der Vortrag erscheint ungekiirzt mit Abbildungen und Notenbeispielen in eng-
lischer Sprache im Concordia Publishing House, St. Louis, Missouri USA.



48 2. Internationaler KongreB} fiir Kirchenmusik in Bern

deutlich erkennbar bei den gemischtsprachigen Liedern, wie zum
Beispiel «In dulei jubilo». Von der Gregorianik unterscheidet sich
die Cantio durch liedhafte Melodiebildung, vom Hymnus besonders
durch die ausgebildetere Strophenform. Wegen ihres lateinischen
Textes ist sie dem Ursprunge nach nicht volkstiimlich, sondern Ge-
sang der Clerici und Literati; das hat aber nicht verhindert, dal3
einige Cantionen, besonders gemischtsprachige, groe Volkstiimlich-
keit erlangt und vor allem in Béhmen, aber auch in den Kreisen der
devotio moderna am Niederrhein starke Verbreitung gefunden haben.
Beispiele sind unter anderem das «Quem pastores laudavere», das mit
dem «Nunc angelorum gloria» und dem «Magnum nomen Domini»
verbunden den bei den Lateinschiilern beliebten «Quempas» bildete,
und zahlreiche andere Weihnachtsgesiinge, aber auch «Jesus Christus
nostra salus», das Jan Hus zugeschriebene Vorbild zu Luthers Abend-
mahlslied «Jesus Christus, unser Heiland».

Die kraftigste Wurzel des deutschen Kirchenlieds, gleichsam die
Pfahlwurzel dieses Baumes, ist das geistliche Volkslied, das — lange
Zeit gering geachtet — in der Zeit der deutschen Romantik wiederent-
deckt worden ist. In der ersten wissenschaftlichen Untersuchung durch
Hoffmann von Fallersleben (1832, dritte Ausgabe 1861) sind die dlte-
sten Texte abgedruckt und wird nachgewiesen,daf} bereits im 19. Jahr-
hundert geistliche Lieder aufgezeichnet worden sind; auch werden
Berichte aus alten Chroniken und Predigten iiber den Gesang des
Volkes in seiner Muttersprache mitgeteilt, der bei Bittgdngen und
Wallfahrten, bei Kirchweihen, Jahresfesten von Schutzheiligen und
— weit seltener — an den hohen Kirchenfesten erklang, zum Beispiel
Ostern das «Christ ist erstanden», Weihnachten «Gelobet seist du,
Jesu Christ», Pfingsten «Nun bitten wir den Heiligen Geist». Der Kle-
rus suchte diesen Volksgesang einzuschrinken, weil alle starken reli-
giosen Bewegungen von Liedern in der Volkssprache begleitet und ge- -
tragen wurden, von den Kreuzziigen tiber die Geilller, die Waldenser
und Hussiten bis zur Reformation Luthers und Calvins.

Luther hat an das geistliche Volkslied des Mittelalters in verschie-
dener Weise angekniipft: a) indem er einstrophig iiberlieferte Lieder
— meist mit ihrer Melodie — iibernahm und weitere Strophen hinzu-
dichtete; b) indem er einen Text «christlich veranderte», d.h. eine
Anrufung der Jungfrau Maria oder anderer Heiligen umformte zu
einer Anrufung der gottlichen Dreieinigkeit; ¢) indem er einem neuen



Die Wurzeln des deutschen Kirchenliedes der Reformation 49

Text die Melodie eines verbreiteten und vielgesungenen geistlichen
Liedes beigab; d) indem er ein altes Lied zwar verwendete, Text und
Weise jedoch mehr oder weniger umgestaltete, und schlieBlich, e) in-
dem er eine ganze Anzahl alter geistlicher Lieder unverindert iiber-
nahm. Das von Luther redigierte sogenannte Klugsche Gesangbuch,
Wittenberg 15291f., enthilt einen besonderen Abschnitt solcher «Lie-
der, von den Alten gemacht», deren Zahl von fiinf in der ersten Auf-
lage auf elf in der vierten von 1543 erhoht wurde.

Es kann keinem Zweifel unterliegen, dal Luther ganz bewuf3t an
das alte geistliche Volkslied angekniipft hat, um dem «neuen Lied»
auf diese Weise den Weg zu bahnen und weitere Verbreitung zu
sichern. Vor allem aus diesem Grunde bediente er sich auch des welt-
lichen Volksliedes, das eine weitere Wurzel des Kirchenlieds der Re-
formation ist. In seinem Lied «Vom Himmel hoch da komm ich her»
verwendete er weitgehend die erste Strophe des weltlichen Kranzlie-
des «Aus fremden Landen komm ich her» zu einem «Kinderlied auf
die Weihnacht», das neben dem aus «Innsbruck, ich muf} dich lassen»
zu «0 Welt, ich muf} dich lassen» umgestalteten Sterbelied das be-
kannteste Beispiel einer solchen Text-Kontrafaktur ist.

Schier uniibersehbar ist die Zahl der Melodien weltlicher Lieder,
die als «Tone» zu geistlichen Texten verwendet wurden; grof ist auch
die Zahl der umgedichteten Texte. Ganze Sammlungen mit «christ-
lich veriinderten» «Bergreien», «Reuterliedern» und anderen Berufs-
und Stindeliedern sind im Jahrhundert der Reformation erschienen,
doch ist nur wenigen dieser Lieder eine breitere Wirkung und lingere
Dauer beschieden gewesen, weil ihre Autoren weder die dichterischen
Fihigkeiten noch die Kraft des Glaubens besallen wie Luther, dem es
gegeben war, zu «singen und sagen» von dem Heil, das durch Christus
in die Welt gekommen ist, von der Erlosung allein durch den Glauben
und von dem «neu frohlichen Testament». Er ist zum viel bewunder-
ten und nachgeahmten, selten erreichten und nie iibertroffenen Vor-
bild aller Kirchenlied-Schépfer — Dichter wie Singer — geworden.

Luthers Arbeitsweise stellte der Vortragende an mehreren Beispielen dar, die
durch Lichtbilder — Faksimile-Wiedergaben und Notenbeispiele — erlidutert und
belegt wurden.

Im 19.Jahrhundert haben mehrere Forscher, zum Teil aus einer
konfessionellen Kampfstellung heraus, die Bedeutung Luthers schma-



50 2.Internationaler KongreB fiir Kirchenmusik in Bern

lern wollen mit dem Nachweis, da8 er nicht «schopferisch» im Sinne
der damals herrschenden Kunstauffassung gewesen sei, daBl er vor
allem keine der ihm zugeschriebenen Melodien selbst erfunden hitte.
Dem gegeniiber wissen wir heute, dal zu Luthers Zeit allgemein Me-
lodien unter Verwendung des iiberlieferten Formenschatzes geschaf-
fen wurden und daf} auch das Anpassen einer idlteren Weise an einen
neugedichteten Text eine durchaus legale Form des Komponierens
(im Sinne des lateinischen componere = zusammensetzen) war; der
Begriff des Plagiats war damals unbekannt und darf daher bei der
Beurteilung des Kirchenliedes der Reformation nicht angewendet
werden. Die Analyse der Lieder Luthers und der Vergleich mit seinen
Vorlagen und mit den Versuchen vieler Zeitgenossen lassen den ho-
hen kiinstlerischen Rang seiner Text- und Melodieschopfungen klar
erkennen. Nur wenige, zum Beispiel Nicolaus Decius, die Bohmischen
Briider und andere aus dem Wittenberger Kreis, aus Straburg und
der Schweiz haben Werke gleichen Ranges geschaffen. Ihnen verdan-
ken wir das gesunde Wachstum und die schone Gestalt des Baumes,
dessen Wurzeln die gregorianischen Gesdnge, die Hymnen und Can-
tionen und die geistlichen und weltlichen Volks- und Gesellschaftslie-
der sind.

Zu diesem gemeinsamen Ursprung des Kirchenliedes bekennen wir
uns heute ebenso, wie es die Liedersinger der Reformation taten, die
davon nicht nur in Gesangbuch-Vorreden Zeugnis ablegten, sondern
mit jedem einzelnen Lied, das aus einer der hier bloBgelegten Wur-
zeln entsprossen ist. Wir sind heute in einer iiber die Schranken der
Konfessionen und Nationen hinauswirkenden Arbeitsgemeinschaft
briiderlich verbunden in dem Bemiihen, diese Zusammenhinge niaher
zu erforschen und diesen Baum des Kirchenliedes zu hiiten und zu
pflegen, auf daB er als ein Stiick lebendige Okumene weiter wachse,
bliihe und gute Frucht trage.

LITERATURHINWEIS

K. Ameln, Ch.Mahrenholz, W.Thomas, Handbuch der deutschen evangelischen
Kirchenmusik. I. Band, Der Altargesang, 1. Teil, Die einstimmigen Weisen. Got-
tingen 1941. II1. Band, Das Gemeindelied, 1. Teil, Die einstimmigen Weisen. Got-
tingen 1936 ff.



Ergebnisse der Forschungen um den Hugenottenpsalter 51

W.Biumker, Das katholische deutsche Kirchenlied in seinen Singweisen. 1. bis
4.Band, Freiburg i. Br. 1883—1911.

H.A.Hoffmann von Fallersleben, Geschichte des Deutschen Kirchenliedes bis auf
Luthers Zeit. 3. Ausgabe. Hannover 1861.

Ph.W ackernagel, Das deutsche Kirchenlied von der #ltesten Zeit bis zu Anfang des
XVII. Jahrhunderts. Band I—V. Leipzig 1864—1877.

J.Zahn, Die Melodien der deutschen evangelischen Kirchenlieder, aus den Quel-
len geschopft und mitgeteilt. Band I—VI. Giitersloh 1889—1893.

K. Ameln, Lateinischer Hymnus und deutsches Kirchenlied. In: Musik und Kirche,
6.Jahrgang 1934, S.138—148.

— «Es wolle Gott uns gniidig sein». Uber Herkunft und Gestalt der StraBburger
Melodie. In: Jahrbuch fiir Liturgik und Hymnologie, 3. Band 1957, S.105—108.
Vgl. dazu: M. Jenny, K. Ameln, Die Entstehungszeit der StraBBburger Lutherwei-
sen. Ebenda, 4. Band 1958/59, S.101—109.

— «KEs ist ein Ros entsprungen». Strittige Fassungen von Text und Weise. Ebenda,
5.Band 1960, S. 146—154.

— «Ach Gott, vom Himmel sieh darein»>. Ebenda, 6. Band 1961, S. 100—112.

M. Jenny, Die beiden Weisen zu Luthers Vater-Unser-Lied. Ebenda, 6. Band 1961,
S.115—118.

W .Biber, Das Problem der Melodieformel in der einstimmigen Musik des Mittel-
alters. Dargestellt und entwickelt am Lutherchoral. Bern 1951.

C.Schoenbaum, Die Weisen des Gesangbuchs der Bohmischen Briider von 1531.
In: Jahrbuch fiir Liturgik und Hymnologie, 3. Band 1957, S.44—61.

B. Stiblein, Die mittelalterlichen liturgischen Weisen im Gesangbuch der Bohmi-
schen Briider von 1531. In: Musikforschung, 5. Jahrgang 1952, S.138—144.

Pierre Pinoux, MoNTREUX-TERRITET
Ergebnisse der Forschungen um den Hugenottenpsalter

Die reformierten Kirchen franzésischer Sprache haben im 16. Jahr-
hundert den ganzen Psalter gesungen. Die Bereimung «nach der He-
briaischen Wahrheit> wurde von Clément Marot begonnen; dann
wurde sie stindig von Calvin gefordert, der auch Beza ermutigte, die
Sammlung zu vollenden. Bezweckt war nicht, ein Gesangbuch zu ge-
stalten, aus welchem man eine beliebige Auswahl treffen konnte, son-
dern es wurde von Anfang an an eine planmiBige Ausnutzung aller



	Die Wurzeln des deutschen Kirchenliedes der Reformation

