
Zeitschrift: Publikationen der Schweizerischen Musikforschenden Gesellschaft.
Serie 2 = Publications de la Société Suisse de Musicologie. Série 2

Herausgeber: Schweizerische Musikforschende Gesellschaft

Band: 11 (1964)

Artikel: Die Wurzeln des deutschen Kirchenliedes der Reformation

Autor: Ameln, Konrad

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858893

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858893
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Wurzeln des deutschen Kirchenliedes der Reformation 47

das Augustin als das Vorrecht des Vorsängers im Gottesdienst kennt
und anerkennt. Im Ganzen dürfte dadurch unsre Kirche gemessen an
andern Kirchen nie über ein bescheidenes Dienen hinauskommen,
doch darf sie sich dessen getrösten, daß Gott auch und gerade den

liturgisch Armen zur Seite steht.

Konrad Ameln, Lüdenscheid

Die Wurzeln des deutschen Kirchenliedes der Reformation *

Das reformatorische Kirchenlied in den Volkssprachen gleicht
einem Baume, der seine Nahrung aus mehreren Wurzeln zieht. Eine
von ihnen ist der gregorianische Choral, der liturgische Gesang der
mittelalterlichen Kirche mit seinen lateinischen Stücken zum Ordi-
narium und Proprium missae, zu den Hören und anderen Gottesdiensten.

Alle Stücke des Ordinariums sind —- wenn man die tropierten
deutschen Kyrie mit einbezieht — zu deutschen Kirchenliedern
umgestaltet worden. Unter den Stücken des Propriums sind vor allem das

Halleluja mit der Sequenz und die Communio, aus dem Bereich der
Hören der Hymnus Vorbilder für neue Kirchenlieder geworden, die

zum Teil schon im Mittelalter in eine Volkssprache übertragen wurden;

die Texte sind meist getreue Übersetzungen, manchmal jedoch
sind sie frei umgestaltet und erweitert worden, besonders durch Martin

Luther. Er hat auch die Melodien oft mehr oder minder stark
bearbeitet, um sie seinen Dichtungen anzupassen.

Neben diesen unmittelbar zur Liturgie gehörenden Gesängen ist die

Cantio als eine der Wurzeln des Kirchenliedes zu nennen. Mit
diesem Namen bezeichnen wir das einstimmige lateinische Lied
geistlichen Inhalts, das nicht zur Liturgie im strengen Sinne gehört,
obwohl es sich textlich oft an das Benedicamus anschließt. Es ist dem

geistlichen Lied in der Volkssprache verwandt; das wird vor allem

* Der Vortrag erscheint ungekürzt mit Abbildungen und Notenbeispielen in
englischer Sprache im Concordia Publishing House, St. Louis, Missouri USA.



48 2. Internationaler Kongreß für Kirchenmusik in Bern

deutlich erkennbar bei den gemischtsprachigen Liedern, wie zum
Beispiel «In dulci jubilo». Yon der Gregorianik unterscheidet sich
die Cantio durch liedhafte Melodiebildung, vom Hymnus besonders
durch die ausgebildetere Strophenform. Wegen ihres lateinischen
Textes ist sie dem Ursprünge nach nicht volkstümlich, sondern
Gesang der Clerici und Literati; das hat aber nicht verhindert, daß

einige Cantionen, besonders gemischtsprachige, große Volkstümlichkeit

erlangt und vor allem in Böhmen, aber auch in den Kreisen der
devotio moderna am Niederrhein starke Verbreitung gefunden haben.

Beispiele sind unter anderem das «Quem pastores laudavere», das mit
dem «Nunc angelorum gloria» und dem «Magnum nomen Domini»
verbunden den bei den Lateinschülern beliebten «Quempas» bildete,
und zahlreiche andere Weihnachtsgesänge, aber auch «Jesus Christus
nostra salus», das Jan Hus zugeschriebene Vorbild zu Luthers
Abendmahlslied «Jesus Christus, unser Heiland».

Die kräftigste Wurzel des deutschen Kirchenlieds, gleichsam die
Pfahlwurzel dieses Baumes, ist das geistliche Volkslied, das —- lange
Zeit gering geachtet — in der Zeit der deutschen Romantik wiederentdeckt

worden ist. In der ersten wissenschaftlichen Untersuchung durch
Hoffmann von Fallersleben (1832, dritte Ausgabe 1861) sind die ältesten

Texte abgedruckt und wird nachgewiesen, daß bereits im 19.
Jahrhundert geistliche Lieder aufgezeichnet worden sind; auch werden
Berichte aus alten Chroniken und Predigten über den Gesang des

Volkes in seiner Muttersprache mitgeteilt, der bei Bittgängen und
Wallfahrten, bei Kirchweihen, Jahresfesten von Schutzheiligen und
— weit seltener — an den hohen Kirchenfesten erklang, zum Beispiel
Ostern das «Christ ist erstanden», Weihnachten «Gelobet seist du,
Jesu Christ», Pfingsten «Nun bitten wir den Heiligen Geist». Der Klerus

suchte diesen Volksgesang einzuschränken, weil alle starken
religiösen Bewegungen von Liedern in der Volkssprache begleitet und
getragen wurden, von den Kreuzzügen über die Geißler, die Waldenser
und Hussiten bis zur Reformation Luthers und Calvins.

Luther hat an das geistliche Volkslied des Mittelalters in verschiedener

Weise angeknüpft: a) indem er einstrophig überlieferte Lieder
— meist mit ihrer Melodie —• übernahm und weitere Strophen
hinzudichtete; b) indem er einen Text «christlich veränderte», d.h. eine

Anrufung der Jungfrau Maria oder anderer Heiligen umformte zu
einer Anrufung der göttlichen Dreieinigkeit; c) indem er einem neuen



Die Wurzeln des deutschen Kirchenliedes der Reformation 49

Text die Melodie eines verbreiteten und vielgesungenen geistlichen
Liedes beigab; d) indem er ein altes Lied zwar verwendete, Text und
Weise jedoch mehr oder weniger umgestaltete, und schließlich, e)
indem er eine ganze Anzahl alter geistlicher Lieder unverändert
übernahm. Das von Luther redigierte sogenannte Klugsche Gesangbuch,
Wittenberg 1529 ff., enthält einen besonderen Abschnitt solcher «Lieder,

von den Alten gemacht», deren Zahl von fünf in der ersten Auflage

auf elf in der vierten von 1543 erhöht wurde.
Es kann keinem Zweifel unterliegen, daß Luther ganz bewußt an

das alte geistliche Volkslied angeknüpft hat, um dem «neuen Lied»
auf diese Weise den Weg zu bahnen und weitere Verbreitung zu
sichern. Vor allem aus diesem Grunde bediente er sich auch des

weltlichen Volksliedes, das eine weitere Wurzel des Kirchenlieds der
Reformation ist. In seinem Lied «Vom Himmel hoch da komm ich her»
verwendete er weitgehend die erste Strophe des weltlichen Kranzliedes

«Aus fremden Landen komm ich her» zu einem «Kinderlied auf
die Weihnacht», das neben dem aus «Innsbruck, ich muß dich lassen»

zu «O Welt, ich muß dich lassen» umgestalteten Sterbelied das

bekannteste Beispiel einer solchen Text-Kontrafaktur ist.
Schier unübersehbar ist die Zahl der Melodien weltlicher Lieder,

die als «Töne» zu geistlichen Texten verwendet wurden; groß ist auch
die Zahl der umgedichteten Texte. Ganze Sammlungen mit «christlich

veränderten» «Bergreien», «Reuterliedern» und anderen Berufs-
und Ständeliedern sind im Jahrhundert der Reformation erschienen,
doch ist nur wenigen dieser Lieder eine breitere Wirkung und längere
Dauer beschieden gewesen, weil ihre Autoren weder die dichterischen

Fähigkeiten noch die Kraft des Glaubens besaßen wie Luther, dem es

gegeben war, zu «singen und sagen» von dem Heil, das durch Christus
in die Welt gekommen ist, von der Erlösung allein durch den Glauben
und von dem «neu fröhlichen Testament». Er ist zum viel bewunderten

und nachgeahmten, selten erreichten und nie übertroffenen Vorbild

aller Kirchenlied-Schöpfer — Dichter wie Sänger — geworden.

Luthers Arbeitsweise stellte der Vortragende an mehreren Beispielen dar, die
durch Lichtbilder — Faksimile-Wiedergaben und Notenbeispiele — erläutert und

belegt wurden.

Im 19. Jahrhundert haben mehrere Forscher, zum Teil aus einer
konfessionellen Kampfstellung heraus, die Bedeutung Luthers schmä-



50 2. Internationaler Kongreß für Kirchenmusik in Bern

lern wollen mit dem Nachweis, daß er nicht «schöpferisch» im Sinne
der damals herrschenden Kunstauffassung gewesen sei, daß er vor
allem keine der ihm zugeschriebenen Melodien selbst erfunden hätte.
Dem gegenüber wissen wir heute, daß zu Luthers Zeit allgemein
Melodien unter Verwendung des überlieferten Formenschatzes geschaffen

wurden und daß auch das Anpassen einer älteren Weise an einen
neugedichteten Text eine durchaus legale Form des Komponierens
(im Sinne des lateinischen componere zusammensetzen) war; der
Begriff des Plagiats war damals unbekannt und darf daher bei der

Beurteilung des Kirchenliedes der Reformation nicht angewendet
werden. Die Analyse der Lieder Luthers und der Vergleich mit seinen

Vorlagen und mit den Versuchen vieler Zeitgenossen lassen den
hohen künstlerischen Rang seiner Text- und Melodieschöpfungen klar
erkennen. Nur wenige, zum Beispiel Nicolaus Decius, die Böhmischen
Brüder und andere aus dem Wittenberger Kreis, aus Straßhurg und
der Schweiz haben Werke gleichen Ranges geschaffen. Ihnen verdanken

wir das gesunde Wachstum und die schöne Gestalt des Baumes,
dessen Wurzeln die gregorianischen Gesänge, die Hymnen und Can-

tionen und die geistlichen und weltlichen Volks- und Gesellschaftslieder

sind.
Zu diesem gemeinsamen Ursprung des Kirchenliedes bekennen wir

uns heute ebenso, wie es die Liedersänger der Reformation taten, die
davon nicht nur in Gesangbuch-Vorreden Zeugnis ablegten, sondern
mit jedem einzelnen Lied, das aus einer der hier bloßgelegten Wurzeln

entsprossen ist. Wir sind heute in einer über die Schranken der
Konfessionen und Nationen hinauswirkenden Arbeitsgemeinschaft
brüderlich verbunden in dem Bemühen, diese Zusammenhänge näher

zu erforschen und diesen Baum des Kirchenliedes zu hüten und zu

pflegen, auf daß er als ein Stück lebendige Ökumene weiter wachse,
blühe und gute Frucht trage.

LITERATURHINWEIS

K.Ameln, Ch.Mahrenholz, W.Thomas, Handbuch der deutschen evangelischen
Kirchenmusik. I.Band, Der Altargesang, l.Teil, Die einstimmigen Weisen.

Göttingen 1941. III. Band, Das Gemeindelied, l.Teil, Die einstimmigen Weisen.

Göttingen 1936 ff.



Ergebnisse der Forschungen um den Hugenottenpsalter 51

W. Baumker, Das katholische deutsche Kirchenlied in seinen Singweisen. 1. bis
4. Band, Freiburg i. Br. 1883—1911.

H.A.Hoffmann von Fallersleben, Geschichte des Deutschen Kirchenliedes bis auf
Luthers Zeit. 3. Ausgabe. Hannover 1861.

Ph. Wackernagel, Das deutsche Kirchenlied von der ältesten Zeit bis zu Anfang des

XVII. Jahrhunderts. Band I—V. Leipzig 1864—1877.

J.Zahn, Die Melodien der deutschen evangelischen Kirchenlieder, aus den Quel¬
len geschöpft und mitgeteilt. Band I—VI. Gütersloh 1889—1893.

K.Ameln, Lateinischer Hymnus und deutsches Kirchenlied. In: Musik und Kirche,
6. Jahrgang 1934, S. 138—148.

— «Es wolle Gott uns gnädig sein». Über Herkunft und Gestalt der Straßburger
Melodie. In: Jahrbuch für Liturgik und Hymnologie, 3.Band 1957, S. 105—108.

Vgl. dazu: M. Jenny, K.Ameln, Die Entstehungszeit der Straßburger Lutherweisen.

Ebenda, 4. Band 1958/59, S. 101—109.

— «Es ist ein Ros entsprungen». Strittige Fassungen von Text und Weise. Ebenda,
5. Band 1960, S. 146—154.

— «Ach Gott, vom Himmel sieh darein». Ebenda, 6. Band 1961, S. 100—112.

M.Jenny, Die beiden Weisen zu Luthers Vater-Unser-Lied. Ebenda, 6.Band 1961,
S. 115—118.

W.Biber, Das Problem der Melodieformel in der einstimmigen Musik des Mittel¬
alters. Dargestellt und entwickelt am Lutherchoral. Bern 1951.

C.Schoenbaum, Die Weisen des Gesangbuchs der Böhmischen Brüder von 1531.

In: Jahrbuch für Liturgik und Hymnologie, 3.Band 1957, S.44—61.

B. Stäblein, Die mittelalterlichen liturgischen Weisen im Gesangbuch der Böhmischen

Brüder von 1531. In: Musikforschung, 5. Jahrgang 1952, S. 138—144.

Pierre Pidoux, Montreux-Territet

Ergebnisse der Forschungen um den Hugenottenpsalter

Die reformierten Kirchen französischer Sprache haben im 16.

Jahrhundert den ganzen Psalter gesungen. Die Bereimung «nach der
Hebräischen Wahrheit» wurde von Clément Marot begonnen; dann

wurde sie ständig von Calvin gefördert, der auch Beza ermutigte, die

Sammlung zu vollenden. Bezweckt war nicht, ein Gesangbuch zu
gestalten, aus welchem man eine beliebige Auswahl treffen konnte,
sondern es wurde von Anfang an an eine planmäßige Ausnutzung aller


	Die Wurzeln des deutschen Kirchenliedes der Reformation

