
Zeitschrift: Publikationen der Schweizerischen Musikforschenden Gesellschaft.
Serie 2 = Publications de la Société Suisse de Musicologie. Série 2

Herausgeber: Schweizerische Musikforschende Gesellschaft

Band: 11 (1964)

Artikel: Gregorianischer Choral als Kultgesang

Autor: Bomm, Urbanus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858891

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858891
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


38 2. Internationaler Kongreß für Kirchenmusik in Bern

SCHALLPLATTEN

«Aus russischen Kathedralen». Johannes Damascenus-Chor, Essen (Ariola)
Rachmaninov: Das große Abend- und Morgenlob. Johannes-Damascenus-Chor,

Essen (Schwan)
Les Cosaques du Don et Serge Jaroff. GDD 30034

Chants liturgiques russes, Quatuor Kedroff. SM 4519

Vêpres et matines. Chœurs russes Potorjinsky. SM 3327.

Mus. Lit. russe. Cathédrale orth. russe de Paris. Philips 402 L

Urbanus Bomm OSB, Maria Laach

Gregorianischer Choral als Kultgesang

Kult vollzieht sich nicht nur im Herzen; er tritt als Ritus durch
den Gestus und das Wort in Erscheinung. Beides muß dem Gottes-
und Menschenbilde entsprechen, das in der Religion empfangen,
gelebt und weitergegeben wird. Die Frage, wie das Kultwort zu formen
und zu stilisieren sei, ob im Sprechen oder im Gesang, und welche

Klanggestalt ihm dort angemessen sei, ist also von größerem Gewicht
als wir Heutigen meinen. Hier geht es nicht nur um Ästhetik, sondern

um den Ausdruck und die wahre Darstellung der offenbarten
göttlichen «Herrlichkeit» und der von ihr mitbestimmten menschlichen
Antwort.

Fragen wir freilich, was unsere Zeit an gültiger Darstellung des

christlichen Kultes hervorgebracht hat, so sind wir um eine Antwort
verlegen. Trotz intensiver Bemühung stellen wir auf katholischer wie
evangelischer Seite eine tiefgehende Ratlosigkeit fest. Wir haben
beiderseits das neuerwachte Verlangen nach dem kultischen Wort, aber
auch das Empfinden, daß wir es in gültiger Weise weder sagen noch

singen können. Diese Tatsache kann uns nur verwirren und beschämen.

Wir fühlen peinlich klar, daß wir keinen gemeinsamen Boden
unter den Füßen haben, wenn wir uns in den Dingen, die Göttliches
betreffen, in allgemein gültiger, gott- und menschengemäßer Weise

ausdrücken wollen. Es zeigt sich, daß uns überhaupt das kultische
Denken und Verhalten entglitten ist. Wenn uns nicht der Auftrag
Christi im sakramentalen Bereich und die Schrifttradition der Kirche



Gregorianischer Choral als Kultgesang 39

im Wortbereich geblieben wären, stünden wir halt- und hilflos da
und gleichsam mit leeren Händen. Was sich hier zeigt, ist eine
geistige Verarmung des christlichen Lebens und Glaubens und eine
Verkümmerung seiner Aussagekraft. Im Grunde ist das Liturgieprohlem
schon seit langem ein Glaubensprohlem, und im Zusammenhang
damit ein kirchliches und auch ein Kulturproblem. Nicht so sehr
(hoffentlich!) in dem Sinne, daß uns der Glaube abhanden gekommen
wäre, sondern eher in dem Sinne, daß er neue Inhalte gewinnt. Ein
neues Gottesbild ist im Werden, und damit geht Hand in Hand eine

Umbildung des Menschheitsbewußtseins, das sich auswirkt auf das

Erleben der Kirche und der Gemeinde. Dieser Not ist nicht abzuhelfen

durch Wiederbelebung des Alten oder durch das Bemühen um
die äußere Liturgiegestalt allein. Solche Bemühungen haben nur
insofern einen Wert, als sie im Rückblick Wesentliches erschließen und
in der Gestalt das Geistige erkennen lassen. Aber bedenken wir, daß

wir zu solchem Tun keinerlei Macht hätten, wenn es uns nicht «gegeben»

wäre — nisi datum fuisset desuper! Menschliche Mittel genügen
nicht, daß «in den Tiefen, die kein Aug' entschleiert, die trocknen
Brunnen sich mit Wasser füllen» (R.Schneider). Erneuerung hat tiefer

einzusetzen. Sie muß Quellen zum Fließen bringen, die verschüttet

waren. Nur wo Wasser ist, da wächst das Grüne; wo keines ist, da

wächst die Wüste.
Der Papst, mit dessen Namen die Choralerneuerung verknüpft ist,

Pius X., wollte wie Isaak «die Brunnen freilegen, welche die Knechte
seines Vaters Abraham gegraben hatten» (Gen.26, 18), damit sie

lebendiges Wasser statt des Zisternenwassers gäben. Er erschloß mit
seinen eucharistischen Dekreten der Kirche einen Gesundbrunnen. Er
wollte nicht neue Andachtsformen, sondern die entschiedene
Hinkehr der Kirche auf ihr eigentliches Lebensprinzip: Tod und
Auferstehung ihres Herrn. In der gleichen Richtung wies für Gegenwart
und Zukunft des kirchlichen Lebens die Erschließung des Chorals als

Kultgesang. Aus der Übung des «alten Chorals» erhoffte sich der

Papst eine Konfrontierung mit dem Geist, der aus ihm spricht, und
aus der Konfrontierung eine Aneignung. Er wollte nicht nur das Alte
wieder zu Ehren bringen. Er dachte nicht daran, die singende Kirche
in ein Institut zur Pflege alter Musik zu verwandeln und nur noch

weiteren historischen Ballast auf das liturgische Leben zu werfen. Er
wollte den kirchenmusikalischen Boden mit Quellwasser befeuchten



40 2. Internationaler Kongreß für Kirchenmusik in Bern

und zum Sprießen anregen. Er sah klar, daß ein platonisches Ideen-
hild vom kultischen Singen nicht genügte, sondern daß man dieses

Singen üben und lernen muß. Und dafür sollte der Choral die Schule
sein, eine schola dominici servitii (Regula S.Benedicti), in der man
durch Nachahmung richtigen Tuns zum eigenen richtigen Denken
und Handeln erzogen wird, hier also zum Dienst des Herrn in Liturgie

und Leben. Durch Einübung und vorbildliche Ausführung dieser
Gesänge sollte der innere Reichtum des kirchlichen Kultes, seine

Vielseitigkeit und Schönheit bekannt und seine formende Kraft
erfahren werden, und über diesen Weg sollte der Choral ein Zugang
zum inneren Mysterium des christlichen Kultes selber sein. Er sollte
den Wunsch nach der Integration des Kultes wecken, nach der Einheit

von Wort und Sakrament, von Sakrament und Leben, wie er selbst
als pars integrans solemnis liturgiae, als die aus dem Innern erwachsende

Gestaltwerdung der feierlichen Liturgie des Wortes erscheint.
Die katholische Kirche gründet ihren Kult auf den sakramentalen

Nachvollzug und die Miterfahrung des Opfers Christi. Dadurch ist er
nicht nur Gottesverehrung und Glaubensbezeugung, sondern auch

Heilsvermittlung. Gerade darum fordert er den Glauben und das

liebende Mittun der Christen. Ähnlich aber wie beim Sakrament ist es

beim Kultwort: es ist ein Medium der Begegnung zwischen dem sich
selbst bezeugenden Gott und der ihn bezeugenden Gemeinde.

Klangform des Kultwortes ist der Gesang. Er ist die urtümliche
Erscheinungsweise der Gottesrede und des Gebetes, getragen und
humanisiert von einer Kultur der Sprache, deren tonliche Elemente zur
Zeit des Vorbereitens und Entstehens Allgemeinbesitz sein müssen.

Über eine solche Kultur verfügte die Christenheit sowohl von der

Synagoge wie von der antiken Rhetorik her. Aus ihr schuf sie sich die
«Töne» für Lesung und Oration, für Akklamation und Eucharistie,
für Chor- und Solopsalmodie. Sie alle sind schlichter «Dienst am
Worte», das freilich in eine Form gebunden wird. Sie sind Ausdruck
der «Ehrfurcht beim Gebete» (Reg.S.Benedicti) und heben das

Gotteswort über die Alltagssprache, ohne deswegen fremd zu sein. Doch
kann aus ihnen auch der ekstatische Jubel und charismatische «Braus»

erklingen. Aus der bloßen Gliederungsmelodik ist es nur ein Schritt
zur darstellenden Deklamation, die aus dem Inhalt des Wortes inspiriert

wird. Sie findet ihre gebändigte Form im Bereich der Antiphonen.



Gregorianischer Choral als Kultgesang 41

Den Grundstock der heutigen Choralhücher bildet der
gregorianisch-fränkische Choral des 8. bis 9. J ahrhunderts, der erwachsen ist
aus dem «Ringen der Kirche um die musikalische Gestalt ihres
Kultwortes» (S.Corbin) in seiner lateinischen Ausprägung. In einer
umsichtigen neuzeitlichen Adaptierung stellt er den authentischen
Gesang der heutigen römischen Kirche dar. Diese seine überragende
Stellung wird in der Einleitung zur Editio Vaticana dadurch gerechtfertigt,

daß er in vollendeter Weise die Eigenschaften besitze, die zu
einem idealen Kultgesang gehören und durch die er trotz seines Alters
auch uns zum Singen vor Gott anzuleiten vermag. Unter ihnen
erscheint vor allem eine wichtig: Oportet (ilium) aptum esse, chri-
stiani animi sensa suaviter ac pro veritate referre. Es ist eines der
Erbgüter (dotes) des Chorals, daß er «die Inhalte des christlichen Denkens

und Empfindens wohllautend und wahrheitsgetreu darzustellen

vermag ...» entgegen mißlautender Entstellung oder auch süßlicher
Verfälschung der Kreuzesbotschaft und Heilsoffenbarung. Diese

Feststellung ist ebenso sach- wie zeitgemäß. Sie besagt, daß diese Melodien

dadurch ihren Dienst am Worte leisten, daß sie seinen göttlichen
und menschlichen Gehalt erschließen, und zwar in einer Weise, die

zugleich schön und wahrhaftig ist. Gemeint ist jenes Wort-Ton-Verhältnis,

das aus urchristlicher Glaubens- und Liebeskraft und aus
antiker Formkraft stammt. Der Ton «realisiert» das Wort, wird ihm
nicht aufgesetzt oder beigefügt; er «deutet» es nicht einmal im Sinne

nachträglicher Interpretation, sondern ist wie aus dem Wort geboren
und mit ihm verwachsen. Im Tone öffnet sich das Wort und der Satz,

wölbt sich wie aus einem Hauch, der Atem und Seele ist; göttlicher
und menschlicher «Odem» strömen gleichsam in Eines zusammen. In
schlichtester Form, aber auch in der Entfaltung wird das Wort zur
Offenbarung des Geistes und des von ihm ergriffenen Herzens. Dieser

Klang ist nicht ekstatischer Rausch, sondern gestalteter «Wortlaut»,
der immer klar und rational gelenkt bleibt. Wer es hört, dem wird,
wie Paulus schreibt, «ins Gewissen geredet, er wird ins Verhör genommen,

das Verborgene seines Herzens wird ihm licht; er wird auf sein

Antlitz fallen, Gott anbeten und bekennen: Wahrlich, Gott ist unter
euch!» (1 Kor. 14, 24—25).

Der Choral erhebt keinen Anspruch auf absolute Geltung; er hat
seinen vorbildlichen Rang im Bereich der lateinischen Sprache und
in seinem zeitbedingten Rahmen. Aber die Kirche betrachtet ihn als



42 2. Internationaler Kongreß für Kirchenmusik in Bern

ein Erbe, das sie nicht vergeuden will, als eine Perle, die sie hat
finden dürfen. Er ist ihr wie eine Medizin gleich der Fischgalle des

Tobias, nämlich ein Augenöffner für uns, die wir im Dunkeln tappen,
wenn wir die neue, zeitgemäße Form des Kultes suchen. Er zeigt uns,
daß wir neu zu lernen haben, was überhaupt Kult ist; daß, wenn wir
wieder die Sprache Gottes und unsere sprechen wollen, uns vorher
Gott begegnet sein muß. Er sagt uns: «Solange das nicht geschehen
ist, solange euch nicht der Engel mit feuriger Kohle vom Altar
geläutert hat, könnt ihr nur A a a sagen». Der Choral ist ein Gesang der

Gottbegegnung; er ist eine feurige Kohle. Er könnte uns, wenn sich
der Engel damit unseren Lippen naht, zur Gottesrede bereiten. Wir
würden freilich merken, daß dies mehr bedeutet, als «alte Musik»
machen. Es würde heißen: Metanoeite! Das Verhältnis von Wort und
Ton im Choral fordert uns zum Umdenken, zum Bilddenken, zum
Eins-Denken (statt Zwie-Denken), zum Inkarnationsdenken auf, zum
Glauben an den einen Geist, den Herrn und Lebensspender, der durch
die Propheten sprach.

Nicht weil der Choral ein überirdisches Wunderwerk ist, sondern
weil er ein wohllautendes, d. h. kultiviertes, und ein wahrhaftes Zeugnis

der sensa animi christiani ist, kann er auch uns belehren und
formen. Diese sensa animi christiani sind freilich keine gefilterten
Gefühle und nicht mystisch-sublimierte Seelenregungen, sondern sie sind
Erkenntnis Gottes und Feuerbrand der Botschaft Jesu Christi. Sie

umfassen die Breite und Länge, die Höhe und Tiefe; sie sind das Wissen

um die jeden Begriff übersteigende Liebe (vgl. Eph. 3, 19). Von
diesen sensa gibt der Choral Zeugnis, suaviter ac pro veritate!

Simone Weil konnte sagen: «Der Choral ist ein Zeugnis wie der
Tod eines Märtyrers». So weit ab ist er von jeder Ästhetik, obschon er
die Schönheit nicht verschmäht, die der Abglanz der «Herrlichkeit»
ist. Am Fest eines Märtyrers von besonderem Rang, am Tag des hl.
Laurentius vertont der Choral kraftvoll die Worte des 95. (96.) Psalms:

Confessio et pulchritudo in conspectu ejus: sanctitas et magnificen-
tia in sanctificatione ejus. «Es steht herrlich und prächtig vor Ihm
und gehet gewaltiglich und löblich zu in Seinem Heiligtum: Singet
dem Herrn ein neues Lied, singet dem Herrn alle Welt!» Dies Lied
steigt auf aus der Hingabe eines Menschen in den Tod, weil es zuerst
aufgestiegen ist aus der Hingabe des Menschensohnes an Seinen
himmlischen Vater.


	Gregorianischer Choral als Kultgesang

