
Zeitschrift: Publikationen der Schweizerischen Musikforschenden Gesellschaft.
Serie 2 = Publications de la Société Suisse de Musicologie. Série 2

Herausgeber: Schweizerische Musikforschende Gesellschaft

Band: 11 (1964)

Artikel: Sprachschichten in der Kirchenmusik

Autor: Georgiades, Thrasybulos

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858889

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858889
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


24

Thrasybulos Georgiades, München

Sprachschichten in der Kirchenmusik1

Einführung: Über Sakral und Profan, und über die gemeinschaftbildende Funktion

des Gesangs beim Erklingen des sakralen Worts. (Vgl. darüber auch: Thr.
Georgiades, Sakral und Profan in der Musik, Miinchener Universitätsreden, Neue Folge
H. 28, München 1960, S.4f.)

Das Christentum wurde in griechischer und in lateinischer Sprache
verkündigt. Im Abendland — auf das wir uns hier beschränken —
war seit dem dritten Jahrhundert das Latein die Sprache des Kultus.
Den Grundstock bildete die Heilige Schrift. Sie ist in der lateinischen
— und auch in der griechischen — Übersetzung durchwegs Prosa;
selbst Texte wie die Psalmen sind als Prosa wiedergegeben. Hinzutretende,

zur kultischen Handlung gehörende Gebete waren ebenfalls
Prosa. So dürfen wir. die Prosa als die primäre liturgische Sprachschicht

des christlichen Gottesdienstes bezeichnen.
Die gottesdienstlichen Texte aber, die in Versen gehalten sind,

bürgerten sich erst im Verlauf der Jahrhunderte ein; und sie verdrängten
auch nicht die primäre Schicht, sondern sie wurden zwischen die
Prosatexte eingeschoben. Verse sind Dichtungen, sind menschliche
Werke — der christliche Gott spricht nicht, wie die Götter der Antike,
in Versen2. Im abendländischen Bereich äußert sich das sprachliche
Faktum als Prosa; die Dichtung beruht zwar auf Sprache, ist aber
nicht mit ihr identisch, ist eben keine Prosa. Wird die christliche
Religion durch Sprache schlechthin, durch Prosa gestiftet, so ist die

Dichtung eine Betrachtung, die die Heilige Schrift voraussetzt, sie ist
eine Deutung, eine Paraphrasierung, eine Stellungnahme auf Grund
der Bibel. Christlich-religiöse Dichtung ist wie die Antwort, die die
Gemeinschaft mit ihren eigenen Worten auf die sich in ihr ereignende

1 Der ungekürzte Wortlaut dieses Vortrags ist erschienen in «Musik und Kirche»,
1963, H.l, S.lff.

Der Inhalt der in der hier vorliegenden gekürzten Fassung fehlenden Abschnitte
ist jeweils in Petitdruck angegeben.

2 Über die altgriechische Sprachstruktur und ihr Verhältnis zu den abendländischen

Sprachen vgl.Thr.Georgiades, Musik und Rhythmus bei den Griechen;
Zum Ursprung der abendländischen Musik, Rowohlts deutsche Enzyklopädie 61,

Hamburg 1958.



Sprachschichten in der Kirchenmusik 25

Religion gibt. — So können wir den Vers als die sekundäre Sprachschicht

innerhalb der Liturgie bezeichnen und ihn der Prosa, der
primären Schicht gegenüberstellen.

Die im Gottesdienst erklingende Prosa — und auch die Dichtung
(Hymnen), soweit sie Eingang in die Liturgie fand — war im ersten
Jahrtausend, genauer: bis zur karolingischen Zeit, der lateinische
liturgische einstimmige Gesang. Er war die tönende Verkörperung der
Gemeinschaft. Er war das die Gemeinschaft im Zeichen des sakralen
Worts Konstituierende. Dieser Gesang war der lateinischen Sprache
nachgeformt; er fing die Sprachgebärde ein, er vollzog ihren
Bewegungsablauf mit, aber er ging nicht auf den Sinnzusammenhang, auf
die Wortbedeutung ein. Er interpretierte nicht den Sprachgehalt. So

erschien dieser Gesang nicht als eine in der Person gegründete
Stellungnahme zum Wort. Die Melodie war wie ein der Sprache
angepaßtes Gefäß; sie war der musikalische Träger des Worts.

Die Mehrstimmigkeit aber kam in den Gottesdienst nicht durch die

primäre, sondern durch die sekundäre Sprachschicht, die
Kirchendichtung. Diese Tatsache weist uns den Weg zum Begreifen der
Kirchenmusik als geschichtlicher Erscheinung.

Seit der karolingischen Zeit begann man, neu entstehende
lateinische Kirchendichtungen mehrstimmig vorzutragen: die Sequenzen
und später die Tropen. Träger dieser neuen Musik waren die neuen
christlichen, die germanischen Völker. Für diese Völker war das

Christentum und mit ihm die primäre liturgische Sprachschicht und ihr
Gesang das von der Religion Vorgegebene, das sie beizubehalten hatten.

Mit der neuen Dichtung und der neuen Musik nahmen sie aber

gleichsam Stellung zum vorgegebenen Christentum. Dichtung und
mehrstimmige Musik wurden so der Gegenpol zur im engeren Sinn
sakralen Sprache und zum sakralen einstimmigen Gesang.

Das Latein war aber nicht die Muttersprache dieser jungen Völker.
Und bei den romanischen Völkern hatten sich die Landessprachen
verselbständigt, sie hatten sich vom Lateinischen entfernt. So wurde
die Kirchensprache vom Volk nicht mehr verstanden. (Die Dichtungen

waren ja von den des Lateinischen kundigen Gelehrten, von den

Mönchen, den Geistlichen verfaßt.) Das erklingende sakrale Wort,
dem ohnehin das Numinose, Heilige, Unantastbare innewohnt, faßte

man nun vollends als eine nicht mehr lebendige Sprache, man faßte
es als etwas schon Seiendes, als etwas notwendig Gegebenes auf. Man



26 2. Internationaler Kongreß für Kirchenmusik in Bern

hypostasierte es, man sah es nicht als Sprechen, sondern als etwas
gleichsam körperhaft Reales an. Und so verwandelte sich auch die

Aufgabe der Musik: Sie war nun nicht mehr das Gefäß der
Sprachgebärde, sondern ein starres, aus Zusammenklängen bestehendes
Gehäuse, das das Wort als Vorhandenes einschloß.

Diese anfangs nur mit der sekundären Sprachschicht verbundene
frühe Mehrstimmigkeit erlangte mit der Zeit Selbständigkeit und
konnte so auch auf die primäre Schicht angewandt werden. Man
zerlegte nun auch den vorgegebenen sakralen einstimmigen Gesang in
einzelne lang ausgehaltene Töne, man verwandelte ihn in den
sogenannten cantus firmus und baute um jeden seiner Töne einen
mehrstimmigen Block von Zusammenklängen. So vertonte man zuerst —
seit dem 12. Jahrhundert — Gesänge des Proprium, später —- seit dem
14. J ahrhundert — auch das Ordinarium der Messe.

Diese mehrstimmig-musikalische Deutung der primären liturgischen
Schicht als des Numinos-Unnahbaren wurde im Wandel der folgenden

Jahrhunderte zu einem musikalischen Sinnträger, der die
lateinische Sprachgebärde, jetzt als Mehrstimmigkeit, wieder einfing und
in der Zeit der Gegenreformation zum Gipfel der lateinischen
Kirchenmusik, zum Werk Palestrinas und Lassos führte. Auch deren
Werk aber verkörpert noch immer das — lateinische — Wort als
Unnahbares.

Durch die Reformation trat die Verkündigung in den Mittelpunkt.
Luther gründete auf der Heiligen Schrift als dem gesprochenen Wort,
er gründete auf der deutschen Sprache. Die Sprache wurde jetzt
vernommen, wurde als Sprechakt, als Bedeutungsgehalt nachvollzogen.
Sie wurde nicht mehr hypostasiert, sie erschien nicht mehr als dinglich

Vorhandenes, sondern als ein Geschehen, als Sich-Ereignendes.
Diese Veränderung war nicht allein die Folge der religiösen Einstellung,

sondern wurzelt zugleich im Wesen der deutschen Sprache. (Die
anderen neueren Sprachen und die damit zusammenhängenden,
jeweils etwas anders gelagerten Fragen lasse ich hier unberücksichtigt.)
Sind die alten Sprachen, ist das Latein mehr einer Inschrift vergleichbar,

hat dort die Sprachform, sich vom sprechenden Ich gleichsam
distanzierend, mehr den Charakter einer hingestellten Aussage, so

identifiziert sich das Deutsche mit dem Sprechenden, erscheint als

das hier und jetzt sich durch den Akt des Sprechens verwirklichende
Ich. Solches Sprechen ist ein verbindlicher, von der Verantwortlich-



Sprachschichten in der Kirchenmusik 27

keit der Person getragener Akt3. — Solches Sprechen gibt sich aber

— im Unterschied zum lateinischen — nicht ohne weiteres zu einem
musikalischen Erklingen her, das die Verkörperung der singenden
Gemeinschaft ist.

Anders der Vers, das Gedicht, das Lied. Ich sagte schon: der Vers
beruht zwar auf Sprache, ist aber nicht mit ihr identisch: Er hat den
ihm eigenen Rhythmus, er hat den Reim, er bildet verschiedene als

Sprachgehärde analog gebaute Glieder; kurz, er enthält Momente, die
die Brücke zur Vertonung herstellen. Als Vers, als Gedicht läßt sich
auch das Deutsche einem adäquaten musikalischen Gefäß einfügen,
einer Melodie, die das Gedicht trägt, die es als Verkörperung der
singenden Gemeinschaft verwirklicht.

Diese Funktion übernahm nun das evangelische Kirchenlied, der

evangelische Choral. -— Die primäre Sprachschicht wurde von der
Musik entblößt, die deutsche Bibelprosa wurde als nackte Sprache,
als unmittelbares Sprechen vernommen. Und die sekundäre Sprachschicht

wurde zum einstimmigen, die Gemeinschaft verkörpernden
Kirchengesang; sie wurde gleichsam zur musikalisch-primären
Schicht; sie übernahm die Funktion des lateinischen liturgischen
Gesangs.

In der lateinischen Kirche hatten wir zuunterst die liturgisch
primäre Sprachschicht, die zugleich als der einstimmige liturgische
Gesang erschien. Darüber legte sich die sekundäre Schicht, die als die

Mehrstimmigkeit —- wir können hinzufügen: als die mehrstimmige
Kunstmusik erschien. Und, indem diese Kunstmusik sich mit dem

einstimmigen liturgischen Gesang vermählte, ergriff sie Besitz auch

von der primären Schicht.
In der evangelischen Kirche ist also eine Verlagerung der Schichten

vor sich gegangen: Innerhalb der primären Schicht traten Sprache
und Musik auseinander. Zuunterst war jetzt die von Musik entblößte
religiös-primäre Sprache. Sie wurde überlagert vom Kirchenlied als

sprachlich sekundärer, musikalisch aber primärer Schicht. -— Und die

mehrstimmige Kunstmusik? Sie fiel ja nicht mehr mit der Kirchen-

3 Zur Gegenüberstellung Lateinisch-Deutsch sowie auch zum Folgenden vgl.
Thr.Georgiades, Musik und Sprache; Das Werden der abendländischen Musik
dargestellt an der Vertonung der Messe, Berlin-Göttingen-Heidelberg 1954, insbes.
Kap. 2, Altertum und vorkarolingische Zeit, Kap. 8, Die deutsche Sprache und die
Musik, und Kap. 9, Schütz.



28 2. Internationaler Kongreß für Kirchenmusik in Bern

dichtung zusammen, sie kam in den Gottesdienst nicht, wie in der
karolingischen Zeit, zusammen mit der Dichtung. Die Kunstmusik
erschien jetzt als ein Drittes, das aber in den den evangelischen Gottesdienst

konstituierenden Schichten wurzelte.
Durch Heinrich Schütz und Johann Sebastian Bach fand sie zwei

einander entgegengesetzte Verwirklichungen, die aber beide zusammen

den Inbegriff der evangelischen religiösen Musik bildeten.
Schütz stellte die Bibel, Luthers Bibel, er stellte die deutsche

schlichte Prosa als Musik hin. Das Deutsche der Sprache bleibt
unangetastet: Das vom gegenwärtigen Ich getragene verantwortliche
Sprechen bleibt gewahrt. Aber Schütz schafft darüber hinaus ein
auch musikalisch artikulierendes, durch Musik zugleich deutendes

eindringliches Sprechen. In dieser Musik bekundet sich das Urphä-
nomen der Sprache als der Blitz, der die Person schafft. Schützens
Werk ist die musikalische Darstellung der wirkenden Person.

Nach Schütz schöpfte die Musik —- auch die vokale — aus dem
Geist des Instrumentalen. Dadurch erlangte das mehrstimmig
musikalische Gefüge Eigenständigkeit. Es konnte sich aber auch weiterhin
einem Text zugesellen; oder nur die Melodie eines Textes, als dessen

Stellvertreter, zugrundelegen und darauf ein mehrstimmiges Gebäude
errichten. So geartet ist — hierin der ältesten Mehrstimmigkeit ähnlich

—- Bachs Musik. Vergegenwärtigen wir uns aber die Verschiedenheit

der Voraussetzungen und der gesamten Konstellation: In der

karolingischen Zeit trat die Kunstmusik zuerst in Verbindung mit der
sekundären Sprachschicht des lateinischen Gottesdienstes auf. Erst
später, seit dem 12. Jahrhundert, verband sie sich auch mit dem

einstimmigen Gesang der primären Sprachschicht und erschien auch als

deren Vertonung. Im evangelischen Bereich das Umgekehrte: Zuerst
begegnet uns Schütz, der die Bibelsprache, also die von Musik
entblößte primäre Schicht, als Kunstmusik verwirklicht, und dann Bach,
der, analog zur Kunstmusik des frühen Mittelalters, in erster Linie
nicht Biheltexte, sondern Dichtungen vertont. Und: Lag der lateinischen

Kunstmusik der primär liturgische einstimmige Gesang
zugrunde, so verwendete Bach die Melodien des evangelischen Chorals,
des Kirchenlieds, die Melodien also von Dichtungen.

Die Funktionen (Seins- und Wirkungsweise sowie Fortleben nach der jeweiligen

Entstehung) der Musik als eigenständiger Kunst und innerhalb der
Kirchengemeinschaft sind auseinanderzuhalten.



Sprachschichten in der Kirchenmusik 29

Tiefgreifende gesellschaftliche Veränderungen trennen das erste
Jahrtausend, die Epoche, in der der lateinische einstimmige Gesang
wirksam war, von der Epoche, die das deutsche Kirchenlied trug. —
Und daß in unserer Zeit ein Wandel von größter Tragweite vor sich
geht, bleibt niemandem verborgen. In den Wandel wird die Liturgie
und mit ihr auch die Kirchenmusik einbezogen.

Will man sich nicht unfrei im Heute verlieren, so muß man sich
stets vergegenwärtigen, daß das Heute, ohne uns zu fragen, in den
durch die Geschichte geschaffenen Voraussetzungen gründet. Je fester
man sich an dem Felsen hält, um so weiter hinaus, sicherer, aber auch
kühner kann man sich über den Abgrund vorbeugen. Jedes Handeln
aber, das die Gegenwart zu prägen unternimmt, ist, wie wenn man
sich über einen Abgrund vorbeugte.

Die neue Schichtung innerhalb des evangelischen Gottesdienstes ist,
wie wir sahen, nicht allein auf den theologischen Ansatz der Reformation

zurückzuführen, sondern wurzelt ebenso fest in der Tatsache,
daß von da an eine gesprochene Landessprache den Gottesdienst trug.
Das bedeutet aber, daß auch innerhalb der katholischen Konfession,
sobald die Landessprache einbezogen wird, zwangsläufig ähnliche
Erscheinungen auftreten müssen. Und das ist auch der Fall: Die deutsche

Sprache bürgerte sich als Kirchenlied (im 18.Jahrhundert) in der
katholischen Kirche ein, und die mehrstimmige Kunstmusik — nach
wie vor in lateinischer Sprache — übernahm eine ähnlich eigenständige

Funktion innerhalb des Gottesdienstes wie die Kunstmusik in
der evangelischen Kirche. Sobald nun die katholische Kirche das

Lateinische auch in der liturgischen Grundschicht durch die
Landessprachen zu ersetzen versucht, steht sie vor ähnlichen Fragen wie die

evangelische: Die Prosa zeigt sich zwar in ihrer Souveränität als

gesprochenes Wort; aber zugleich empfindet man innerhalb der heutigen

liturgischen Bestrebungen beider Konfessionen das Bedürfnis,
diese Prosa nachträglich in tönende Verkörperung der Gemeinschaft,
in Gesang zu verwandeln ; man ist bestrebt, die Prosa musikalisch
einzukleiden.

Es ist eigenartig — und wohl auch aufschlußreich : in der katholischen

Kirche macht sich das Bestreben bemerkbar, die Landessprachen

einzuführen; in diesem Punkt nähert sie sich also der evangelischen

an. Und im evangelischen Bereich rückt die liturgische
Haltung in den Vordergrund, wodurch in diesem Punkt eine Annäherung



30 2. Internationaler Kongreß für Kirchenmusik in Bern

an die katholische Kirche stattfindet. Beide Konfessionen sehnen sich
nach einer lebendigen Liturgie. Der Gesang, die tönende Prosa, soll
die liturgische Haltung stärken.

Bemerkung über die gottesdienstliche Kunstmusik und das Kirchenlied.

Wie steht es aber mit dem liturgischen Gesang? In der frühchristlichen

Zeit stellte er sich in Einem mit der Liturgie, ja mit der
Konsolidierung des Christentums seihst ein. Die Bibelprosa, das sakrale
Wort, stiftete in Einem die Religion, die Liturgie, den Gesang und die
christliche Gemeinschaft. Sie waren nicht «gemacht», durch
Menschenhand ad hoc gemacht. Der liturgische Gesang formte sich in
Anlehnung an den vorgefundenen, damals noch erklingenden,
nichtchristlichen Gesang. Er entstand weder durch Anknüpfung an
verschollene Traditionen, noch aus dem Nichts als freie Erfindung. — Es

war die Zeit, in der das Christentum im Entstehen war, in der es

wuchs — und mit ihm zusammen die Formen des Kultus.
Als das Christentum dann — von der karolingischen Zeit an — zu

einer festen, mit Macht verbundenen Institution wurde, brachte es

zwar auch einstimmigen Gesang, den sogenannten mittelalterlichen
Choral, hervor, aber die schöpferische Leistung von bleibender
Bedeutung war die mehrstimmige Kunstmusik, analog der festen
Institution und den monumentalen Bauten jener Zeit.

Die Reformation setzte mit elementarer Kraft ein. Sie stiftete keine
neue Religion, sie war eine lebendige Antwort auf das vernommene,
die Religion stiftende sakrale Wort.

Antwort ist zugleich Deutung: Indem die Reformation das Bibelwort

übersetzte, setzte sie es in die eigene Wirklichkeit um: Sie deutete

es als die eigene Sprache, sie interpretierte es. Die Bibel ist auch

in der Übersetzung, der Interpretation, das Wort Gottes, Prosa,
liturgisch-primäre Sprachschicht; aber als Interpretation, Deutung,
menschliche Antwort, nimmt sie auch etwas von der sekundären

Sprachschicht an. Als Interpretation setzt sie das primär-sakrale Wort,
die Bibel in den Sprachen der ursprünglichen Verkündigung, voraus.
In der Interpretation wird mit der Deutung zugleich eine Einschränkung

vollzogen. Ein Zeichen des Verlusts der ursprünglichen Fülle
des Worts ist, daß es nicht mehr als Gesang, als Verkörperung der
Gemeinschaft, als tönendes Gottes-Wort, sondern als nackte Sprache, als

von Menschen gesprochenes Wort vernommen wurde.



Sprachschichten in der Kirchenmusik 31

Dieselbe Lage begegnet in der katholischen Kirche heute, bestimmt
jeden Versuch, das sakrale Wort durch eine Landessprache zu
interpretieren: Was entsteht, ist Gottes Wort, ergänzt und zugleich
eingeschränkt durch die menschliche Antwort. — Und diese Antwort ist
zunächst ohne Gesang.

Man möchte ihn wieder einführen. Doch der Ausdruck «wieder» ist
nicht angebracht. Der neue, der Übersetzungstext ist —• wie ich sagte

— eine andersartige Wirklichkeit als die ursprüngliche. Es handelt
sich also nicht um ein Wieder-, sondern um ein Neu-Einführen.

Ein Anknüpfen an den alten liturgischen Gesang ist nicht allein
auf Grund seiner spezifischen Funktion innerhalb der Kirchengemeinschaft

künstlich; im Bereich der deutschen Sprache auch deshalb,
weil die Struktur-Voraussetzungen des Lateinischen und des

Deutschen von Grund auf verschieden sind. Auch das Erfinden eines

Gesangs wäre eine künstliche Lösung. Beide Wege führen zu einem
«gemachten» liturgischen Gesang. Aber «liturgisch» und «gemacht»
vertragen sich nicht. Liturgischer Gesang kann nur aus dem Ganzen der
realen, das Christentum tragenden Gemeinschaft herauswachsen. -—-

Heute gibt es Kreise, die um eine liturgische Erneuerung bemüht sind.
Doch solche Bewegungen, so verdienstlich sie auch sein mögen, können

nicht stellvertretend für jenes reale Ganze stehen; sie sind nicht
der Keim einer entstehenden Gemeinschaft, sie werden nur von der
Sehnsucht nach der verlorenen Gemeinschaft bestimmt. Daher ist der

aus ihnen hervorgehende Gesang blaß, nicht wirklich, er ist kaum
lebensfähig.

Gibt es Anzeichen dafür, daß überlieferte, gewachsene
Gemeinschaften, oder auch neue, denen echt stiftende Kraft innewohnt, in
der Lage sind, einen neuen, von innen her gewachsenen liturgischen
Gesang hervorzubringen und zu tragen? Ich weiß es nicht,fühle mich
auch nicht befugt, es zu beurteilen. — Aber die Frage, ob innerhalb
einer kirchlichen Gemeinschaft heute noch schlicliteSprache, schlichtes,

gemeinsam gesprochenes Gebet in musikalischem Ton verkörpert
erklingt, diese Frage kann ich bejahen: im gemeinsamen Rosenkranzbeten.

Sein Erklingen fängt zwar weder den Bedeutungszusammenhang

noch die Sprachgebärde ein. (Somit mag es freilich leicht in
gedankenloses Leiern abgleiten.) Wenn sich aber hier das gemeinsame
Sprechen in schneidend klare Zusammenklänge auskristallisiert, wenn
wir diese gleichbleibenden Zusammenklänge durch unser Tun, das



32 2. Internationaler Kongreß für Kirchenmusik in Bern

Beten, tragen und uns zugleich durch sie getragen fühlen, wenn sich
die Klangblöcke einander respondierend ablösen, so können wir heute
noch etwas von der urtümlichen Kraft einer tönenden Gemeinschaft
erfahren. — Wir können auch daraus lernen: doch nicht wie man
liturgischen Gesang «macht», auch nicht wie er sich etwa daraus
ableiten ließe, sondern daß er eben nicht zu «machen» ist.

Das Rosenkranzbeten — denkt man — ist aber primitiv, ist allenfalls

dem naiven Volk, den alten, einfältigen Weibern gemäß. Wir,
Gebildete, wollen mehr, Besseres, Neues, Gescheiteres.

Darauf antwortet der Apostel Paulus: Was töricht ist vor der Welt,
das hat Gott erwählt, daß er die Weisen zu Schanden mache.

Maxime Kovalevsky, Paris

La musique liturgique orthodoxe russe

Le chant liturgique russe représente un cas particulier de fidélité
persistante à une tradition: celle de la liturgie conçue comme instrument

de catéchèse et moyen d'assimilation des mystères chrétiens.
Dans une telle liturgie, la parole de Dieu est proposée sous la forme
même dans laquelle elle est présentée par la Bible, livre par excellence

liturgique. Cette parole est reçue non comme une leçon didactique

mais comme un sacrement de communion annoncé en langage
compréhensible sacralisé par une cantilène traditionnelle. En découlent

les problèmes qui ont déterminé le développement du chant
liturgique russe : la langue liturgique et sa sacralisation par la musique,
avec exclusion de tout instrument.

I. Période autonome

Dès son origine (10me siècle) le chant liturgique russe présente des

différences frappantes avec le chant byzantin dont il est historiquement

issu. Cette constatation confirme la thèse suivant laquelle les

chants authentiques de la liturgie chrétienne se sont constitués à partir

d'un principe commun de composition que j'appelle «sacralisa-


	Sprachschichten in der Kirchenmusik

