Zeitschrift: Publikationen der Schweizerischen Musikforschenden Gesellschaft.
Serie 2 = Publications de la Société Suisse de Musicologie. Série 2

Herausgeber: Schweizerische Musikforschende Gesellschaft
Band: 11 (1964)

Artikel: Sprachschichten in der Kirchenmusik

Autor: Georgiades, Thrasybulos

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-858889

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-858889
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

24

THRrRASYBULOS GEORGIADES, MUNCHEN
Sprachschichten in der Kirchenmusik!

Einfiihrung: Uber Sakral und Profan, und iiber die gemeinschaftbildende Funk-
tion des Gesangs beim Erklingen des sakralen Worts. (Vgl. dariiber auch: Thr.Geor-

giades, Sakral und Profan in der Musik, Miinchener Universititsreden, Neue Folge
H. 28, Miinchen 1960, S.4f.)

Das Christentum wurde in griechischer und in lateinischer Sprache
verkiindigt. Im Abendland — auf das wir uns hier beschrinken —
war seit dem dritten Jahrhundert das Latein die Sprache des Kultus.
Den Grundstock bildete die Heilige Schrift. Sie ist in der lateinischen
— und auch in der griechischen — Ubersetzung durchwegs Prosa;
selbst Texte wie die Psalmen sind als Prosa wiedergegeben. Hinzutre-
tende, zur kultischen Handlung gehorende Gebete waren ebenfalls
Prosa. So diirfen wir die Prosa als die primdre liturgische Sprach-
schicht des christlichen Gottesdienstes bezeichnen.

Die gottesdienstlichen Texte aber, die in Versen gehalten sind, biir-
gerten sich erst im Verlauf der Jahrhunderte ein; und sie verdréngten
auch nicht die primire Schicht, sondern sie wurden zwischen die
Prosatexte eingeschoben. Verse sind Dichtungen, sind menschliche
Werke — der christliche Gott spricht nicht, wie die Gotter der Antike,
in Versen?. Im abendlindischen Bereich duBert sich das sprachliche
Faktum als Prosa; die Dichtung beruht zwar auf Sprache, ist aber
nicht mit ihr identisch, ist eben keine Prosa. Wird die christliche Re-
ligion durch Sprache schlechthin, durch Prosa gestiftet, so ist die
Dichtung eine Betrachtung, die die Heilige Schrift voraussetzt, sie ist
eine Deutung, eine Paraphrasierung, eine Stellungnahme auf Grund
der Bibel. Christlich-religiose Dichtung ist wie die Antwort, die die
Gemeinschaft mit ihren eigenen Worten auf die sich in ihr ereignende

1 Der ungekiirzte Wortlaut dieses Vortrags ist erschienen in «Musik und Kirche»,
1963, H.1, S.1{f.

Der Inhalt der in der hier vorliegenden gekiirzten Fassung fehlenden Abschnitte
ist jeweils in Petitdruck angegeben.

2 Uber die altgriechische Sprachstruktur und ihr Verhiltnis zu den abendlin-
dischen Sprachen vgl. Thr.Georgiades, Musik und Rhythmus bei den Griechen;
Zum Ursprung der abendlindischen Musik, Rowohlts deutsche Enzyklopédie 61,
Hamburg 1958.



Sprachschichten in der Kirchenmusik 25

Religion gibt. — So konnen wir den Vers als die sekundire Sprach-
schicht innerhalb der Liturgie bezeichnen und ihn der Prosa, der pri-
miren Schicht gegeniiberstellen.

Die im Gottesdienst erklingende Prosa — und auch die Dichtung
(Hymnen), soweit sie Eingang in die Liturgie fand — war im ersten
Jahrtausend, genauer: bis zur karolingischen Zeit, der lateinische li-
turgische einstimmige Gesang. Er war die tonende Verkorperung der
Gemeinschaft. Er war das die Gemeinschaft im Zeichen des sakralen
Worts Konstituierende. Dieser Gesang war der lateinischen Sprache
nachgeformt; er fing die Sprachgebirde ein, er vollzog ihren Bewe-
gungsablauf mit, aber er ging nicht auf den Sinnzusammenhang, auf
die Wortbedeutung ein. Er interpretierte nicht den Sprachgehalt. So
erschien dieser Gesang nicht als eine in der Person gegriindete Stel-
lungnahme zum Wort. Die Melodie war wie ein der Sprache ange-
paBtes Gefial3; sie war der musikalisehe Triger des Worts.

Die Mehrstimmigkeit aber kam in den Gottesdienst nicht durch die
primire, sondern durch die sekundidre Sprachschicht, die Kirchen-
dichtung. Diese Tatsache weist uns den Weg zum Begreifen der Kir-
chenmusik als geschichtlicher Erscheinung.

Seit der karolingischen Zeit begann man, neu entstehende latei-
nische Kirchendichtungen mehrstimmig vorzutragen: die Sequenzen
und spéater die Tropen. Triger dieser neuen Musik waren die neuen
christlichen, die germanischen Vélker. Fiir diese Volker war das Chri-
stentum und mit ihm die primire liturgische Sprachschicht und ihr
Gesang das von der Religion Vorgegebene, das sie beizubehalten hat-
ten. Mit der neuen Dichtung und der neuen Musik nahmen sie aber
gleichsam Stellung zum vorgegebenen Christentum. Dichtung und
mehrstimmige Musik wurden so der Gegenpol zur im engeren Sinn sa-
kralen Sprache und zum sakralen einstimmigen Gesang.

Das Latein war aber nicht die Muttersprache dieser jungen Vélker.
Und bei den romanischen Volkern hatten sich die Landessprachen
verselbstindigt, sie hatten sich vom Lateinischen entfernt. So wurde
die Kirchensprache vom Volk nicht mehr verstanden. (Die Dichtun-
gen waren ja von den des Lateinischen kundigen Gelehrten, von den
Moénchen, den Geistlichen verfaf3t.) Das erklingende sakrale Wort,
dem ohnehin das Numinose, Heilige, Unantastbare innewohnt, falte
man nun vollends als eine nicht mehr lebendige Sprache, man faBBte
es als etwas schon Seiendes, als etwas notwendig Gegebenes auf. Man



26 2. Internationaler KongreB fiir Kirchenmusik in Bern

hypostasierte es, man sah es nicht als Sprechen, sondern als etwas
gleichsam korperhaft Reales an. Und so verwandelte sich auch die
Aufgabe der Musik: Sie war nun nicht mehr das GefiB3 der Sprach-
gebarde, sondern ein starres, aus Zusammenkliangen bestehendes Ge-
hiuse, das das Wort als Vorhandenes einschloB.

Diese anfangs nur mit der sekundiren Sprachschicht verbundene
frithe Mehrstimmigkeit erlangte mit der Zeit Selbstandigkeit und
konnte so auch auf die primare Schicht angewandt werden. Man zer-
legte nun auch den vorgegebenen sakralen einstimmigen Gesang in
einzelne lang ausgehaltene Tone, man verwandelte ihn in den soge-
nannten cantus firmus und baute um jeden seiner Téne einen mehr-
stimmigen Block von Zusammenkliangen. So vertonte man zuerst —
seit dem 12. Jahrhundert — Gesange des Proprium, spater — seit dem
14. Jahrhundert — auch das Ordinarium der Messe.

Diese mehrstimmig-musikalische Deutung der primiren liturgischen
Schicht als des Numinos-Unnahbaren wurde im Wandel der folgen-
den Jahrhunderte zu einem musikalischen Sinntrager, der die latei-
nische Sprachgebirde, jetzt als Mehrstimmigkeit, wieder einfing und
in der Zeit der Gegenreformation zum Gipfel der lateinischen Kir-
chenmusik, zum Werk Palestrinas und Lassos fithrte. Auch deren
Werk aber verkorpert noch immer das — lateinische — Wort als Un-
nahbares.

Durch die Reformation trat die Verkiindigung in den Mittelpunkt.
Luther griindete auf der Heiligen Schrift als dem gesprochenen Wort,
er griindete auf der deutschen Sprache. Die Sprache wurde jetzt ver-
nommen, wurde als Sprechakt, als Bedeutungsgehalt nachvollzogen.
Sie wurde nicht mehr hypostasiert, sie erschien nicht mehr als ding-
lich Vorhandenes, sondern als ein Geschehen, als Sich-Ereignendes.
Diese Verinderung war nicht allein die Folge der religiosen Einstel-
lung, sondern wurzelt zugleich im Wesen der deutschen Sprache. (Die
anderen neueren Sprachen und die damit zusammenhangenden, je-
weils etwas anders gelagerten Fragen lasse ich hier unberiicksichtigt.)
Sind die alten Sprachen, ist das Latein mehr einer Inschrift vergleich-
bar, hat dort die Sprachform, sich vom sprechenden Ich gleichsam
distanzierend, mehr den Charakter einer hingestellten Aussage, so
identifiziert sich das Deutsche mit dem Sprechenden, erscheint als
das hier und jetzt sich durch den Akt des Sprechens verwirklichende
Ich. Solches Sprechen ist ein verbindlicher, von der Verantwortlich-



Sprachschichten in der Kirchenmusik 27

keit der Person getragener Akt3. — Solches Sprechen gibt sich aber
— im Unterschied zum lateinischen — nicht ohne weiteres zu einem
musikalischen Erklingen her, das die Verkérperung der singenden
Gemeinschaft ist.

Anders der Vers, das Gedicht, das Lied. Ich sagte schon: der Vers
beruht zwar auf Sprache, ist aber nicht mit ihr identisch: Er hat den
ihm eigenen Rhythmus, er hat den Reim, er bildet verschiedene als
Sprachgebérde analog gebaute Glieder; kurz, er enthilt Momente, die
die Briicke zur Vertonung herstellen. Als Vers, als Gedicht 1iBt sich
auch das Deutsche einem adiquaten musikalischen Gefafl einfiigen,
einer Melodie, die das Gedicht trigt, die es als Verkorperung der sin-
genden Gemeinschaft verwirklicht.

Diese Funktion iibernahm nun das evangelische Kirchenlied, der
evangelische Choral. — Die primidre Sprachschicht wurde von der
Musik entbl6B8t, die deutsche Bibelprosa wurde als nackte Sprache,
als unmittelbares Sprechen vernommen. Und die sekundire Sprach-
schicht wurde zum einstimmigen, die Gemeinschaft verkérpernden
Kirchengesang; sie wurde gleichsam zur musikalisch-primiren
Schicht; sie tibernahm die Funktion des lateinischen liturgischen Ge-
sangs.

In der lateinischen Kirche hatten wir zuunterst die liturgisch pri-
mire Sprachschicht, die zugleich als der einstimmige liturgische Ge-
sang erschien. Dariiber legte sich die sekundire Schicht, die als die
Mehrstimmigkeit — wir konnen hinzufiigen: als die mehrstimmige
Kunstmusik erschien. Und, indem diese Kunstmusik sich mit dem
einstimmigen liturgischen Gesang vermihlte, ergriff sie Besitz auch
von der priméren Schicht.

In der evangelischen Kirche ist also eine Verlagerung der Schichten
vor sich gegangen: Innerhalb der primiren Schicht traten Sprache
und Musik auseinander. Zuunterst war jetzt die von Musik entbl6Bte
religios-priméare Sprache. Sie wurde iiberlagert vom Kirchenlied als
sprachlich sekundarer, musikalisch aber primérer Schicht. — Und die
mehrstimmige Kunstmusik? Sie fiel ja nicht mehr mit der Kirchen-

3 Zur Gegeniiberstellung Lateinisch-Deutsch sowie auch zum Folgenden vgl.
Thr. Georgiades, Musik und Sprache; Das Werden der abendlindischen Musik dar-
gestellt an der Vertonung der Messe, Berlin-Gottingen-Heidelberg 1954, insbes.
Kap.2, Altertum und vorkarolingische Zeit, Kap.8, Die deutsche Sprache und die
Musik, und Kap. 9, Schiitz.



28 2. Internationaler KongreB fiir Kirchenmusik in Bern

dichtung zusammen, sie kam in den Gottesdienst nicht, wie in der
karolingischen Zeit, zusammen mit der Dichtung. Die Kunstmusik er-
schien jetzt als ein Drittes, das aber in den den evangelischen Gottes-
dienst konstituierenden Schichten wurzelte.

Durch Heinrich Schiitz und Johann Sebastian Bach fand sie zwei
einander entgegengesetzte Verwirklichungen, die aber beide zusam-
men den Inbegriff der evangelischen religiosen Musik bildeten.

Schiitz stellte die Bibel, Luthers Bibel, er stellte die deutsche
schlichte Prosa als Musik hin. Das Deutsche der Sprache bleibt un-
angetastet: Das vom gegenwartigen Ich getragene verantwortliche
Sprechen bleibt gewahrt. Aber Schiitz schafft dariiber hinaus ein
auch musikalisch artikulierendes, durch Musik zugleich deutendes
eindringliches Sprechen. In dieser Musik bekundet sich das Urphi-
nomen der Sprache als der Blitz, der die Person schafft. Schiitzens
Werk ist die musikalische Darstellung der wirkenden Person.

Nach Schiitz schopfte die Musik — auch die vokale — aus dem
Geist des Instrumentalen. Dadurch erlangte das mehrstimmig musi-
kalische Gefiige Eigenstiandigkeit. Es konnte sich aber auch weiterhin
einem Text zugesellen; oder nur die Melodie eines Textes, als dessen
Stellvertreter, zugrundelegen und darauf ein mehrstimmiges Gebédude
errichten. So geartet ist — hierin der dltesten Mehrstimmigkeit dhn-
lich — Bachs Musik. Vergegenwirtigen wir uns aber die Verschieden-
heit der Voraussetzungen und der gesamten Konstellation: In der
karolingischen Zeit trat die Kunstmusik zuerst in Verbindung mit der
sekundidren Sprachschicht des lateinischen Gottesdienstes auf. Erst
spater, seit dem 12.Jahrhundert, verband sie sich auch mit dem ein-
stimmigen Gesang der primaren Sprachschicht und erschien auch als
deren Vertonung. Im evangelischen Bereich das Umgekehrte: Zuerst
begegnet uns Schiitz, der die Bibelsprache, also die von Musik ent-
bléBte primiare Schicht, als Kunstmusik verwirklicht, und dann Bach,
der, analog zur Kunstmusik des frithen Mittelalters, in erster Linie
nicht Bibeltexte, sondern Dichtungen vertont. Und: Lag der lateini-
schen Kunstmusik der primir liturgische einstimmige Gesang zu-
grunde, so verwendete Bach die Melodien des evangelischen Chorals,
des Kirchenlieds, die Melodien also von Dichtungen.

Die Funktionen (Seins- und Wirkungsweise sowie Fortleben nach der jewei-
ligen Entstehung) der Musik als eigenstindiger Kunst und innerhalb der Kirchen-
gemeinschaft sind auseinanderzuhalten.



Sprachschichten in der Kirchenmusik 29

Tiefgreifende gesellschaftliche Verinderungen trennen das erste
Jahrtausend, die Epoche, in der der lateinische einstimmige Gesang
wirksam war, von der Epoche, die das deutsche Kirchenlied trug. —
Und daB in unserer Zeit ein Wandel von grofiter Tragweite vor sich
geht, bleibt niemandem verborgen. In den Wandel wird die Liturgie
und mit ihr auch die Kirchenmusik einbezogen.

Will man sich nicht unfrei im Heute verlieren, so mufl man sich
stets vergegenwirtigen, dafl das Heute, ohne uns zu fragen, in den
durch die Geschichte geschaffenen Voraussetzungen griindet. Je fester
man sich an dem Felsen hilt, um so weiter hinaus, sicherer, aber auch
kiithner kann man sich iiber den Abgrund vorbeugen. Jedes Handeln
aber, das die Gegenwart zu prigen unternimmt, ist, wie wenn man
sich iiber einen Abgrund vorbeugte.

Die neue Schichtung innerhalb des evangelischen Gottesdienstes ist,
wie wir sahen, nicht allein auf den theologischen Ansatz der Reforma-
tion zuriickzufiihren, sondern wurzelt ebenso fest in der Tatsache,
dal} von da an eine gesprochene Landessprache den Gottesdienst trug.
Das bedeutet aber, daB auch innerhalb der katholischen Konfession,
sobald die Landessprache einbezogen wird, zwangslaufig dhnliche Er-
scheinungen auftreten miissen. Und das ist auch der Fall: Die deutsche
Sprache biirgerte sich als Kirchenlied (im 18.Jahrhundert) in der
katholischen Kirche ein, und die mehrstimmige Kunstmusik — nach
wie vor in lateinischer Sprache — iibernahm eine @hnlich eigenstin-
dige Funktion innerhalb des Gottesdienstes wie die Kunstmusik in
der evangelischen Kirche. Sobald nun die katholische Kirche das La-
teinische auch in der liturgischen Grundschicht durch die Landes-
sprachen zu ersetzen versucht, steht sie vor dhnlichen Fragen wie die
evangelische: Die Prosa zeigt sich zwar in ihrer Souverdnitit als ge-
sprochenes Wort; aber zugleich empfindet man innerhalb der heuti-
gen liturgischen Bestrebungen beider Konfessionen das Bediirfnis,
diese Prosa nachtriglich in tonende Verkérperung der Gemeinschaft,
in Gesang zu verwandeln; man ist bestrebt, die Prosa musikalisch ein-
zukleiden.

Es ist eigenartig — und wohl auch aufschluBreich: in der katholi-
schen Kirche macht sich das Bestreben bemerkbar, die Landesspra-
chen einzufiihren; in diesem Punkt nihert sie sich also der evange-
lischen an. Und im evangelischen Bereich riickt die liturgische Hal-
tung in den Vordergrund, wodurch in diesem Punkt eine Anniherung



30 2.Internationaler KongreB fiir Kirchenmusik in Bern

an die katholische Kirche stattfindet. Beide Konfessionen sehnen sich
nach einer lebendigen Liturgie. Der Gesang, die tonende Prosa, soll
die liturgische Haltung stirken.

Bemerkung iiber die gottesdienstliche Kunstmusik und das Kirchenlied.

Wie steht es aber mit dem liturgischen Gesang? In der friithchrist-
lichen Zeit stellte er sich in Einem mit der Liturgie, ja mit der Konso-
lidierung des Christentums selbst ein. Die Bibelprosa, das sakrale
Wort, stiftete in Einem die Religion, die Liturgie, den Gesang und die
christliche Gemeinschaft. Sie waren nicht «gemacht», durch Men-
schenhand ad hoc gemacht. Der liturgische Gesang formte sich in An-
lehnung an den vorgefundenen, damals noch erklingenden, nicht-
christlichen Gesang. Er entstand weder durch Ankniipfung an ver-
schollene Traditionen, noch aus dem Nichts als freie Erfindung. — Es
war die Zeit, in der das Christentum im Entstehen war, in der es
wuchs — und mit ihm zusammen die Formen des Kultus.

Als das Christentum dann — von der karolingischen Zeit an — zu
einer festen, mit Macht verbundenen Institution wurde, brachte es
zwar auch einstimmigen Gesang, den sogenannten mittelalterlichen
Choral, hervor, aber die schopferische Leistung von bleibender Be-
deutung war die mehrstimmige Kunstmusik, analog der festen Insti-
tution und den monumentalen Bauten jener Zeit.

Die Reformation setzte mit elementarer Kraft ein. Sie stiftete keine
neue Religion, sie war eine lebendige Antwort auf das vernommene,
die Religion stiftende sakrale Wort.

Antwort ist zugleich Deutung: Indem die Reformation das Bibel-
wort iibersetzte, setzte sie es in die eigene Wirklichkeit um: Sie deu-
tete es als die eigene Sprache, sie interpretierte es. Die Bibel ist auch
in der Ubersetzung, der Interpretation, das Wort Gottes, Prosa, li-
turgisch-primire Sprachschicht; aber als Interpretation, Deutung,
menschliche Antwort, nimmt sie auch etwas von der sekundiren
Sprachschicht an. Als Interpretation setzt sie das priméar-sakrale Wort,
die Bibel in den Sprachen der urspriinglichen Verkiindigung, voraus.
In der Interpretation wird mit der Deutung zugleich eine Einschrin-
kung vollzogen. Ein Zeichen des Verlusts der urspriinglichen Fiille
des Worts ist, daB es nicht mehr als Gesang, als Verkorperung der Ge-
meinschaft, als tonendes Gottes-Wort, sondern als nackte Sprache, als
von Menschen gesprochenes Wort vernommen wurde.



Sprachschichten in der Kirchenmusik 31

Dieselbe Lage begegnet in der katholischen Kirche heute, bestimmt
jeden Versuch, das sakrale Wort durch eine Landessprache zu inter-
pretieren: Was entsteht, ist Gottes Wort, ergidnzt und zugleich einge-
schrinkt durch die menschliche Antwort. — Und diese Antwort ist
zunichst ohne Gesang.

Man méchte ihn wieder einfiithren. Doch der Ausdruck «wieder» ist
nicht angebracht. Der neue, der Ubersetzungstext ist — wie ich sagte
— eine andersartige Wirklichkeit als die urspriingliche. Es handelt
sich also nicht um ein Wieder-, sondern um ein Neu-Einfiithren.

Ein Ankniipfen an den alten liturgischen Gesang ist nicht allein
auf Grund seiner spezifischen Funktion innerhalb der Kirchengemein-
schaft kiinstlich; im Bereich der deutschen Sprache auch deshalb,
weil die Struktur-Voraussetzungen des Lateinischen und des Deut-
schen von Grund auf verschieden sind. Auch das Erfinden eines Ge-
sangs ware eine kiinstliche Losung. Beide Wege fithren zu einem «ge-
machten» liturgischen Gesang. Aber «liturgisch» und «gemacht» ver-
tragen sich nicht. Liturgischer Gesang kann nur aus dem Ganzen der
realen, das Christentum tragenden Gemeinschaft herauswachsen. —
Heute gibt esKreise, die um eine liturgische Erneuerung bemiiht sind.
Doch solche Bewegungen, so verdienstlich sie auch sein mégen, kon-
nen nicht stellvertretend fiir jenes reale Ganze stehen; sie sind nicht
der Keim einer entstehenden Gemeinschaft, sie werden nur von der
Sehnsucht nach der verlorenen Gemeinschaft bestimmt. Daher ist der
aus ihnen hervorgehende Gesang blaf}, nicht wirklich, er ist kaum le-
bensfihig.

Gibt es Anzeichen dafiir, dafl iiberlieferte, gewachsene Gemein-
schaften, oder auch neue, denen echt stiftende Kraft innewohnt, in
der Lage sind, einen neuen, von innen her gewachsenen liturgischen
Gesang hervorzubringen und zu tragen? Ich weil3 es nicht, fithle mich
auch nicht befugt, es zu beurteilen. — Aber die Frage, ob innerhalb
einer kirchlichen Gemeinschaft heute noch schlichte Sprache, schlich-
tes, gemeinsam gesprochenes Gebet in musikalischem Ton verkorpert
erklingt, diese Frage kann ich bejahen: im gemeinsamen Rosenkranz-
beten. Sein Erklingen fingt zwar weder den Bedeutungszusammen-
hang noch die Sprachgebirde ein. (Somit mag es freilich leicht in ge-
dankenloses Leiern abgleiten.) Wenn sich aber hier das gemeinsame
Sprechen in schneidend klare Zusammenklinge auskristallisiert, wenn
wir diese gleichbleibenden Zusammenklinge durch unser Tun, das



32 2.Internationaler Kongref fiir Kirchenmusik in Bern

Beten, tragen und uns zugleich durch sie getragen fithlen, wenn sich
die Klangbl6cke einander respondierend ablésen,so konnen wir heute
noch etwas von der urtiimlichen Kraft einer tonenden Gemeinschaft
erfahren. — Wir konnen auch daraus lernen: doch nicht wie man
liturgischen Gesang «macht», auch nicht wie er sich etwa daraus ab-
leiten lieBe, sondern daB er eben nicht zu «<machen» ist.

Das Rosenkranzbeten — denkt man — ist aber primitiv, ist allen-
falls dem naiven Volk, den alten, einfiltigen Weibern gemiafl. Wir,
Gebildete, wollen mehr, Besseres, Neues, Gescheiteres.

Darauf antwortet der Apostel Paulus: Was toricht ist vor der Welt,
das hat Gott erwihlt, daB3 er die Weisen zu Schanden mache.

Maxime KovaLevsky, PAris
La musique liturgique orthodoxe russe

Le chant liturgique russe représente un cas particulier de fidélité
persistante a une tradition: celle de la liturgie congue comme instru-
ment de catechese et moyen d’assimilation des mystéres chrétiens.
Dans une telle liturgie, la parole de Dieu est proposée sous la forme
méme dans laquelle elle est présentée par la Bible, livre par excel-
lence liturgique. Cette parole est recue non comme une lecon didac-
tique mais comme un sacrement de communion annoncé en langage
compréhensible sacralisé par une cantiléne traditionnelle. En décou-
lent les problémes qui ont déterminé le développement du chant li-
turgique russe: la langue liturgique et sa sacralisation par la musique,
avec exclusion de tout instrument.

I. Période autonome

Dés son origine (10me siécle) le chant liturgique russe présente des
différences frappantes avec le chant byzantin dont il est historique-
ment issu. Cette constatation confirme la thése suivant laquelle les
chants authentiques de la liturgie chrétienne se sont constitués a par-
tir d’'un principe commun de composition que j’appelle «sacralisa-



	Sprachschichten in der Kirchenmusik

