
Zeitschrift: Publikationen der Schweizerischen Musikforschenden Gesellschaft.
Serie 2 = Publications de la Société Suisse de Musicologie. Série 2

Herausgeber: Schweizerische Musikforschende Gesellschaft

Band: 11 (1964)

Artikel: Musik und Theologie

Autor: Söhngen, Oskar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858887

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858887
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Oskar Söhngen, Berlin

Musik und Theologie

In der Musikgeschichte haben bis heute drei Formen der Zuordnung

von Musik und Theologie eine Rolle gespielt. Die erste basiert
auf der dem Pythagoras zugeschriebenen Entdeckung, daß das

Geheimnis des Zusammenklangs der Töne auf einfachen Zahlenverhältnissen

beruht (Oktave 2 : 1, Quinte 3 : 2, Quarte 4:3) und daß
deshalb das Tonreich ein Reich fester, zahlenmäßig gegliederter
Ordnungen ist. Die gleichen Zahlengesetze aber, die den Aufbau der Musik

bestimmen, bestimmen auch die Ordnung des Weltalls bis hin zu
den Bewegungen der Gestirne. Wer sich mit der Musik beschäftigte,
stand also zugleich in der Werkstatt der Geheimnisse des Weltenbaues,

deren Ergriindung Aufgabe der Philosophie und Theologie
war. Die theologische Bedeutung dieser Zusammenhänge wird vor
allem in der Musica speculativa des Mittelalters offenbar. Die
klingende Ordnung des Kosmos ruht nun nicht mehr in sich selbst,
sondern ist das Werk des göttlichen Schöpfers, der die Welt nach den
Gesetzen und Regeln der Musik geschaffen hat. In einer Epoche, der die
Musik primär scientia und dann erst ars war, vermittelte die musikalische

Erkenntnis zugleich kosmologisch-theologische Einsichten, wie
umgekehrt aus den theologischen Erkenntnissen sich ganz bestimmte
Regeln für das musikalische Schaffen ergaben. Komponieren und
Musizieren war das ehrfürchtige Nachdenken und Nachvollziehen von
Gottes Schöpfungsgedanken.

Die enge Zuordnung von Musik und Kosmologie bzw. Theologie
lebt unter dem Einfluß naturphilosophischer Strömungen im 17. und
18. Jahrhundert neu auf: Die Musik gilt als Gleichnis und Bestätigung
einer durchgehenden kosmischen Ordnung, hinter der das «harmonisch

Wesen» (Werckmeister) des Wcltenschöpfers steht; das
Spätwerk Bachs ist davon geistig bestimmt. In unsern Tagen hat Paul Hin-
demith das Ethos dieser Musikgesinnung in seiner «Unterweisung im
Tonsatz» (1937) zu erneuern versucht.

Einer zweiten Form der Theologie der Musik begegnen wir dort,
wo nach der Bedeutung der Musik für den ordo salutis und für den

Gottesdienst gefragt wird. Fördert die Musik die rechte Andacht?
Augustin antwortet darauf mit einem eindeutigen Ja: die Musik, mit-



16 2. Internationaler Kongreß für Kirchenmusik in Bern

tels deren Gott die Welt geschaffen hat, ist gleichzeitig Mittel des

geistigen Aufschwungs zu Gott, der anagogë. Genau entgegengesetzt
votiert Zwingli, der musikbegabteste unter den drei Reformatoren : Musik

führt den Gläubigen zwangsläufig aus der Stille des Gebets und
der Andacht heraus. Deshalb lehnt er die gottesdienstliche Musik in
jeder Gestalt : Orgelspiel, Chormusik, Altargesang und Gemeindelied
ab. Die extravertierende Tendenz des Massengesanges der Gemeinde
widerstrebt seinem auf Einkehr und Andacht ausgerichteten
Gottesdienst-Verständnis. Und weil Zwingli eine ursprünglich künstlerische
Natur ist, weiß er auch um die Versuchlichkeit der Kunstmusik im
Gottesdienst.

Eine vermittelnde Stellung nimmt Calvin ein. Er fordert von dem
Rat der Stadt Genf die Einführung des Psalmengesangs, weil die
Gebete der Gläubigen so kalt seien; der Gesang soll die Gläubigen
entflammen und fortreißen. Aber die Musik darf sich nicht selbständig
entfalten, sondern muß stets dem Worte Gottes dienstbar bleiben.
Damit wird eine eigene Sparte «Kirchen»-Musik geschaffen, in der das

Wortsubstrat nicht weniger schwer wiegt als die klingende musikalische

Form. Die Musik, die nur zu leicht laszive Kräfte entbindet,
bedarf der Heiligung, wenn sie als Gefäß für das Wort Gottes brauchbar
werden soll. Die chants ecclésiastiques sollen sich deshalb durch
«poids et majesté» von aller weltlichen Musik deutlich abheben.

Eine gegenüber der pythagoräisch-mittelalterlichen Musica specu-
lativa und der pragmatischen Haltung der «Kirchen»-Musik völlig
neue Betrachtungsweise vertritt Martin Luther. Er geht von der Frage
aus: Was bedeutet die Musik als Klanggestalt unter theologischem
Gesichtspunkt? Alle seine Äußerungen über die Musik offenbaren,
daß er für ihr klingendes Geheimnis tief aufgeschlossen war, mag er

nun über die tönenden Luftschwingungen staunen, sich am

Vogelgesang freuen oder über dem «Reigen»-Kunstwerk einer polyphonen
Motette nachsinnen, stets wird die ursprüngliche Andacht vor dem

Schöpfungswunder «Musik» spürbar. Dieses musikalische Ursprungserlebnis

aber ist eingebunden in eine charakteristische theologische
Schau. Die Musik zählt für Luther zu den wunderhaften Dingen, die

im Gehör auf uns zukommen. Das aber, was auf uns zukommt, ist
zugleich das, worauf es allein und entscheidend ankommt: auch das

Kerygma von Gottes süßer Wundertat in Jesus Christus ist akoe, ist
Gehör. Daß die Musik aus dem Bereich der auricularia, der hörbaren



Musik und Theologie 17

Dinge stammt — wie das Evangelium —, daß sie einen himmlischen
Ursprung hat, und daß sie auf demselben Wege, nämlich durch die
Stimme vermittelt, zu uns kommt, diese «Wortförmigkeit» der Musik
bringt Luther immer wieder zum Staunen. Evangelium und Musik,
Theologie und Musik weisen aufeinander hin: das Evangelium ist eine
hohe Schule des Singens, wie die Musik ihrerseits ganz nahe an das

Evangelium heranführt, ja mehr vom Geheimnis des Evangeliums
weiß als mancher hochgelehrter Theologe.

Nachstehend seien skizzenhaft einige Hauptlinien einer Theologie
der Musik angedeutet, wie sie sich von der Grundkonzeption Luthers
her ergeben:

1. Die Feststellung, daß sich die Musik aus und auf dem Grunde der

Schöpfung entfaltet, legt die Deutung nahe, daß sich Gott damit
selber sein Lob habe anrichten wollen. Dieser Gedanke, daß Himmel
und Erde die Ehre Gottes verkündigen, hat in den Psalmen vielfältigen

Ausdruck gefunden (19, 103, 104, 148 und 150). Das Musizieren
der Schöpfung ist Ausdruck ihrer Wohlgeratenheit. Die Werke der

Schöpfung können nicht anders als Gott miteinander zu lohen und
ihm zu jauchzen. Zu loben durch ihr Dasein und Sosein, objective et
realiter (objektiv und tatsächlich), während es dem Menschen
vorbehalten geblieben ist, Gott auch effective et verbaliter (der Absicht
nach und mit Worten) zu loben. Es gibt keine überwältigendere Ja-

sage zur guten Schöpfung Gottes als die Musik. Wenn es aber zur
Schöpfungsbestimmung jedes Dinges gehört, daß es Gott auf seine
Weise lobt, so folgt daraus, daß es nicht erlaubt sein kann, der Musik,

etwa im Namen des Glaubens, in die Rede zu fallen und ihre
Möglichkeiten zu verkürzen.

2. Die Musik zielt aber nicht nur auf das Gotteslob, sondern auch
auf die Freude der Menschen ab. Dieses anthropologische Element
steht in engem Zusammenhang mit dem theologischen. Die Freude,
die der Mensch an der Musik empfindet, will ihn nicht nur daran
erinnern, daß er zum Lobe Gottes geschaffen ist, sondern sie ist zugleich
ein Zeichen dafür, daß wir Gott im Element der Freude dienen dürfen.

Auf die Dauer wird das anthropologische Element nur im
Ernstnehmen des theologischen gesund bleiben können. Joh.Seb. Bach hat
noch um dieses unaufhebbare Korrelationsverhältnis gewußt: aller
Musica «Finis und Endursache soll anders nicht als nur zu Gottes

Ehre und Recreation des Gemüts sein». In unseren Tagen haben uns



18 2. Internationaler Kongreß für Kirchenmusik in Bern

zwei so unterschiedliche Erscheinungen wie die Singbewegung und
der Jazz daran erinnert, daß es eine Verkümmerung der Wirkungsmacht

der Musik bedeutet, wenn diese in der Zeit der Romantik und
Neuromantik auf die Hervorbringung von Empfindungen, Stimmungen

und Gefühlen beschränkt wurde.
3. Aber noch ein drittes Moment ist für die theologische Deutung

der Musik wichtig, und das ist ihr Aussagecharakter. Nach altgriechischer

Auffassung ist der Dichter-Musiker zunächst der Hörende; mit
seinem Singen und Sagen offenbart er das Sein der Dinge. Und zwar
kündet die Musik von Schöpfungswirklichkeiten, die eben nicht durch
das Wort, oder durch das Wort allein, angemessen vermittelt werden
können. Arnold Schönberg hat über die «Stücke für Streichquartett»
op.5 von Anton von Webern einmal sehr bezeichnend bemerkt: «Die
Stücke wird nur verstehen, wer dem Glauben angehört, daß sich durch
Töne etwas nur durch Töne Sagbares ausdrücken läßt». Man wird
diese inhaltliche Bestimmtheit der Musik über ihrer grundlegenden
ordnenden Funktion nicht übersehen dürfen.

4. Eine völlig neue Lage tritt ein, wenn sich die Musik mit dem
Wort verbindet. Zunächst einmal ist der Gewinn offensichtlich. Die
Musik braucht sich nun nicht mehr am «objektiven und realen»
Gotteslob genügen zu lassen, sondern ihr Singen und Klingen wird jetzt,
durch das beigefügte Wort, auch eindeutig als Gottesloh bezeichnet;
es gewinnt die Fähigkeit, sich seines Tuns, nämlich der Rühmung
Gottes, bewußt zu werden. Und erst recht vermag die Musik nur in
der Verbindung mit dem Wort die Botschaft des Evangeliums
aufzugreifen.

Nicht weniger wichtig ist, daß die Musik jetzt auch in die tieferen
Schichten des Gotteslobes einzurücken vermag, welche die Erfahrung
der gottfeindlichen Mächte miteinbeschließt. Im Buche Hiob (35,10)
ist von den Lobgesängen die Rede, die Gott «in der Nacht» schenkt.
Es ist nicht zufällig, daß Luther gerade das gesungene Evangelium in
der Grenzsituation der Anfechtung eingesetzt sehen möchte.

5. Aber das ist nur die eine Seite. Die andere handelt von der
Gefährdung der Musik durch das hinzugefügte Wort. Dann kommt es

nämlich dahin, daß die spezifische, nur ihr eigentümliche Aussage

der Musik durch das Wort verdeckt, verkümmert oder gar
unterdrückt wird. Mit der Musica reservata des 16. Jahrhunderts setzt eine

Entwicklung ein, die zur Literarisierung und Humanisierung der Mu-



Musik und Theologie 19

sik führt: die Musik schmeidigt sich zur «Tonsprache», deren Ideal
die «musikalische Oratorie» des Barock wird. Die Tendenz, aus der
Musik einen tönenden Seelenspiegel zu machen, setzt sich verstärkt
fort, als die Komponisten in der Mitte des 18. Jahrhunderts sich
seiher der einzig angemessene Gegenstand ihrer Musik zu werden
begannen und ihre Kompositionen zu Darstellungen ihrer eigenen
Empfindungen und Ideale, Freuden und Schmerzen machten.

6. Der tiefste Sinn der Musik erfüllt sich dann, wenn der Mensch
selbst miteinstimmt in den Lohgesang der Schöpfung und die Musik,
Gottes Gabe, Gott selber zum Opfer darbringt. Das aber ist dem
«natürlichen» Menschen verwehrt; er vermag sein schöpfungsmäßiges
Verhalten zu Gott, wie es von Rechts wegen sein müßte, nicht zu
realisieren, weil er sich davon durch den Sündenfall ausgeschlossen hat.
Und darum kann sein Musizieren nicht, wie das Lobopfer des ganzen
Kosmos, ein Akt des Glaubens und der Anbetung Gottes sein. Hinter
der Schöpfungsgabe der Musik bleibt ihm Gott verborgen. Erst, wenn
ihm im Glauben an Jesus Christus die Augen geöffnet worden sind,

vermag er über der Schöpfung wieder den Schöpfer zu sehen.
7. Mit Jesus Christus ist auch ein neues Zeitalter der Musik

angebrochen. Das gilt in einem so eindeutigen Sinne, daß die davorlie-
gende Zeit unter dem Gesetz geradezu als der liedlose Äon erscheinen
kann. Jetzt erst ist die Musik eigentlich ins Element gesetzt. Wer
durch Gottes lieben Sohn von Sünde, Tod und Teufel errettet worden
ist, «der kann's nicht lassen, er muß fröhlich und mit Lust davon singen

und sagen» (Luther). Es gibt eine tiefsinnige Legende, wonach
Christus bei seiner Niederfahrt in das Totenreich auch Orpheus, den

griechischen Sänger und Schutzpatron der Musik, erlöst habe, zum
Zeichen dafür, daß auch die Musik, entsprechend der Maxime «Omnia

in Christo instaurare» (d.h. «Alles auf Christus gründen»), in
Christus ein neues Fundament bekommen hat. Die Musik war schon

in der Zeit des Gesetzes für den, der recht hören konnte, ein
heimlicher Hinweis auf Christus gewesen, eine Vorwegnahme der
Frohhotschaft des Evangeliums. Wo musiziert wurde, geschah das, ob

man es wußte oder nicht, im Zeichen der messianischen Erwartung.
Denn hinter dem, was über das Gehör als Musik auf die Wartenden
zukam, stand nach Gottes Ratschluß schon das unendlich Größere
bereit, das als Botschaft von der Erlösung auf alle Wartenden zukommen

sollte.



20 2. Internationaler Kongreß für Kirchenmusik in Bern

8. Der Ursprung des Canticum novum, die Erlösungstat Gottes in
Jesus Christus, ist auch der Inhalt seines Singens und Sagens. Das
Canticum novum ist kerygmatische Musik; es bezeugt das
Heilsgeschehen gleichsam in doppelter Richtung: als Lob- und Dankopfer
vor Gott, und als werbende Einladung, sich mit in das Heilsgeschehen
hineinziehen zu lassen, vor den Menschen: «daß es andere auch
hören und herzukommen» (Luther). Dadurch, daß die Musik aus dem
Munde und von den Händen solcher erklingt, die mit der ganzen
Schöpfung «vom Falle wiedergebracht» sind, ergibt sich jetzt wieder
der rechte Einklang zwischen dem Musizierenden und der Musik
selbst; erst jetzt wird die eigentliche Schöpfungsbestimmung der Musik

auch effective et verb aliter im Gotteslob erfüllt.
9. Wo sich die Musik mit dem Worte Gottes verbindet, wird ihre

spezifische, schöpfungsmäßige Fähigkeit zur Aussage in den Dienst
des Evangeliums gestellt. Hier geht es also um etwas ganz Anderes als

um den Ausdruck des Schönen in der musikalischen Gestalt; auf die
Wahrheit des Lobpreises Gottes und auf die glaubenweckende Macht
der verkündigenden Aussage kommt es allein an. Wie in der
Menschwerdung Jesu Christi der Gegensatz von Geist und Leiblichkeit
überwunden ist, so auch der Gegensatz von Wahrheit und Schönheit. Darum

kann sich der christliche Gottesdienst im Geist und in der Wahr-
heit (Joh.4, 24) im Element des Schönen vollziehen, ebenso wie die
Bauten der Gemeinde Jesu Christi die Kunst in den Dienst des Höchsten

stellen. Hier wird etwas von dem kosmischen Charakter des Heils
deutlich: auch die Kunst ist aus dem Dienst der vergänglichen Mächte
befreit worden zum Dienste des Christus.

10. So gewiß die Verzweiflung oder der Nihilismus der Gottesferne
der «natürliche» Zustand des Menschen ist, so gewiß ist das gläubige
Singen des «neuen Liedes» Werk des Heiligen Geistes, der mit dem

erfahrenen Glauben auch die große Freude weckt. Die Musik der
Gemeinde Jesu Christi ist Antwort auf das Wort Gottes aus der Tiefe des

Heiligen Geistes.

Wo aber das Gotteslob aus der Geborgenheit im Heiligen Geist
erwächst, kann und darf es auch zum Spiel werden, zum Spiel vor dem

Höchsten, das diesen in solcher kindlich-gläubigen Einfalt ehrt. Was

dem gefallenen Menschen verwehrt und versagt ist: vor Gottes Angesicht

zu spielen, das wird dem Gotteskind mit der gleichen
Selbstverständlichkeit zuteil, wie die Sonne nicht anders kann als leuchten



Ökumenische Gedanken zur Kirchenmusik 21

und die Blume nicht anders kann als blühen. Damit ergibt sich auch
eine theologische Rechtfertigung der kultischen Instrumentalmusik:
die Instrumente dürfen in das Lied «im höhern Chor» mit einstimmen.

Wirkliche Kirchenmusik vermag nur in einer Kirche zu wachsen,
die vom Wehen des Heiligen Geistes lebendig erhalten wird. Die Frage
der Kirchenmusik ist deshalb die Frage der Kirche. Wenn das aber

so ist, dürfen wir uns nicht wundern, daß auch die Geschichte der
Kirchenmusik — oft lange —- Zeiten der Dürre kennt. Um so dankbarer

wird uns die Wiedergeburt der Kirchenmusik in unseren Tagen
stimmen.

Heinrich Stirnimann op, Freiburg i.Ue.

Ökumenische Gedanken zur Kirchenmusik*

Zwischen der ostkirchlichen und der katholischen Tradition
bestehen bezüglich der konkreten Gestaltung des Gottesdienstes keine

prinzipiellen Differenzen. Anders verhält es sich in katholisch-evangelischer

Hinsicht. Bekannt sind die leidenschaftlichen Bilderstürme
aus der Zeit des ersten Aufbruches. Über die Stellung der Musik hat
sich nie ein ähnlicher Kampf entfacht. Das mag als Fingerzeig gelten,
daß die Absage an die bildende Kunst doch eher als Warnung gegen
Übergriffe denn als Ausdruck einer grundsätzlichen Verneinung
auszulegen ist. Die folgenden Hinweise möchten von einem ökumenischen

Standpunkt aus das Verhältnis Musik—christlicher Gottesdienst
anvisieren.

Ausgangspunkt ist das Wort — das Wort, das das ganze christliche
Dasein trägt, wie Christus nach dem Hebräerbrief (1, 3) das Universum.

Dieses Wort ist Gottes-Wort — doch ein Wort, das nach der
Antwort des Menschen in allen nur möglichen Richtungen ruft:
Verkündigung, Bekenntnis, Gebet, Hymne, Geste, Handlung, Rede. Zur

* Gekürzter Text der anläßlich des «Freiburger Tages» am 27. September in der
Aula der Universität Freiburg gehaltenen Ansprache.


	Musik und Theologie

