Zeitschrift: Publikationen der Schweizerischen Musikforschenden Gesellschaft.
Serie 2 = Publications de la Société Suisse de Musicologie. Série 2

Herausgeber: Schweizerische Musikforschende Gesellschaft
Band: 11 (1964)

Artikel: Musik und Theologie

Autor: Sohngen, Oskar

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-858887

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-858887
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

OsKAR SOHNGEN, BERLIN

Musik und Theologie

In der Musikgeschichte haben bis heute drei Formen der Zuord-
nung von Musik und Theologie eine Rolle gespielt. Die erste basiert
auf der dem Pythagoras zugeschriebenen Entdeckung, daB das Ge-
heimnis des Zusammenklangs der Tone auf einfachen Zahlenverhilt-
nissen beruht (Oktave 2 : 1, Quinte 3 : 2, Quarte 4 : 3) und daB3 des-
halb das Tonreich ein Reich fester, zahlenmiBig gegliederter Ord-
nungen ist. Die gleichen Zahlengesetze aber, die den Aufbau der Mu-
sik bestimmen, bestimmen auch die Ordnung des Weltalls bis hin zu
den Bewegungen der Gestirne. Wer sich mit der Musik beschiftigte,
stand also zugleich in der Werkstatt der Geheimnisse des Welten-
baues, deren Ergriindung Aufgabe der Philosophie und Theologie
war. Die theologische Bedeutung dieser Zusammenhinge wird vor
allem in der Musica speculativa des Mittelalters offenbar. Die klin-
gende Ordnung des Kosmos ruht nun nicht mehr in sich selbst, son-
dern ist das Werk des gottlichen Schopfers, der die Welt nach den Ge-
setzen und Regeln der Musik geschaffen hat. In einer Epoche, der die
Musik primir scientia und dann erst ars war, vermittelte die musika-
lische Erkenntnis zugleich kosmologisch-theologische Einsichten, wie
umgekehrt aus den theologischen Erkenntnissen sich ganz bestimmte
Regeln fiir das musikalische Schaffen ergaben. Komponieren und Mu-
sizieren war das ehrfiirchtige Nachdenken und Nachvollziehen von
Gottes Schopfungsgedanken.

Die enge Zuordnung von Musik und Kosmologie bzw. Theologie
lebt unter dem EinfluBl naturphilosophischer Strémungen im 17. und
18. Jahrhundert neu auf: Die Musik gilt als Gleichnis und Bestatigung
einer durchgehenden kosmischen Ordnung, hinter der das <harmo-
nisch Wesen» (Werckmeister) des Weltenschopfers steht; das Spat-
werk Bachs ist davon geistig bestimmt. In unsern Tagen hat Paul Hin-
demith das Ethos dieser Musikgesinnung in seiner «Unterweisung im
Tonsatz» (1937) zu erneuern versucht.

Einer zweiten Form der Theologie der Musik begegnen wir dort,
wo nach der Bedeutung der Musik fiir den ordo salutis und fiir den
Gottesdienst gefragt wird. Férdert die Musik die rechte Andacht?
Augustin antwortet darauf mit einem eindeutigen Ja: die Musik, mit-



16 2. Internationaler Kongre8} fiir Kirchenmusik in Bern

tels deren Gott die Welt geschaffen hat, ist gleichzeitig Mittel des gei-
stigen Aufschwungs zu Gott, der anagoge. Genau entgegengesetzt vo-
tiert Zwingli, der musikbegabteste unter den drei Reformatoren: Mu-
sik fiihrt den Glaubigen zwangsliufig aus der Stille des Gebets und
der Andacht heraus. Deshalb lehnt er die gottesdienstliche Musik in
jeder Gestalt: Orgelspiel, Chormusik, Altargesang und Gemeindelied
ab. Die extravertierende Tendenz des Massengesanges der Gemeinde
widerstrebt seinem auf Einkehr und Andacht ausgerichteten Gottes-
dienst-Verstindnis. Und weil Zwingli eine urspriinglich kiinstlerische
Natur ist, weill er auch um die Versuchlichkeit der Kunstmusik im
Gottesdienst.

Eine vermittelnde Stellung nimmt Calvin ein. Er fordert von dem
Rat der Stadt Genf die Einfiihrung des Psalmengesangs, weil die Ge-
bete der Glaubigen so kalt seien; der Gesang soll die Glaubigen ent-
flammen und fortreilen. Aber die Musik darf sich nicht selbstiandig
entfalten, sondern muB stets dem Worte Gottes dienstbar bleiben. Da-
mit wird eine eigene Sparte «Kirchen»-Musik geschaffen, in der das
Wortsubstrat nicht weniger schwer wiegt als die klingende musika-
lische Form. Die Musik, die nur zu leicht laszive Krifte entbindet, be-
darf der Heiligung, wenn sie als Gefal} fiir das Wort Gottes brauchbar
werden soll. Die chants ecclésiastiques sollen sich deshalb durch
«poids et majesté» von aller weltlichen Musik deutlich abheben.

Eine gegeniiber der pythagoriisch-mittelalterlichen Musica specu-
lativa und der pragmatischen Haltung der «Kirchen»-Musik véllig
neue Betrachtungsweise vertritt Martin Luther. Exr geht von der Frage
aus: Was bedeutet die Musik als Klanggestalt unter theologischem
Gesichtspunkt? Alle seine AuBerungen itber die Musik offenbaren,
daB er fiir ihr klingendes Geheimnis tief aufgeschlossen war, mag er
nun iiber die tonenden Luftschwingungen staunen, sich am Vogel-
gesang freuen oder iiber dem «Reigen»-Kunstwerk einer polyphonen
Motette nachsinnen, stets wird die urspriingliche Andacht vor dem
Schépfungswunder «Musik» spiirbar. Dieses musikalische Ursprungs-
erlebnis aber ist eingebunden in eine charakteristische theologische
Schau. Die Musik zihlt fiir Luther zu den wunderhaften Dingen, die
im Gehor auf uns zukommen. Das aber, was auf uns zukommt, ist zu-
gleich das, worauf es allein und entscheidend ankommt: auch das
Kerygma von Gottes siiBer Wundertat in Jesus Christus ist akoe, ist
Gehor. DaB3 die Musik aus dem Bereich der auricularia, der horbaren



Musik und Theologie 17

Dinge stammt — wie das Evangelium —, daf} sie einen himmlischen
Ursprung hat, und daf} sie auf demselben Wege, namlich durch die
Stimme vermittelt, zu uns kommt, diese «Wortférmigkeit» der Musik
bringt Luther immer wieder zum Staunen. Evangelium und Musik,
Theologie und Musik weisen aufeinander hin: das Evangelium ist eine
hohe Schule des Singens, wie die Musik ihrerseits ganz nahe an das
Evangelium heranfiihrt, ja mehr vom Geheimnis des Evangeliums
weill als mancher hochgelehrter Theologe.

Nachstehend seien skizzenhaft einige Hauptlinien einer Theologie
der Musik angedeutet, wie sie sich von der Grundkonzeption Luthers
her ergeben:

1. Die Feststellung, daB sich die Musik aus und auf dem Grunde der
Schopfung entfaltet, legt die Deutung nahe, daf sich Gott damit sel-
ber sein Lob habe anrichten wollen. Dieser Gedanke, dal Himmel
und Erde die Ehre Gottes verkiindigen, hat in den Psalmen vielfal-
tigen Ausdruck gefunden (19, 103, 104, 148 und 150). Das Musizieren
der Schopfung ist Ausdruck ihrer Wohlgeratenheit. Die Werke der
Schopfung konnen nicht anders als Gott miteinander zu loben und
ihm zu jauchzen. Zu loben durch ihr Dasein und Sosein, objective et
realiter (objektiv und tatsachlich), wihrend es dem Menschen vor-
behalten geblieben ist, Gott auch effective et verbaliter (der Absicht
nach und mit Worten) zu loben. Es gibt keine iiberwiltigendere Ja-
sage zur guten Schopfung Gottes als die Musik. Wenn es aber zur
Schopfungsbestimmung jedes Dinges gehort, dall es Gott auf seine
W eise lobt, so folgt daraus, dal es nicht erlaubt sein kann, der Mu-
sik, etwa im Namen des Glaubens, in die Rede zu fallen und ihre Mog-
lichkeiten zu verkiirzen.

2. Die Musik zielt aber nicht nur auf das Gotteslob, sondern auch
auf die Freude der Menschen ab. Dieses anthropologische Element
steht in engem Zusammenhang mit dem theologischen. Die Freude,
die der Mensch an der Musik empfindet, will ihn nicht nur daran er-
innern, daB er zum Lobe Gottes geschaffen ist, sondern sie ist zugleich
ein Zeichen dafiir, dal wir Gott im Element der Freude dienen diir-
fen. Auf die Dauer wird das anthropologische Element nur im Ernst-
‘nehmen des theologischen gesund bleiben kénnen. Joh.Seb. Bach hat
noch um dieses unaufhebbare Korrelationsverhiltnis gewuBt: aller
Musica «Finis und Endursache soll anders nicht als nur zu Gottes
Ehre und Recreation des Gemiits sein». In unseren Tagen haben uns



18 2. Internationaler KongreB fiir Kirchenmusik in Bern

zwei so unterschiedliche Erscheinungen wie die Singbewegung und
der Jazz daran erinnert, daB es eine Verkiimmerung der Wirkungs-
macht der Musik bedeutet, wenn diese in der Zeit der Romantik und
Neuromantik auf die Hervorbringung von Empfindungen, Stimmun-
gen und Gefiihlen beschrinkt wurde.

3. Aber noch ein drittes Moment ist fiir die theologische Deutung
der Musik wichtig, und das ist ihr Aussagecharakter. Nach altgriechi-
scher Auffassung ist der Dichter-Musiker zuniachst der Horende; mit
seinem Singen und Sagen offenbart er das Sein der Dinge. Und zwar
kiindet die Musik von Schopfungswirklichkeiten, die eben nicht durch
das Wort, oder durch das Wort allein, angemessen vermittelt werden
konnen. Arnold Schonberg hat iiber die «Stiicke fiir Streichquartett»
op.5 von Anton von Webern einmal sehr bezeichnend bemerkt: «Die
Stiicke wird nur verstehen, wer dem Glauben angehort, daB sich durch
Tone etwas nur durch Tone Sagbares ausdriicken 1aBt». Man wird
diese inhaltliche Bestimmtheit der Musik iiber ihrer grundlegenden
ordnenden Funktion nicht tibersehen diirfen.

4. Eine vollig neue Lage tritt ein, wenn sich die Musik mit dem
Wort verbindet. Zunichst einmal ist der Gewinn offensichtlich. Die
Musik braucht sich nun nicht mehr am «objektiven und realen» Got-
teslob geniigen zu lassen, sondern ihr Singen und Klingen wird jetzt,
durch das beigefiigte Wort, auch eindeutig als Gotteslob bezeichnet;
es gewinnt die Fahigkeit, sich seines Tuns, nimlich der Rithmung
Gottes, bewuBt zu werden. Und erst recht vermag die Musik nur in
der Verbindung mit dem Wort die Botschaft des Evangeliums aufzu-
greifen.

Nicht weniger wichtig ist, da8 die Musik jetzt auch in die tieferen
Schichten des Gotteslobes einzuriicken vermag, welche die Erfahrung
der gottfeindlichen Michte miteinbeschlie3t. Im Buche Hiob (35, 10)
ist von den Lobgesiingen die Rede, die Gott «in der Nacht» schenkt.
Es ist nicht zufillig, daB Luther gerade das gesungene Evangelium in
der Grenzsituation der Anfechtung eingesetzt sehen mochte.

5. Aber das ist nur die eine Seite. Die andere handelt von der Ge-
fihrdung der Musik durch das hinzugefiigte Wort. Dann kommt es
namlich dahin, daB die spezifische, nur ihr eigentiimliche Aussage
der Musik durch das Wort verdeckt, verkiimmert oder gar unter-
driickt wird. Mit der Musica reservata des 16. Jahrhunderts setzt eine
Entwicklung ein, die zur Literarisierung und Humanisierung der Mu-



Musik und Theologie 19

sik fithrt: die Musik schmeidigt sich zur «Tonsprache», deren Ideal
die «musikalische Oratorie» des Barock wird. Die Tendenz, aus der
Musik einen tonenden Seelenspiegel zu machen, setzt sich verstirkt
fort, als die Komponisten in der Mitte des 18.Jahrhunderts sich sel-
ber der einzig angemessene Gegenstand ihrer Musik zu werden be-
gannen und ihre Kompositionen zu Darstellungen ihrer eigenen Emp-
findungen und Ideale, Freuden und Schmerzen machten.

6. Der tiefste Sinn der Musik erfiillt sich dann, wenn der Mensch
selbst miteinstimmt in den Lobgesang der Schopfung und die Musik,
Gottes Gabe, Gott selber zum Opfer darbringt. Das aber ist dem «na-
tirlichen» Menschen verwehrt; er vermag sein schopfungsmiBiges
Verhalten zu Gott, wie es von Rechts wegen sein miiBlte, nicht zu rea-
lisieren, weil er sich davon durch den Siindenfall ausgeschlossen hat.
Und darum kann sein Musizieren nicht, wie das Lobopfer des ganzen
Kosmos, ein Akt des Glaubens und der Anbetung Gottes sein. Hinter
der Schopfungsgabe der Musik bleibt ihm Gott verborgen. Erst, wenn
ihm im Glauben an Jesus Christus die Augen geoffnet worden sind,
vermag er iiber der Schopfung wieder den Schopfer zu sehen.

7. Mit Jesus Christus ist auch ein neues Zeitalter der Musik ange-
brochen. Das gilt in einem so eindeutigen Sinne, dal die davorlie-
gende Zeit unter dem Gesetz geradezu als der liedlose Aon erscheinen
kann. Jetzt erst ist die Musik eigentlich ins Element gesetzt. Wer
durch Gottes lieben Sohn von Siinde, Tod und Teufel errettet worden
ist, «der kann’s nicht lassen, er muf3 frohlich und mit Lust davon sin-
gen und sagen» (Luther). Es gibt eine tiefsinnige Legende, wonach
Christus bei seiner Niederfahrt in das Totenreich auch Orpheus, den
griechischen Singer und Schutzpatron der Musik, erlést habe, zum
Zeichen dafiir, daB auch die Musik, entsprechend der Maxime «Om-
nia in Christo instaurare» (d.h. «Alles auf Christus griinden»), in
Christus ein neues Fundament bekommen hat. Die Musik war schon
in der Zeit des Gesetzes fiir den, der recht horen konnte, ein heim-
licher Hinweis auf Christus gewesen, eine Vorwegnahme der Froh-
botschaft des Evangeliums. Wo musiziert wurde, geschah das, ob
man es wuBlte oder nicht, im Zeichen der messianischen Erwartung.
Denn hinter dem, was iiber das Gehor als Musik auf die Wartenden
zukam, stand nach Gottes Ratschluf3 schon das unendlich GroBere be-

reit, das als Botschaft von der Erlosung auf alle Wartenden zukom-
men sollte.



20 2. Internationaler KongreB fiir Kirchenmusik in Bern

8. Der Ursprung des Canticum novum, die Erlosungstat Gottes in
Jesus Christus, ist auch der Inhalt seines Singens und Sagens. Das
Canticum novum ist kerygmatische Musik; es bezeugt das Heilsge-
schehen gleichsam in doppelter Richtung: als Lob- und Dankopfer
vor Gott, und als werbende Einladung, sich mit in das Heilsgeschehen
hineinziehen zu lassen, vor den Menschen: «daf3 es andere auch ho-
ren und herzukommen» (Luther). Dadurch, daB3 die Musik aus dem
Munde und von den Hinden solcher erklingt, die mit der ganzen
Schopfung «vom Falle wiedergebracht» sind, ergibt sich jetzt wieder
der rechte Einklang zwischen dem Musizierenden und der Musik
selbst; erst jetzt wird die eigentliche Schopfungsbestimmung der Mu-
sik auch effective et verbaliter im Gotteslob erfiillt.

9. Wo sich die Musik mit dem Worte Gottes verbindet, wird ihre
spezifische, schopfungsmaBige Fahigkeit zur Aussage in den Dienst
des Evangeliums gestellt. Hier geht es also um etwas ganz Anderes als
um den Ausdruck des Schonen in der musikalischen Gestalt; auf die
W ahrheit des Lobpreises Gottes und auf die glaubenweckende Macht
der verkiindigenden Aussage kommt es allein an. Wie in der Mensch-
werdung Jesu Christi der Gegensatz von Geist und Leiblichkeit iiber-
wunden ist, so auch der Gegensatz von Wahrheit und Schénheit. Dar-
um kann sich der christliche Gottesdienst im Geist und in der Wahr-
heit (Joh.4, 24) im Element des Schonen vollziehen, ebenso wie die
Bauten der Gemeinde Jesu Christi die Kunst in den Dienst des Hoch-
sten stellen. Hier wird etwas von dem kosmischen Charakter des Heils
deutlich: auch die Kunst ist aus dem Dienst der verginglichen Michte
befreit worden zum Dienste des Christus.

10. So gewiB die Verzweiflung oder der Nihilismus der Gottesferne
der «natiirliche» Zustand des Menschen ist, so gewil} ist das gliaubige
Singen des «neuen Liedes» Werk des Heiligen Geistes, der mit dem
erfahrenen Glauben auch die groe Freude weckt. Die Musik der Ge-
meinde Jesu Christi ist Antwort auf das Wort Gottes aus der Tiefe des
Heiligen Geistes.

Wo aber das Gotteslob aus der Geborgenheit im Heiligen Geist er-
wichst, kann und darf es auch zum Spiel werden, zum Spiel vor dem
Hochsten, das diesen in solcher kindlich-gliubigen Einfalt ehrt. Was
dem gefallenen Menschen verwehrt und versagt ist: vor Gottes Ange-
sicht zu spielen, das wird dem Gotteskind mit der gleichen Selbstver-
standlichkeit zuteil, wie die Sonne nicht anders kann als leuchten



Okumenische Gedanken zur Kirchenmusik 0.1 §

und die Blume nicht anders kann als blithen. Damit ergibt sich auch
eine theologische Rechtfertigung der kultischen Instrumentalmusik:
die Instrumente diirfen in das Lied «im héhern Chor» mit einstim-
men.

Wirkliche Kirchenmusik vermag nur in einer Kirche zu wachsen,
die vom Wehen des Heiligen Geistes lebendig erhalten wird. Die Frage
der Kirchenmusik ist deshalb die Frage der Kirche. Wenn das aber
so ist, diirfen wir uns nicht wundern, daf3 auch die Geschichte der
Kirchenmusik — oft lange — Zeiten der Diirre kennt. Um so dank-
barer wird uns die Wiedergeburt der Kirchenmusik in unseren Tagen
stimmen.

HEeiNgricH STIRNIMANN opP, Freisure 1. UE.

Okumenische Gedanken zur Kirchenmusik*

Zwischen der ostkirchlichen und der katholischen Tradition be-
stehen beziiglich der konkreten Gestaltung des Gottesdienstes keine
prinzipiellen Differenzen. Anders verhilt es sich in katholisch-evan-
gelischer Hinsicht. Bekannt sind die leidenschaftlichen Bilderstiirme
aus der Zeit des ersten Aufbruches. Uber die Stellung der Musik hat
sich nie ein ahnlicher Kampf entfacht. Das mag als Fingerzeig gelten,
daf} die Absage an die bildende Kunst doch eher als Warnung gegen
Ubergriffe denn als Ausdruck einer grundsitzlichen Verneinung aus-
zulegen ist. Die folgenden Hinweise mochten von einem 6kumenischen
Standpunkt aus das Verhialtnis Musik—christlicher Gottesdienst anvi-
sieren.

Ausgangspunkt ist das Wort — das Wort, das das ganze christliche
Dasein trigt, wie Christus nach dem Hebraerbrief (1, 3) das Univer-
sum. Dieses Wort ist Gottes-Wort — doch ein Wort, das nach der
Antwort des Menschen in allen nur méglichen Richtungen ruft: Ver-
kiindigung, Bekenntnis, Gebet, Hymne, Geste, Handlung, Rede. Zur

* Gekiirzter Text der anliBlich des «Freiburger Tages» am 27.September in der
Aula der Universitit Freiburg gehaltenen Ansprache.



	Musik und Theologie

