Zeitschrift: Publikationen der Schweizerischen Musikforschenden Gesellschaft.
Serie 2 = Publications de la Société Suisse de Musicologie. Série 2

Herausgeber: Schweizerische Musikforschende Gesellschaft

Band: 11 (1964)

Artikel: Das Alte und das Neue in der heutigen Kirchenmusik und die
Vereinigung der Christen

Autor: Angles, Higino

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-858886

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-858886
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Hicino ANcLES, Rom

Das Alte und das Neue in der heutigen Kirchenmusik
und die Vereinigung der Christen

Die Wahl meines Themas ist darauf zuriickzufiihren, da in der
Wirrnis unserer Zeit und beim Fehlen eines wahren Friedens in der
Welt die Musik als eine geistige Oase erscheint, in der auch in unse-
ren Tagen noch Freude und Optimismus zu finden ist. In unserer Zeit,
in der die geistigen Werte so oft hintangesetzt oder gar nicht mehr er-
kannt werden, hat sich allenthalben der Schrei nach dem «Okumeni-
schen» erhoben, im Sinne gegenseitiger Liebe und gegenseitigen Ver-
stehens unter den verschiedenen Konfessionen, um einander niher zu
kommen, uns zu vereinigen wie Briider und ein geistiges Kraftfeld zu
bilden unter allen Christen. In unseren Tagen miissen wir eine Kraft-
zentrale haben, um die materialistischen Ideen zu iiberwinden und
der Welt zuzurufen, daB3 wir heute mehr denn je Liebe und Briider-
lichkeit brauchen unter den Menschen, ohne Riicksicht auf Rasse,
volkische Zugehorigkeit oder religioses Bekenntnis. In diesem Sinne
kann uns die Musik und gerade die Kirchenmusik viel helfen.

Unter den Kiinsten ist es gerade die Musik, welche die Menschen
untereinander und die Menschen mit Gott verbindet. Wenn wir die
Bedeutung der Kiinste fiir den Gottesdienst ins Auge fassen, werden
wir gewahr, daB3 die anderen Kiinste fiir die Liturgie eine Atmosphire
der Stille erzeugen und Raum schaffen fiir das Gebet; die Musik aber
erfiillt diesen Raum mit Leben, bringt den heiligsten Inhalt des litur-
gischen Aktes zum Ausdruck, und als kirchlicher Gesang bildet sie
manchmal fiir sich allein schon einen liturgischen Akt. Sie ist so edel
in sich selbst, daB wir sagen kénnen, in keinem Volk und in keinem
religiosen Bekenntnis gibt es eine feierliche Liturgie ohne Gesang
oder ohne Musik.

Wenn man die verschiedenen Repertorien der Kirchenmusik unter-
sucht, die heutzutage im Gebrauch sind, wird man gewahr, dafl ihnen
ein gemeinsamer Kern kiinstlerischer Inspiration innewohnt, und das
bewirkt, daB wir uns alle beim Singen und Hoéren als Freunde, als
Briider fiihlen. Der Grund hierfiir ist, da3 die besten Komponisten
sich bei ihrer Arbeit von der Majestiat des Schopfergottes und von
dankbarer Liebe des Menschen zu diesem Gott ergriffen fiihlten. Die



10 2. Internationaler KongreB fiir Kirchenmusik in Bern

groBen Kiinstler fiihlten sich eben in ihren Kompositionen als Vertre-
ter der Gemeinschaft der Glaubigen, der sie angehérten, und konnten
sich darum die Worte zu eigen machen, die ein J.S.Bach oder ein
Hindel als Motto und héchste Weihe iiber ihr Werk schrieben: «ad
Dei gloriam», <ad maiorem Dei gloriam».

In unserer Zeit kann man alte und neue Kirchenmusik horen. Die
dlteste wird gebildet vom Choralgesang, dem kirchlichen Gesang par
excellence — bekannt unter dem Namen «Gregorianischer Gesang»,
dann vom religiosen Lied in der Volkssprache, vom mehrstimmigen
Gesang und von der Orgel- und Instrumentalmusik. Bei niherem Zu-
sehen finden wir, daf} diese verschiedenen Repertorien ein Kompen-
dium dessen darstellen, was je fiir den liturgischen Dienst in den ver-
schiedenen Kirchen und christlichen Bekenntnissen geschrieben wor-
den ist. Das ist ein weiterer Grund, uns als Freunde und Briider zu
fiihlen.

Die Romische Kirche hat in ihrer Musik des 5., 6. und der folgen-
den Jahrhunderte, beim Ordnen ihrer Liturgie und ihres Sakralge-
sanges einen Teil der alten Kulturen und der Musik der Volker des
Ostens und Westens vor dem Untergang und dem Vergessen bewahrt.
Wir verdanken den Pipsten vor und nach Gregor dem Groflen und
ihm selbst das groBe Werk, einen Teil des alten Musikgutes gerettet
zu haben, das sicher verloren gegangen wire, wenn sich die katholische
Kirche nicht darum bemiiht hitte, es aufzugreifen, zu ordnen und
ihm eine Form zu geben, die ihrem Kult gemaf3 war.

Ich ehre mit Respekt und Dankbarkeit das jiidische Volk, das fiir
seinen Kult, zuerst im Tempel und spiter in der Synagoge, die ver-
schiedenen Formen des religiosen Gesanges zu schaffen wuBlte, welche
dann spiter von den christlichen Kirchen des Orient und Okzident
iibernommen worden sind. Im liturgischen Gesang der christlichen
Kirchen finden sich neben den Formen und anderen Elementen des
synagogalen Gesanges auch viele musikalische Elemente des religic-
sen Gesanges verschiedener ostlicher und westlicher Religionen, eben-
so des Volksgesanges der verschiedenen Kulturen der alten Volker.
AuBerdem scheint im liturgischen Gesang der lateinischen Kirche der
Beitrag auf, den die romischen und europidischen Kiinstler des 6. bis
9.Jahrhunderts dem musikalischen Erbe der christlichen Liturgie
hinzuzufiigen wuBten. Neben dem Gesang des Proprium Missae et
Officii auf einen Prosatext und dem Gesang der Hymnen mit poeti-



Das Alte und das Neue in der heutigen Kirchenmusik 11

schem Text entstand seit dem 9.Jahrhundert das Repertorium der
Tropen, Sequenzen und Conductus mit poetischem Text.

In den Repertorien mit poetischem Text und im Kyriale finden wir
ein «Substratum» der mittelalterlichen traditionellen Melodien; im
protestantisch-reformierten und im katholischen Kirchenlied gibt es
viele Elemente und Reminiszenzen der Hymnen, Tropen und Sequen-
zen. Das bedeutet ein neues vinculum caritatis zwischen den Roma-
nisten, Hymnologen und Musikwissenschaftlern.

Als Musikwissenschaftler wende ich mich an Sie alle mit der Bitte,
uns im Studium und in der Wertschitzung dieses Musikschatzes zu
unterstiitzen, der so ehrwiirdig ist durch sein Alter und so fruchtbar
fiir die westliche Musik. In ihm finden wir das Fundament der kirch-
lichen Polyphonie und ihrer Entwicklung in Europa. Hier liegt auch
das Fundament fiir die Orgelmusik und fiir die Kunst instrumentaler
Variation. Es ist eine Freude fiir uns alle und fiir mich im besonderen,
zu sehen, wie man heutzutage diese Werte zu schitzen weill in allen
Musikschulen christlicher Bekenntnisse, und wie sie als Inspirations-
quelle dienen fiir mehr als eine Schopfung moderner Musik.

Das Kirchenlied ist ein anderes Gebiet, auf dem sich alle christ-
lichen Bekenntnisse betatigt haben, welche den Gesang der Gliubi-
gen im Kirchenraum gepflegt haben. Gerade im Kirchenlied der Vél-
ker finden sich viele Elemente und Reminiszenzen des Gregoriani-
schen Gesanges. Im volkssprachlichen Kirchenlied leben viele Reste
des Volksliedes weiter; in ihm erkennen wir auch viele universelle
Elemente, als ob es einer gemeinsamen Quelle entsprungen wiire, einer
Quelle, die nichts anderes ist als die natiirliche Musik, die direkt den
Tiefen der menschlichen Seele entsteigt.

Beim Studium des religiosen Volksgesanges ist man erstaunt, wie
viele ausgezeichnete Talente des Protestantismus das Beste ihrer Mu-
sik der Pflege des religiosen Liedes geweiht haben, besonders im deut-
schen Sprachraum.

Wenn wir uns vor dem Repertorium des Gregorianischen Gesanges
als Freunde und Briider fiihlen, so werden wir das Kirchenlied der
lutherischen, protestantischen, reformierten anglikanischen und ka-
tholischen Kirche ebenso als Briicke empfinden, die uns alle geistig
verbindet.

Die Geschichte lehrt uns, daB die kirchliche Polyphonie der katho-
lischen Komponisten wihrend des 16. Jahrhunderts auch in der pro-



12 2. Internationaler KongreB fiir Kirchenmusik in Bern

testantischen Liturgie Verwendung fand ; und ebenso waren Motetten,
Psalmen und Magnificats der protestantischen Komponisten sehr be-
liebt bei den Katholiken.

Die Wiederbelebung der klassischen, kirchlichen Polyphonie des
15. und 16. Jahrhunderts in unserer Zeit war ein Werk, das von den
Musikwissenschaftlern des 18. und 19. Jahrhunderts bereits in Angriff
genommen worden war. Zu diesem Studium und zur Verbreitung die-
ser Musik haben die Spezialisten aller Konfessionen beigetragen. Das
ist ein weiterer AnlaB3, der uns alle verbriidert und vereint. Wihrend
jedoch die Polyphonie der protestantischen Liturgie des 17. Jahrhun-
derts neu herausgegeben und mit allen Ehren dargeboten wird, blieb
die Produktion des katholischen Barock vergessen bis in die jiingste
Zeit.

Und was soll ich erst sagen vom 18. Jahrhundert, der Epoche eines
J.S.Bach und G.F.Hindel, der groBen Bliitezeit der Musik im Pro-
testantismus, einer Musik, die uns engstens verbindet und zu Briidern
macht durch ihre hohe Kunst und ihren tiefreligiosen Inhalt. Wir Ka-
tholiken fiihlen uns sehr gliicklich, dal wir die musikalischen Denk-
miler Threr Liturgie kennen und studieren diirfen. Wir teilen IThren
berechtigten Stolz beim Anblick der groBartigen religiosen Polypho-
nie der protestantischen und anglikanischen Kirche; wir verstehen
wohl, da3 das musikalische Erbe Ihrer Kirche zusammen mit dem der
katholischen Polyphonie einen Musikschatz der gesamten Mensch-
heit bildet: ein neues Motiv, uns als Freunde und Briider zu lieben.

Die Orgel, deren Entwicklung und Vervollkommnung die christ-
liche Kirche so viele Jahrhunderte kostete, wurde voll und ganz in die
reformierte Kirche iibernommen, aber mit einem wesentlichen Unter-
schied: bei uns Katholiken bildet die Orgel und ihre Musik nie einen
eigentlich liturgischen Akt, wiahrend in der protestantischen und
anglikanischen Kirche die Orgel und ihre Kunst haufig einen litur-
gischen Akt darstellen. Daher kommt es, daB3 die Orgel innerhalb der
protestantischen Liturgie immer eine viel groBBere Rolle gespielt hat
als im katholischen Gotteshaus, in welchem die Orgel nur eine beglei-
tende Funktion inne hatte, eben den Kult zu verschonern und die Li-
turgie feierlicher zu gestalten. Thre Organisten, mit J.S.Bach an der
Spitze, jenem Giganten in der Musik aller Zeiten, schufen jene un-
sterblichen Denkmiler der Orgelmusik, die heute der Stolz der ge-
samten religiosen Instrumentalmusik sind. Die Tatsache, daf} sich im



Das Alte und das Neue in der heutigen Kirchenmusik 13

praktischen Gebrauch die katholische Orgelmusik so sehr mit der
protestantischen vermischt, ist neuerdings ein Motiv des Friedens und
der geistigen Freundschaft zwischen uns allen.

Nun muf} ich noch kurz eingehen auf die verschiedenen Probleme,
welche uns das «<Neue» in der modernen Musik bietet. Zwar sind die
Probleme zahlreich und es ist unméglich, auf alle einzugehen, aber
auch sie konnen uns geistig noch enger verbinden anstatt uns zu di-
stanzieren.

Das erste Problem, das sich uns Katholiken darbietet, ist die Frage,
wie wir das Erbgut des Gregorianischen Gesanges in seiner Gesamt-
heit und Reinheit in unseren Tagen bewahren kénnen. Die Schwierig-
keit besteht seit etwa 20 Jahren, als sich die Mode einschlich, so viel
in der Volkssprache zu singen, sogar in der feierlichen Liturgie.

Die deutsche Gregorianik unserer Tage, welche es sich vorsetzt, die
ehrwiirdigen Melodien des Kyriale und des Proprium Missae et Offi-
cii auf deutsch zu singen oder neue Melodien in Anlehnung an den
Gregorianischen Gesang zu schaffen, ist ein dunkler Schatten und
iiberdies in kiinstlerischer Hinsicht nicht tragbar. Sie bedroht das Le-
ben des eigentlichen gregorianischen Gesanges, wie uns die Praxis der
letzten zwanzig Jahre deutlich zeigt.

Im Namen der historisch gewordenen Kultur und der modernen
Musikgeschichte bitte ich Sie: helfen Sie uns, das Recht und die Vor-
herrschaft des lateinischen Choralgesanges in der feierlichen Liturgie
der Romischen Kirche zu schiitzen. Die katholische Kirche, die latei-
nische wie die ostliche, ist historisch gesehen immer die grofle Gonne-
rin und Férderin des Gesanges der Glaubigen in der Kirchengemeinde
gewesen.

Die Bemiihungen, das Kirchenlied neu zu beleben, sind sehr lobens-
wert; doch ist zu bedenken, daf} der neue religiose Gesang den ge-
schichtlich gewordenen nicht einfach verdringen darf. Es ist richtig,
daB die Gemeinde in der Kirche ihr gutes Recht hat, aber es ist auch
wahr, dal die Chére, die Kunst und der schon bestehende Musik-
schatz ein Recht haben, das nicht miBBachtet werden darf.

Ein anderes, nicht minder ernstes Problem, das uns die liturgische
Erneuerung in pastoralem Sinne stellt, ist der mehrstimmige Gesang
und das Vorhandensein von Musikkapellen. Bemiithen wir uns, die
alte kirchliche Polyphonie zu retten, indem wir die bestehenden
Chére unterstiitzen und neue ins Leben rufen. Die moderne Erneue-



14 2. Internationaler KongreB fiir Kirchenmusik in Bern

rung der romischen Liturgie in pastoraler Hinsicht und im Interesse
des Volksgesanges in der feierlichen Liturgie ist in vielen Fillen zu
einer Gefahr geworden, die das Bestehen der Musikkapellen bedroht,
welche die kirchliche Polyphonie pflegen.

Unsere heutige Liturgie wiirde verarmen, wenn nicht auch in unse-
rer modernen Zeit neue Werke von bleibendem Wert geschaffen wiir-
den. In unserem Jahrhundert haben sich zahlreiche katholische und
nichtkatholische Komponisten darum bemiiht, den mehrstimmigen
Gesang in der Kirchenmusik zu pflegen und ihm einen dem moder-
nen Empfinden angemessenen Ausdruck zu verleihen. Dasselbe 1d8t
sich sagen von der Kunst des Oratoriums, der Kantate und der Orgel-
musik. Und hier begegnen wir wieder einem groBen Problem. Die
technisch gut durchgebildeten und musikalisch begabten Komponi-
sten machen eine schwere Zeit durch, aus dem einfachen Grunde, weil
die moderne Konzert- und Theatermusik im Laufe dieses Jahrhun-
derts mit Riesenschritten vorangeeilt ist, wihrend die Kirchenmusik
nicht iiber die notigen Mittel verfiigt, noch das erwiinschte Verstand-
nis gefunden hat, um sich durchringen zu kénnen auf neuen Wegen
fiir ihre Melodie, ihre Harmonie, ihren Rhythmus, Kontrapunkt,
Klangfarbe der Stimmen und Instrumente usw. Die heutigen Kirchen-
musiker finden sich in einem Dilemma: wenn sie sehr neue und sehr
moderne Musik schreiben, werden sie von den Glaubigen nicht ver-
standen und noch weniger sind sie den Rektoren ihrer Pfarreien will-
kommen. Wenn sie aber den Stil des ausgehenden 19.Jahrhunderts
beibehalten, wird ihre Musik von den Kennern nicht geschitzt, weil
dieselbe als veraltet empfunden wird, im Entstehen schon vergreist er-
scheint.

Es ist daher nétig, dafl wir die Komponisten ermutigen und unter-
stiitzen; ohne wirtschaftliche Hilfe und kiinstlerische Ermutigung
lauft die kirchliche Kunst Gefahr, zu versanden und zu verarmen.
Kunst, die nicht weitereilt und sich stets erneuert, ist in Gefahr, alt
und empfindungslos zu sein, bevor sie noch geboren ist.

Retten wir also die traditionelle Orgel und ihre Musik! Helfen wir
uns gegenseitig, damit die elektrophonen Instrumente die ehrwiirdige,
alte Orgel nicht verdriangen, und damit die elektrischen Pfeifen die
Orgel nicht ausschalten, die auf eine so reiche und ruhmvolle Ge-
schichte im Dienst der Kirche und des Gottesdienstes zuriickblicken.



	Das Alte und das Neue in der heutigen Kirchenmusik und die Vereinigung der Christen

