
Zeitschrift: Publikationen der Schweizerischen Musikforschenden Gesellschaft.
Serie 2 = Publications de la Société Suisse de Musicologie. Série 2

Herausgeber: Schweizerische Musikforschende Gesellschaft

Band: 11 (1964)

Artikel: Das Alte und das Neue in der heutigen Kirchenmusik und die
Vereinigung der Christen

Autor: Angles, Higino

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858886

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858886
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Higino Ancles, Rom

Das Alte und das Neue in der heutigen Kirchenmusik
und die Vereinigung der Christen

Die Wahl meines Themas ist darauf zurückzuführen, daß in der
Wirrnis unserer Zeit und beim Fehlen eines wahren Friedens in der
Welt die Musik als eine geistige Oase erscheint, in der auch in unseren

Tagen noch Freude und Optimismus zu finden ist. In unserer Zeit,
in der die geistigen Werte so oft hintangesetzt oder gar nicht mehr
erkannt werden, hat sich allenthalben der Schrei nach dem «Ökumenischen»

erhohen, im Sinne gegenseitiger Liebe und gegenseitigen Ver-
stehens unter den verschiedenen Konfessionen, um einander näher zu
kommen, uns zu vereinigen wie Brüder und ein geistiges Kraftfeld zu
bilden unter allen Christen. In unseren Tagen müssen wir eine
Kraftzentrale haben, um die materialistischen Ideen zu überwinden und
der Welt zuzurufen, daß wir heute mehr denn je Liebe und Brüderlichkeit

brauchen unter den Menschen, ohne Rücksicht auf Rasse,

völkische Zugehörigkeit oder religiöses Bekenntnis. In diesem Sinne
kann uns die Musik und gerade die Kirchenmusik viel helfen.

Unter den Künsten ist es gerade die Musik, welche die Menschen
untereinander und die Menschen mit Gott verbindet. Wenn wir die
Bedeutung der Künste für den Gottesdienst ins Auge fassen, werden
wir gewahr, daß die anderen Künste für die Liturgie eine Atmosphäre
der Stille erzeugen und Raum schaffen für das Gebet; die Musik aber

erfüllt diesen Raum mit Lehen, bringt den heiligsten Inhalt des

liturgischen Aktes zum Ausdruck, und als kirchlicher Gesang bildet sie

manchmal für sich allein schon einen liturgischen Akt. Sie ist so edel

in sich selbst, daß wir sagen können, in keinem Volk und in keinem
religiösen Bekenntnis gibt es eine feierliche Liturgie ohne Gesang
oder ohne Musik.

Wenn man die verschiedenen Repertorien der Kirchenmusik untersucht,

die heutzutage im Gebrauch sind, wird man gewahr, daß ihnen
ein gemeinsamer Kern künstlerischer Inspiration innewohnt, und das

bewirkt, daß wir uns alle beim Singen und Hören als Freunde, als

Brüder fühlen. Der Grund hierfür ist, daß die besten Komponisten
sich bei ihrer Arbeit von der Majestät des Schöpfergottes und von
dankbarer Liebe des Menschen zu diesem Gott ergriffen fühlten. Die



10 2. Internationaler Kongreß für Kirchenmusik in Bern

großen Künstler fühlten sich eben in ihren Kompositionen als Vertreter

der Gemeinschaft der Gläubigen, der sie angehörten, und konnten
sich darum die Worte zu eigen machen, die ein J.S.Bach oder ein
Händel als Motto und höchste Weihe über ihr Werk schrieben: «ad
Dei gloriam», «ad maiorem Dei gloriam».

In unserer Zeit kann man alte und neue Kirchenmusik hören. Die
älteste wird gebildet vom Choralgesang, dem kirchlichen Gesang par
excellence — bekannt unter dem Namen «Gregorianischer Gesang»,
dann vom religiösen Lied in der Volkssprache, vom mehrstimmigen
Gesang und von der Orgel- und Instrumentalmusik. Bei näherem
Zusehen finden wir, daß diese verschiedenen Repertorien ein Kompendium

dessen darstellen, was je für den liturgischen Dienst in den
verschiedenen Kirchen und christlichen Bekenntnissen geschrieben worden

ist. Das ist ein weiterer Grund, uns als Freunde und Brüder zu
fühlen.

Die Römische Kirche hat in ihrer Musik des 5., 6. und der folgenden

Jahrhunderte, beim Ordnen ihrer Liturgie und ihres Sakralgesanges

einen Teil der alten Kulturen und der Musik der Völker des

Ostens und Westens vor dem Untergang und dem Vergessen bewahrt.
Wir verdanken den Päpsten vor und nach Gregor dem Großen und
ihm selbst das große Werk, einen Teil des alten Musikgutes gerettet
zu haben, das sicher verloren gegangen wäre, wenn sich die katholische
Kirche nicht darum bemüht hätte, es aufzugreifen, zu ordnen und
ihm eine Form zu geben, die ihrem Kult gemäß war.

Ich ehre mit Respekt und Dankbarkeit das jüdische Volk, das für
seinen Kult, zuerst im Tempel und später in der Synagoge, die
verschiedenen Formen des religiösen Gesanges zu schaffen wußte, welche
dann später von den christlichen Kirchen des Orient und Okzident
übernommen worden sind. Im liturgischen Gesang der christlichen
Kirchen finden sich neben den Formen und anderen Elementen des

synagogalen Gesanges auch viele musikalische Elemente des religiösen

Gesanges verschiedener östlicher und westlicher Religionen, ebenso

des Volksgesanges der verschiedenen Kulturen der alten Völker.
Außerdem scheint im liturgischen Gesang der lateinischen Kirche der

Beitrag auf, den die römischen und europäischen Künstler des 6. bis

9. J ahrhunderts dem musikalischen Erbe der christlichen Liturgie
hinzuzufügen wußten. Neben dem Gesang des Proprium Missae et
Officii auf einen Prosatext und dem Gesang der Hymnen mit poeti-



Das Alte und das Neue in der heutigen Kirchenmusik 11

schem Text entstand seit dem 9. J ahrhundert das Repertorium der
Tropen, Sequenzen und Conductus mit poetischem Text.

In den Repertorien mit poetischem Text und im Kyriale finden wir
ein «Substratum» der mittelalterlichen traditionellen Melodien; im
protestantisch-reformierten und im katholischen Kirchenlied gibt es

viele Elemente und Reminiszenzen der Hymnen, Tropen und Sequenzen.

Das bedeutet ein neues vinculum caritatis zwischen den
Romanisten, Hymnologen und Musikwissenschaftlern.

Als Musikwissenschaftler wende ich mich an Sie alle mit der Bitte,
uns im Studium und in der Wertschätzung dieses Musikschatzes zu
unterstützen, der so ehrwürdig ist durch sein Alter und so fruchtbar
für die westliche Musik. In ihm finden wir das Fundament der
kirchlichen Polyphonie und ihrer Entwicklung in Europa. Hier liegt auch
das Fundament für die Orgelmusik und für die Kunst instrumentaler
Variation. Es ist eine Freude für uns alle und für mich im besonderen,

zu sehen, wie man heutzutage diese Werte zu schätzen weiß in allen
Musikschulen christlicher Bekenntnisse, und wie sie als Inspirationsquelle

dienen für mehr als eine Schöpfung moderner Musik.
Das Kirchenlied ist ein anderes Gebiet, auf dem sich alle

christlichen Bekenntnisse betätigt haben, welche den Gesang der Gläubigen

im Kirchenraum gepflegt haben. Gerade im Kirchenlied der Völker

finden sich viele Elemente und Reminiszenzen des Gregorianischen

Gesanges. Im volkssprachlichen Kirchenlied leben viele Reste

des Volksliedes weiter; in ihm erkennen wir auch viele universelle
Elemente, als ob es einer gemeinsamen Quelle entsprungen wäre, einer
Quelle, die nichts anderes ist als die natürliche Musik, die direkt den

Tiefen der menschlichen Seele entsteigt.
Beim Studium des religiösen Volksgesanges ist man erstaunt, wie

viele ausgezeichnete Talente des Protestantismus das Beste ihrer Musik

der Pflege des religiösen Liedes geweiht haben, besonders im
deutschen Sprachraum.

Wenn wir uns vor dem Repertorium des Gregorianischen Gesanges

als Freunde und Brüder fühlen, so werden wir das Kirchenlied der

lutherischen, protestantischen, reformierten anglikanischen und
katholischen Kirche ebenso als Brücke empfinden, die uns alle geistig
verbindet.

Die Geschichte lehrt uns, daß die kirchliche Polyphonie der
katholischen Komponisten während des 16. Jahrhunderts auch in der pro-



12 2. Internationaler Kongreß für Kirchenmusik in Bern

testantischen Liturgie Verwendung fand; und ebenso waren Motetten,
Psalmen und Magnificats der protestantischen Komponisten sehr
beliebt bei den Katholiken.

Die Wiederbelebung der klassischen, kirchlichen Polyphonie des

15. und 16. Jahrhunderts in unserer Zeit war ein Werk, das von den
Musikwissenschaftlern des 18. und 19. J ahrhunderts bereits in Angriff
genommen worden war. Zu diesem Studium und zur Verbreitung dieser

Musik haben die Spezialisten aller Konfessionen beigetragen. Das

ist ein weiterer Anlaß, der uns alle verbrüdert und vereint. Während
jedoch die Polyphonie der protestantischen Liturgie des 17. Jahrhunderts

neu herausgegeben und mit allen Ehren dargeboten wird, blieb
die Produktion des katholischen Barock vergessen bis in die jüngste
Zeit.

Und was soll ich erst sagen vom 18. Jahrhundert, der Epoche eines

J.S.Bach und G.F.Händel, der großen Blütezeit der Musik im
Protestantismus, einer Musik, die uns engstens verbindet und zu Brüdern
macht durch ihre hohe Kunst und ihren tiefreligiösen Inhalt. Wir
Katholiken fühlen uns sehr glücklich, daß wir die musikalischen Denkmäler

Ihrer Liturgie kennen und studieren dürfen. Wir teilen Ihren
berechtigten Stolz beim Anblick der großartigen religiösen Polyphonie

der protestantischen und anglikanischen Kirche; wir verstehen
wohl, daß das musikalische Erbe Ihrer Kirche zusammen mit dem der
katholischen Polyphonie einen Musikschatz der gesamten Menschheit

bildet: ein neues Motiv, uns als Freunde und Brüder zu lieben.
Die Orgel, deren Entwicklung und Vervollkommnung die christliche

Kirche so viele J ahrhunderte kostete, wurde voll und ganz in die
reformierte Kirche übernommen, aber mit einem wesentlichen Unterschied

: bei uns Katholiken bildet die Orgel und ihre Musik nie einen

eigentlich liturgischen Akt, während in der protestantischen und
anglikanischen Kirche die Orgel und ihre Kunst häufig einen
liturgischen Akt darstellen. Daher kommt es, daß die Orgel innerhalb der

protestantischen Liturgie immer eine viel größere Rolle gespielt hat
als im katholischen Gotteshaus, in welchem die Orgel nur eine begleitende

Funktion inne hatte, eben den Kult zu verschönern und die
Liturgie feierlicher zu gestalten. Ihre Organisten, mit J.S.Bach an der
Spitze, jenem Giganten in der Musik aller Zeiten, schufen jene
unsterblichen Denkmäler der Orgelmusik, die heute der Stolz der
gesamten religiösen Instrumentalmusik sind. Die Tatsache, daß sich im



Das Alte und das Neue in der heutigen Kirchenmusik 13

praktischen Gebrauch die katholische Orgelmusik so sehr mit der
protestantischen vermischt, ist neuerdings ein Motiv des Friedens und
der geistigen Freundschaft zwischen uns allen.

Nun muß ich noch kurz eingehen auf die verschiedenen Probleme,
welche uns das «Neue» in der modernen Musik bietet. Zwar sind die
Probleme zahlreich und es ist unmöglich, auf alle einzugehen, aber
auch sie können uns geistig noch enger verbinden anstatt uns zu
distanzieren.

Das erste Problem, das sich uns Katholiken darbietet, ist die Frage,
wie wir das Erbgut des Gregorianischen Gesanges in seiner Gesamtheit

und Reinheit in unseren Tagen bewahren können. Die Schwierigkeit

besteht seit etwa 20 Jahren, als sich die Mode einschlich, so viel
in der Volkssprache zu singen, sogar in der feierlichen Liturgie.

Die deutsche Gregorianik unserer Tage, welche es sich vorsetzt, die

ehrwürdigen Melodien des Kyriale und des Proprium Missae et Officii

auf deutsch zu singen oder neue Melodien in Anlehnung an den

Gregorianischen Gesang zu schaffen, ist ein dunkler Schatten und
überdies in künstlerischer Hinsicht nicht tragbar. Sie bedroht das

Leben des eigentlichen gregorianischen Gesanges, wie uns die Praxis der
letzten zwanzig Jahre deutlich zeigt.

Im Namen der historisch gewordenen Kultur und der modernen

Musikgeschichte bitte ich Sie: helfen Sie uns, das Recht und die
Vorherrschaft des lateinischen Choralgesanges in der feierlichen Liturgie
der Römischen Kirche zu schützen. Die katholische Kirche, die
lateinische wie die östliche, ist historisch gesehen immer die große Gönnerin

und Förderin des Gesanges der Gläubigen in der Kirchengemeinde
gewesen.

Die Bemühungen, das Kirchenlied neu zu beleben, sind sehr lobenswert;

doch ist zu bedenken, daß der neue religiöse Gesang den
geschichtlich gewordenen nicht einfach verdrängen darf. Es ist richtig,
daß die Gemeinde in der Kirche ihr gutes Recht hat, aber es ist auch

wahr, daß die Chöre, die Kunst und der schon bestehende Musikschatz

ein Recht haben, das nicht mißachtet werden darf.
Ein anderes, nicht minder ernstes Problem, das uns die liturgische

Erneuerung in pastoralem Sinne stellt, ist der mehrstimmige Gesang
und das Vorhandensein von Musikkapellen. Bemühen wir uns, die
alte kirchliche Polyphonie zu retten, indem wir die bestehenden
Chöre unterstützen und neue ins Leben rufen. Die moderne Erneue-



14 2. Internationaler Kongreß für Kirchenmusik in Bern

rung der römischen Liturgie in pastoraler Hinsicht und im Interesse
des Volksgesanges in der feierlichen Liturgie ist in vielen Fällen zu
einer Gefahr geworden, die das Bestehen der Musikkapellen bedroht,
welche die kirchliche Polyphonie pflegen.

Unsere heutige Liturgie würde verarmen, wenn nicht auch in unserer

modernen Zeit neue Werke von bleibendem Wert geschaffen würden.

In unserem Jahrhundert haben sich zahlreiche katholische und
nichtkatholische Komponisten darum bemüht, den mehrstimmigen
Gesang in der Kirchenmusik zu pflegen und ihm einen dem modernen

Empfinden angemessenen Ausdruck zu verleihen. Dasselbe läßt
sich sagen von der Kunst des Oratoriums, der Kantate und der
Orgelmusik. Und hier begegnen wir wieder einem großen Problem. Die
technisch gut durchgebildeten und musikalisch begabten Komponisten

machen eine schwere Zeit durch, aus dem einfachen Grunde, weil
die moderne Konzert- und Theatermusik im Laufe dieses Jahrhunderts

mit Riesenschritten vorangeeilt ist, während die Kirchenmusik
nicht über die nötigen Mittel verfügt, noch das erwünschte Verständnis

gefunden hat, um sich durchringen zu können auf neuen Wegen
für ihre Melodie, ihre Harmonie, ihren Rhythmus, Kontrapunkt,
Klangfarbe der Stimmen und Instrumente usw. Die heutigen Kirchenmusiker

finden sich in einem Dilemma : wenn sie sehr neue und sehr
moderne Musik schreiben, werden sie von den Gläubigen nicht
verstanden und noch weniger sind sie den Rektoren ihrer Pfarreien
willkommen. Wenn sie aber den Stil des ausgehenden 19.Jahrhunderts
beibehalten, wird ihre Musik von den Kennern nicht geschätzt, weil
dieselbe als veraltet empfunden wird, im Entstehen schon vergreist
erscheint.

Es ist daher nötig, daß wir die Komponisten ermutigen und
unterstützen; ohne wirtschaftliche Hilfe und künstlerische Ermutigung
läuft die kirchliche Kunst Gefahr, zu versanden und zu verarmen.
Kunst, die nicht weitereilt und sich stets erneuert, ist in Gefahr, alt
und empfindungslos zu sein, bevor sie noch geboren ist.

Retten wir also die traditionelle Orgel und ihre Musik Helfen wir
uns gegenseitig, damit die elektrophonen Instrumente die ehrwürdige,
alte Orgel nicht verdrängen, und damit die elektrischen Pfeifen die

Orgel nicht ausschalten, die auf eine so reiche und ruhmvolle
Geschichte im Dienst der Kirche und des Gottesdienstes zurückblicken.


	Das Alte und das Neue in der heutigen Kirchenmusik und die Vereinigung der Christen

