Zeitschrift: Publikationen der Schweizerischen Musikforschenden Gesellschaft.
Serie 2 = Publications de la Société Suisse de Musicologie. Série 2

Herausgeber: Schweizerische Musikforschende Gesellschaft

Band: 4 (1954)

Artikel: Guido von Arezzo : Biographisches und Theoretisches unter
besonderer Berlicksichtigung der sogenannten odonischen Traktate

Autor: Oesch, Hans

Kapitel: Erster Teil : die historisch-biographischen Fragen

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-858593

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-858593
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ERSTER TEIL

DIE HISTORISCH-BIOGRAPHISCHEN
FRAGEN

I. ZEUGNISSE AUS ITALIEN

a) Von Guido selbst iiberlieferte Tatsachen

Das Sicherste, was man iiber das Leben Guidos von Arezzo aus-
sagen kann, findet sich in seinen zwei Briefen. Der eine (GS II 2) ist
das Begleitschreiben zum Micrologus, an Theobald, 1023-1036') Bi-
schof von Arezzo, gerichtet (Epistula Guidonis Monachi ac musici ad
Teudaldum episcopum suum de disciplina artis musicae). Der andere

(GS IT 43) ist der Brief an seinen Freund Michael, Ménch zu Pomposa

bei Ferrara.
Aus diesen beiden Dokumenten ergibt sich folgendes:

Guido muss eine gewisse Zeit als Benediktinerménch im Kloster zu
Pomposa gelebt haben. Er nennt den Abt Guido?) seinen ,,Vater* und
,.einen Teil seiner Seele* ?) und liess seinen beatissimum atque dulcis-
simum fratrem Michael im dortigen Kloster zuriick (GS II 43 a). Ne-

1) F. Bonnard, in: Dictionnaire d’Histoire et de Géographie ecclésiastiques,
Paris 1914, Bd. 3, S. 1662 f. (Liste des évéques, diese aus: Gams, Series Episcopo-
rum, sub Arezzo).

%) Abt Guido von Pomposa wurde um 970 geboren, bekleidete das Amt eines
Abtes 48 Jahre lang und starb 1046. Uber ihn siehe : Vollstéindiges Heiligenlexikon. .,
hg. von J. E. Stadler, Augsburg 1861, S. 543b.

%) ... Patrem vestrum atque meum D. Guido Pomposiae Abbatem, virum Deo
et hominibus merito virtutis et sapientiae clarissimum et animae meae partem. ..
visitavi. Die Handschrift Mus. Ms. theor. 325 der Berliner Staatsbibliothek liest
patrem statt partem. Vgl. Peter Wackernagel, Textkritisches zu Guido von Arezzo,
in: Historische Studien, Heft 238, Berlin 1933, S. 56. Dass die Berliner Lesart so viel
besser sein soll, leuchtet nicht ein. Auch bei Aurelian findet sich der Ausdruck ,,pars
animae meae** (GS I 29a).



2 Guido von Arezzo

ben Michael hatte er noch weitere Freunde, niimlich den Prior Martin
(Martinum Priorem sacrae congregationis) und den Bruder Petrus,
den er ,,mit seiner Milch gendhrt* hatte und der jetzt, wohl unter
einem anderen Musiklehrer, ,,statt Weines aus goldenen Bechern ein
abscheuliches Essiggemisch trinken* miisse (GS II 44b).

Zur Zeit der Abfassung des Briefes an Michael hielt sich Guido in
,fremden Gegenden* auf und anscheinend nicht freiwillig, sondern
,invidorum laqueis suffocatus® (GS II 43 a).') Die Ménche von Pom-
posa haben ihn offenbar durch irgendwelche Mittel aus dem Kloster
zu verdringen verstanden.?) Leider gibt Guido keine klaren Angaben
iiber den Grund seiner ,,Verbannung®. Er vergleicht sich immerhin
einmal mit dem Kiinstler, der fiir seine Erfindung eines nicht zerbrech-
lichen, himmerbaren Glases (etwas sehr Kostbares) statt der verdien-
ten Belohnung den Tod durch Henkershand zu finden das Ungliick
hatte (GS II 43). Er hatte also im Kloster mit einer kostbaren Erfin-
dung nur Undank geerntet und musste, weil seine Mitménche neidisch
auf ihn waren, das Feld rdumen.?)

Aber Guido berichtet uns weiter, wie ihm, dem Schiffer gleich,
nach vielen Stiirmen die ersehnten heiteren Tage und gliickliche Fahrt
vergénnt waren.t) Der Ruf, den er sich durch seine Singschule erwor-
ben hatte, kam auch Papst Johann XIX. (1024-1033) zu Ohren. Durch
Boten wurde er dreimal nach Rom eingeladen, bis er sich auch ent-
schloss, in Begleitung des Abtes Grunwald von Arezzo und des Dom-

1) Inde est, quod me vides prolixis finibus exulatum, ac te ipsum, ne vel respirare
quidem possis, invidorum laqueis suffocatum.

?) Trotzdem Guido an Michael schreibt: Da Du jedoch in der Gefangenschaft auf
Befreiung wenig rechnen wirst. .. (sed quia diffidit tua de libertate captivitas. ..
GS II 44.a), wird Michael sich doch im Kloster Pomposa aufgehalten haben, denn
wenig spiter (GS II 44b) heisst es: Durch die Bitten eines so geliebten Vaters (Guido
von Pomposa, den Aretinus sehnlichst zu sehen wiinschte, wohl aber nicht im Klo-
ster selber getroffen hatte; wir erfahren nur, dass sich die beiden wenige Tage nach
der Abreise aus Rom begegneten) bewogen und gehorsam seinen Belehrungen (siehe
Seite 3), will ich denn mit der Hilfe Gottes dieses so ausgezeichnete Kloster mit die-
sem unserem Werke (Epistola de ignotu cantu) verherrlichen und mich den Ménchen
als Monch erweisen. .. Zudem iibergibt Guido Griisse an andere Ménche.

Man wird also kaum annehmen konnen, dass auch Michael sich von Pomposa
entfernte; die ,,Gefangenschaft’ Michaels ist wohl bildlich zu verstehen.

3) Wohl aber doch eher freiwillig, da der Abt von Pomposa ihn spiter bittet, wie-
der nach Pomposa zuriickzukehren (GS II 44b). Siehe Seite 3—4.

1) Post multas tempestates rediit diu optata serenitas (GS II 44). Mit solchen
Berichten kann Guido seinen Neidern in Pomposa Sand in die Augen streuen!



Die historisch-biographischen Fragen 3

propstes Peter von Arezzo dorthin zu reisen.') Mit einiger Sicherheit
diirfen wir also annehmen, dass sich Guido unmittelbar vor seiner Rom-
reise in Arezzo aufhielt. Sicher fand er in Bischof Theobald von Arezzo
(1023-1036) 2) einen Gonner und Beschiitzer. Thm hat er ja auch den
Micrologus gewidmet und nennt ihn im Begleitschreiben seinen ,,milde-
sten Vater und den ,,hochwiirdigsten Priester*’. Sich selber aber be-
zeichnet er als ,,den seiner unwiirdigsten Monch, aber immer doch sei-
nen Diener und Sohn* (GS II 2a).%) (Siehe dazu die Seiten 22, 115.)
Der Papst, so meldet Guido weiter, liess sich die neue Methode
(mit der er in Pomposa schlechte Erfahrungen gemacht hatte) um-
stédndlich erklidren, blitterte in dem mitgebrachten Antiphenale ,,wie
in einem Wunderwerk® hin und her, las wiederholt die vorangehenden
Regeln und stand nicht eher von seinem Sitze auf, bis er einen ihm
unbekannt gewesenen Vers richtig sang und so an sich selbst erfuhr,
was er den andern kaum hatte glauben wollen (GS II 44 a).%)
Johann XIX. bewog Guido, in Rom zu bleiben (als Lehrer); aber
sein Gesundheitszustand erlaubte ihm keinen lingeren Aufenthalt in
der heiligen Stadt, zumal grosse Hitze war und ein Fieber herum-
ging.’) Sein ehemaliger Abt Guido (siehe Seite 2, Anmerkung 2) ver-

1) Adii igitur Romam cum Domno Grunvaldo reverentissimo Abbate, et Domno
Petro Aretinae ecclesiae Canonicorum Praeposito, viro pro nostri temporis qualitate
scientissimo (GS II 44 a). Da es in Arezzo kein Kloster gab, bleibt eine offene Frage,
wer dieser Abt Grunvaldus war. Siehe Seite 23.

?) Nach Bresslau, Jahrbiicher Konrads II., Bd. I, 435, soll er der Bruder des
Markgrafen Bonifaz von Canossa sein. Er beschenkte, wie wir aus einer sehr interes-
santen Urkunde von 1029 (Rena e Camaci I, 149) erfahren, den beriihmten Archi-
tekten Magister Maginardus, der nach dem Muster von S. Vitale in Ravenna die
Baupliine fiir kirchliche Neugriindungen in Arezzo entworfen hatte. Thedaldus ist
ebenfalls erwithnt in der von Bresslau veroffentlichten Chronik des Capitels zu Arezzo
(in: Neues Archiv der Gesellschaft fiir iltere deutsche Geschichtskunde, Bd. V,
S. 442-451). Zu dieser Schenkungsurkunde siehe auch Falchi, 25. Die Urkunde ist
ferner publiziert in ,,Lettere critico-storiche d’un Aretino*, Firenze 1760, S. 144.

%) Wenn Guido nicht selber aretinischer Abstammung ist und dies der Grund zu
seiner Zuflucht in Arezzo sein kénnte, so wiire dieser Aufenthalt durch die Verbin-
dungen zwischen Arezzo und Ravenna (Anm. 3) — wozu auch Pomposa gehért — zu
begriinden.

%) Es ist nicht unwichtig, dass diese Methode dem Papste vollig neu war, dass
also Guido wohl als erster sie bei seinen Schiilern zur Anwendung brachte.

) Wenn der Kapuziner Carlo Lambardi von Arezzo, dessen Guido-Biographie
immer noch unversffentlicht ist (Kopien und Ausziige im 1. Bd. der ,,Memorie
d’Arezzo des Antonio Albergotti‘‘), im 7. Kapitel behauptet (nach Falchi 29), dass
Guido im Jahre darauf wieder nach Rom zuriickkehrte, so tut er das, ohne irgend-
einen Beweis zu erbringen.



4 Guido von Arezzo

suchte, sich wieder mit ihm zu verséhnen, und lud ihn ein, nach Pom-
posa zu kommen.!) Er besah sich das Antiphonale ebenfalls und war
diesmal sogleich von der Vortrefflichkeit iiberzeugt und bereute es,
je den Gegnern Guidos Gehor geschenkt zu haben. Er versuchte nun
mit allen Mitteln, den Musiker wieder in sein Kloster zu bringen. Das
einfache Leben als Ménch in Pomposa sei fiir ihn passender als das-
jenige an Bischofssitzen.l)

Von all den wohlwollenden Worten geriihrt, versprach Guido, nach
Pomposa zuriickzukehren. Aus unerklirten Griinden fithrte er aber
sein Versprechen nicht sofort aus: Sed quia ad praesens venire non
possum. . ., schreibt er seinem Freund Michael in Pomposa (GS II
44b). Leider sagt er uns nicht, weshalb er zurzeit nicht hinkommen
konne. Man mochte vermuten, dass Guido nicht damit rechnet, in
absehbarer Zeit zuriickzukehren, denn dem Brief ist eine ausfiithrliche
Darstellung seiner Tonsilbenlehre angehiingt. Er tut dies, obgleich er
weiss, dass sich diese Methode besser im Gesprich erkliren ldsst
(GS II 46a). Es ist kaum anzunehmen, dass Guido je noch einmal
nach Pomposa zuriickgekehrt ist.

So ist also aus dem ganzen Leben Guidos ein einziges Ereignis un-
zweifelhaft, weil von ihm selber erzihlt: die Reise nach Rom.

b) Die zeitliche Festlegung der Reise nach Rom

Summae sedis apostolicae Johannes, qui modo Romanum gubernat
ecclesiam. .. tribus nuntiis me ad se invitavit (GS II 4 a).

Guido berichtet uns nicht, um welchen Papst Johannes es sich
handelt. In der ganzen Literatur wird jedoch ziemlich tibereinstim-
mend an Johannes XIX. festgehalten. So schreibt zum Beispiel
E.Amann: ,,Les amis du chant liturgique doivent de la reconnais-
sance a Jean XIX pour la protection qu’il accorda a Gui d’Arezzo,
Iinventeur de la nouvelle notation musicale.*“?) Wir haben in der Tat

1) ... et ut Pomposiam veniam postulavit; suadens mihi monacho esse praefe-
renda monasteria episcopatibus, maxime Pomposiam, propter studium, quod modo
est per Dei gratiam et reverentissimi Guidonis industriam nune primum in Italia
repertum (GS II 44Db).

?) E. Amann, in: Dictionnaire de théologie catholique, Paris 1924, Bd. 8,
S. 631-632.



Die historisch-biographischen Fragen 5

keinen Grund, daran zu zweifeln, denn Johannes X VIII. betreute das
Pontifikat vom Dezember 1003 bis Juni 1009, Johannes XXI. hin-
gegen erst vom September 1276 bis Mai 1277. Einen Johannes XX.
hat es nie gegeben.?)

Der Terminus post quem fiir die Romreise ist also der Amtsantritt
des Papstes Johann XIX.: Mai/Juni 1024,') der Terminus ante quem
ist der Sommer 1032, da Johann XIX. im Januar 1033') starb und
der Aufenthalt Guidos in Rom in einen Sommer fiel.?)

Alle weiteren, nicht aus Guidos Text unmittelbar hervorgehenden
Hinweise werden uns spiter beschiftigen.?)

c) Die Liniennotation

Das Antiphonale, das Guido dem Papste iiberreichte, kann nicht
nur ein schon geschriebenes und kostbar illustriertes Buch gewesen
sein.?) Es unterscheidet sich wesentlich von anderen, dem Papste ge-
legentlich iiberreichten Gesangbiichern. Johann XIX. hatte von den
Erfolgen gehort, die Guido mit seinen Schiilern zu verzeichnen hatte,?)
und von der Art, wie die Knaben aus seinen Antiphonalen unbekannte
Gesiinge erlernten.®) Auch der Papst, der in dem Buche wie in einem
Wunderwerk hin und her blitterte, wunderte sich ja sehr, dass er eine
ihm vorher unbekannte Melodie ohne weiteres absingen konnte und so
an sich selber erfuhr, was er den anderen nicht glauben wollte.”) In
dem Brief an Michael spricht Guido allerdings nicht iiber die Art seiner
neuen Methode. Im Prologus zum Micrologus scheint er sich dariiber
zu dussern, worin sich sein Antiphonale von anderen unterscheidet.
Es heisst da (GS IT 3a): ,,Die Gnade Gottes war mit mir, und einige,
welche sich durch die Nachahmung der Saite und durch den Gebrauch

1) E. Amann, a. a. 0., S. 630.

%) GS II 44a.

%) Siehe zur Datierung der Romreise die weiteren Ausfithrungen Seite 17.

4) Es muss als verloren betrachtet werden.

5) ... audiens famam nostrae scholae... GS II 44a. Es muss sich um seine
Schule in Arezzo handeln. Siehe Seite 115f.

) ... et quomodo per nostra antiphonaria inauditos pueri cognoscerent can-
tus... GS II 44a.

7) ... donec unum versiculum inauditum sui voti compos edisceret, ut quod vix
credebat in aliis, tam subito in se recognosceret. .. GS II 44a.



6 Guido von Arezzo

unserer Noten geiibt hatten,') kamen vor Verlauf eines Monats so weit,
dass sie vorher nie gesehene und gehorte Gesénge auf den ersten An-
blick (primo intuitu) frisch vom Blatt sangen, so dass sie bei sehr
vielen die griosste Bewunderung erregten.* Es scheint kein Zweifel zu
bestehen, dass es sich bei dieser Notenschreibweise um Liniennotation
handelt.?) Deshalb hatte der Papst in jenem Antiphonale auch immer
wieder die ,,vorangestellten Regeln* vor sich hergelesen,?®) die uns
wohl in den ,,Aliae regulae de ignotu cantu** (GS II 34-37 a) erhalten
sind. In den Regulae rhythmicae?) ist das Wesen der Liniennotation
kurz zusammengefasst (GS II 30, Zeile 22, bis Seite 31, Zeile 12):%)

,»Weiter moge man, beim fortschreitenden Studium, zwischen zwei Linien einen
einzigen Ton (vox) setzen, denn es ist nur verstiindig, dass die verschiedenen Dinge
auch verschiedene Lage erhalten.

(Manche setzen zwei Tone zwischen zwei Linien, andere sogar drei, andere wieder
haben gar keine Linien. Diese Aufzeichnung ist freilich mithsam, noch grisser aber
der Irrtum. Weil nun eine einfache Sache rasch begriffen wird, so wird der dritte (C)
und der sechste Ton (F) hiufiger bezeichnet; sie kommen ja, wie leicht zu bemerken
ist, 6fter in den Gesiingen vor. In den mit Buchstaben verbundenen Neumen mége
man sich daher emsig iiben, denn wenn auch nur ein Buchstabe vor dem Linien-
system steht, lasst sich dennoch die Lage jedes Tones leicht bestimmen.)%)

Damit die Eigenschaft der Téne unterschieden werde, ziehen wir einige ver-
schieden gefarbte Linien, so dass das Auge bald den Platz jedes Tones unterscheidet.
Glianzender Safran (gelb) erstrahlt, wo der dritte Ton (C) seine Stelle hat; der
sechste (F) jedoch, der ihm sehr dhnlich (verwandt) ist (sexta eius sed affinis flavo
rubet minio),?) erglinzt in rotem Mennig.?) Nach der Nithe derfarbigen Linien lassen

1) ... et quidam eorum imitatione chordae (A. M. Amelli setzt in seiner Aus-
gabe, Rom 1904, statt des Kommas ein ,,et*’), nostrarum notarum usu exercitati. . .
(GS II 3 a). Siehe dazu die Erorterungen Seite 73 ff.

) In diesem Sinne auch P. Ch. Grossmann, Guido von Arezzo, in: Benedikti-
nische Monatsschrift IX, Beuron 1927, S. 401. Der Aufsatz ist populiar gehalten,
gibt aber eine ziemlich ausfiihrliche Zusammenstellung der jiingsten Literatur iiber
Guido.

3) ... praefixasque ruminans regulas. .. GS II 44a.

4) Zur Chronologie der Guidonischen Traktate siehe Seite 79.

5) Siehe auch das Zitat Seite 8, Anm. 1, oder diejenigen bei Smits, Not. 17, und
Handschin, Tch. 326.

6) Der in Klammern eingeschlossene Passus ist nach WE II 283 unecht, da er in
vielen Hss. fehle.

7) P. Wagner iibersetzt schlecht: ,,Der nicht weit von ihm entfernt ist...*,
a. a. 0. S. 283.

8) Handschin, Tch., S. 326 f. (die der dhnlichen Tonqualitit dhnliche Firbung),
S. 336 {. (die besondere Bedeutung der Téne f und ¢ bei Guido), S. 5 (f und ¢). F und
C sind besonders bevorzugt, weil sie sich beim Organisieren besonders eignen, eine
Praxis, die schon Hucbald (GS I 107a) als etwas Althergebrachtes, Selbstverstind-
liches erwiihnt (,,consuete*).



Die historisch-biographischen Fragen 7

sich dann die anderen Tonstufen leicht finden. Wenn aber die Neumen ohne Buch-
staben und Farben geschrieben werden, so gleichen sie einem Brunnen, in den kein
Seil hinabfiihrt, und dessen noch so reiches Wasser denen, die es sehen, nichts niitzt.
Auch dasjenige, was ich schon vorher bemerkte, ist sehr niitzlich; wenn du sorgsam
die Neumen beachtest, die dieselbe Form haben, siehst du leicht die Fihigkeit der
Neumen ein, wie verschieden sie je nach ihrer Stellung und Art erklingen, und wo
auf den verschiedenen Linien ein jeder Ton steht, falls du dich 6fters in den einzelnen
modalen Formen iibst.*

So fordert Guido also:

terzenweisen Aufbau des Liniensystems,
Buchstabenschliissel oder Farbung der Linien.!)

Diese Elemente zusammen bedeuten die Vollendung der Diaste-
matie2).

Es ist viel dariiber geschrieben worden, ob diese Ausformung der
Liniennotation als Erfindung Guidos angesprochen werden kénne. Mit
Recht wies man darauf hin, dass sowohl Linien als auch Schliissel-
buchstaben vorguidonisch sind.?) Nach WE II 272 fillt die Erfindung
der diastematischen Tonschrift ins 10. Jahrhundert. Wagners Begriff
von Diastematie ist aber so unklar, dass wir nicht niher auf diese Ge-
dankenginge zu sprechen kommen. Wir verweisen auf eine Arbeit von
Jacques Handschin, ,,Eine alte Neumenschrift*, in Acta Musicolo-
gica, XXII, 69.

Viéllig undiastematische Neumen gibt es iiberhaupt nicht, denn
schon bei zusammengesetzten Zeichen ist eine Bewegungsrichtung
(innerhalb der Zeichen) graphisch zum Ausdruck gebracht. Mit Jacques
Handschin unterscheiden wir folgende vier Stadien der Neumenschrift,
die aber zeitlich nicht unbedingt in dieser Reihenfolge aufgetreten
sein miissen:

1) Ob drei, vier oder fiinf Notenlinien, ist eine ganz sekundire Frage, die nur
vom Umfang der Gesinge abhiingt. Zwischen der F- und der C-Linie wurde eine
schwarze fiir a gezogen. Oben oder unten zog man je nach Bedarf eine weitere Linie.

WE II 281 und Smits, Not. 31, sehen die Vierzahl der Linien als integrierenden
Bestandteil eines vollendeten diastematischen Notationssystems an. :

?) Diastema ist bei den Alten das Intervall, diastematisch ist eine Tonschrift,
welche die einzelnen Intervalle genau angibt, im Gegensatz zur cheironomischen
Notation, welche wohl die Richtung der Bewegung deutlich werden lisst, nicht aber
deren Schritte misst.

3) P. Wagner, Aus der Friihzeit des Liniensystems, in: AM, VIII, 259. Siehe
auch Seite 78, Anm. 2.

Das Liniensystem der Musica Enchiriadis ist mit demjenigen Guidos so ver-
schieden, dass wir hier nicht niiher darauf eingehen.



8 Guido von Arezzo

a) Undiastematische Neumen, bei denen die Bewegungsrichtung
nur innerhalb der zusammengesetzten Zeichen zur Darstellung
gebracht ist.

b) Diastematische Neumen, bei denen die Auf- und Abbewegung
auch innerhalb der Einzelzeichen (Punctum, Virga) sichtbar ge-
macht ist.

¢) Genau-diastematische Neumen, die durch Absténde zwischen den
einzelnen Neumenzeichen, die sich zu den Intervallen propor-
tional verhalten, die genauen Tonschritte festhalten. Noch ist
aber nicht angezeigt, wo sich der Halbton befindet.

d) Neumen mit Schliisselbuchstaben, die keinen Zweifel mehr beste-
hen lassen, wie sich Ganz- und Halbtone verteilen. Dabei drin-
gen sich die Notenlinien geradezu auf.

Was unzweifelhaft als geniale Neuerung angesprochen werden darf,
ist der terzenweise Aufbau des Liniensystems und die genaue Ton-
héhenfixierung der Linien.

Smits, Not. 36ff., stellt sich die konkrete Frage, wie wohl das Anti-
phonale Guidos ausgesehen haben mége, und kommt zum Schluss, dass
Guido wohl eine der Varianten der mittelitalienischen Neumenschrif-
ten geschrieben haben wird. Als die guidonische Liniennotation im
engeren Sinne betrachtet Smits, Not., diejenige (System A auf der
Liste bei Smits, Not. 18), bei der die rote F-Linie und die gelbe c-Linie
auf die schwarzen Linien aufgesetzt worden sind und nicht in deren
Zwischenrdumen gezogen wurden.!) Er schliesst das aus der grossen
Zahl der Manuskripte aus Umbrien, der Toscana und der Emilia (man
sehe Smits, Not. 201f.), die aus dem 11. und 12. Jahrhundert stammen
und alle die farbigen Linien in diesem Sinne verwenden; offenbar
stehen sie in direkter Tradition zum Antiphonar Guidos. Smits,
Not. 40, lasst immerhin die Méglichkeit offen, dass Guido bei sehr
hoch oder sehr tief gelegenen Gesingen eine Kombination der beiden
Systeme hitte verwendet haben kénnen.

1) Uber diese beiden von Guido entwickelten Maglichkeiten spricht ausfiihrlich
Smits, Not. 29 ff. Guido sagt davon (GS II 35b): Ita igitur disponuntur voces, ut
unusquisque sonus, quantumlibet in cantu repetatur, in uno semper et suo ordine
inveniatur. Quos ordines, ut melius possis disvernere, spissae ducuntur lineae, et
quidam ordines vocum in ipsis fiunt lineis, quidam vero inter lineas, in medio inter-
vallo et spatio linearum. — Quanticumque ergo soni in una linea vel in uno spatio
sunt, omnes similiter sonant.



Die historisch-biographischen Fragen 9

Bei Smits Not., einem Vorabdruck eines Kapitels seiner Preisar-
beit, ,,De musico et musico-paedagogico Guidone Aretino eiusque mo-
ribus atque vita‘‘, findet man noch weitere Uberlegungen zur Linien-
notation sowie einen Uberblick iiber die Entwicklung der Guidoni-
schen Notation im 11. und 12. Jahrhundert.

%

Wir haben uns jetzt noch mit einer fiir die Musikforschung ver-
hingnisvollen Uberlieferung zu befassen.

Die Notiz des Chronisten des Klosters Corbie (Frankreich), wo-
nach ums Jahr 986 (also vor Guido) ebenda eine neue Art zu singen
angefangen habe, ndmlich nach Zeichen, die auf Linien und Zwischen-
rdumen (per regulas et spatia) unterscheidend aufgestellt waren,?)
galt lange Zeit als Beweis dafiir, dass die Liniennotation keineswegs
eine Erfindung Guidos sei, sondern eben schon vor ihm verwirklicht
war, dass er gewissermassen nur als Propagator derselben gelten konne.

Vor allem Wagner (WE II 142 und andernorts, siehe unten) hat
diese Notiz als vollgiiltiges Dokument aus Gerberts Werk ,,De Cantu*¢
entnommen.?) Wir bemiihten uns, die Quelle, die Gerbert zur Ver-
fiigung stand, ausfindig zu machen, durchsuchten aber alle Biinde der
»»Monumenta Germaniae historica‘‘ ohne Erfolg. Gerbert zitiert ndmlich
nur Menardus, bei dem?) an der betreffenden Stelle nichts zu finden
ist, und Mabillon,?) der denselben Text etwas verindert, allerdings an
einer andern Stelle als Gerbert vermerkt, wiedergibt, aber bestimmt
auf dieselbe Quelle wie Gerbert zuriickgeht.

1) Schluss-Satz: Denn bis dahin hatten die Gradualien und Antiphonarien un-
serer Kirche keine Linien (regulae). Siehe WE IT 272.

%) Sub iis temporibus incoeptus est novus modus canendi in monasterio nostro
per flexuras et notas, per regulas et spacia distinctas, meliusculum dinumerando,
quam antea agebatur: nam nullae regulae (antea) extabant in libris antiphonario-
rum et graduum ecclesiae nostrae. M. Gerbert, De Cantu II, S. 61.

3) S. Gregorius, Liber Sacramentorum IIT 334/5. Bei Gerbert ist es nicht immer
klar, worauf sich die Marginalien beziehen.

4) Mab. Ann. IV (Lucae 1739) S. 32/33 (in der Ausgabe 1707, S. 36); Gerbert
gibt IV, 689 an, wo sich unsere Notiz nicht findet. Die Stelle lautet: lisdem tem-
poribus, inquit chronographus Corbeiensis, incoeptum est novus modus canendi in
illo monasterio per flexuras et notas, per regulas et spatia distinctas, cum nullae
antea exstarent in libris antiphonariorum et gradualium ejus loci. . . Es folgen Bei-
spiele, wo solche Notation zur Anwendung kam. Mit Abweichungen siehe auch
N. Forkel, 11, 274.



10 Guido von Arezzo

A.Wilmart') hat gliicklicherweise herausgefunden, was fiir eine
Quelle den Bericht iiber Corbie geliefert hat: ,,Malheureusement ce
texte qu’on dit si précieux est fort suspect, ou plutét sa valeur est
nulle, si, comme on a tout lieu de supposer, il est emprunté a la chro-
nique du XVle siécle d’Antoine de Caulaincourt, official de Corbie.*
Diese Chronik des 16. Jahrhunderts, die viel zu spiit geschrieben ist, um
noch einen Wert in unserem Zusammenhang darzustellen, befindet
sich in Amiens, Manuskript 524.%) Es ist kein Dokument bekannt, auf
das sich der ,,erziihlende* Chronist hitte stiitzen kénnen.

Wir haben tibrigens aus Corbie einige Beispiele der Notation aus
dem 10. Jahrhundert, die sich aber nicht unterscheiden von anderen
aus derselben Epoche und also ebenfalls undiastematisch geschrieben
sind.?)

Smits van Waesberghe berichtet iiber den Wert der Chronik von
Corbie in unserm Sinne in seinem Vorabdruck eines Teiles seiner Preis-
arbeit, Smits, Not. 49f., der nach unserer Untersuchung abgefasst
worden ist, verzichtet aber darauf, die Entdeckung Wilmarts auch als
solche zu kennzeichnen, indem er sie als eigenes Produkt auszugeben
versucht. Die Arbeit Wilmarts ist ihm aber bekannt, denn er zitiert
sie in anderm Zusammenhang (Smits, Not., 50, Anm. 63. In der Buch-
ausgabe ,,De Guidone Aretino*, Florenz 1953, Seite 80f.).

Auch Wagner hat diese Entdeckung Wilmarts gekannt und in sei-
nem Aufsatz: ,,Ein bedeutsamer Fund zur Neumengeschichte*?) er-
klirt, dass er die Richtigkeit nicht priifen kénne und iibrigens auf die
Angabe der Notiz verzichten kénne, da die anderen Zeugnisse (Cod.
Vaticanus 10673, 11. Jahrhundert; Gattung der Beneventer Neumen;
siidfranzésisch-aquitanische Punktneumen; Troparium von Wor-
cester in Bodleiana, 10.Jahrhundert)’) eine hinreichend deutliche
Sprache reden. Wagner hat sich nie eigentlich korrigiert und hat auch

1) Dict. arch., Bd. III, 2, S. 2941.

%) Die Handschrift Amiens 524 ist beschrieben in: Catalogue général des manus-
crits des bibliothéques publiques de France. Départements. Bd. 19, S. 273/74.

%) Dict. arch., Bd. III, 2, S. 2922-2958. Smits, Not. 50, Anm. 64.

4) AM I 517. Ferner weist Wagner (WE III 531) unter ,,Nachtriige und Berich-
tigungen‘* auf die Entdeckung Wilmarts hin.

5) Nach Bannister, Monumenti Vaticani di Paleografia Musicale Latina, Intro-
duzione S. XXVIIb, das ilteste und zugleich vollkommenste und deutlichste Denk-
mal intervallmissiger Notation.



Die historisch-biographischen Fragen 11

in dem eben erwihnten Aufsatz die Notiz aus Corbie den vier ganz
alten, vorguidonischen Neumendenkmilern, die die Tonzeichen inter-
vallmissig schreiben, als ebenbiirtig zur Seite gestellt.?)

B

Schliesslich haben wir noch zu untersuchen, ob nicht im Prologus
zu Odos Dialogus von Liniennotation die Rede sei. Es heisst da
(GSI251a):,,Als ich bei Euch war, habe ich mit Gottes Hilfe und
durch diese Kunst einige Knaben und junge Leute dahin gebracht,
dass sie, die einen nach drei-, die andern nach viertigiger, manche
aber nach einwdchiger Ubung in dieser Kunst, sehr viele Antiphonen,
ohne sie von jemandem gehort zu haben, sondern ,regulari tantum-
modo descriptione’, selbstindig erlernten und nach kurzer Frist ganz
sicher vortrugen.*

Mit diesem Prologus zum Dialog des Odo von Saint-Maur befassen
wir uns auf Seite 73 ff. eingehend. Wir kommen dort zum Schluss, dass
der Prolog nicht zum Dialog gehért und nur durch Uberlieferungszer-
fall mit ihm zusammengebracht wurde, dass sein Verfasser wohl
Guido von Arezzo selber ist. Wir werden dies zu begriinden versuchen.
Fiir unsern Zusammenhang ist von Wichtigkeit, dass der Dialogus-
prolog kein vorguidonisches Zeugnis fiir Liniennotation darstellt.

*

Dadurch, dass also weder der Dialogusprolog noch die Notiz des
Chronisten von Corbie (siehe Seite 9f.) vorguidonische Zeugnisse
fir Liniennotation in Frankreich sind, fallen die Frankreich-Thesen
(siehe Seite 25 ff.) zu einem guten Teil in sich zusammen. Siche die Zu-
sammenfassung der Ergebnisse Seite 112, wo wir zeigen werden, dass
die Liniennotation wirklich eine selbstindige Tat Guidos sein muss,
was sich auch gut vereinbaren ldsst mit den biographischen Zeugnissen
(sieche Seite 116, Anmerkung 1).

1) Miiller 72/73 (Anm. 6) hat die Notiz von Corbie viel vorsichtiger aufgenom-
men als Wagner und bemerkte dazu, dass die urspriingliche Quelle und die Echtheit
dieser wichtigen Stelle noch festzustellen sei.

Mit WE II 142 haben folgende Forscher diesen Text als vollgiiltige historische
Quelle aufgefasst: Falchi, 95; Steglich, 179; Paléographie musicale, XIII, 134; Joh.
Wolf, Die Tonschrift, Breslau 1924, S. 25; L. Balmer, Tonsystem und Kirchentone
bei Joh. Tinctoris, Bern-Leipzig 1935, S. 25 ff.



12 Guido von Arezzo

d) Weitere Zeugnisse fiir Guidos T'itigkeit in Italien
Wenn Fétis IV 146 deshalb nicht bezweifelt, dass Guido in Arezzo

geboren sei, weil er 53 Manuskripte kennt (nebst mehreren Autoren
des 12. bis 14. Jahrhunderts), die ihn alle Guido Aretinus nennen (oder
auch einfach Aretinus oder Aretino)?'), dann scheint mir das eine allzu
rasche Schlussfolgerung zu sein. Der Beiname Aretinus braucht nicht
unbedingt seinen Geburtsort zu bezeichnen, sondern kénnte sich sehr
wohl auch auf den Ort seines Wirkens beziehen, auf den Ort seiner
grossten Entfaltung.?)

Kein sicheres Dokument bezeugt Arezzo als Geburtsort. Doch
auch einen andern Ort anzunehmen hat man keine Berechtigung.
Dass die Ansicht von Paolo Serra?) und von Eximeno,*) wonach unser
Guido in Auge (!) in der Normandie geboren sei, auf einer Verwechs-
lung beruht, zeigen unsere Ausfithrungen Seite 53. Wohl durch
Schreibfehler (Aretinus, Areginus, Arreatinus oder einfach Reatinus)
kamen andere Uberlieferungen zustande: Guido d’Aregio und da
Regio. So liest zum Beispiel die Hs. von St-Evroult (Paris 10508):
Micrologus... a Domno Widone, peritissimo musico, et venerabili
monacho, directus ad Theobaldum Reatinae civitatis (siehe CSIT VIII).

Gio. de Columna betitelt sein 32.Kapitel (Bd. VII) seines Mare
historiarum (MGH. SS. 24): De quibusdam incidentiis sub Corrado
Imperatore, et de Guidone Areatino musico.

Allzu vage sind die Uberlieferungen, wonach Guido in Talla oder
Marcena geboren worden sei. Siehe iiber diese verschiedenen Irrtiimer
die eingehenderen Ausfithrungen bei Falchi 11f.5) Uber eine mégliche
englische Abstammung siehe Seite 63.

Eine andere Quelle glaubt sogar zu wissen, aus welcher aretinischen
Familie Guido stamme. Mazzuchelli zitiert eine sehr alte handgeschrie-

1) Was wiederum zu einer verhiingnisvollen Verwechslung mit dem bekannten
Erotomanen Pietro Aretino (1492-1556) fithren konnte.

%) Eine Randbemerkung zu Beginn des Codex Bruxellensis 10162, Fol. 13, ver-
sichert: ,,Iste Guido... patria Aretinus*, um verschiedene Musiker mit Namen
Guido auseinanderzuhalten.

%) Introduzione armonica sopra la nuova serie de’ tuoni modulati oggidi,

Roma 1768.

%) Dubbio sopra il saggio di contrapunto del padre Martini, Roma 1775.

5) Alle fundierten Uberlieferungen, die Falchi kennt, haben wir in unserer Arbeit
beriicksichtigt.



Die historisch-biographischen Fragen 13

bene Notiz, die den Sonetten des Fra Guittone d’Arezzo vorangestellt
ist und nach der Guido aus der Familie der Donati stammen soll:
,,Che fosse della famiglia de’ Donati si afferma in un’antica nota a
penna avanti i sonetti di Fra Guittone d’Arezzo, riferita dal Signor
avvocato Mario Flori, gentiluomo aretino, in una sua lettera assai eru-
dita, che si trova inserita dal chiarissimo monsignor Giovan Battista
Bottari, in fronte alle Lettere di Fra Guittone.*?)

Diese Notiz lautet: Guido, patria et genere Aretinus, ex nobilis-
sima Donatorum familia, monachus, floruit tempore Conradi Impera-
toris, Anno 1030.

Fétis 147 bemerkt, dass diese Angabe hiochst zweifelhaft sei, da
die Donati aus Florenz stammen und nicht aus Arezzo, und dass sie
sich mit den Bewohnern von Arezzo fast immer in Kriegszustand be-
fanden.

Die Inschrift (aus der Barockzeit) ,, Qui nacque e abitdo Guido Mo-
nacho‘‘ an einem Haus in Arezzo muss als historisch wertlos betrachtet
werden. Falchi 14 weiss, dass zu Guidos Zeiten an der betreffenden
Stelle kein Haus gestanden haben kann, da damals die Stadtmauern
dort vorbeigingen.

Zur Frage der Familienzugehrigkeit meldet Brandi 48, dass sich
sogar zwei Geschlechter bemiihen, Guido als den Thrigen auszugeben,
die Donati und die Ottaviani.?) Fir die Donati fiihrt er lediglich die
uns bekannte Notiz an, zu den Ottaviani bemerkt er, dass sich in
ihrer Familienchronik aus dieser Zeit kein Guido nachweisen lasse.
Vielleicht ist dafiir eine Verwechslung unseres Ménches Guido mit
einem Guido Aretinus, Sohn des Ottaviano, der-im 15. Jahrhundert
an der Universitit Pisa wirkte, verantwortlich.?)

Eine interessante Interpolation scheint bei fliichtigem Lesen eine
landschaftliche Einordnung des Guidonischen Antiphonars zu gestat-
ten. In der Hs. Rom, Bibl. Vallicelliana, Bd. 81, Fol. 135r (letzte zwei
Zeilen) und 135v (erste fiunf Zeilen) begegnete uns folgende Interpo-
lation, die sich an die 18. Zeile bei GS II 31 (Suo loco ne ponatur. . .)

anschliesst:

1) Mazzuchelli, Scrittori d’Italia, Bd. I, Teil 2, S. 1007, Note 7.

%) Dasselbe Falchi 13 f.

3) Siehe dazu Falchi 14. Franz Diettrich-Kalkhoff, Geschichte der Notenschrift,
1910, S. 10, nennt den Theoretiker als einziger ,,Guido de’ Donati*“.



14 Guido von Arezzo

Ita sane percuratum fit antiphonarium

Per apulienses cunctos et vicinos calabros

Quibus tales misit neumas per paulum Gregorius.
Tamen sane percuratum fit antiphonarium

At nos miseri canentes frustra toto tempore
Sacros libros meditari penitus omisimus

Quibus Deus summus bonus loquitur hominibus.

Diese Zeilen stehen in keinem engen Zusammenhang mit den Re-
gulae rhythmicae, in die sie eingeschoben sind. Was die erwihnten
Apulier und Calabrer anbetrifft, so ist von ihnen vom (wohl siiditalie-
nischen) Schreiber der Handschrift gesagt, dass diese ihnen das Anti-
phonarium besorgt haben. Es kann hingegen nicht so verstanden
werden, dass die Calabrer und Apulier bei der Abfassung des Guido-
nischen Antiphonars mitgewirkt haben oder dass sogar Guido einer
dieser Apulier oder Calabrer gewesen wiire.

Die interessante Interpolation findet sich noch in weiteren Hss., ist
jedoch in der Literatur noch nirgends beriicksichtigt.

Nach einer andern Uberlieferung wiirde sich das Geburtsjahr Gui-
dos ungefihr berechnen lassen. C. Baronius!) publiziert einen Nachsatz
zu Guidos Micrologus, welcher folgendermassen lautet: Explicit Mi-
crologus Guidonis suae aetatis anno XXXI1V, Johanne XX romanam
gubernante ecclesiam.

Demnach soll also der Micrologus zur Zeit des Pontifikates von
Johannes XIX. (1024-1033)2) im 34. Altersjahr Guidos verfasst wor-
den sein.?)

Wenn also Guido in der Zeitspanne vom Mai/Juni 1024 bis Januar
1033 34 Jahre alt war, so miisste sein Geburtsjahr in die Zeitspanne
von 990-999 fallen. Die Notiz von Baronius hat insofern etwas fiir
sich, als kein wichtiges Argument dagegen gefunden werden kann.?)

1) Annales eccles. ad annum 1022, num. XXV (Lucae 1744, Bd. 16, S. 536b).
Siehe dazu Anhang, Seite 118.

%) Einen Johann XX. gab es nie (siehe Seite 4). Es muss sich um Johannes XIX.
handeln, der manchmal aber die freigelassene Ordnungszahl XX zugeteilt erhilt.

%) Fétis IV 147 a zitiert fiilschlicherweise ,,anno XXIV*, richtig hingegen wieder
Mab. Ann. IV 299-301: In fine codicis, quo usus est Baronius, haec clausula habe-
tur: ... (folgt die richtige Angabe).

4) C. Vivell, in: Gregoriusblatt 1914, S. 52, meint, Guido wire 999 geboren und
der Micrologus folglich 1033 geschrieben. Gleichzeitig (Studien und Mitteilungen zur
Geschichte des Benediktinerordens, XXXV, 1914, neue Folge, Jg. IV, S. 58) setzt
er fiir die Geburt das Jahr 991, fiir den Micrologus 1025 an.



Die historisch=biographischen Fragen 15

Merkwiirdigerweise vermerkt aber Baronius die Abfassung des
Micrologus in seinem Annalenwerk unter dem Jahre 1022, scheint also
die Konsequenz aus dem Micrologusnachsatz nicht gezogen zu haben.
Es liegt bestimmt eine Ungenauigkeit des Baronius vor, denn 1022
war noch Benedictus VIII. Papst.!) Tatsidchlich lisst er Guido, als
Folge des ersten Irrtums, auch von Benedictus VIII. nach Rom be-
rufen. Mabillon verbessert ihn daraufhin folgendermassen: At in
codice Willingense optimae notae, quo usi sumus, haec epistola refer-
tur ad Johannem ejus successorem... Leider kennen wir das Manu-
skript nicht, das Baronius zur Verfiigung gestanden hat, und kénnen
nicht beurteilen, ob Baronius falsch publiziert hat oder ob vielleicht
die verwendete Hs. an der schon oft besprochenen Stelle (GS II 44 a)
den Papstnamen Benedictus statt Johannes enthielt.

Brandi und Falchi zitieren ferner eine sehr alte Chronik, wonach
ein Wido musicus und ein Remigius gramaticus gegen Ende 1013 sehr
von sich reden machten ?) und in welchem sich ein Guido als Subdia-
kon und Singer finden lisst.?)

Leider unterlisst es Brandi bei solchen Mitteilungen oft, niher zu
berichten, um was fiir eine ,,sehr alte Chronik** es sich handelt. Falchi,
der wissenschaftlich exakter arbeitet, meldet (Seite 17, Anmerkung 3),
dass sich das Pergament, einst im Archiv von Camaldoli, heute im
Archivio di Stato in Florenz befindet. Es wurde publiziert in den
,,Lettere storico-critiche scritte da un Aretino ..., Firenze 1760,
Seite 100.

Die Unterschrift ,,Wido subdiaconus et cantor‘ ist unmittelbar
unter derjenigen des Willelmus, Bischof von Arezzo, zu lesen,?) der
1013 in einem feierlichen Akte verschiedene Giiter der Abtei von Pra-
taglia vermachte. Wenn dieser Wido wirklich unser Guido ist, was
nicht biindig bewiesen werden kann, dann miisste man mit Falchi 17f.
annehmen, dass Guido 1013 schon eine wichtige Personlichkeit war.
(Er unterschrieb gleich nach dem Bischof vor allen Kanonikern!) Dass
er aber immer noch Subdiaconus ist, muss man durch seine Jugend-
lichkeit erkliren. Um diese Unterschrift iiberhaupt geben zu diirfen,

1) Mabillon erwiihnt in seinen Annalen die gleiche Tatsache zum Jahre 1026.

?) Wido musicus et Remigius gramaticus claruerunt.

%) Guido subdiaconus et cantor subscripsi.

1) Guilelmus II. ist fiir das Jahr 1013 als Bischof von Arezzo bezeugt. Siehe
Gams, Series episcoporum, Ratisbonae 1873, S. 741.



16 Guido von Arezzo

muss Guido 21 Jahre alt gewesen sein.!) Diaconus aber kénnte Guido
hichstens erst mit 23 Jahren sein.?) Daraus folgt, dass er im Zeitpunkt
der Unterschrift (1013) also zwischen dem 21. und frithestens dem
23. Altersjahr gestanden haben muss, dass er folglich friithestens in den
Jahren 991 oder 992 geboren sein kann, immer vorausgesetzt, dass man
die Unterschrift als von ihm stammend betrachtet. Die Berechnung
wiirde diejenige des Baronius stiitzen (siche Seite 14).

Dass Guido sich in Pomposa?®) aufgehalten haben muss, ersahen
wir aus seinem Brief an Michael (siehe Seite 2f.). Brandi iiberliefert,
dass eine Klosterchronik von Pomposa um 1020 bemerke, dass im
Kloster eine neue Art zu singen aufgekommen sei. Das neue System
wird dort dem Guido von Arezzo zugeschrieben.?)

Einige Historiker?®) glauben, dass Guido schon im Kindesalter im
Kloster Pomposa war. Rohrbach,®) gefolgt von anderen, glaubt sogar
noch genauer zu wissen, dass der Eintritt im achten Lebensjahr geschah.
Stichhaltige Griinde zu einer solchen Annahmebleiben uns alleschuldig.

Carlo Lambardi meint dagegen in seinem bereits zitierten Manu-
skript,”) dass Guido iiberhaupt erst im spiteren Verlauf seines Lebens
in ein Kloster kam. Er begriindet das damit, dass Guido sich sonst
seinen Lehrern hitte unterordnen miissen und nicht imstande ge-
wesen wiire, mit Neuerungen bekannt zu werden. Falchi schliesst sich
merkwiirdigerweise dieser Meinung an, dass Guido erst als Musikge-
lehrter in kldsterliche Dienste getreten sei.®)

1) Siehe Chardon, Histoire des sacrements. Ordre. Teil I, Kap. 3.

%) Chardon, a. a. O., Kap. 1.

3) Pomposa liegt 44 km éstlich von Ferrara, unweit vom linken Ufer des heutigen
Po di Volano, 7 km vop der adriatischen Kiiste entfernt. Die wissenschaftliche Bedeu-
tung des Klosters erhellt aus dem ausfiihrlichen Katalog der Biicher, die Abt
Hieronymus hatte schreiben lassen. Siehe bei Becker, Catalogi Bibliothecarum an-
tiqui, Nr. 70, S. 157-171.

%) Brandi 111. Weitere Angaben sowie eine Beschreibung des Originals bleibt
uns Brandi schuldig. Im gegebenen Fall bezieht er sich auf Federici, Rerum Pom-
posianarum Historia, Romae 1781, S. 103. Die betreffende Stelle ist aber kein hin-
reichender Grund fiir Brandis Behauptung.

5) Federici, Rerum Pomposianarum Historia, Romae 1781, S. 311; Jacobilli,
Vita de’ Santi e Beati dell’Umbria, Foligno 1661, Bd. I1I, und andere.

6) Storia della Chiesa, lib. LXIII, Torino 1860, Bd. VII, S. 327.

) Zitiert auf Seite 3, Anm. 5: das Folgende nach Falchi 16 f.

8) Nach Brandi soll sich Guidos Leben folgendermassen abgespielt haben: 992
geboren, 1005 in Pomposa, 1023 oder 1024 Gesanglehrer in Arezzo, 1025/26 Micro-
logus, 1027 Papstbesuch.



Die historisch-biographischen Fragen 17

In der Literatur wird ziemlich allgemein angenommen, dass eine
nihere Bestimmung der Reise nach Rom méglich sei (siehe dazu auch
Seite 4f.). Die Festlegung dieser Reise auf 1027 hat folgenden Grund:

Im Kathedralarchiv von Arezzo befindet sich ein Pergament, das
aus dem Jahre 1047 stammen soll und mit lauter gleichzeitigen Blit-
tern zu einem Band vereinigt wurde. Eine Anmerkung Brandis?) gibt
einen Teil des Inhaltes dieser Urkunde bekannt, nach welcher neben
Abt Grunvaldus und Dompropst Peter (1025-1036) noch drei weitere
Begleiter am 31.Mérz 10272) sich in Rom befanden, ndmlich: Viven-
tius archidiaconus S.Aretinae Ecclesiae et Girardo primicerius et
Johannes diaconus et canonicus. Diese fiinf aretinischen Geistlichen,
so berichtet die Urkunde, waren deshalb hingereist, um sich von
Kaiser Conrad II., der zu seiner Kronung nach Rom gekommen war,
die kaiserliche Bestiitigung ihrer Privilegien geben zu lassen.

Von Guido von Arezzo ist keine Rede in dem Dokument. Doch
schon Albergotti?) und nach ihm viele andere nehmen an, dass just zu
diesem Zeitpunkt wohl auch Guido nach Rom gereist sei, zumal in der
Epistola an Michael (siehe Seite 2) Abt Grunvaldus und Dompropst
Peter als Begleiter erwihnt werden, nicht aber die drei anderen Be-
gleiter in unserer Urkunde. Es ist wohl kaum denkbar, dass ein
Musiklehrer wie Guido, der gerade in jenen Tagen den hichsten Punkt
seiner Laufbahn erreichte, in besagter Urkunde unerwiihnt geblieben
wire, wenn er sich tatsichlich unter den aretinischen Besuchern be-
funden hiitte. Das Pergament von Arezzo veranlasst uns gerade, im
Gegensatz zu allen andern Interpretationen, anzunehmen, dass die
Romreise Guidos nicht zusammenfillt mit diesem Kaiserbesuch von
1027. Zudem muss die Romreise Guidos in einen Sommer fallen, nicht

auf Anfang April (siehe Seite 5).

Eine andere U'ber]ieferung scheint aber anzudeuten, dass der

Papstbesuch doch irgendwie in die Jahre um 1027 anzusetzen ist.
Sigebertus Gemblacensis schreibt?) zum Jahre 1028, dass Guido

von Arezzo zu dieser Zeit in Italien berithmt geworden sei: ,,Claruit

1) Brandi 279, Anm. 1.

%) Der SchluBsatz lautet: Data MXXVII Imp. vero Dni. Chunr. Ser. Aug. 1.
Indictione X. Actum Romae kal. apr.

%) Cronologia dei Vescovi Aretini, Bd. I, S. 767.

4) MGH. SS. VI 356, 30. Ebenfalls in seinem Werk De scriptoribus ecclesiasticis,
PL. CLX, c. 379, Kap. 144. Siehe Manitius 732.



18 Guido von Arezzo

hoc tempore in Italia Guido Aretinus, multi inter musicos nominis,
in hoc etiam philosophis preferendis.*

Es ist nicht ausgeschlossen, dass Abt Grunvaldus und Petrus im
Mirz 1027 zum Kaiserbesuch nach Rom zogen und im Sommer des-
selben Jahres dann mit Guido zusammen noch einmal dieselbe Reise
machten. Vielleicht hatte der Heilige Vater im Frithjahr von den Er-
folgen des Musikers Kunde erhalten. Hierauf hiitte er dann Guido
dreimal aufgefordert, zu ihm zu kommen, und im Sommer 1027 oder
vielleicht auch erst 1028 wiire dann der Besuch erfolgt.

Doch haben solche Uberlegungen keinerlei Anspruch, als beweis-
kriftig zu gelten. Sie miissen einfach hypothetisch bleiben, weil die
notigen Zeugnisse zu einer seridsen Argumentierung fehlen. (Siehe

auch Anhang Seite 118.)

In einer anderen aretinischen Urkunde taucht der Name Guidos
noch einmal auf. Baroncini!) hat im Archiv von Camaldoli eine
Schenkungsurkunde des Bischofs Theobaldus an die Camaldulenser
gefunden, die eine Reihe von Unterschriften und Siegeln enthilt.?)
Unter anderen weist es folgende Namen auf: Theobaldus Epus., Ge-
rardus Primicerius, Viventius Archid., Petrus Presbit., Johannes Dia-
conus uSw.

Es handelt sich also um lauter aretinische Geistliche, den Bischof,
den Dompropst Peter, der mit Guido nach Rom zog, und die drei, die
1027 zur Kaiserkréonung nach Rom reisten (siehe Seite 17). Unter-
zeichnet wurde die Urkunde am 24. April 1033, im zehnten Amtsjahr
des Bischofs Theobald.?)

Nach dem Datum folgt eine sehr bemerkenswerte Nachschrift, die
von einem Guido, der Briider unwiirdigstem, der einst Vicarius des
Petrus war, berichtet, dass er jetzt Eremitenprior sei und Vicarius des
ehrwiirdigen Anachoreten:

1) Das Folgende nach Brandi, 309-311, der auch die Wiedergabe des Doku-
mentes bietet.

2) Dieses Pergament kam (nach Falchi 29) an das Diplomatische Archiv von
Florenz wihrend der Unterdriickung der religiosen Gemeinschaften durch das fran-
zosische Gouvernement. Falchi hat es dort eingesehen.

3) Data VIII kal Maii An. ab. Incarn. Dni MXXXIII An. vero Pontificatus Dni
Theobaldi X, et per manus Gerardi Cancellari Indict. I. Actum in Claustris Canoni-
corum.



Die historisch-biographischen Fragen 19

Guido fratrum minimus, Domni Petri quondam eremi prioris te
venerabilis anachoretae vicarius,') hane, ut instit,?) dictavit petiit et
impetravit: Orate ei requiem sempiternam (pendet sigillum in cera

alba).

Domnizo®) stiitzt mit einem Vers aus seiner Vita Mathildis (letzte
Zeile) die Ansicht, dass Guido Einsiedler gewesen sei. Die Versstelle

lautet:
Musica seu cantus istum laudare Tedaldum
Non cessant: semper renovantur eo faciente
Micrologus librum sibi dictat Guido, peritus
Musicus et monachus, nec non eremita beandus.?)

Mit diesen letzten beiden Dokumenten haben wir eine recht heikle
und ungewisse Frage angeschnitten, diejenige nach den letzten Lebens-
jahren Guidos.

Von verschiedenen Annalenschreibern des Camaldulenserordens®)
ist angegeben worden, Guido hitte sich am Ende seines Lebens ins

1) Mabillon, Annales OSB, Bd. IV, S. 358, gibt statt ,,vicarius** die weniger
wahrscheinliche Lesart ,,iussione*‘.

2) Falchi 29 hat bei seiner Besprechung dieses Dokumentes fiir ,,instit* (instare)
,,institit* (insistere). Nach ihm ist auch das ,,hanc* unsicher.

%) Vita Mathildis, Bd. I, Kap. 5, in: Muratori, Rerum Italicarum Seriptores (Bo-
logna 1940-1949), S. 23, Zeile 494; oder MGH X 361.

Domnizo oder Donizo ist ein Autor des beginnenden 12. Jahrhunderts. Deshalb
hat diese Uberlieferung besondern Wert. Siehe das Vorwort (S. 3) bei Muratori.

4) Vor Brandi 324 und Falchi 23 f. hat schon Mabillon auf diese Verse aufmerk-
sam gemacht (Mab. Ann. IV 299-301).

5) So benannt nach der 1012 errichteten Niederlassung in Camaldoli, in dem
vom Aretiner Maldolo iiberlassenen Hochtal Casentino bei Arezzo (daher Campo
Maldolo, Camaldoli, nach anderen von Campus amabilis; 39 km 6stlich von Florenz,
16 km nérdlich von Arezzo). Stifter ist der heilige Romuald (San Romualdo) aus
dem Geschlecht der Herzoge von Ravenna (gest. 1027), urspriinglich Ménch des
Klosters Classe bei Ravenna. Durch Petrus Damiani, der bald nach 1040 die Vita
Rumualds schrieb, wurde Camaldoli zum Mittelpunkt der 1072 vom Papst Alexan-
der II. bestitigten Kongregation erhoben, die neun Niederlassungen zihlte, deren
Mitglieder aus dem Orden der Benediktiner ausschieden. Letztere standen unter
dem Prior von Camaldoli als ihrem Major und wohnten abgesondert in einzelnen
Zellen. Zum Unterschied von den Benediktinern trugen sie eine weisse Kutte mit
weissem Giirtel und Skapulier. Siehe: Heimbucher, Die Orden und Kongregationen,
Bd. 1 (2. Auflage 1907); W. Franke, Romuald und seine Reformtitigkeit (1912).
Ein alter Stich des Klosters und der Einsiedelei Camaldoli maioris wurde als Titel-
blatt der Ann. Cam. I verwendet.



20 Guido von Arezzo

Kloster Santa Croce in Fonte Avellana zuriickgezogen,!) so von
Razzi,?) von Guido Grandi,?) von Ziegelbauer?) und zuletzt von Mit-
tarelli und Costadoni. ®)

Ludolf, der Grinder der Camaldulenser Niederlassung Fonte Avel-

lana (in Umbrien), soll Guido im Jahre 1030 als helfende Hand (vica-

rius) zu sich berufen haben. Guido wire dann 1047, als Nachfolger
Ludolfs, Prior®) geworden und in dieser Stellung am 17. Mai 1050
gestorben :7)

Anno 1030, Guido aretinus a B.Ludulfo, sacrae domus Avellanae
ad normam instituti Camaldulensis fundatore, in coadjutorem seu
vicarium suum est coaptatus, cui etiam 1047 in prioratu successit us-
quedum anno 1050, die 17 maii Deum adiit.5)

Diese Meinung stiitzt sich nach Angabe von Fétis, Seite 148b, auf
folgende Basis:

Es existieren zwei Kataloge der Priores von Fonte Avellana in
Manuskript. Der eine, anonym, als Anhang an eine Vita Ludolfi, be-
findet sich im Britischen Museum (Add. 113, Erginzungskatalog).
Dieses Manuskript stammt aus dem 12. Jahrhundert. Man erfihrt
darin, dass Guido aretinus anno 1029 (nicht 1030!) einem gewissen
Johannes nachfolgte, der selber der Nachfolger des Ludolf war.

Nach dem anderen Manuskript, das aus dem 14. Jahrhundert
stammt und von Mittarelli und Costadoni angefiihrt wird,?) folgte

1) Camaldoli und Fonte Avellana (in Umbrien, Diézese von Faenza), werden
hiufig als dieselbe Ortlichkeit betrachtet, eine Quelle fiir die verheerenden Missver-
stindnisse und Verwechslungen, auf die wir zu sprechen kommen werden. Ein alter
Stich vom Kloster Fontis Avellanae ist als Titelblatt des 2. Bandes der Ann. Cam.
verwendet worden. Schon diese Illustration zeigt, dass es sich um eine ganz andere
Lokalitiit handelt.

%) Vita de’ Santi e Beati dell’Ordine Camaldolese, in fine.

%) Dissert. Camald. I, Kap. 4, Nr. 8 (S.70);IV, Kap. 2, Nr. 4 (S. 14); IV, Kap. 6,
Nr. 1 (S. 69). (PL CXLIV, cc. 17-88.)

4) Centifolium Camaldulense, 1750, num. XXXVIII, S. 22.

%) Ann. Cam. IT 42 (ad annum 1034).

%) Nicht ,,Abt*, wie vielerorts filschlicherweise geschrieben wird!

7) Fétis sagt filschlicherweise 10. Mai.

8) Centifolium Camaldulense, num. XXXVII, S. 22.

9) Ann. Cam. II, 44: Putant auctores nostri, inter quos Fortunius, Ractius et
Grandius primas tenent, ipsum se abdidisse in monasterium Fontes-avellanae, ubi
vicarius et coadjutor post aliquod tempus, ad annum scilicet 1030, constitutus a
Ludolpho conditore ejusdem monasterii, sed eremi sancta otia quaerente, obierit



Die historisch-biographischen Fragen 21

Guido anno 1025 auf Johannes, der diesmal als Nachfolger eines
Julius genannt wird, welcher der unmittelbare Nachfolger Ludolfs ge-
wesen sein soll.

In den einzelnen Angaben besteht also Meinungsverschiedenheit.
Alle Annalisten des Ordens sind sich aber einig, dass Guido aretinus
Prior im Kloster Fonte Avellana gewesen sei.)

Im Klosterrefektorium in Avellana gab es ehemals ein Portrit, das
auf die Mauer aufgemalt war und folgende Inschrift trug: ,,Beatus
Guido aretinus, inventor musicae.” Diese Worte sind freilich hyper-
bolisch, denn Guido war nie heilig- oder seliggesprochen worden, und
die Musik hat er auch nicht ,.erfunden‘‘. Das Fresko ist heute ver-
dorben, wird aber bestimmt nicht vor dem 14. Jahrhundert geschaffen
worden sein.

Dass sich die Listen auf einen anderen Guido beziehen, ist oft ver-
mutet worden. Der Nachfolger, jener beriihmte Petrus Damiani selbst
und seine Vitenschreiber nennen den Namen des Amtsvorgingers nie,
loben aber seine Heiligkeit.?) Vielleicht muss man daher annehmen,
dass der Vorgiinger, der in den besprochenen Listen als Guido figuriert,
nicht der berithmte Musiker war, dass vielmehr die Annalenschreiber
des Ordens bewusst oder unbewusst die beiden Namensgenossen iden-
tifizierten.?) Dabei mag vielleicht eine héufig zu beobachtende Ver-

anno 1050, die XVII. maji. In antiquo catalogo priorum Avellanensium scripto se-
culo XIV successor Lodulphi legitur anno 1000 Julianus, Juliano suffectus dicitur
anno 1009 Johannes, Johanni vero successissime anno 1025 Guido quem postea
exceperit Petrus Damianus.

1) R. G. Kiesewetter, Guido von Arezzo, Leipzig 1840, S. 9, bezweifelt, dass die
Identifikation jenes Priesters zu Avellana mit dem Musiker statthaft sei. Die Zeug-
nisse griinden sich seiner Meinung nach auf vorgefundene Listen, welche sich wider-
sprechen und aus spiteren Perioden stammen. Die Schreiber diirften den Namen
aretinus aus freien Stiicken hinzugefiigt haben. Ein Ubertritt in einen strengeren
Orden ist aber, im Gegensatz zur Meinung Kiesewetters, gar nicht ausgeschlossen,
und der Verzicht auf musikalische Entfaltung entsprach vielleicht gerade dem
Wunsche Guidos.

2) Uber Petrus Damiani und die Literatur iiber ihn siehe fiirs erste: Diction-
naire de théologie catholique, Paris 1923 f., sub Damien.

%) Anderer Meinung ist Buccellinus in seinem Menelogio Benedictino, wo er zum
17. Mai 1050 schreibt: Beatus Guido Arretinus abbas Sanctae Crucis Avellanae, mu-
sicae dogma Ut Re Mi Fa Sol La deprompsit, et ecclesiae universae insigne univer-
sum dedit.



22 Guido von Arezzo

wechslung eine Rolle gespielt haben, diejenige des Klosters Santa
Croce bei Arezzo (Badicroce) mit dem viel berithmteren Santa Croce
in Fonte Avellana.') Die Camaldulenser Annalisten tadeln denn auch
Possivinus, dass er das Kloster Santa Croce bei Arezzo als Guidos
Aufenthaltsort angenommen hat.?)

Die Version, wonach Guido als Camaldulenser gestorben sei, bleibt
nicht unwidersprochen. Die meisten Historiker haben behauptet, dass
Guido nach Pomposa zuriickgekehrt sei und dort sogar als Abt Nach-
folger seines Namensgenossen geworden sei.?) Als Fundament fiir diese
Annahme kommt einzig das Versprechen Guidos, dem Abte von Pom-
posa gegeniiber, in Frage — oder vielmehr die Aufforderung des Abtes,
Guido solle wieder in sein Kloster zuriickkehren (siehe die Darstellun-
gen Seite 3). Wir neigen jedoch zur Ansicht, dass Guido doch aller
Wahrscheinlichkeit nach Eremit geworden ist und halten in diesem
Zusammenhang die Uberlieferung von Domnizio (ca.1115), (siehe
Seite 19), fiir die wichtigste (siehe Anhang, Seite 121).

Bandini?) bringt als Einzelginger Guido noch mit dem Kloster
Vallombrosa®) in Verbindung, ohne eine Begriindung dafiir zu geben.
Nach Falchi 29 wurde dieses Kloster jedoch erst gegen 1039 gegriindet,
so dass diese Version nicht ernsthaft in Frage kommt. Aus dem Brief
an Theobald (GS II 2a) geht hervor, dass Guido zur Zeit, da er den
Auftrag erhielt, den Micrologus zu schreiben, ein einsames Leben
fithrte: ,,Dum solitariae vitae saltem modicam exsequi cupio quanti-
tatem, vestrae benignitatis dignatio ad sacri verbi studium meam sibi
sociari voluit parvitatem.* Diese solitaria vita, die nicht ganz Ein-
siedler-, nicht ganz Monchsleben gewesen sein diirfte, wird irgendwo
in der Umgebung von Arezzo zu lokalisieren sein.

1) Die Verwechslung mit Guitmundus (siehe Seite 56) kam vielleicht auch des-
halb zustande, weil letzterer aus dem Kloster Sanctae Crucis in der Diozese Evreux
(Normandie) stammt.

%) Ann. Cam, IT 44: In eo tamen falluntur Possivinus, et qui eum exscribit, Ou-
dinus, quod monasterium sanctae Crucis Avellanae prope Arretium Etruriae civi-
tatem constituunt. Siehe dazu auch Falchi 22 f.

3) So Mab. Ann. IV 32. - Tiraboschi, Storia della Letteratura Italiana, Bd. III,
lib. 4, Kap. 5, § 13. — Angeloni, Sopra Guido d’Arezzo, S. 79. — Kornmiiller, in: Cae-
cilienkalender 1876, S. 52. — Kiesewetter, Guido von Arezzo, 1840, S. 8. — Ambros,
Geschichte der Musik, Bd. II, S. 150, und andere.

4) Bandini, Specimen literaturae florentinae saeculi XV, Florentiae 1747, S. 5.

5) Vallombrosa liegt 25 km 6stlich von Florenz und 19 km nérdlich von Arezzo.



Die historisch-biographischen Fragen 23

Brandi 141 ist der Ansicht, dass dafiir zwei Ortlichkeiten in F rage
kommen, Flora e Lucilla und Capolona, letzteres ca. 10 km nérdlich
von Arezzo.') Capolona wurde 1026 von Kaiser Conrad II. mit Privi-
legien bedacht. Brandi entscheidet sich fiir Flora e Lucilla, betont
aber, dass nichts darauf hindeute, in welchem Kloster Guido sich auf-
gehalten haben kénnte.

Merkwiirdigerweise erwihnt Falchi 22 Capolona nicht, sondern
fithrt nur die beiden Benediktinerkléster Flora e Lucilla und Badi-
croce an. Flora e Lucilla soll nach der normalen Benediktinerregel or-
ganisiert gewesen sein. In Badicroce (auf dem Wege von Arezzo nach
Castiglione, ca. 15 km siidlich Arezzo) soll hingegen die Camaldulen-
sische Klosterregel von Avellana im Gebrauch gewesen sein. Falchi 23
entscheidet sich fiir den Aufenthalt in Badicroce. Wir neigen dazu,
Falchi zuzustimmen, wiirde in diesem Fall doch der spitere Ubertritt
zu den Camaldulensern in Avellana plausibler erscheinen.

Es wiire leichter, eine sichere Antwort auf diese Fragen zu finden,
wenn die Person des ,,Abtes Grunvaldus® (siche Seiten 2 und 17)
identifiziert werden kénnte. In Arezzo gab es bekanntlich kein Kloster
und keinen Abt. Es muss dies der Abt jenes Klosters gewesen sein, in
welchem sich Guido vor der Romreise aufhielt und in dem er den Mi-
crologus geschrieben hat. Unserer Vermutung nach kénnte Grunval-
dus Abt von Badicroce gewesen sein. Alle Nachforschungen iiber die
Richtigkeit dieser Arbeitshypothese waren leider erfolglos. Bezeich-
nend ist auch, dass Abt Grunvaldus uns im Zusammenhang von Gui-
dos Romreise genannt wird, nicht aber anlisslich jener andern Rom-
reise (Kaiserkronung 1027), von der Baroncini (siehe Seite 18) be-
richtet. Dies wiirde dafiir sprechen, dass wir es hier mit zwei verschie-
denen, voneinander unabhiingigen Reisen zu tun haben. Die Ansetzung
von Guidos Romreise ins Jahr 1028 (in Beriicksichtigung von Sige-
bertus, siehe Seite 17) gewinnt dadurch mehr fiir sich.

Schliesslich bleibt noch ein letztes Zeugnis iiber Guidos Wirken in
Italien zu erwiihnen.

F.Thaner?) veroffentlichte 1891 einen kurzen Brief eines Wido
monachus an den Erzbischof Heribert II. von Mailand (1018-1045),

1) Capolona, das alte Campus Leonis, liegt an der Route Arezzo-Subbiano.
?) MGH., Libelli de lite imperatorum et pontificam, Bd. I (1891), S. 1 ff.



24 Guido von Arezzo

worin der besagte Ménch unter Berufung auf Gregor') und Augustin?)
dem Erzbischof Vorwiirfe wegen seines simonistischen Lebenswandels
macht und ihn ermahnt, von dieser Siinde zu lassen.

Thaner macht wahrscheinlich, dass dieser Wido monachus niemand
anderer war als Guido von Arezzo.?)

Guido sei ja nicht nur Musiker, sondern auch eifriger Kenner der
Heiligen Schrift gewesen. Dann miissen Guido und dieser Wido gleich
alt gewesen sein.

Als stirksten Grund erwidhnt er schliesslich die Tatsache, dass
Guido sich im Brief an Michael gegen die Simonie bekennt. Abt Guido
von Pomposa rit ihm (GS II 44b), es sei fir ihn als Monch besser,
im Kloster von Pomposa zu verweilen als an Bischofssitzen. Dies wolle
er auch tun, schreibt Guido an seinen Freund, zumal ,,fast alle Bi-
schife wegen Simonie verurteilt seien und er den Verkehr mit ihnen
fiirchten miisse®. )

Bernhold von Reichenau scheint in der Bemerkung zum Briefe
Bernhards von Konstanz (de dammat. scismat. 31) zu bestétigen, dass
es sich bei diesem Wido um Guido von Arezzo handle (Ussermann,
Germ. sacrae proced. 2, 204, Nr.34): ,,Hanc epistolam ad Mediolanen-
sem ecclesiam non Paschalis fecit, sed quidam Wido, qui et musicam
composuit, sic enim viri religiosissimi asserunt, qui hoc ex discipulis
eiusdem diligentissime exploraverunt.*%)

Damit sind die Zeugnisse fir Guidos Leben und Wirken in Italien
erschopft. Im dritten Teil der vorliegenden Arbeit werden wir ver-
suchen, ob eine Synthese aller vorgetragenen Uberlieferungen zu einem
sinnvollen Ergebnis fiihrt.

1) Die Stelle ist aus Gregorii Registr. 12, 29 genommen.

) Die betreffenden Worte stammen aber aus der Schrift des Fulgentius de fide
ad Petr. 39 (PL LXIV 704).

%) a. a. 0., S. 2.

4 Cum praesertim simoniaca haeresi modo prope cunctis damnatis episcopis
timeam in aliquo communicari. GS II 44b.

%) Siehe Manitius 754.



Die historisch-biographischen Fragen 25

II. ZEUGNISSE AUS FRANKREICH

a) Guido Oagrius und Guido de Sancto Mauro

Der Benediktinerménch von Maredsous, Dom Germain Morin,
veroffentlichte 1888 in der Revue de I’Art chrétien') einen Aufsatz:
,»,Guy d’Arezzo, ou de Saint-Maur des Fossés®, in dem er auf Grund
von Handschriftenfunden die Meinung vertrat, dass Guido von Arezzo
keineswegs immer in Italien geweilt habe, dass er sogar ein Franzose
seiund im Kloster Saint-Maur des Fossés erzogen worden war. Ebenda
wiire er auch als Gesanglehrer titig gewesen und reiste von hier aus
vermutlich auch in die benachbarten nérdlichen Linder. Eifersiichtige
Kollegen im Kloster sollen ihn gezwungen haben, das Land zu ver-
lassen und in Pomposa Schutz zu suchen. Nun wiirden all die Ereig-
nisse folgen, die wir im vorangehenden Kapitel dargestellt haben.

Wir interessieren uns vor allem fiir die Funde, die Morin gemacht
hat, welche imstande waren, die Meinung vieler Musikforscher grund-
legend zu indern, und die eine wahre Flut von neuen Meinungen,
Aspekten und Spekulationen heraufbeschworen.

Unter den Manuskripten der Bibliothek zu Troyes findet sich ein
Codex 22732), der urspriinglich dem Kloster Saint-Maur des Fossés
gehorte und einen Teil der Sammlung des berithmten Pithou bildet.
Er stammt wahrscheinlich aus dem 12. Jahrhundert und ist herrlich
geschrieben. Er enthilt verschiedene Schriften zu Ehren von Saint-
Maur, unter anderem einen Hymnus unter dem Namen des Fulcodius
archidiaconus.?) Diesem Hymnus schliesst sich (Fol.36v) eine Folge
von Versen an, die sich auf einen cantor namens Oacrius beziehen.
Wir geben sie hier wieder mitsamt den zwei Varianten, die sich beim
Vergleich mit dem Codex 11578 (fonds latin) der Bibliothéque Natio-
nale in Paris ergeben. Diese Pariser Handschrift stammt ebenfalls von
Saint-Maur und diirfte gleichen Alters sein.%)

1) Revue de I’Art chrétien, 4. Serie, Bd. 6, Juli 1888, S. 333-338.

2) Siehe die ausfiihrliche Beschreibung in: Catalogue général des Manuscrits des
Bibliothéques publiques de France. Départements. Bd. II (1855), S. 923 ff.

3) Hymnus in laudem eiusdem B. Mauri, Fulcodii archidiaconi. Quem terrestris
et coelestis. (Siehe Hist. litt. de la France, Bd. VIII, S. 113-121.)

%) Das Manuskript, das Montfaucon (Bibl. bibl. S. 1278.1) beschreibt, ist dieser
Codex Troyes 2273, Fol. 73. (Siehe Hist. litt. de la France, VII, 494.)



26 Guido von Arezzo

Talia scribo tibi vocalis cantor Oacri?)

Paucula verba tibi repetendo fabor Oacri.?)

Ut reor ingenio polleres pythagoreo.

Si quis te tenero docuisset doctus ab aevo.
Nempe, nisi fallor, mens est tibi corpore maior:
Corpus habes modicum, sed cordis acumen acutum,
Parvus et astutus melior quam longus ineptus.
Est ysopo malva procerior atque cicuta,

Quae tamen est malva preciosior atque cicuta.
Mirmica vel ape minimis animantibus esse
Invenies usquam?®) non ingeniosius unquam,

Sed cor iners asini nil habet ingenii,

Mirmica vel ape cum sit sat grandior ipse.

Vox tua, vox alacris, facilis patiensque laboris.
Tu nostri modulos musicus organicos.

In te prorsus habes has quatuor utilitates:
Cantor es, et lector, scriptor simul, atque notator.
Tu nil vulpis habes; tranquilli sunt tibi mores.
Ergo Deum mecum, qui semper iudicat aequum,
Lectores horum deposcite versiculorum,

Ut dignetur ei donare locum requiei. Amen. Fiat.

Diese schwachen Verse geben uns allerdings kein hinreichendes
Bild des Cantor Oacrius. Wir erfahren, dass er einen nachteiligen Kor-
perwuchs, dafiir aber viele andere Fihigkeiten hatte, zum Beispiel eine
aussergewdhnliche musikalische Begabung. Das stille, friedliche Ge-
miit, das der Besungene gehabt haben soll, steht hingegen in krassem
Gegensatz zu demjenigen Guidos von Arezzo.

Ein im selben Codex 2273 gleich folgendes Stiick (Fol.37) sagt etwas
mehr itber den Oacrius aus. Morin 334 hat es ebenfalls vollstindig
wiedergegeben. Wir begniigen uns mit dem zweiten Teil und resiimie-
ren vorerst den Inhalt der ersten Hilfte:

Der Verfasser der Verse beginnt damit, die Ueberlegenheit der Zeit-
genossen iiber die vorangegangene Generation zu preisen, besonders
was die freien Kiinste anbelange. ,,Nos Fossatensis monachi®, wir
Ménche von Saint-Maur, wir haben dafiir einen schlagenden Beweis.
Wie alle Monche, so haben auch wir eine Hauptaufgabe: zum Lobe
Gottes zu singen. Die uns Vorangegangenen haben ja getan, was sie
nur konnten. Aber wie schwierig war die Ubermittlung der Gesinge.

1) Codex 11578, Paris: O’ aeri.

?) Fiir Oeagrius, aus dem Geschlecht des Oeager, des Vaters von Orpheus. Poe-
tischer Name. (Georg. IV, 524; Ovid, Metam. II, 29.)

3) Codex 11578, Paris: Invenies quicquam nil ingeniosius. . .



Die historisch-biographischen Fragen 27

Es war unméglich, zu einem befriedigenden Resultat zu kommen ohne
vorher lange die Greise singen gehort zu haben. Das Ohr (und das Ge-
ddchtnis!) war alles. Jede praktische Regel fehlte. Aber mit einem Mal

wurde es anders.

Haec?), ut dixi superius, / antiquos diu latuit,
Donec Guido Oacrius / nobis eam aperuit.

Hunec autem ab infantia / nutrivit haec ecclesia.
Mira discendi gratia / sibi datur ad omnia:

Nam canendi scientiae / plenam satis notitiam
Commendavit memoriae / infra adolescentiam;
Quam paginis inserere / non ignoravit eciam,
Velociterque scribere / bonam tenens materiam.
Adhuc autem ipse Guido / non ignarus grammaticae
Hausit de fonte liquido / ad plenum artis musicae.
Hoc preciosum ferculum / nobis gratis apposuit:
Benedictus in saeculum / sit ipse qui nos docuit
In canendo mendacium / vitare satis leviter:

Sit in terra viventium / locus ei perhenniter.
Praesentes etque posteri / preces pro eo pariter
Deo fundant, ac pueri / quos docet specialiter.

Guido Oeagrius, der seit seiner Jugend in unserem Kloster aufge-
zogen (erndhrt) worden war, hat uns das Geheimnis offenbart. Begabt
mit einer seltenen Fihigkeit in geistiger Beziehung, eignete er sich
alles an, was man iiber den Gesang wissen konnte. Und, als guter
Schreiber, nahm er sich die Miihe, alles aufs Papier zu bringen. Er sei
gelobt, dass er uns dieses herrliche Mahl bereitet hat, und uns gelehrt
hat, die Fehler beim Singen zu vermeiden. Dass doch alle, die jetzt
und in der Zukunft Lebenden, fiir ihn beten méchten, und vor allem
die Knaben, die er besonders gerne unterrichtet.

#

Auf einer Englandreise entdeckte Morin bald weitere Dokumente,
die ihn veranlassten, Guido von Arezzo mit diesem Oeagrius zu iden-
tifizieren.

Im Codex 763 der Collection Landsdowne des Britischen Museums
in London sind mehrere sehr merkwiirdige Stiicke iiber Musik ver-
einigt. Von einem, in quarto, 128 Blitter stark, kennen wir den Ur-
sprung durch eine auf Fol.2 stehende Inschrift: ,,Hunc librum vocita-

1) Methodus addiscendi cantilenas.



28 Guido von Arezzo

tum musicam Guidonis scripsit domnus Johannes Wylde quondam
exempti monasterii Sanctae Crucis de Waltham?) praeceptor.*

Auf Fol.56 v dieses Codex sind die wichtigsten, durch ihre musika-
lischen Kenntnisse berithmt gewordenen Persénlichkeiten aufgezihlt.
Nach Boetius, neben andern Musikern namens Guido, wird einem
Guido de Sancto Mauro?) ein Ehrenplatz zugewiesen. Um was fiir
einen Guido kann es sich wohl handeln, der hier zu den Erfindern der
Musik?) gerechnet wird ? Wohl um den Oeagrius, der in Saint-Maur
gelebt haben soll und der nach den in diesem Kapitel wiedergegebenen
Hexametern Cantor, Lector, Scriptor und Notator %) gewesen sein soll ?

Auf derselben Seite dieses Codex (Fol.56v) findet man den Micro-
logus des Guido von Arezzo unter dem Namen Guido de Sancto Mauro
zitiert.) Es handelt sich dabei nicht um einen einzelnen Fall, also
nicht um einen einmaligen Irrtum des betreffenden Schreibers.

Auf Fol. 61 desselben Codex 763 beginnt eine neue Abhandlung mit
den Worten: ,,Metrologus °) liber. In nomine sancte et individue trini-
tatis incipit de plana musica, id est brevis sermo. Quid est musica ?7)
Musica est pericia modulationis.*

Hier wird der Micrologus viermal als Werk des Guido de Sancto
Mauro genannt:

1. Fol.64: De divisione 49T modorum in 80 secundum Guidonem

de Sco Mauro. Interea cantus. . .%)

2. Fol.65v: De Tropis. .. musicae, secundum Guidonem de Sco

Mauro, horum autem troporum exercitati.?)

1) Das Kloster (Abtei) Waltham liegt in der Grafschaft Essex, an der Haupt-
route von London nach Cambridge.

%) Boicius. .. Deinde Guido de Sancto Mauro.

%) Inventores artis musice equeformis.

4) Notator bedeutet eigentlich einen Notenschreiber, wird aber spiter als
,.KKomponist* angewendet (CS I 344/45). Vielleicht kénnte dieses Wort auf die neue
Erfindung der Liniennotation anspielen ?

5) ... in tranquillis delectabiles, in prosperis exultantes, secundum Guidonem
de Sancto Mauro in sua musica. (GS II 17a.)

8) Vielleicht fiir ,,Micrologus*. Siehe Seite 29, Anm. 3. Es handelt sich dabei um
einen Kommentar zum Micrologus.

) Es handelt sich nicht um Odos Dialog: Quid est musica ? Veraciter canendi
scientia... GS1I252. Dieser Micrologus-Kommentar ist bisher unverdoffentlicht.
Siehe Anm. 6.

8) Micrologus Kap. XII (GS II 12).

9) Micrologus Kap. XIV (GS II 14).



Die historisch-biographischen Fragen 29

3. Fol.66: De comoda vel coponenda modulacione, secundum Guy-
donem de Sancto Mauro. Igitur quaemodum.?)

4. Fol.68: De multiplici varietate sonorum et neumarum secdm
G. de Sco M. ca™m i6™ Illud vero non debet mirum videri.?)

In Oxford, Cod. Bodl. 515, Fol. 78, befindet sich eine andere Kopie
dieses ,,Metrologus* mit den eben erwihnten Zuschreibungen.?) Etwas
weiter unten, Fol.89, in einem ausfiithrlichen Verzeichnis der vorziig-
lichsten Musiker wird unser Guido de Sancto Mauro ausdriicklich
genannt:

,,Postea vero Boetius presianus omerus franco Guido de sco Mauro
et alii auctores.

Uberraschend ist auch, dass nach Gustav Beckers Catalogi Biblio-
thecarum antiqui?) das erste und einzige bekannte Exemplar von
Guidos Antiphonarium sich in dem Bibliothekskataloge des Klosters
Saint-Maur des Fossés (um 1200 angelegt) findet.

Bevor wir die Ausfithrungen Morins in der,,Revue de’Art chrétien**
weiterverfolgen, erwihnen wir noch ein weiteres, von Morin erst sieben
Jahre spater bekanntgegebenes Dokument,?) das Werke von Guido
von Arezzo unter dem Namen Guido de Sancto Mauro erwiihnt.

1) Micrologus Kap. XV (GS II 14).

2) Micrologus Kap. XVI (GS II 17).

%) Ferner ist dieser Kommentar zu Guidos Micrologus auch enthalten in folgen-
den Handschriften:

London, Brit. Mus., Arund. 130

London, Brit. Mus., Add. 4912

Rom, Bibl. Vaticana, Regin. 1146

Lincoln, Bibl. Cap. Cath. 229

Nach Hughes 301 wurde der ,,Mutrologus*: Liber de plana vivificid (= musica)
des Codex B. M. Arundel 130, ff. 100-103, der hauptsiichlich aus dem Micrologus zu-
sammengestellt ist, fiir den 3. Earl of Northhumberland, Henry Percy (1421-1461) ge-
schrieben.

Andere Kommentare zu Guidos Micrologus sind folgende:

Commentarius annonymaus, sieche Seite 84, Anm. 2.

Liber Argumentorum und Liber specierum, beide jeweils enthalten in folgenden
Hs.: Rom, Bibl. Vat. lat. 9496 ; Rom, Bibl. Vallicelliana B 81; Paris, Bibl. Nat. lat.
7211 ; Cambridge, Trin. Coll. 1441 (0.9.29). (Unveroffentlicht.)

4) Catalogi Bibliothecarum antiqui. Collegit Gustavus Becker, Bonnae 1885.
Liste 134, Nr. 40: Antiphonarius Guidonis perobtimus musicae notatus.

5) Revue bénédictine, Maredsous 1895, Bd. X1II, S. 195.



30

Guido von Arezzo

Im Trinity College in Cambridge entdeckte Morin im Manuskript
0.9.29 (Cambridge 1441, Trinity College, 15.Jahrhundert) folgende

Rubrik:
Fol.57:

Fol.67:

Fol.72:

Fol.73v:

Fol.78:

Fol.85:

Fol.85v:

In nomine sancte et individue trinitatis incipit microlo-
gus liber in musica id est brevis sermo editus a dompno
Guydone monacho de Sancto Mauro... Incipit Guy-
donis super micrologum in musica epistola.

Explicit micrologus id est brevis sermo in musica editus
a dompno Guidone musico peritissimo. .. Incipit alius
tractatus eiusdem de musica metro compositus.

Incipit quidam brevis tractatus de musica editus a
dompne Guydone monacho de Sancto Mauro.

Incipit alius tractatus eiusdem Guydonis monachi de
Sancto Mauro musici peritissimi ad M. monachum (GS
11 43-50).

Eiusdem de eadem.

Explicit liber dompni Guydonis monachi de Sancto
Mauro, de speciebus musicae.

Incipit Enchiridion Odonis.!)

Morin versichert, dass alle hier erwihnten Stiicke sonst zu den
Werken des Guido von Arezzo gerechnet werden.

Weitere Beweise holt sich Morin in seinem Aufsatz in der ,,Revue
de I’Art chrétien*‘, dem wir uns nach dem kurzen Seitenblick auf eine
spiitere Publikation wieder zuwenden wollen, aus den Schriften Gui-
dos selbst. Er zweifelt, dass uns der Brief an Michael (GS II 43) un-
verfilscht iiberliefert ist. Im Codex London, B. M. Arundel 339, ist
zum Beispiel der Satz: ,,Sed quia ad praesens venire non possum. ..

comprobatum* nicht enthalten. (Entspricht: GS IT 44b.)

1) Diese und die hier folgenden Ergidnzungen verdanke ich Herrn Prof. Dr.

J. Handschin:

Fol. 67 liest Herr Prof. Handschin statt metro metris, der Katalog hat metrice.

Fol. 78: Explicit tractatus Domni Guidonis monachi. Incipit alius tractatus ...
ad A (= ad M[ichael]) de musica. Der Beginn des Traktates, in dem sich das Trinum
et unum findet, das auf dieselbe Melodie gesungen wird wie Ut queant laxis und hier
dem Guido zugeschrieben ist.

Fol. 83v: Explicit Liber argumentorum Guidonis monachi de musice. Incipit
liber specierum eiusdem de musica (Titel: Epistola).



Die historisch-biographischen Fragen 31

Die Bemerkung Guidos: ,,Inde est, quod me vides prolixis finibus
exulatum* (GS II 43 a) bekommt fiir Morin einen ganz neuen Sinn,
denn wenn der in Saint-Maur erzogene Guido mit Aretinus identisch
ist (was aus den zitierten englischen Handschriften hervorzugehen
scheint), dann wiirde sich der in Italien sich aufhaltende Guido tat-
sichlich weit von seiner Heimat entfernt befinden.?)

Noch deutlicher spricht eine Praefatio auctoris, welche im Codex
B. M. Harleian 281 (Fol. 1) zwischen den Titel?) des Micrologus und
den Brief an Theobald eingeschoben ist (neben den fiinf Versen ,,Gym-
naso musas‘’ usw.), die also lautet:

Prefacio auctoris. Cum iam etatis nostre cana series multis an-
fractibus laborata requiei tempus exposceret: ut expositis®) secula-
rium curis mens spe retributionis eterne omnino dei) servitio libera
vacaret placuit auctoritati autentice persone Theobaldi pontificis sibi
tanto abnoxium beneficio ad laborem revocare studii, ut quicquid
musice utilitatis acticis®) finibus per varia tempora adquirendo labo-
rassem, regulis neumatibusque figuratis zelo commuis in commune
communiter expenderem.

Danach wire Guido bei der Abfassung des Micrologus schon vor-
geriickten Alters (iam etatis nostre cana series)®) gewesen, hitte viel
Unerfreuliches erlebt und wiirde sich jetzt, miide geworden, einzig
dem Gottesdienst widmen; aber Bischof Theobald von Arezzo, sein
ausgezeichneter Wohltiter, hitte ihm den Auftrag gegeben, sich noch-
mals an die Arbeit zu machen und zum allgemeinen Wohle mitzu-
teilen, was er zu verschiedenen Zeiten (per varia tempora) in den
nordischen Landen (arcticis finibus) an musikalischen Kenntnissen
sich erworben habe.

Dieses Dokument scheint also ebenfalls wahrscheinlich zu machen,
dass der Musiker Guido von Arezzo, vor der Abfassung des Micrologus

1) Wir deuten Seite 115 f die Epistolastelle anders.

%) Incipit Micrologus Guidonis aretini monachi in planam musicam. Versus se-
quentis operis.

3) Statt ,,depositis* ?

4) In der Hs.: ,,diei*.

5) Statt ,,arcticis‘’.

8) Nach Gastoué, Dict. arch. VI (2. Teil), 1915, bedeutet diese Ausdrucksweise
ein Alter von ca. 40 Jahren.



32 Guido von Arezzo

in Italien, sich in Frankreich (allgemein: in nordischen Lindern) auf-
gehalten habe.

Morin weist auch auf die Verwandtschaft des Satzes aus dem Brief
an Theobald: ,,Coepi inter alia musicam tradere pueris* (GS II 2) mit
dem Schlussvers des Codex Fossatensis (Troyes 2273) hin, welcher
lautet: ,,Deo fundant ac pueri, quos docet specialiter.*

Nach Morin befindet sichin den Londoner Manuskripten noch man-
ches, das, bisher unbekannt, Beitrige zu der Biographie Guidos liefern
konnte.!) Der genannte Codex Harleian 281 enthilt ferner vor dem
Liber trocaicus (Regulae rhythmicae, GS I1125) auf Fol. 12v folgendes
Gesprich Guidos mit der Muse, das sich den Eingangsworten unmit-
telbar anschliesst:

Explicit micrologus Guidonis in planam musicam. Incipit liber
secundus eiusdem in planam musicam quem appellat trocaicum. Pro-
logus in quo Guido muse ipsum alloquenti respondet.

Musa. Nequaquam inquit tibi reor esse congruum. nullaque ratio-
nis auctoritas hoc probatur exigere. eadem via philosophorum. vel eis-
dem insistendo vestigiis. duris numerorum proportionibus. rudibus
atque novis cantoribus musicam tradere. Si quis enim naturaliter bal-
butientem conatur reddere recte loquentem. quod est impossibile.
haud illius dispar protest reputari. qui partem adamantis ferro putat
posse secari. propterea meis consiliis sapienter adqiesce.?) quantoque
subtiliori poteris. puerili stilo utere. Oportet enim pueros levioribus ad
studium revocare.

Guido. Quod me doces benigne valde gratulor. Scio enim quod
aures tenere. seniores philosophie tractatus plenarie non possunt per-
cipere. Unde obmissa gravitate argumentorum. regularum subtilitates
et ut ita dicam fede vulgales (sic!) satis evidenter omnibus in com-
mune tradidimus. talesque neumarum certitudines. lineis vel spaciis

1) Siehe Seite 53.

Zum Beispiel wiire hier die noch spiitere Hs. Cambridge, Trin. Coll. 1441 (15. Jahr-
hundert) anzufiihren (siehe Seite 29, Anm. 3), in der der Micrologus (Fol. 57 r) also
beginnt: ,,In nomine Sante et individue trinitatis. Incipit micrologus, id est brevis
sermo, editus a domno Guidone monacho de Sancto Mauro. ..* Der ,,Liber Spe-
cierum‘* schliesst Fol. 85r: ,,Explicit liber Guidonis monachi de Sancto Mauro. . .*

%) Cod. aquesce.



Die historisch-biographischen Fragen 33

facile dinoscendas. sensatis et studiosis. ut in (Fol. 13) solo anno om-
nem usualitatem superent. curiose subiecimus. Igitur quia hec nulla-
tenus possunt redargui. cur nos livor edax rodit ? Leo papie decanus.!)
vir magne scientie miror quia obtrectatur. Inter quem et musicum
que et quanta sit differentia trocaico demonstrabitur.

Explicit prologus. Incipit trocaicus. Musicorum et cantorum (GS
IT 25).

Dieses interessante Stiick weiht uns in die Beschiiftigungen Guidos
ein und macht zugleich einen seiner Verleumder und Verfolger als
,,Leo papie decanus* namhaft. Niheres iiber diesen Leo habe ich
nicht ermitteln kénnen (sieche Anmerkung 1). Guido beklagt sich,
immer das Opfer des Neides zu sein, er, der sich kein anderes Ver-
brechen vorzuwerfen habe, als die Kunst des Gesanges den Kleinen
und Einfiltigen zuginglich gemacht zu haben, indem er die rein theo-
retischen Erorterungen, die immer noch in den Schulen in Gebrauch
seien, beiseite liess. ‘

Gegen Ende seiner Ausfithrungen kommt Morin noch auf den
Traktat ,,Quid est musica ?** (GS I 252) zu sprechen, der meist dem
Abte Odo von Cluny zugeschricben worden ist. Er behauptet, dass
dieses theoretische Werk nicht von diesem Odo stammen kénne, da
sich der Autor im Zusammenhang mit der Antiphone O beatum Ponti-
ficem?) sonst selber zitieren wiirde; tatsichlich kann man dem heili-
gen Odo nicht gut zumuten, dass er schreibt, die in Frage stehende
Antiphone sei von ihm, Domnus Odo, in scharfsinniger Weise dem
ersten Tone zugeschrieben worden. %)

1) Nach Morin bietet dieses selbe Manuskript noch einmal, im Brief an Michael,
das Wort papie, dort, wo es aber offenbar pomposie heissen sollte. Andere Manu-
skripte haben einfach pp. P. Hugo Gaisser, 0.5.B., ebenfalls von Maredsous, welcher
im Gregoriusblatt 1889, Nr. 5 und 6, ein Referat iiber die Abhandlung Morins
brachte, glaubt Leo papie decanus besser nach Pomposa zu versetzen (also: pom-
posie decanus), wo er die Aufnahme des verbannten Guido verhindert hitte, doch
sei es auch nicht ausgeschlossen, dass er sich in Pavia befand und das Kloster St. Sal-
vador eine erste Station des vertriecbenen Monches in Italien gewesen sei. Griinde
fehlen ihm allerdings, mit denen man eine solche Vermutung stiitzen miisste.

2) Ut haec antiphona: O beatum Pontificem, quae. .. in primo tono a Domno
Oddone curiosissime est emendata. GS I 256b.

3) Die Begriindung ist aber schwach, da man nicht mit Sicherheit weiss, ob das
Prooemium und der Tonar (GS I 248 f.), wo die Antiphone emendiert ist (siehe
S. 104), wirklich von Odo von Cluny stammt.



34 Guido von Arezzo

Morin bemerkt, dass das Manuskript B. M. Harleian 281 den Dia-
logus ausdriicklich dem Guido zuschreibt!) und dass der Prologus
zum Dialogus ferner im Codex add. 10.335 des Britischen Museums
unter den Werken Guidos figuriert.

Morin nimmt keine Stellung zu diesen letzten Fragen, reklamiert
fiir Guido einzig den Prologus des Dialogus.

Wir gehen nicht mehr niher auf diese Vermutungen Morins ein,
da uns das Poblem bald eingehender beschiftigen wird.

Diese hier dargestellten Entdeckungen Morins sind der Reihen-
folge nach an folgenden Orten abgedruckt, iibersetzt oder besonders
besprochen worden:

Le Messager des fideles, Revue bénédictine 1888, Seite 446448

(durch Dom G.Morin selber).

VjMW, 1889, Seite 4901f. (durch Dom Ambrosius Kienle).
Gregoriusblatt 1889, Seite 25 (durch Dom Hugo Gaisser).
Kirchenmusikalisches Jahrbuch 1890, Seite 95-98

(durch P. Utto Kornmiiller).

Revue des questions historiques 1891, Seite 547-554

(durch Dom G. Morin selber).

Dict. arch. VI (2. Teil), 1912ff. (durch A. Gastoué)
WE II 281.
%k

Nun bleibt uns nur noch eine Publikation Morins zu erwihnen, die
erim Rahmen eines ,,Essai d’autocritique* in der ,,Revue bénédictine**
1895, Bd. X1I, Seite 395, veroffentlicht hat.?)

Morin weiss jetzt, 1895, genau, dass dieser Guido Oeagrius der
Manuskripte von Saint-Maur des Fossés eine Person des 12. und nicht
des 11. Jahrhunderts sei. Nun spricht tatsichlich im 12. Jahrhundert
ein anderer Guido von der Umwandlung, die er im Gesangsunterricht
vollbracht habe, mit fast denselben Worten wie der Autor dieses dem
Guido Oeagrius gewidmeten Lobgedichtes. Dieser andere Guido wird
manchmal Guido Augensis genannt, andere Male Guido von Cherlieu.
Die Stelle, die Morin meint (an der Guido Augensis von seinen Er-

1) Fol. 20v: Explicit trocaicus. Incipit tercius liber eiusdem Guidonis in musi-
cam sub dialogo. .. Discipulus. Quid est musica ?
%) Notes biographiques sur Guy d’Arezzo.



Die historisch-biographischen Fragen 35

folgen berichtet), findet sich am Anfang der Abhandlung, die er
(Guido) an seinen ehemaligen Lehrer (der Novizen) richtet, an Guil-
laume, den Abt von Rievaulx (und nicht an den heiligen Bernhard,
wie man oft zu Unrecht weitergegeben hat) (CS II 150). Seit dem
13. Jahrhundert wurden, nach Morin, die authentischsten Werke Gui-
dos von Arezzo diesem Guido Augensis zugeschrieben (siehe: L.De-
lisle, Cabinet des mss. II 527 ; Montfaucon, Bibl. bibl. mss., Seite 1473,
Spalte 1).

Von D. Célestin Vivell (,,Tribune de Saint-Gervais¢ 1910, Nr. 6,
Seite 176) erfahren wir, dass er Morin jiingst besucht habe und ihn in
unserer Angelegenheit konsultierte. Dieser hatte seine Meinung nicht
mehr geidndert und gab Vivell zur Antwort: ,,Je puis vous assurer que
dés 1895 mes recherches m’avaient amené a reconnaitre qu’en effet
Guy de Saint-Maur n’a vécu qu’au XIIe siécle et, par conséquent, ne
peut étre le méme que Guy d’Arezzo, quoiqu’on lui ait attribué une
ceuvre assez semblable a celle qui a rendu ce dernier si célébre.*

Tatséchlich findet sich bei Delisle!) unter dem Kapitel: ,,La bi-
blionomie de Richard de Fournival (milieu du XIII® si¢cle)* folgende
Eintragung:

Nr. 51: Guidonis Augensis liber de musica ad Willermum Rieval-
lis abbatem. Item eiusdem micrologus ad Theobaldum, Arethinae ci-
vitatis episcopum. Item eiusdem metrice compositus. Item dialogus
ecclesiastice cum octo modorum formulis, et demum eorum regule
generales. In uno volumine cujus signum est littera E.

Es stimmt also, dass schon im 13. Jahrhundert Werke des Are-
tinus dem Guido Augensis zugeschrieben worden waren.?)

Bei Montfaucon?) findet sich im alphabetischen Katalog der Bi-
bliotheca Alexandri Petavii im Vatican (Montfaucon Seite 91 B) fol-
gendes Zitat: Guidonis Augensis Aretini Libri de Musica. Dann folgen
die Standortnummern: 1029, 1273, 1349, 839.

Diese einzige Stelle hat Montfaucon wohl veranlasst, alle Werke
Guidos von Arezzo (auf den Seiten 58C, 91B, 237B, 300 CDE, 1269C,
1273 C) im Index (Band I, Seite CXVIII, Band II, Seite 1473) unter

1) L. Delisle: Le Cabinet des mss., Paris 1868, Bd. II, Nr. 51.
%) Siehe Seite 53.
3) Bibl. bibl. mss. nova, Paris 1739, Bd. I-II.



36 Guido von Arezzo

dem Namen Guido Augens Aretini de musica zu vereinigen. Das ist
aber ein Irrtum des 18. Jahrhunderts. Fiir uns kommt nur dieses eine
Zitat Seite 91B als stichhaltig in Frage.

Dass Guido Augensis mit Guido von Saint-Maur identifiziert wer-
den darf, bleibt unsicher, wird von Morin aber angenommen. Der
nachmalige Zisterzienserabt Guido Augensis wiire demnach in einem
Benediktinerkloster aufgewachsen. Ubertritte in einen strengeren
Orden sind zwar nicht ausgeschlossen. Aber die von Morin vorge-
schlagene Identifikation der beiden Persénlichkeiten ist zu schwach
begriindet, nur weil Guido Augensis (im 12. Jahrhundert) von #hn-
lichen Erfolgen seiner Unterrichtsmethode redet (CS II 150).

Anderseits kann sich das Gedicht aber auch nicht auf Guido von
Arezzo beziehen, denn es wird deutlich berichtet, dass der besungene
Guido in Saint-Maur aufgewachsen sei. Dem widersprechen die bereits
angefithrten Uberlieferungen, dass Guido von Arezzo seine Jugend in
Italien verbrachte. Ferner ist ein Frankreichaufenthalt vor Pomposa
deshalb nicht plausibel, weil Guido — falls er in Frankreich mit seiner
Neuerung Erfolg gehabt hitte — sich bestimmt dort fest niederge-
lassen hitte und somit der Ruhm Guidos von dort aus sich verbreitet
haben wiirde. Dies steht im krassen Widerspruch zu den von Guido
in der Epistola iiberlieferten Tatsachen.

Vorsichtigerweise miissen wir annehmen, dass Guido von Saint-
Maur eine uns nicht fassbare Personlichkeit gewesen sein muss, die in
Saint-Maur als Lehrer wirkte, vielleicht ein Schiiler Odos. Den spiten
englischen Hss., von denen wir bereits gesprochen haben, kénnte eine
Verwechslung dieses uns unbekannten Guido mit Guido von Arezzo
zugrunde liegen.

Die Annahme, dass der Schreiber des Gedichtes aus Unkenntnis
berichtet hiitte, Guido sei von Jugend auf in Saint-Maur gewesen, ist
abwegig, denn das Gedicht richtet sich direkt an Guido; der Verfasser
muss ihn unbedingt gekannt haben.!) Die Quelle, die fiir die Verwechs-
lung verantwortlich ist, kann nicht angegeben werden.

Wir werden im Schlussteil der vorliegenden Arbeit nochmals auf
dieses Problem zuriickkommen, da auch aus andern Griinden ein
Frankreich-Aufenthalt Guidos nicht anzunehmen ist.

1) Eine Verwechslung zwischen ,,Guido de S. Maria** (Pomposa) und ,,Guido de
S. Mauro** ist kaum ernsthaft zu diskutieren.



Die historisch-biographischen Fragen 317

b) Guido von Arezzo, Ponthus Teutonicus und Abt Odo von Saint-Maur

Das Neue, das uns Michel Brenet!) in ihrem Artikel ,,Guido
d’Arezzo, Ponthus Teutonicus et ’abbé Odon‘‘?) geboten hat, ist
folgendes:?)

Der anonyme Autor einer kleinen Abhandlung in wvulgirer
Sprache, betitelt: ,,L’art, science et pratique de plaine musique®, die
in Paris ohne Datum gedruckt worden ist,*) bringt uns eine neue Zu-
schreibung, die wichtige Entdeckungen nach sich zog. Guido soll die
musikalische Hand erfunden haben, die Solmisationssilben ut re mi
fa sol la werden aber einem ,,Ponthus Teutonicus* zugeschrieben.
Letztere Aussage findet sich im 3. Kapitel der Abhandlung, das iiber-
schrieben ist: ,,Qui détermine des voix**: ,,Et premierement est a noter
que 1lz sont six voix et affin que ceste ordonnance demourast ferme a
perpetuite sans reuocation, Ponthus Teutonicus dalmaigne nomme
lesdictes voix et notes ut re mi fa sol la. Et si les enserra en son hymne
qu’il composa a la louenge de sainct Jehan baptiste: Ut queant laxis,
ect. Les aplicans en ceste maniére: ut, ut queant laxis; re, resonare
fibris* usw.

Brenet hat sich hierauf die Aufgabe gestellt, Niheres iiber diesen
Ponthus den Deutschen zu erfahren. Ul. Chevalier®) weiss (ohne
Quellenangabe) nur folgendes zu berichten: ,,L.e vénérable Teuton,
Bénédictin, abbé de Saint-Maur des Fossés, T 4 Cluny vers 1018,
sept. 13.%6)

Bisher der Musikwissenschaft unbekannte Zusammenhinge eroff-
neten sich bei der Konsultation der Historiker von Saint-Maur.

Nach Roulliards Wiedergabe der Vita Burchardi,”) der wir hier
folgen, erhielt Graf Burchard oder Bouchard gegen Ende der Regie-

1) Pseudonym fiir Marie Bobillier.

?) ,,La Tribune de Saint-Gervais‘* VIII, Paris 1902, S. 121-127.

) Von ihren Ausfiihrungen iiber Solmisation abgesehen.

%) Neuerdings publiziert in Paris von Gaspard Philippe und in Lyon von Jacques
Moderne. Morin gibt eine kurze Beschreibung der Abhandlung in: Archives histor.,
artist. et littér., Bd. I (1889), S. 167.

5) Chev. Bio.

%) Aus Chastelain: ,,Martyrologue universel‘ entlehnt!

7) La vie de havlt et pvissant seigneur M. Bovchard, conte de Melun, Corbeil et
Paris, soubs les regnes de Hues Capet, et Robert, I’an 1000, composée en latin, par
F.Odon, Religieux de S.Mor des Fossez environ I’an 1058 et trouvée dans un ma-



38 Guido von Arezzo

rungszeit des Hugo Capet (956-996) den Titel eines ,,advoué‘ der
Abtei von Saint-Maur. Er wollte das Kloster reformieren und begab
sich zu diesem Zweck nach Cluny, von wo er sich den heiligen Maiolus
(948-994) (Mayeul) holte, zusammen mit mehreren Ordensbriidern,
,,les plus accomplis et relevez en leur profession®.!) Nachdem Maiolus
mit Hilfe dieser Briider die Cluniazensische Reform genau durchge-
fihrt hatte, die die ruhmvollste seines ganzen Wirkens war, kehrte er
wieder in sein Stammkloster zuriick.?) Vor seiner Abreise berief er
einen der aus Cluny mitgebrachten Briider, namens Ponthus Teutoni-
cus, auf seinen Posten. Dieser wurde nach dem Tode von Hugo Capet
(996) von Kénig Robert zum Abte von Saint-Maur des Fossés ernannt
und begann 998 mit dem Wiederaufbau der Klosterkirche. Nach drei
oder vier Jahren zog er sich, der Sorgen miide, zuriick, um als Ein-
siedler in der Gegend von Fleury-la-Riviére, in der Diézese von
Reims (die zu seiner Abtei gehorte), zu leben. Bald bereute er aber
seine Tat und machte sich wieder auf den Weg nach Saint-Maur. Er
kam aber nur bis Nogent, wo die Briider ihm zu verstehen gaben, dass
er in Saint-Maur nicht mehr aufgenommen wiirde, da sie bereits einen
andern Abt an seiner Stelle gewiihlt hiitten. Darauf kehrte Teutonicus
nach Cluny zuriick, wo er spiter starb.

Eine andere Ausgabe der Vita Burchardi?) fiigt bei, dass Teutoni-
cus zwei Abte in Saint-Maur iiberlebte, Theobald und Hildebert, die
zusammen nur finf Jahre im Amte waren und als Nachfolger einen
Odo hatten. Auf alle Fille war dieser Odo 1009 im Amte, nach einer
Widmungsurkunde seiner Klosterkirche,?) und war es noch 1029, nach

nuscript de la Bibliothéque de S. Germain des Prez, Traduicte en francois, par Sebas-
tian Roulliard, de Melun, etc. (S.641 ff. der Histoire de Melun von Seb. Roulliard,
Paris 1628).

1) Der lateinische Text heisst: Sanctus itaque Maiolus multis venerandi comitis
devictus precibus, acceptisque perfectioribus sui coenobii Fratribus, cum eodem
comite ad Parisiacum usque pervenit. Saint-Maur liegt bei Paris!

2) Uber das Leben und die verschiedenen anderen Reformen von Maiolus siehe
J.-H.Pignot: Histoire de I’ordre de Cluny, Paris 1868, Bd.I, S.236 ff. und S.272 ff.
Die Reform von Saint-Maur siehe S. 282 ff.

3) Vita Domini Burchardi, venerabilis Comitis. . . Auctore Odone Monacho Fos-
satensi, in: Recueil des historiens des Gaules et de la France, X, 355. Siehe auch
Gallia Christiana VII, Spalte 289-91. Ferner findet sich die Vita bei Duchesne, Script.
Franc. IV, 349-360.

4) Lebeuf, Histoire de la ville et de tout le diocése de Paris, Bd.II (1883)
S.428.



Die historisch-biographischen Fragen 39

einer Urkunde des Koénigs Robert, die ihn namentlich nennt.!) Wenn
Teutonicus aber zirka 997 Abt wurde und zirka 1001 wegzog, wenn
dann die beiden Nachfolger fiinf Jahre im Amt waren, dann miisste
Odo schon ca. 1006 zum Abt ernannt worden sein.

Brenet nimmt an, dass dieser Odo einer der Briider war, die mit
Maiolus damals aus Cluny kamen. Dafiir hat sie im ,,Recueil des
chartes de ’abbeye de Cluny*‘ eine wichtige, bisher unbekannte Stelle
als Stiitze ihrer Vermutung gefunden. Im Jahre 992 war ein Ménch
namens Odo im Kloster zu Cluny Lehrer an der schola cantorum.?)
Maiolus, so folgert Brenet, wird es wohl bei seinen Reformen nicht
versidumt haben, auch Ménche mit sich zu nehmen, die die Kunst des
Gesanges verstanden.

Brenet schligt vor, dass Guido von Arezzo (=Guido von Sancto
Mauro) noch zur Zeit von Teutonicus in Saint-Maur gewesen sei, und
dass sich Aretinus, Teutonicus und der spitere Abt Odo persénlich
gekannt hitten. Guido hiitte von Teutonicus die Solmisationssilben
iitbernommen und nach Italien gebracht. Im Brief an Michael, wo am

Anfang von diesen Silben die Rede ist (GS I 45), gibt Guido dieselben

nicht als eigene Erfindung aus, sondern sagt nur, dass er sich ihrer beim
Unterricht bediene (siehe dazu Seite 64f.). Diese hier resiimierte Ansicht
Brenets deckt sich nicht mit unserer spiter folgenden Darstellung.

Brenet kommt nun auf die Traktate?®) eines gewissen Odo zu spre-
chen, die bisher immer dem Abte von Cluny (gestorben 942) zugespro-
chen wurden. Die Kritik?) an dieser Zuschreibung ist sehr alt. Die

1) Dubois, Hist. eccles. Paris, I, S. 657.
Reec. des hist., X, S. 620.

%) Recueil des Chartres de I’abbaye de Cluny, formé par A.Bernard, publié par
A.Bruel, Bd.ITI (1884),S.145: Charta qua Oddo,levita et scholae cantorum magister,
vendit Widoni pontifici et canonicis Anciensis ecclesiae in eadem civitate mansionem
quae postea Syro diacono datur.

%) Proemium tonarii GS I 248 ff.; Dialogus de Musica GS I 251 ff.; Intonarium
Oddonis Abbatis CS II 117 ff.; De Musica GS I 265 ff.; Regulae Domni Odonis de
rhythmimachia GS I 285 ff.; Regulae Domni Odonis super abacum GS I 296 ff.

%) M. Gevaert (La Mélopée antique, etc., S.187) spricht dem Abte Odo von Cluny
die Autorschaft aller theoretischen Werke ab. RiTh. 55 reklamiert fiir ihn einzig das
Prooemium tonarii. Selbst Gerbert (GS I Praefatio) zweifelte, dass der heilige Odo
der Autor des Dialogus sei. M. B.Hauréau schligt vor, dass irgendein anderer Odo
als Autor in Frage komme. (Nouv. Biogr. gén., Bd.38, Artikel Odon [St], abbé de
Cluny.) Siehe S. 43 und 104.



40 Guido von Arezzo

Tatsache, dass ein anderer, jingerer Odo, zugleich Musiker und Abt,
bekanntgeworden, ist sehr bedeutend. Auch wir halten diesen Odo von
Saint-Maur fir den Autor des Dialogus, der Musica und des Tonars
(CS IT 117). Wir haben im zweiten Teil die enge Berithrung dieser
Traktate mit Guido zu zeigen.

Der Annahme, der Theoretiker Odo sei dieser Odo von Saint-Maur,
ist nie widersprochen worden, nicht zuletzt deshalb, weil die These
Brenets sich kaum verbreitet hat. Dabei darf diese Entdeckung als
das eigentlich Positive betrachtet werden von all den Bemiihungen
der franzosischen Forscher, Guido als einen derihren zu proklamieren.

A. Gastoué?) teilt mit Brenet die Ansicht, dass Odo, der Autor des
Dialogus, kein anderer als der Abt von Saint-Maur (1006 bis 1029)
gewesen sei.?) Er hebt hervor, dass seine Lehre mit derjenigen Guidos
sehr verwandt sei und dass uns die idltesten Guido-Manuskripte auch
zusammen mit den Werken dieses Odo iiberliefert sind.?) Der Dialogus
miisse, nach dem Prologus, in einem Kloster geschrieben worden sein,
wo Maria Mutter Gottes besonders geehrt wurde?) und wo zudem der
Tonar des heiligen Odo bekannt war.5) Diese Argumente sind aber
nicht stichhaltig, denn wir zeigen Seite 741f., dass der Dialogus-Prolog
wahrscheinlich von Guido stammt, sicher aber nicht zum Dialogus
gehort.

Nach diesen Argumenten dussert Gastoué (loc. cit.) die Vermutung,
dieser Abt Odo von Saint-Maur sei ein Schiitzling von Kénig Robert
gewesen. Er bleibt uns aber jeglichen Hinweis schuldig. Wir haben
nirgends einen Beweis dafiir finden konnen. Weder Ch. Pfister in seinen
,,Etudes sur le régne de Robert-le-Pieux* ¢) noch E. Lavisse ?) erwiih-
nen eine solche Beziehung. Wohl stand Robert der cluniazensischen
Reform sehr nahe;®) aber kein Dokument ist bekannt, das speziell zur

1) Histoire du chant liturgique a Paris, Paris 1904, S.77-79.

%) Dass er als Odo Cluniacensis oft zitiert wird (z.B. von Engelbert von Admont,
GS II 321b), spricht nicht dagegen, sondern wiirde hochstens bestirken, dass er
urspriinglich Lehrer in Cluny war und mit Maiolus nach Saint-Maur kam (siehe S. 39).

%) Bibl. Nat. Paris: lat. 369, 7211, 7369.

%) Quo facto maiori desiderio accensi vehementissimis precibus ac nisibus insti-
titis, quatenus ad honorem Dei, ac Sanctissimae genetricis eius Mariae, in cuius
venerabili conoebio ista fiebant... GS I 251b.

%) Eine Stelle im Dialogus bezieht sich auf den Tonar Odos (siehe S. 33, Anm. 2).

%) Paris 1885.

7) Histoire de France, Bd. II, 2, S.153-161.

§) Pfister, a.a. 0., Kap.IV : Histoire de I’église sous le régne de Robert, S. 300-350.



Die historisch-biographischen Fragen 41

Person Odo eine Beziehung aufzeigen wiirde, nur solche Dokumente,
die Verbindungen zu Saint-Maur bekunden.?)

Und schliesslich ist Gastoué der Meinung, dass wir diesem Odo
auch das Responsorium fiir das Fest des heiligen Babolenus, des ersten
Abtes von Saint-Maur, zu verdanken haben. Dass es von einem Musi-
ker namens Odo zu dieser Zeit komponiert wurde, erfahren wir aus
Mabillons Acta.2) Schon Mabillon fiigt aber ebenda die Bemerkung an:
Id est Odo Monachus Fossatensis, qui anno 1058 Burcardi Comitis
Vitam composuit. Und seither wird allgemein angenommen, dass der
Verfasser mit jenem Odo identisch sei, der 1058 die Vita Burchardi
schrieb. Morin machte einmal auf einen Hinweis dieses Odo aufmerk-
sam,®) der in der Vita Burchardi erzidhlt, dass die alten Ménche in
Saint-Maur keine besondere Freude hatten, sich der neuen, von Maio-
lus eingefiihrten Disziplin zu unterwerfen?) und lieber fiir immer ver-
schwunden wiren. Im Vorwort der Vita bekennt nimlich Odo, dass
auch er sich (1058) vorbereite, nach beendigtem Werk die Heimaterde
zu verlassen und dem Zufall folgend sich in fremde Linder zu bege-
ben.5) Morin glaubt, hier eine Parallele zu Guido gefunden zu haben.
Diese Argumentierung ist jedoch gezwungen.

¢) Abt Odo von Cluny

Der Monch Johannes, ein Schiiler Odos, des zweiten Abtes von
Cluny, hatunseine Vita Odonis hinterlassen, die kurznach demTodedes
Lehrers aufgezeichnet worden sein muss.®) Diese Lebensbeschreibung?)
leidet aber an einer ganz verzweifelt schlechten Chronologie. Das ganze
Werk ist mit Ausnahme der Schlusskapitel (Reformtitigkeit Odos ge-

1) Pfister, a.a.0.: S. XXVI, XXXI, XXXV, XLIII, LXV, LXVI, LXXXIV.

%) ... adinventiones cuiusdam Odonis (fuerat quippe auctor hujus operis) in
eadem Ecclesia cantari non sineret. Acta Sanct. 0SB, saeculum II, Venetiis 1733,
S.570, Absatz VI. Die Zitate aus den Acta sind hiufig voneinander abweichend,
weil viele es unterlassen, Ort und Jahr der Edition anzugeben.

%) Revue des questions historiques, 1891, S.552.

4) PL 143 851 (ad annum 989).

) PL Bd.143.

%) Manitius 131. Siehe A.Chagny, ,,Jean I'Italien, biographie de Saint Odon*,
in: A Cluny, Congrés scientifique, Travaux du congrés, Dijon 1950, S.121. (Uber
die Personlichkeit des Kindes [S.121], iiber die Vita Odonis und seine weiteren lite-
rarischen Werke [S.123 f.].)

7) PL Bd.133, 43-86.



42 Guido von Arezzo

geniiber Fleury und anderen Kléstern und Bericht iiber seinen Tod)
ein zeitlich und értlich wirres Durcheinander von Erzihlungen. Johan-
nes hat (vielleicht als Abt in Salerno) spiiter noch eine kiirzere Fassung
von Odos Leben verfasst, die aber nur in einem Manuskript auf uns
gekommen ist.!) Die schlechte chronologische Darstellung wird aber
wettgemacht durch die Warme und Direktheit der Erzéhlung, die dar-
auf schliessen lassen, dass wir es mit einem Bericht aus erster Hand zu
tun haben.

Im 12. Jahrhundert schrieb ein anderer Cluniazenser Monch,
Nalgoldus, eine Umarbeitung der urspriinglichen Biographie, ,,weil
eine solche Verwirrung in den Worten, eine solche Weitschweifigkeit
und so grosse Unordnung in der chronologischen Erzihlung sich finde,
dass die Berichterstattung weder nach Stoff noch nach Zeitfolge zu-
sammenhinge®: Tanta erat verborum confusio, tam dispersa prolixi-
tas, ita inordinatus et praeposterus ordo narrandi, ut ipsa series rela-
tionis vix sibi aut ratione aut tempore cohaereret.?)

Das Leben Odos stellt sich etwa folgendermassen dar:

Geboren wurde er gegen 879 und besuchte von Kindheit an die
Schola in Tours, die einst von Alcuin?) geleitet wurde. Er zeigte solche
Veranlagung fir Musik, dass man ihn nach Paris sandte, um die Kurse
von Remigius von Auxerre zu besuchen. Unter dessen Anleitung
machte er sich eifrig hinter das Studium von Martianus Capella.?)
Wieder nach Tours zuriickgekehrt, wurde er trotz seiner Jugendlich-
keit bald Archicantor, Leiter der Schola, in der er aufgewachsen war.
Er beschiftigte sich mit Komposition und Verbesserung der Gesiinge.
Hierauf kam er als Lehrer nach Baume, wo er um 924 Abt wurde; hier
war er Schiiler Bernos von Baume, der Clunys erster Abt war. Odo
folgte ihm auch hierin und stand der Abtei Cluny von 927 bis zu seinem
Tode 942 vor. Er reformierte zahlreiche franzosische Kloster (Saint-
Benoit-sur-Loire, Saint-Austremoine de Clermont, Saint-Sauveur de
Sarlat, Saint-Pierre-le-Vif de Sens, Saint-Julien de Tours usw.).5)

1) Manitius 134.

%) Sancti Odonis Vita Altera, PL Bd.133, S.85-104. Zitat aus dem Prologus
auctoris, S.85. Uber diese trockene und leblose Biographie siehe ebenfalls Chagny,
S.127 ff. (Zitat in Anm.1).

%) Gestorben 804.

%) Nach A. Gastoué, Histoire du chant liturgique a Paris, S.76.

%) J.H.Pignot, Histoire de ’ordre de Cluny (Paris 1868), Bd.I, Kap.IV, S.156.
Siehe auch die Biographie von Du Bourg, Saint Odon, Paris 1905 (erbaulich!).



Die historisch-biographischen Fragen 43

Dabei war die Art des Vorgehens immer dieselbe. Odo blieb mit eini-
gen seiner besten Leute eine gewisse Zeit in dem zu reformierenden
Kloster, um dort die cluniazensischen Gedanken lebendig werden zu
lassen. Er legte jeden Morgen mit peinlichster Genauigkeit die bene-
diktinischen Regeln aus und weckte in jedem Kloster die Erinnerung
an seine Griinder und berithmtesten Monche. Jedes Jahr kam Odo
ein- oder zweimal wieder her, meist zur Zeit, da die Feierlichkeiten
fiir den betreffenden Kirchenpatron begangen wurden.

Odo bereiste auch Italien,') leitete die Reform in verschiedenen
lombardischen und rémischen Kléstern?) ein, ja selbst in Monte Cassi-
no, dieser beriihmten Abtei, von der das Ménchtum im Occident aus-
gegangen war.?) '

Die beiden Biographien Odos berichten nun kein Wort itber Musik-
traktate, die der spiter heilig Gesprochene geschrieben haben kénnte.
Mabillon %) glaubt jedoch, ihm einen Musiktraktat zuweisen zu miissen,
der damals noch unveréffentlich war (den Dialogus GS I 251). Nach
Hauréau®) wiire er nur der Autor des kurzen Werkes, betitelt: Tonora
per ordinem, von dem Gerbert das Prooemium und die Titel zu den
einzelnen Kirchenténen (GS I 248) publiziert hat.’) Eine anonyme
Vita des 12. Jahrhunderts erwiihnt ihn formell als Autor eines Musik-
traktates:

»»9.0don fit usage de la grande connoissance qu’il avoit de la Mu-
sique, pour en écrire un traité en forme de dialogue** (gemeint ist
zweifellos der Dialogus GS I 251). ,,L’ouvrage a été connu sous le nom
de son auteur, de I’Anonyme de Molk, Ecrivain du XIIe siécle, qui en
parle avantageusement. . .“?) Vielleicht handelt es sich um einen Irr-

tum des Anonymus von Melk (Mellicensis).)

1) Pfister, Etudes sur le régne de Robert le Pieux (996-1031), Paris 1885 (Bibl.
de I’école des hautes études), S. 303.

), Uber Romreisen Odos vgl. Sackur, Die Cluniazenser I, 359 ff.

3) Giesebrecht, Geschichte der deutschen Kaiserzeit (5.Aufl.), I, S.677 ff.

4) Acta Sanctorum 0SB, saeculum V, S.124-150.

5) Singularités historiques et littéraires, Paris 1861, S.128-178 (siehe S. 47,
Anm. 3).

6) Siehe dazu Seite 104 f.

7) Histoire littéraire de la France, Paris 1742, Bd. VI, S.234 (das Kapitel: Ecrits
qui nous restent de lui [Odon]). Hier wird S.246 als Nr.11 dieser Musiktraktat ihm
zugeschrieben.

8) Dass auch die Musica Euchiriadis nicht Odo als Verfasser haben kann, hat
Miiller 35 und 94 gezeigt.



44 Guido von Arezzo

Leider geben die Vitenschreiber des heiligen Odo meist nur allge-
meine Hinweise auf seine musikalische Titigkeit. Sie waren viel mehr
beeindruckt von seiner Heiligkeit als von seinen Talenten.?)

Nachdem die Existenz jenes Odo de Sancto Mauro bekannt wurde,
glaubt niemand mehr an die Autorschaft Odos von Cluny fiir den

,,Dialogus® und die ,,Musica‘.?) Unklar bleibt diejenige des Tonars.?)

Eine einzige Begebenheit von musikalischem Interesse berichten
beide Vitenschreiber iibereinstimmend.

Odo war von frithester Kindheit an durch seinen Vater Abdon
unter den Schutz der Heiligen Maria und des heiligen Martin gestellt
worden. Die glihende Verehrung Martins zieht sich wie ein roter Fa-
den durch das Leben Odos, und noch auf dem Totenbett bat er Gott
um die Kraft, noch einmal am Grabe des geliebten Schutzherrn beten
zu durfen und so friedlich einzuschlafen.

Als der Abt Odo von Cluny sechs Jahre vor seinem Tode (also 937) %)
seine ehemaligen Freunde in Tours wieder einmal besuchte, um an der
heiligen Wache am Grabe Martins teilzunehmen, da sagten sie zu ihm:
,,O Vater, wir haben Eure Ankunft schon lange erwartet, in der Hoff-
nung, dass Ihr uns von einer grossen Beschwerlichkeit befreit. Da Ihr
nun da seid, bitten wir Euch, komponiert uns Antiphonen iiber das
Leben unseres Martin, die durch ihre Linge geeignet sind, uns die
Abneigung gegen unsere zu kurzen zu beheben.** Da die Ménche von
Tours wihrend acht Tagen die langen Niachte hindurch wachen
mussten, und da Antiphonen und Psalmverse sich abwechslungsweise
folgten, die Gesinge aber sehr kurz waren, also sehr hiufig wiederholt
werden mussten, war der Gesang uninteressant und sehr ermiidend.
Odo weigerte sich zuerst, lingere Antiphonen zu schreiben, liess sich
dann aber doch iiberreden, Text und Melodie zu zwblf Antiphonen zu
komponieren.

1) Uber die literarischen Werke Odos siehe Manitius 20-27. Neuerdings Dom
J. Laporte, in: A Cluny, Congrés scientifique, Travaux du congrés, Dijon 1950,
S.138 (Laporte nimmt noch stillschweigend an, dass Abt Odo der Verfasser eines
Musiktraktates sei [S.138]).

?) In diesem Sinne zuletzt Dom Pierre Thomas, Saint Odon de Cluny et son
ceuvre musicale, in: A Cluny, Congrés scientifique, Travaux du congres, Dijon 1950,
S.171 f1.

3) Siehe dazu Seite 104 f.

%) Wir folgen hier der Vita des Joannes, PL Bd.133, S.48, Kap. 10 des 1. Buches.



Die historisch-biographischen Fragen 45

Dom Pothier hat in seinem Aufsatz: ,,Douze Antiennes de saint
Odon de Cluny*?!) Text und Melodie dieser Antiphonen abgedruckt.?)
Diese Werke Odos wurden schon zu seinen Lebzeiten mancherorts
gesungen. Im 12. Jahrhundert machte jedoch schon fast die ganze
kirchliche Welt davon Gebrauch.?)

Sigebertus Gemblacensis?) lobt den geschickten Prediger Odo, aber
vor allem den eleganten Komponisten von Gesingen zu Ehren der
Heiligen.5) Wir diirfen wohl annehmen, dass Abt Odo wirklich der
Verfasser der Antiphonen ist, zumal er ja eine griindliche musikalische
Schulung genossen hat.

Zu diesen Antiphonen bemerkt Johannes, dass sie eine regelmissige
Gliederung aufweisen. Sie bestehen meist aus drei voneinander abge-
setzten Teilen.®) Differentia heisst in diesem Zusammenhang wohl
,,»Abschnitt*“und nicht verinderlicher Schluss des Psalmversesin einem
und demselben Kirchenton. Dreiteilig gebaut sind in der Tat die Anti-
phonen 1, 2, 3, 5, 10 und 11.

Johannes hebt weiter?) die vollkommene Ubereinstimmung von
Text und Melodie hervor: Quarum verba et vocum consonantia adeo
sibi invicem concordant ut nihil in sensum plus minusve, nihil in
symphoniae modulationibus reperiri dulcius posse videatur.

1) ,,Revue du chant grégorien‘, Bd. XV (1906/07), S. 65-73.

%) Die Vita des Johannes (PL, Bd. 133, Spalte 48, Kap. 10) meldet im Anschluss an
die zwolf Antiphonen: Nunquam mane, nunquam vespere ejus memoria habebatur
procul (dieses procul ist wohl zu ergéinzen, um dem Satz einen Sinn zu geben) a suo
pectore atque ore, illum corde retinens quem promebat ore: ,,0 Martine o pie, quam-
pium est gaudere de te, o Martine®, et cetera. Diese Antiphone O Martine wird manch-
mal mit dem Martinsoffizium, oft aber auch nicht mit demselben iiberliefert. Bei
Marrier, Bibliotheca Cluniacensis, S.261, ist sie nicht mit dabei. Auch Pothier er-
wiihnt sie nicht. Marténe, Veterum Scriptores V, 981 (Paris 1729), schreibt hingegen :
Multa enim composuit ... et 12 antiphonas scilicet O Martine, o pie et c(etera),
quia nunquam ab ejus pectore beati Martini memoria dilabebatur. — Wie mir Herr
Prof. Dr. J. Handschin in freundlicher Weise mitteilt, schliessen sich O Martine und
Sanctus Martinus obitum (die erste der Antiphonen bei Marrier) als Werke Odos von
Cluny nicht aus, da letzteres als Antiphone zum Magnifikat, zur ersten Vesper ge-
hort. So nach guten franzésischen Handschriften. Moglicherweise hat also Odo
mehr als zw6lf Antiphonen komponiert.

3) Fere per omnem ecclesiam celebri tripudio frequentatur.

4) De script. eccl., Kap. 124.

5) Odo musicus ex archicantore Turonensi, monachus et primus cluniacensis, in
homiliis scribendis et declamandis, et maxime in componendas sanctorum cantibus
elegans ingenium habuit.

%) Ternas per singulas habentes differentias. PL, Bd.133, S.48.

) PL, Bd.133, S.48.



46 Guido von Arezzo

Die Melodien Odos sind ernst und feierlich, dabei natiirlich, ohne
gekiinstelte Wendungen. Was uns sofort auffillt, ist der grosse Am-
bitus. Keine einzige Antiphone begniigt sich mit einem kleineren Ton-
umfang als der Oktave, vier (die 2., 7., 8., 9.) erstrecken sich iiber eine
None und zwei (die 1. und 10.) sogar iiber eine Dezime.

Dom Pothier weist darauf hin, dass die 10. Antiphone Exsequiae
Martini?) gegen die iibliche Regel verstosst, nach der ein Gesang in
einem einzigen Kirchenton zu stehen hat. Am Anfang und am Schluss
steht sie eindeutig im Deuterus plagalis, bewegt sich nicht iiber eine
Quinte iiber den Grundton. Im Mittelteil steigt sie aber auf bis zur
Oktave iiber dem Grundton (e) und nur einen Ganzton unter densel-
ben. Diese Partie steht also ebenso eindeutig im Deuterus authenticus.

Dasselbe Ubergehen in den authentischen Modus kann man aber
nicht nur bei der 10. Antiphone feststellen, sondern auch bei der ersten,
die im achten Kirchenton steht und im ersten und dritten (letzten)
Teil den Tonraum C bis ¢ nicht verlisst. Im Mittelteil bewegt sie sich
zwischen G und e, was dem Ambitus des Tetrardus authenticus
entspricht.

Weniger entschieden ist der Moduswechsel in der 6. und 7.Anti-
phone. Die 6. (im Deuterus plagalis) steigt im dritten Teil vom Grund-
tou E bis zu ¢ hinauf und geht nicht unter den Grundton hinab. Die
7.Antiphone (im Protus plagalis) hilt sich in den mittleren beiden
Teilen an den Tonraum C bis b rotunda. Beide Antiphonen halten sich
also an den Raum einer Sexte iiber dem Grundton.

Die letzten beiden Beispiele sind nicht so eindeutig wie die ersten
(1. und 10. Antiphone). Sie zeigen lediglich (iibrigens auch die Anti-
phonen 4 und 5), wie anspruchsvoll die Gesinge Odos sind. (Uber Odos
Antiphonen siehe auch Seite 105f.)

Johannes berichtet, dass Odo auch noch drei Hymnen verfasst
haben soll, von denen er eine anfiihrt.?) Da er dazu wohl keine Melo-
dien komponiert hat, gehen wir nicht mehr niher auf sie ein.?)

1) Der Text der zwolf Antiphonen ist auch publiziert in PL, Bd.133, S.513.

%) Tres vero hymnos in ejus laude composuit.

3) Siehe J.Pothier, a.a.0., S.72/73 ; Lambillotte, Esthétique du chant grégorien ;
Udalricus, Consuetud. Cluniacens., liber I. Die drei Hymnen sind publiziert in: PL,
Bd. 133, S.513 ff. Dazu kommt aber noch ein vierter aus Mabillon, Annales, Bd. III,
Append. S.712. Vielleicht sind Melodien zu den Hymnen in Handschriften aus Bene-
vent enthalten. ,,Retinentur hactenus Beneventi.** PL, Bd.133, S.48 und 514,



Die historisch-biographischen Fragen 47

Die andere Vita des Nalgoldus erwihnt die Antiphonen ebenfalls.)
Wir halten fiir unseren Zusammenhang fest, dass die Vitenschreiber
uns nichts iiberliefern, das Anlass dazu gibe, Odo als Verfasser von
Musiktraktaten anzusehen, sondern lediglich als Komponisten der
zwolf besprochenen Antiphonen. Siehe dazu Seite 104 ff.

d) Der Dialogus und seine Autorschafi?)

Wir sind (Seite 33) schon einmal auf den Traktat Quid est musica,
den Dialogus (GS I 251) zu sprechen gekommen und haben dort
einen Grund angefithrt, weshalb dieses Werk nicht dem heiligen Odo,
Abt von Cluny, zugeschrieben werden kann. Schon Gerbert (GS I
Praefatio) machte darauf aufmerksam, dass der Tonar (SS I 248) und
der Dialogus nicht denselben Odo zum Verfasser haben kénnen. Den
Tonar ordnet er dem heiligen Odo zu, den Dialogus (oder Enchiridion)
aber einem anderen Odo, einem Ménche desselben Namens.?)

Nun sind aber eine Reihe von Griinden angefithrt worden, auf
Grund derer man Guido von Arezzo als den Autor des Dialoges ansehen
konnte.

Dass im Codex Harleian 281 Guido als Verfasser genannt wird,
haben wir Seite 34 schon erwiihnt. Vivell und Gastoué machen uns in
ihrem gemeinsamen Aufsatz ,,Notes biographiques et bibliographiques
sur Guy d’Arezzo*‘ %) mit neuen, bisher unversffentlichten Manuskript-
stellen bekannt. Im Codex 10162 der Bibliothéque Royale in Bruxelles
(14. bis 15. Jahrhundert), der einst der Abtei Saint-Laurent in Liége
gehorte und eine Kopie eines Codex aus dem Kloster Saint-Jacques in

1) PL, Bd.133, S.102 (Kap.46): Ad cuius memoriam (Martini) ampliandam, et
amore fidelibus inserendum, solemnes illas antiphonas in transitu beati Martini
dicendas ipse composuit, quae fere per omnem Ecclesiam celebri tripudio frequen-
tantur.

?) Siehe dazu unsere Schlussfolgerungen S. 99.

?) Dieser Meinung ist auch Hauréau, Nouvelle biographie générale, Bd.38 (Art.
Odon). RiTh, S.55, reklamiert fiir Odo von Cluny wenigstens das Prooemium.
Gevaert, La mélopée antique dans le chant de I’église latine, Gand 1895, S.187 Nr. 2,
ist der Meinung, dass Odo von Cluny keine Traktate geschrieben habe.

4) La Tribune de Saint-Gervais, Paris 1910, Bd.16, S.177 ff. Im ersten Teil wird
ein Uberblick iiber den Stand der Forschung gegeben, im zweiten iiber den Anteil
Guidos am Dialogus gehandelt, und zum Schluss dussern sich die Forscher zur Bio-
graphie Guidos, worauf wir zuriickkommen werden.



48 Guido von Arezzo

Liége ist,!) befindet sich auf Fol. 28v am Schluss des Briefes an den
Ménch Michael (GS II 43-50) folgende Notiz:

Explicit musica Domni Guidonis. — Incipit Dialogus ejusdem. Quid
est musica. M. (= Magister) Veraciter canendi scientia. Das Folgende
entspricht GS I 252. Odonis Dialogus de musica.

In einem anonymen Traktat im selben Codex 10162 heisst es:
Fol. 37v: Quomodo autem fiat istud monochordum, Guido in suo
dialogo describit ibi. Quid est musica ? Veraciter canendi scientia.

Hierauf Fol. 39v: Tonus ergo ut hic sumitur est regula, quae de
omni cantu in fine dijudicat, sicut ait Guido in dialogo suo.

Dann auf Fol. 41 v: Unde Guido sunt autem, inquit, horum plurimi
cantus qui ad A et B non deponuntur et ad decimam non elevantur.
Dies entspricht GS I 260a: Sunt autem horum plurimi cantus qui ad
Gamma et primam A et secundam B non deponuntur, ad decimam
vel undecimam non elevantur (Odonis Dialogus).

Nach der Musikgeschichte des Mittelalters von Smits van Waes-
berghe?) wird im Liitticher Kreis (Aribo, Cotto, Quaestiones usw.) der
Dialogus ebenfalls Guido von Arezzo zugeschrieben. Ebenso im Codex
Darmstadt 1988 (11./12. Jahrhundert), der neben dem Dialogus und
anderem auch den Micrologus und die Epistola enthilt.?)

Spitere Autoren erwithnen ebenfalls Guido als Verfasser des Dia-
logus. So lesen wir im Speculum musicae Jacobi (Leodiensis ?),
Band VI, Kapitel XXVI:

Guido vero in suo Dialogo dicit sic: tonus vel modus est regula
quae de omni cantu in fine dijudicat (CS II 242b). Oder: Secundus
tonus sive plaga proti, ut ait Guido in tacto suo Dialogo, finitur in
eadem vocem D in qua et primus, et ascendit cum primo usque ad
primam nonam B; ad decimam vero ¢ et undecimam d non pervenit
(Spec. mus. VI, Kapitel XLIII; CS IT 242b). Diese Stelle entspricht
Odos Dialog GS I 259b: Secundus autem tonus similiter finitur in

1) Nach einer Notiz auf Fol.47 dieser Handschrift: Si hic est defectus nescio,
quia in libro, ex quo scripsi (de S.Jacobo), adhuc majus est spatium derelictum.

?) Jos. Smits van Waesberghe, Muziekgeschiedenis der Middeleeuwen, Tilburg
1939-1942, Bd.I, S.217. Siehe auch Some Music treatises and their interrelation, in:
Musica Disciplina, Bd.III (Rom 1949), S. 25-31 und 95-118.

3) Der Codex 1988 in Darmstadt ist paldographisch-kritisch besprochen von
F.W.E.Roth in: VJMW III (1887), S. 488, Absatz 6.



Die historisch-biographischen Fragen 49

eadem vocem D et ascendit cum eo usque ad nonam primam; ad
decimam vero vel undecimam non pervenit.

Oder: Tertius tonus secundum Guidonem, ubi supra secundum
(sic!) in suo Dialogo finitur in voce quinta E proceditque in unam dia-
pason usque ad eadem e acutam per tonos et semitonio (CS II 254b).
Dies entspricht wiederum genau Odos Dialog GS I 260b: Tertius mo-
dus in quintam finitur vocem in E proceditque uno diapason usque
ad eadem litteram e acutam per tonos et semitonio.

i

Auch gegen die Autorschaft Guidos sind in der Literatur viele Stim-
men laut geworden (Viv. Gast. 178 ff.):

Im Dialog sei die Buchstabennotation angewandt, wihrend Guido
doch die Notation der Neumen auf Linien ,,erfunden‘ habe. Die Theo-
retiker verwenden nun aber mit Vorliebe die Buchstaben oder Neu-
men undiastematisch in ihren theoretischen Schriften, vielleicht um
Platz zu sparen.

Im Speculum musicae heisst es, dass Guido sich der Buchstaben-
notation bediente: Guido in notando praedictam antiphonam et alias
multas de quibus escrificat (sic!) pro nobis utitur monochordi literis,
licet aliis notis utatur quandoque (CS II 247a). Diese Aussage fillt
aber deshalb nicht schwer ins Gewicht, weil sie an jener Stelle steht,
an der vom Dialogus geredet wird und sich das Gesagte auf Odo be-
ziehen konnte. (Nach dem Speculum musicae ist eben Guido der Ver-
fasser des Dialogus.) In der Tat kommt aber auch im Micrologus des
Guido die Buchstabennotation vor, und dies nicht nur bei Gerbert
(GS II 10, 12, 13, 17, 18, 20, 23), sondern auch zum Beispiel in den
Manuskripten der Bibliotheken Admont (494), Wien (2502), Bruxelles
(5266 und 10162) und so weiter.

Dagegen kénnte man einwenden, dass Aribo der Meinung ist, dass
Guido seine Lehre nicht mit Beispielen illustriert habe: Guido has
praeceptiones suas sine exemplis reliquit (GS II 226).%)

Als weiteren Unterschied zwischen Dialogus und Micrologus er-
wihnen Vivell und Gastoué die Namengebung des Dialogus-Autors
fiir b und h: prima nona (= unser heutiges b) und secunda nona (un-
ser h). Wir fiigen bei, dass iiberhaupt die Zihlung der Téne prima

1) ,,has* bezieht sich wohl nur auf eine bestimmte Lehre Guidos.



50 Guido von Arezzo

(vox) = A, secunda = B (unser H) ...decima vox = ¢ usw. ein Cha-

rakteristikum des Dialogus (dem Micrologus gegeniiber) darstellt.

*

Eine grosse Zahl von Manuskripten schreibt den Dialog eindeutig
einem Odo zu.!) Gerbert hat vier Manuskripte zur Verfiigung gehabt,
die alle einen Odo als Verfasser nennen. P. Wagner?) hat in seinem
Aufsatz ,,Uber die handschriftliche ﬂberlieferung des Dialogus D.
Odonis* gezeigt, dass dem Codex San. Blasianus das grosste Interesse
zukomme. Diese Handschrift stammt aus dem 12. Jahrhundert und
enthilt unter den Gerbert bekannten Handschriften den iltesten,
vollig echten Text. Den iibrigen Manuskripten, die Gerbert beniitzt
hat, komme nur sekundires Interesse zu (GS I 252).3)

Unter anderen nennen folgende Manuskripte einen Odo als Autor
des Dialogus: Bibl. Nationale Paris 369, 7211, 7369. (3713 hingegen

1) Wir halten nach den Ausfithrungen S.37 ff. Odo von Saint-Maur fiir den
Verfasser des Dialogus.

%) ViMW VII, 261.

%) Die Grundlage der Gerbertschen Ausgabe bilden folgende Manuskripte:

a) Ein Codex San. Blasianus, der noch zu Lebzeiten Gerberts beim Klosterbrand

von St.Blasien (Schwarzwald) verloren ging;

b) ein Codex San. Emmeranensis (in Regensburg), als Enchiridion bezeichnet;

¢) ein Codex San.Admontensis (Steiermark), als Enchiridion bezeichnet;

d) ein Codex Viennensis, aus dem auch das Titelbild zu GS I stammt.

Esist Wagner entgangen, dass der Prologus zum Dialogus nach Gerberts eigener
Angabe (GS I 248, 2.Zeile, und 251, Titel) dem beriihmten alten Codex 7211 der
Pariser Nationalbibliothek entnommen ist.

Wagner befasst sich dann eingehend mit einer weiteren Dialogus-Handschrift,
die er eingehend beschreibt und als von den iibrigen verschieden bezeichnet. Es
handelt sich um die Handschrift Trier 1923, die den Dialogus ab GS I 254 b, 5. Zeile,
enthilt. (Siehe dazu schon P.Bohn, in Mh. f. Mg. 1880, 23 ff.)

Spiter lernte Wagner auch die Handschrift J. Rosenthal, Kat.VII, Nr.933,
kennen, kam aber nicht mehr dazu, daraus irgend etwas zu verwerten. Da mir die
Photokopien aus dem Nachlasse Wagners zugénglich sind, teile ich in dieser Arbeit
bei spiiterer Gelegenheit einiges daraus mit.

Ferner kann ich auch einige Angaben iiber den Dialogus des Codex Vallicelliana
B 81 in Rom geben. Der fiir uns interessante Teil der Handschrift beginnt Fol. 71 r
mit dem zweiten Teil des Dialogus, ab GS I 259b, 11.Zeile. Der Dialogus endet
Fol.75r mit ,,Amen* (GSI264b). Der Beginn des Dialogus steht auf Fol.76r:
Quid est musica. M.Veraciter ... Dieser erste Teil des Dialogus endet Fol.82v
(unten) mit: Age ergo obsecro et de modis quae sequuntur, edicito (GS I 259b,
Zeile 9 und 10). Der Dialogus ist also vollstiindig enthalten, der Prologus fehlt, wie
auch im Codex J. Rosenthal Kat.VII, Nr.933, und andernorts (siehe letzteres bei
Smits, Not., 51).



Die historisch-biographischen Fragen 51

wiederum Guido') und 7461 ohne Namen,?) doch die Hs. enthilt nur
Guidos Werke.?)

Ferner ein Manuskript der Bibliothek der Kénigin von Schweden
im Vatikan (Vat. Reg. 72), das eindeutig Odo als Verfasser festhilt
(GS I Praefatio XXXYV).

Verschiedene spiitere Autoren zeugen fiir Odos Autorschaft: Wil-

helm von Hirschau: Otto in sua Enchiridion (GS II 168b),%) Engel-
bert von Admont: Cluniacensis in suo Enchiridioni (GS II 295a
und 318b).
Adam von Fulda: divisio Odonis in Enchiriade (GS III 349b).
Wir sehen also, dass der Dialogus hiaufig Guido und ebenso héufig
Odo zugeschrieben wird.

Sehr bemerkenswert ist, dass Guido sich selbst auf das Enchiridion
beruft: Wer sich aber griindlicher unterrichten wolle, der mége sich
den Micrologus verschaffen oder das Enchiridion durchlesen, welches
der hochwiirdigste Abt Odo verfasst habe und dem er in allem, mit
Ausnahme der Tonfiguren, gefolgt sei.’)

Utto Kornmiiller®) macht in seiner Besprechung von Morins Auf-
satz in der ,,Revue de I’art chrétien‘‘, dem wir uns anfangs ausfiihrlich
zugewandt haben, auf einen weiteren Unterschied zwischen Dialogus

1) Und zwar eindeutig als eigenes Werk, denn der Schluss lautet: Explicit liber
dialogi in musica editus a Domno Guidone, piissimo musico et venerabili monacho.
(,,Editus* bedeutet ,,verfasst*, nicht etwa ,,herausgegeben‘!)

%) Dass der Dialogus mit Werken Guidos zusammen abgeschrieben wurde, be-
deutet nicht unbedingt, dass Guido als Autor angesehen wurde, sondern geschah
wohl deshalb, weil Guido am Ende des Micrologus auf das Enchiridion (= Dialogus)
Odos verweist. Siehe Anm. 5.

3) Montfaucon erwiihnt noch zwei Manuskripte, die Guido als Verfasser zitieren:
Bibl. bibl. I, 58 (Nr. 1991 im Vatikan) und Bibl. bibl. I, 300, Kap.2 (Katalog d. Bibl.
Laurenziana, Florez) XLVIII Pap.

%) Der Dialogus wird oft Enchiridion genannt, z.B. Man.7369 der Bibl. Royale
Paris oder Gerbert, Codex Admontensis.

%) Qui autem curiosus fuerit, libellum nostrum, cui nomen micrologus est, quae-
rat: librum quoque Enchiridion, quem Reverendissimus Oddo Abbas (Lambillotte,
Esthét., théorie et pratique du chant grég., S.160, zigert, wie manche andere, nicht,
zu iibersetzen: par le vénérable Odon, abbé de Cluny! Allerdings kann man diesem
Irrtum auch in Handschriften begegnen. So steht z. B. im Codex B.M. Harleian 281,
Fol.29v ,,Enchiridion quaerat, quem luculentissime composuit Odo primus abbas
cluniaci*). luculentissime composuit, perlegat, cujus exemplum in solis figuris sono-
rum dimisi. GS II 50, Epist. ad. M.

%) Kirchenmusikalisches Jahrbuch 1890, S.95. Siehe auch S.73, Anm. 4.



52 Guido von Arezzo

und Micrologus aufmerksam. Odo hat bei seinen Singknaben die giin-
stigen Resultate erzielt durch Anwendung der Buchstaben als Noten
(GS I 252), Guido durch Anwendung der Neumen auf Linien (GS II
35, 43).1) Kornmiiller schliesst sich der Auffassung an, dass Guido in
Frankreich geweilt habe, und korrigiert in aller Form seine fritheren
Darstellungen (diese in: Cicilienkalender, 1876, Seite 491F.).

Viv. Gast. 181 gehen der Frage nach, wer als erster das Gamma,
den tiefsten Ton des Monochords, der dem A vorangestellt ist, ein-
gefiithrt hat. Aber auch auf diesem Weg gliickt es nicht, zu einer Lo-
sung zu kommen. Sowohl der Dialog als auch der Micrologus kennen
das Gamma (GS I 253, 254, 257, 260, 273, 274, 278, 280, 281, 282
[Dialogus] und GS II 4, 5, 6, 19, 20, 25, 26, 29, 36, 46 [Micrologus]).
Fiir Gerbert (GS I Praefatio XXXVII) war die Erfindung des Gamma
Guidos Verdienst, weil der Dialog viel héufiger von diesem Gamma
rede. Dass dieses Argument, abgesehen davon, dass es nicht stich-
haltig ist, falsch ist, ist aus der eben gegebenen Zusammenstellung der
Gammastellen in den beiden Traktaten ersichtlich. Gerbert verliess
sich offenbar zu stark auf sein Gedichtnis, das ihn diesmal irregeleitet
hat. Das Speculum musicae schreibt die Exfindung des Gamma Guido
zu (CS II 222Db, CS II 304). Aber wir erinnern uns nochmals daran,
dass man dort den Dialog auch als Werk Guidos betrachtet. Seine An-
sicht verliert daher an Wert. Adam von Fulda schreibt das Gamma
ebenfalls Guido zu (GS III 342b, GS III 350a).2)

Wichtiger als alle diese spéteren Zuschreibungen sind die Bemer-
kungen Guidos und Odos hiezu. Odo kann im Dialogus das Gamma
graecum nicht eingefithrt haben, denn er schreibt: In primo capite
monochordi ad punctum quem superius diximus gamma literam, id
est G graecum pone, quae, quoniam raro est in usu, a multis non
habetur (GS I 253 a).

Ebenso kann auch Guido nicht der Erfinder sein, da er sagt, dass
das Gamma von den Modernen angefiigt worden sei: gamma graecum
a modernis adjunctum (GS II 4a). Siehe die Ausfithrungen Seite 80 ff.

Weil im Vorwort zum Dialog berichtet wird, dass der Verfasser
bei einer Kontrolle des herkémmlichen Antiphonars einen Bruder zu-
gezogen habe, der im Verhiltnis zu den andern ihm der geeignetste

1) Siehe die Ausfithrungen S.73.
%) Wir werden S.102 zeigen, dass die Musica des Odo von Saint-Maur erstmals
das Gamma einfiihrt.



Die historisch-biographischen Fragen 53

zu sein schien!), und weil der Tonar des Odo von Saint-Maur
(CS IT 117 a)?) folgenden Titel trigt, waren Viv. Gast. versucht, anzu-
nehmen, dass es sich bei diesem ,,perfektesten Bruder* auch um Guido
von Arezzo handeln kéonnte: ,,Incipit intonarium a Domno Odone
Abbate diligenter examinatum et ordinatum, a Guidone sanctissimo
monacho,optimo musico examinatum, probatum legitime, approbatum
et authenticatum tamquam opus ad cantorum peritiam necessarium,
Ecclesiae Dei honorificum, Deo gratificatum in eo plurium collaude-
tur.*

Mit dem Vorwort des Dialogs beschiiftigen wir uns Seite 74f. noch
eingehend. Wir werden zum Schluss kommen, dass der Prolog wohl
von Guido von Arezzo stammt und nicht von Odo von Saint-Maur,
dass Guido also nicht der Bruder sein kann, den der Verfasser zuge-
zogen hat. — Auch die Korrektur des Tonars zwingt nicht zur An-
nahme eines Frankreichaufenthalts Guidos, sondern beweist nur die
literarischen Beziehungen zwischen Frankreich und Italien.

Die zitierten Uberlegungen haben Viv. Gast. dazugefiihrt, an Guidos
Frankreichaufenthalt festzuhalten, ohne aber zu glauben, dass er ein
Franzose sei. Im Alter wire er auch wieder nach Italien gereist und
dort gestorben.

Wir werden im Schlussteil unserer Arbeit die Fragen zu kldren
suchen; wir sehen keinen hinreichenden Grund fiir einen Frankreich-

aufenthalt.

e) Guido Augensis und andere Verwechslungen

Wir haben bereits (Seite 35) Manuskripte erwihnt, die Werke
Guidos von Arezzo unter dem Namen Augensis iiberliefern.?) Im Co-
dex Lansd. 763 im Britischen Museum zu London, den wir schon auf
Seite 27f. herangezogen haben, findet sich nicht nur der Hinweis auf

1) Assumpto quodam fratre qui ad comparationem aliorum cantorum videbatur
perfectus, antiphonarium sancti Gregorii diligentissime investigavi. GS I 251a, b
(Prologus). Siehe dazu S. 75.

) Nicht zu verwechseln mit dem Tonar Odos von Cluny GS I 248 f. Siehe
dariiber S.104.

8) Dieser Verwechslung scheint auch Antonius Sanderus in seiner Bibliotheca
Belgica manuscripta (Insulis 1641, Bd. 1, S.150 f.) zum Opfer gefallen zu sein, wenn
er in dem dort mitgeteilten Katalog der Abtei Ter Duyn (Dunum) zur S.204 ver-
merkt: Guido Aretinus Abbas (!) de musica libri duo.



54 Guido von Arezzo

Guido de Sancto Mauro, sondern noch manche andere Bezeichnung
fiir Guido. Der Codex, der wohl den Gesamttitel ,,Musica Guidonis*
(Fol.2b) trigt,ist wahrscheinlich um 1460 (von Wylde, siche Seite 27f.)
geschrieben.?)

Er fusst vor allem auf den Werken des Guido von Arezzo, der auch
Guydo maior oder Guydo senior genannt wird (so Fol. 8b, 24b usw.).
Dies geschah offenbar, um ihn von einem jiingeren Guido abzuheben,
der auch auf Fol. 19 als Quelle (neben Guido von Arezzo, Boetius usw.)
fiir dieses kompilierte Werk genannt wird: ,,Guydo iunior, cogno-
mento Augensis, cuius industrid Cisterciensis ordinis cantus regula-

G

riter est correctus...‘

H. Stein gab als Mitglied der Société nationale des Antiquitaires
de France in der Sitzung vom 18. Juli 1900 der Vermutung Ausdruck,
dass Guido von Arezzo, der ,,in den dltesten Manuskriptkatalogen®
Guido Augensis genannt wird, wahrscheinlich aus der Stadt Eu, aus
der Normandie, stamme.?) Im selben Sinne spricht sich E.Terrasse
aus.?)

E.Vacandard?) versichert aber, dass dieser Guido Augensis be-
stimmt eine andere Person sei als Guido von Arezzo. Dass ein Guido
Augensis iiberhaupt Musiktraktate geschrieben hat, wird wahrschein-
lich gemacht durch eine Tonale S.Bernardi,®) wo der Lehrer auf die
letzte Frage des Schiilers antwortet:

Quod quaeris, non est praesentis negotii, cum prohibente sancto
Cisterciensi capitulo, nec in Guidonis antiphonario quidquam mutari
iam liceat. Quaere tamen musicam Guidonis Augensis, quam scribit
ad sanctissimum magistrum suum dominum Guillelmum, primum
Rievallis abbatem. Ibi de talibus doceri poteris.

1) Das Folgende nach Hughes 307-308. Hughes beschreibt alle zw6lf Manu-
skripte (Extrakte eingeschlossen), die sich auf Guido beziehen und sich im Britischen
Museum befinden.

%) Bulletin de la Société nationale des Antiquitaires de France, 1900, 5.237.
Abgedruckt auch in: Revue bénédictine 1901, S. 216.

8) Revue du clergé frangais 1902 (Bd. 30), S. 438-440.

%) Revue du clergé frangais 1902 (Bd. 30), S. 530-531.

5) GS II 277 (nicht 279, wie in der Praefatio S.IX angegeben). Nach WE II 451
zu Unrecht dem heiligen Bernhard zugeschrieben. In diesem Sinne auch: R. G. Kiese-
wetter, Guido von Arezzo, Leipzig 1840, S.48-55 (Anhang: Uber die unter dem
Namen S. Bernhards bekannt gewordenen Musiktraktate).



Die historisch-biographischen Fragen 55

Dieser Guido Augensis (= von Eu)!) war also Schiiler des Guil-
laume de Rievaulx (in England), der 1132 Abt wurde. Er wurde spiter
Abt des Zisterzienserklosters Caroli Locus (= Chaalis = Chalis)?) in
Burgund. Die Haupttitigkeit dieses Guido Augensis fillt etwa in die
Jahre um 1150. Eine Identifikation mit Guido von Arezzo kommt
auch deshalb nicht in Frage, weil die Abtei von Eu erst 1059 gegriin-
det wurde. Mabillon beweist das in seinem Annalenwerk:?) Denique
in chattaceo codice monasterium istud anno MLIX conditum fuisse
legitur.

Guido Augensis schrieb den Musiktraktat, der von E. de Cousse-
maker herausgegeben worden ist.*) Ob er hingegen identisch sei mit
einem weiteren Guido, der Abt von Cherlieu (oder Charlieu) gewesen
sei, wohl von 1131 an, und der am 23. September 1158 gestorben ist,?)
ist schwer zu sagen. P. Wagner®) kennt diesen Zisterzienserabt als
Mitarbeiter und Berater des heiligen Bernhard in Gesangsangelegen-
heiten. '

Es scheint sich eher um verschiedene Personen zu handeln: Cher-
lieu oder Charlieu heisst mit dem lateinischen Namen Cari Locus,
Chalis hingegen Caroli Locus.?) Diese beiden Ortlichkeiten sind sehr ge-
eignet, von mittelalterlichen Schreibern verwechselt zu werden.

Caroli Locus, die Zisterzienserabtei bei Ermenonville (Diézese von
Senlis, Oise), wurde am 9. Januar 1137 gegriindet.

Cari Locus, die Zisterzienserabtei bei Jussey (Hte-Sadéne, Ditzese
von Besancon), am 17. Juni 1131.7)

Wir kénnen diesen schwierigen Fragen nicht weiter nachgehen, da
fiir unseren Zusammenhang nur wichtig ist, dass eine Identifikation

1) Aus dem Fétis 146 einen Guy d’Auge macht. Wir méchten davor warnen, mit
R. G.Kiesewetter, Guido von Arezzo, Leipzig 1840, S.12, einem weiteren Irrtum zu
verfallen und einen Guido Augiensis (Augia Dives = Reichenau) zu kreieren.

) Chev. Topo.

3) Mab. Ann. IV (1739) 547 (nicht 595!).

%) CS II 150. Domni Guidonis in Caroli-Loco Abbatis Regulae de Arte Musica.
Ferner scheint De cantu et correctione Antiphonarii (PL CLXXXII 1122) von ihm
zu stammen. Weitere Angaben siehe Fétis IV 143.

%) Chev. Bio.

6) WE II 451. Wagner schreibt die beiden Werke (Anm.4, S.73) des Guido Au-
gensis diesem Guido von Cherlieu zu, so dass wenigstens bei Wagner die beiden
Personlichkeiten zusammenfallen wiirden: Guido Augensis = Guido von Cherlieu.

7) Chev. Topo.



56 Guido von Arezzo
L 4

dieses Guido Augensis mit Aretinus nicht in Frage kommt. Bezeich-
nend ist aber, dass ihm schon im 13. Jahrhundert (siehe Seite 35)
Werke des Guido von Arezzo zugeschrieben wurden. Schliesslich erin-
nern wir uns nochmals daran, dass der von Morin entdeckte Guido
Oeagrius nach Morins eigener Meinung wohl kein anderer als Guido
Augensis ist. Er wire demnach von seiner Jugend an im Kloster
Saint-Maur des Fossés erzogen worden (siehe Seite 25ff.) und wire
eine Person des 12. Jahrhunderts.!) Schliesslich nennen ihn die Lon-
doner Manuskripte (siehe Seite 53f.) auch noch Guido iunior, um ihn
von ilteren, Guido Aretinos, zu trennen.

Vossius?) und in seinem Gefolge einige andere verwechseln Guido
von Arezzo mit einem Benediktiner namens Guitmundus, der 1070,
unter dem Pontifikat von Gregor VII. (1073-1085) (!), einen Traktat
gegen Berengar schrieb.?)

Die Stelle bei Vossius heisst:

§ 7. Anno CI1JLXX, temporibus nempe Gregorii VI1I, claruit Guido,
sive Guidmundus, patriae aretinus, prius monachus coenobii Crucis
Hectonis, sive S. Leufredi apud Ebroicenses Normannos; posteaque
Ecclesiae Romanae Cardinalis Archiepiscopus Aversanus. Hic dum
monachus esset, duos ad praesulem Theobaldum scripsit libros de
Musica; quorum prior prosa constat, alter carmine partim heroico,
partim trochaico rhythmico.

Nun folgt eine anders gedruckte Nachschrift:

Idem est, ac ille, qui aversus Berengarium scripsit libros tres de
corpore, et sanguine Domine, in Eucharistiae Sacramento.

Guitmundus, der spitere Bischof von Aversa in Apulien,?) war
normannischer Abstammung und weilte in seiner Jugend im Kloster
Sanctae Crucis (Croix-Saint-Leufroi) in der Diézese Evreux. 1060 war
er lingere Zeit im Kloster Bec zur Ausbildung. 1070 trug ihm der Nor-
manne Wilhelm der Eroberer eine Prilatur in England an. Aber Guit-
mundus antwortete in einer noch erhaltenen Rede, dass die Eroberung

1) Dass dies nicht unbedingt glaubwiirdig ist, haben wir S. 36 gezeigt!

%) De scientiis mathematicis, Amsterdami 1660, lib. ITI, Kap.22, Teil 9, S.95
(PL, CXLI, 373).

%) Adam von Fulda hat schon falsche Nachrichten gehabt, denn er schreibt in
der ,.De Musica* (GS III 342b): ,,Guido enim Aretinus, abbas de cruce S. Leufredi
primus, docuit...*

4) Nach Scheeben, in: Kirchenlexikon (Freiburg 1888), S.1359 f.



Die historisch-biographischen Fragen 57

Englands nichts als ein Raubzug gewesen sei und er die Armut Christi
der reichen Beute vorziehe. 1087 berief ihn Urban II. zum Bischof der
von den Normannen gegriindeten Stadt Aversa. Dass er je Kardinal
geworden wire, wie Vossius sagt, ist unglaubhaft.

Vor seiner Abreise aus der Normandie schrieb Guitmund ein vor-
treffliches Werk gegen Berengar. Dieses Hauptwerk trigt den Titel:
De Corporis et Sanguinis Jesu Christi verietate in Eucharistia. Es ist
in Dialogform gehalten und erdrtert die Natur der verklirten Leib-
lichkeit Christi, indem zugleich das Verhiltnis des sacramentalen Lei-
bes zum historisch-himmlischen und zum mystischen auseinanderge-
setzt wird.l)

Berengar, geboren am Anfang des 11. Jahrhunderts, soll die Not-
wendigkeit der Kindertaufe und das Institut der Ehe beké@mpft haben.
Besonders stellte er sich aber in einen schroffen Gegensatz zur Kirche,
indem er sich, hinsichtlich des Altarsakramentes, die Lehre des Joh.
Scotus (Erigena)?) aneignete.

Schon Mabillon hat die Verwechslung, der auch Trithemius zum
Opfer gefallen ist,?) gebrandmarkt.t) Er schreibt: Falli mihi videtur
Trithemius qui librum contra Berengarium a Guidone Aretino scrip-
tum fuisse dicit. .. Sane nullus alius eius loci monachus in Berenga-
rium scripsisse videtur quam Guitmundus, quemcum Guidone Aretino
Trithemius permiscuit.)

Der Codex London, B.M.Lansd.763%) unterscheidet nicht nur
Guido von Arezzo (=Guido de Sancto-Mauro = Guido senior = Guido
maior) und Guido iunior (= Guido Augensis), sondern stellt ihnen an
die Seite (Fol.56b) einen Guido monachus. Wohl wird Aretinus andern-

1) Gesammelt sind die Schriften Guitmunds in: Bibl. PP. Ludg. XVIII, 440 ff.,
und CXLIX, 1427 ff. Vgl. Histoire litt. de la France VIII, 553-572: J. Bach,
Dogmengesch. d. M.-A., I, 385.

2) Uber Erigena siehe J. Handschin, Die Musikanschauung des Johannes Scotus
(Erigena), in: Deutsche Vierteljahresschrift fiir Literaturwissenschaft und Geistes-
geschichte, Bd.5 (1927), S. 316-341.

8) De viris illustribus ordinis S. Benedictini, Coloniae 1575, Buch I, Kap.318.

4) Mab. Ann. IV, S. 299-301.

5) Neben Vossius und Trithemius haben wir noch einen andern irregefiihrten
Zeugen aus dem 15. Jahrhundert, nimlich Adam von Fulda. Er schreibt in seinem
Werk De Musica (GS IIT 342b): ,,Guido enim Aretinus, abbas de cruce S. Leufredi
primus docuit. ..

6) Siehe S. 29, Anm. 3.



58 Guido von Arezzo

orts oft so genannt. Doch diirfte es hier tatsichlich eine weitere Per-
sonlichkeit bezeichnen, nédmlich einen gewissen Guido von St-Denis.
Im Codex B.M.Harl.281 aus dem 14. Jahrhundert befindet sich?) ein
Traktat mit folgendem Titel (Fol.58b): Tractatus de tonis a fratre
Guidone monacho monasterii sancti Dionysii in Francid compilatus.
Er beginnt mit den Worten: ,,Ut de tonis perfectior possit haberi no-
ticia®“. Das Werk ist eingeteilt in vier Abschnitte ,,Quot modis acci-
piatur tonus®, ,,Quot sunt toni*, ,,De natura tonorum* und ,,De pro-
prietate et effectu. .. ipsorum®.

Am Schluss des zweiten Abschnittes steht geschrieben:,,Ad usum...
nostri monasterii... me ipsum conformare studii de dictis Boecii,
Guidonis monachi et aliorum** usw.

Bei diesem im Zusammenhang mit Boetius zitierten Guido mona-
chus handelt es sich doch sicher um Guido Aretinus. Diese beiden hat
also dieser Guido (monachus) von Saint-Denis studiert. Eine Identifi-
kation des letzteren mit Aretinus ist ausgeschlossen, weil Guido von
Saint-Denis (= Guy de Monceaux) am Ende des 13.Jahrhunderts
lebte.?) Er darf nicht verwechselt werden mit Guido von Chatres (de
Castris), dem Benediktinerabt von Saint-Denis, der am 22.Februar
1310 starb. Unser Ménch von Saint-Denis wird von Fétis®) jedoch fir
identisch erklirt mit dem Abt, seinem Zeitgenossen, und soll 1315
gestorben sein. Fevret de Fontette?) zitiert den Abt als Autor einer im
benediktinischen Martyrologium, Seite 368, publizierten Vita des Hei-
ligen Guignolé. Wiederum kénnen wir der Frage nicht ins Détail fol-
gen, halten aber daran fest, dass dieser Guido von Saint-Denis mit
Aretinus nichts zu tun hat.

Auch mit dem 4bt Guido des Benediktiner Klosters zu Pomposa ist
Guido Aretinus noch verwechselt worden (siehe Seite 1ff.). Schon der

in der ersten Hilfte des 12. Jahrhunderts schreibende Anonymus Mel-
licensis®) verwechselt beide. Er iibertrigt den Bericht von der Uber-

1) Nach Hughes 307-308.

%) Chev. Bio. Hier auch die dltere Literatur iiber Guido von Arezzo.

%) Fetis 143.

4) Bibl. histor. de la France, Bd.I, S.750, Art.12047.

5) E.Ettlinger, Der Sog. Anonymus Mellicensis de scriptoribus ecclesiasticis
(Diss. Karlsruhe 1896), S. 81. Ebenso Manitius 752.



Die historisch-biographischen Fragen 59

filhrung der Leiche des Abtes von Pomposa nach Speyer, in der Chro-
nik des Historikers und Musiktheoretikers Hermannus Contractus von
der Reichenau,!) in irriger Weise auf Guido von Arezzo.?)

f) Zusammenfassung

Wir haben also Guido Augensis (= Guido von Eu = Guido iunior
= Guido von Caroli Locus, vielleicht = Guido von Cari Locus), Guit-
mundus und Guido von Pomposa deutlich von Guido von Arezzo
getrennt.

Die englischen Manuskripte, die Werke Guidos von Arezzo unter
dem Namen Guido de Sancto Mauro, Guido maior und Guido senior
iberliefern (siehe Seite 271f., 35 und 53ff.), sind zu spite Quellen, um
ernst genommen zu werden, wenn man bedenkt, dass schonim 13. Jahr-
hundert Werke Guidos von Arezzo mit denjenigen des Guido Augensis
verwechselt wurden. Die englischen Hss. (London und Cambridge,
15. Jahrhundert) haben Guido von Arezzo mit jenem uns unbekann-
ten Guido von Saint-Maur identifiziert, wozu wir uns nicht entschlies-
sen konnten (siehe Seite 36). So ist uns also kein Grund mehr ibrig-
geblieben, um an einem Frankreichaufenthalt Guidos von Arezzo fest-
zuhalten. Der zweite Teil unserer Arbeit wird aber zeigen, dass wir an
einer literarischen Beziehung zu Saint-Maur nicht zweifeln kénnen.

Zum Schluss wollen wir noch in Kiirze festhalten, in welcher Rei-
henfolge die franzésischen Forscher die These eines Frankreichaufent-
haltes Guidos von Arezzo aufgestellt haben, wieweit sie ihre Meinung
noch aufrechterhalten, bzw. aufgegeben haben.

Dom Germain Morin hatte 1888 (siehe Seite 25ff.) die These zum
erstenmal ausgesprochen auf Grund jenes neu entdeckten Gedichtes
im Codex 2273 der Bibliothek zu Troyes und der spiiten englischen

1) MGH. SS. 'V, 127, 7 seq.

) Der Vollstindigkeit halber sei noch erwithnt, dass Possevinus sogar den Micro-
logus des Guido mit dem Micrologus de ecclesiasticis observationibus seu de missa
rite celebranda verwechselt hat.

Und noch ein Kuriosum aus spiiterer Zeit: Adrianus Coclico erwiihnt in seinem
Compendium musices (1552) gleich nach Boetius einen Guido Arnensis und meint
sicher Guido von Arezzo. Siehe das Zitat bei Lucie Balmer, Orlando di Lassos Mo-
tetten, Bern 1938, S.34. Arezzo, Capolona und Badicroce liegen ja in der Gegend
des Oberlaufes des Arno.



60 Guido von Arezzo

Hss. (15. Jahrhundert). Morin hat dann aber 1895 die von ihm vorge-
schlagene Identifikation jenes Guido von Saint-Maur mit Guido von
Arezzo aufgegeben (siehe Seite 34f.) zugunsten einer solchen mit
Guido Augensis, welch letzterer wir uns auch nicht anzuschliessen ver-
mochten. Diese neue Ansicht hat Morin nochmals 1910 Dom Vivell
gegeniiber gedussert.

1902 brachte Michel Brenet neue Aspekte bei, indem sie den Ver-
fasser der odonischen Traktate als Abt von Saint-Maur identifizierte
(siehe Seite 371t.). Brenet schlug vor, dass Guido von Arezzo mit Odo
zusammen im Kloster Saint-Maur gelebt habe (siehe Seite 39). Brenet
kiimmerte sich also nicht um die Meinungsdnderung Morins, die in-
zwischen erfolgte, und hat ihre Ansicht nie mehr geéindert.

Darauf haben 1910 Vivell und Gastoué in einem gemeinsamen
Aufsatz (siehe Seite 47 ff.) neue Uberlegungen angestellt. Sie verglichen
zum erstenmal eingehender die Traktate Guidos und Odos. Was die
biographische Frage anbelangt, kamen sie zum Schluss, dass Guido
zwar nicht ein Franzose sei, dass er sich aber mindestens in Frank-
reich aufgehalten haben miisse. Bei dieser Meinung ist es fiir die beiden
Forscher geblieben. Gastoué hat dann 1925 im Dict. arch. VI, 2,
S5.1912, die Resultate nochmals resiimierend festgehalten.?)

Wir haben uns im ersten Teil unserer Arbeit mit allen Argumenten
auseinandergesetzt und miissen im Schlussteil, nachdem wir erst
noch die inneren, theoretischen Zusammenhinge zwischen Guido und
Odo herausarbeiten, erneut auf die Frage zuriickkommen, ob man
geniigend stichhaltige Griinde hat, den Frankreichaufenthalt Guidos
als gesichert zu betrachten.

1) Fiir einen Frankreichaufenthalt sind unter anderem eingetreten: Encyclope-
dia Britannica, X, 962; Larousse (Paris 1930), III, 910. Riemann, Musiklexikon,
The International Cyclopedia of Music and Musicians, ed. O. Thompson, 1946, sub:
Guido of Arezzo.

Als zu unsicher werden die Thesen an folgenden Orten betrachtet: Prot. Realen-
cyclopaedie 3, 7, 230; danach auch Manitius 749; ferner Enciclopedia Italiana,
XVIII (Milano 1933), 253.

Smits van Waesberghe, Der Gregorianische Gesang, S. 52, nahm einmal sogar
an, dass Guido Franzose sei: ,,Der franziosische Benediktiner Guido, Ménch und
Gesangslehrer im italienischen Kloster Arezzo...* In seinem 1950 auf dem Con-
gresso Internazionale di Musica Sacra in Rom gehaltenen Vortrag (bis jetzt unver-
offentlicht!) legte er aber dar, dass ein Aufenthalt in St-Maur des Fossés unhalt-
bar sei.



Die historisch-biographischen Fragen 61

III. ZEUGNISSE AUS DEUTSCHLAND
ENGLAND UND SPANIEN

a) Der Aufenthalt in Bremen

Martin Gerbert zitiert im Vorwort zum zweiten Teil seiner Serip-
tores (S.II) eine deutsche Chronik, wonach Erzbischof Hermann von
Bremen den Musiker Guido von Arezzo 1023 an seine Kathedrale be-
rief, um dort die Melodie und die klosterliche Zucht zu bessern: Mirum
adeo haud est, quod Guido ad docendam musicam evocaretur. Con-
gruit quoque eius aetati, quod ad an. 1023 quo Hermannus Bremensis
archiepiscopus fuit renuntiatus, legitur apud Leibnizium. . . et iisdem
fere verbis in chronico Alberti Stadensis ita narrat:. ..

Gerbert zitiert den Text der letztgenannten Chronik mit einigen
Abweichungen, den wir hier ungefilscht wiedergeben: Cuius (Libentii)
obitus contigit indictione XIII, VIII Kal. septemb. anno Domini
MXXXII. .. Herimannus ergo parvi pendens omnia quae in Archi-
episcopatu invenit, primo quendem Musicum Guidonem Brenam ad-
duxit, cuius industria melodiam, et claustralem disciplinam emen-
davit.)

Die ebenfalls von Gerbert erwihnte Chronica Slavorum, die der
Philosoph Leibniz herausgegeben hat, gibt folgenden Text:2)

Obdormivit autem Libentius iste anno Domini MXXXII. Post
hunc venit in sedem Hermannus et sedit tribus annis?) .. .qui parvi
pendens omnia, quae in Archiepiscopatu invenit, quendam Gwidonem
musicum Bremam adduxit, cuius industria melodiam et claustralem
disciplina emendavit.

Adam von Bremen?) sagt gegen 1067%) iibereinstimmend :

1) Historiographia seu Chronicon Abbatis Stad., S. 118 (Wittenberg 1608).

%) Chronica Slavorum, Band V, Kap. XLVI, in: Seript. rer. Brunsv., Bd. II,
S. 745.

%) Nach Gams: Series Episcoporum, S. 263, war Hermannus vom 28. Sept. 1032
bis 19. Sept. 1035 Erzbischof von Bremen, also Nachfolger des Libentius (1029 bis
25. Aug. 1032).

%) Canonicus und Lehrer daselbst um das Jahr 1067. Thm haben alle Annalisten
die Meldung nachgesprochen.

%) Gesta Hammenburgensis eccl. pont. II, 66 (Buch II, Kap. 102). Ed. Waitz,
Hannover 1876, S. 86. MGH. SS. VII, 329/30, ad annum 1072.



62 Guido von Arezzo

Hermannus sedit annos vix tres. . . Pontifex igitur?) (Hermannus)
parvipendens omnia, quae in episcopatu invenit, primo quidem musi-
cum Guidonem adduxit Bremam, cuius instancia?) correxit.

Und schliesslich erwiihnt Alb.Crantz die Begebenheit folgender-
massen:?)

Guido, per varias regiones proficiscens, corruptam musicam emen-
davit, et per flexuras articulorum in manibus cantum discernere do-
cuit. Ermannus archiep. Hamburgensis, et Elvericus Osnabrugensis
Episcopus, ejus opera usi sunt.

Die Jahreszahl 1023 bei Gerbert wird wohl ein Druckfehler sein,
denn die von ihm zitierten Chroniken erwihnen 1032, das Jahr, in
dem Hermannus, nach Gams, Erzbischof geworden ist.%) Manitius
752 meint, dass es doch unwahrscheinlich sei, dass ein entlaufener
Ménch die klosterliche Zucht gebessert habe. Aber wie macht uns Ma-
nitius weis, dass Guido wirklich entlaufen ist ? Seine Argumentierung
ist ebenso unzulinglich wie jene andere, die ohne Beweise versichert,
dass Guido um diese Zeit ja in Italien geweilt habe. Wir erinnern uns,
dass die berithmte Romreise (siehe Seite 4) zwischen den Sommer 1024
und den Sommer 1032 fallen muss, der vermeintliche Aufenthalt in
Bremen in die Zeit von 1032 und 1035. Kurz nach dem Papstbesuch
schreibt Guido den schon oft zitierten Brief an Michael (siehe Seite 1),
in dem er mitteilt, dass er zurzeit nicht nach Pomposa kommen kénne.
Das wiire verstindlich, wenn man annehmen koénnte, dass er damals
eben nach Bremen gereist wiire und von dort den Brief geschrieben
hitte. Ein entlaufener Monch wire er deshalb gar nicht gewesen, son-
dern ein Mann auf der Hohe seines Ruhmes.?)

Es bleibt aber, besonders nachdem wir gegen einen Frankreichauf-
enthalt Stellung nahmen, doch héchst zweifelhaft, ob diese Chroniken
sich auf unsern Guido beziehen.%)

1) Ergo (cod. 4).

%) Industria (cod. 2, 3, 4).

3) Metropolis, sive Eccl. Hist. Mon. Germ. Buch 4, Kap. 18.

4) 28. 9. 1032 bis 19. 9. 1035. Gams, P. B., Series Episcoporum, 1873.

5) Auch die Uberlieferung, nach der sich Guido 1029 in Avellana aufhielt (siche
Seite 19 f.), schliesst einen kurzen Aufenthalt in Bremen nicht aus.

6) In der Literatur wird diese Uberlieferung fast durchwegs als zweifelhaft an-
gesehen, so neben Manitius, 752, auch bei Steglich, 181.



Die historisch-biographischen Fragen 63

b) Guido von Canterbury

Abt Engelbert von Admont, der am Ende des 13. Jahrhunderts und
in der ersten Hilfte des 14. Jahrhunderts lebte, macht aus Guido von
Arezzo einen Guido von Canterbury: Guido vero Cantuarensis addidit
in suo Micrologo de Musica ad praedictas 2.1)

Dies ist die einzige Notiz, auf Grund derer angenommen worden
ist, dass Guido von Arezzo eine Zeitlang auch in England gewirkt
haben kénnte.

¢) Guido in Katalonien

(Die Tonsilben ut re mi)

Mariano Soriano Fuertes versichert in seiner 1855 begonnenen Ge-
schichte der spanischen Musik ?) im fiinften Kapitel des ersten Bandes,
dass Guido von Arezzo, zur Flucht aus seinem Kloster genétigt (we-
gen der Animositit seiner Mitbriider), in ganz Europa herumgereist
sei, um seine Traurigkeit zu verscheuchen, und dass er in Katalonien
seine musikalischen Kenntnisse erweiterte. Nach seinen Behauptun-
gen wiire eine gemeinsame Urquelle fiir das guidonische und das ara-
bische Hexachordsystem anzunehmen. Fuertes schreibt:?) ,,Man hat
niemals daran gezweifelt, dass Guido der erste Exrfinder des Hexachord-
systems ist. Gleichwohl ist unleugbar, dass dieses Hexachordsystem
mit den Solmisationssilben von den Spaniern entlehnt ist, wie man bei
einem Vergleich des Systems der Araber mit dem Guidos sehen kann.**4)

Mit den Hypothesen iiber die Entstehung des Hexachordsystems
konnen wir uns hier nicht beschiftigen. Georg Lange hat sich dieser
Frage eingehend zugewandt (im dritten Kapitel, Seite 547, seiner
griindlichen Arbeit)?) und hat (im vierten Kapitel) eine neue Erkli-
rung versucht (Seite 556 ff.). Die Theorie von Fuertes erweist sich als
eine von vielen und leidet vor allem unter dem Mangel an Quellen-
angaben.

1) De musica tract., I, Kap. XIII (GS II 295a bis 297b).

%) Historia de la musica espaifiola desde la venida de los Fenicios hasta el anno
de 1850, por Mariano Soriano Fuertes, Barcelona 1855.

%) a.a. 0., Bd. I, S. 147 ff.

%) Georg Lange, Zur Geschichte der Solmisation, in: Samm. I, 535 ff.



64 Guido von Arezzo

Fiir unseren Zusammenhang ist es wichtig zu priifen, in welchem
. Verhiltnis Guido zur Solmisation steht.!) In der Epistola de ignoto
cantu (GS II 45) schreibt er: ,,Wir diirfen nicht immer fiir einen un-
bekannten Gesang die Stimme eines Menschen oder eines Instrumentes
(des Monochords) fordern, so dass wir gleichsam wie Blinde niemals
ohne Fiihrer vorzugehen scheinen, sondern miissen die Verschieden-
heiten und Eigentiimlichkeiten der einzelnen Tone sowie aller ab- und
aufwiirts gerichteten Tonbewegungen dem Gedichtnis einprigen. —
Wenn du also einen Ton (oder eine Neume) so dem Gedéchtnis einver-
leiben willst, dass es dir, es sei wo du willst, in jedem beliebigen Ge-
sange, den du kennst oder nicht kennst, augenblicklich entgegentreten
kann, damit du ihn sofort ohne Zsgern vorbringen kannst, so musst
du dir den Ton oder die Neume selbst am Anfang irgendeines ganz be-
kannten Gesanges merken und fiir jeden im Gedéchtnis zu behaltenden
Ton einen Gesang dieser Art in Bereitschaft haben, der mit dem betref-
enden Ton beginnt — wie dieser Gesang, den ich zur Unterweisung der
Knaben am Anfang und auch am Ende (der Stunde) beniitze. %)
Nun folgt die Hymne:

Ut queant laxis resonare fibris?)
mira gestorum famuli tuorum
solve polluti labii reatum
sancte Iohannes.*)

Weiter erkldrt Guido: ,,Siehst du also, wie dieser Gesang in seinen
sechs Gliedern mit sechs verschiedenen Tonen beginnt?®) Wenn je-

1) Siehe dazu Jos. Smits van Waesberghe, School en Musiek in de Middeleeuwen,
Amsterdam 1949, S. 90 f. (§ 5). Ebenso die zusammenfassenden Bemerkungen bei
J.Handschin, Musikgeschichte im Uberblick, Luzern 1948, S. 155.

) Utpote sit haec symphonia, qua ego docendi pueris imprimis atque etiam in
ultimis utor, GS II 45a.

8) In der Handschrift Reg. 577 (13. Jahrhundert) der Bibl. Vaticana in Rom
findet man Fol. 100r folgende Silben: ut ne mi fa sol la. E.Bannister, Monumenti
Vaticani, S. 58, Nr. 1, hat vermutet, dass der Schreiber dieses Codex nicht gewohnt
war, ,,resonare fibris** nach der iiblichen Version D D CD E E zu singen, sondern
vielleicht CC D D E E. In diesem Fall wiirde erst die Silbe ,,na‘ auf den Ton D fallen.

%) Deutsch: Damit die Diener die Wunder deiner Taten mit beruhigtem Herzen
singen konnen, so lose die Schuld des siindigen Mundes, heiliger Johannes. Johannes
der Taufer galt als Schutzpatron der Singer.

5) Die Melodie beginnt mit C und steigt bei jedem Halbvers der sapphischen
(nicht ambrosianischen!) Strophe um eine diatonische Tonstufe folgendermassen:
C(ut) DFDED /D(r¢)y DCDEE/Emi) GEDECD /F(fa)GaGFDD/
G(so)a GEFGD /a(laGaFGaa/GFDCED.



Die historisch-biographischen Fragen 65

mand daher den Anfang eines jeden Gliedes so sich eingeiibt hat, dass
er sogleich, welches Glied er will, ohne Zaudern beginnt, so wird er
diese sechs Tone, sobald er sie sieht, gemiss ihrer Eigenart (proprietas)
leicht anstimmen kénnen.“

Wir sehen, Guido verwendet diese Merkmelodie ausschliesslich da-
zu, die Tonqualititen der Téne Cbis adem Schiiler in realem Zusammen-
hang einzuprigen. Die Silben sind fest an den betreffenden Ton gebun-
den und fixierennur die Tonqualitéit. Nichts deutet darauf hin, dass Gui-
do diese Memoriermelodie im Sinne der Solmisation gebraucht hat.)

Aribo Scholasticus (um 1078) und Johannes Cotto (um 1100), die
beide unter dem Einfluss der Reichenauer Schule stehen, aber auch
Guido von Arezzo interpretieren, wissen noch nichts von einer Solmi-
sationslehre.?) Anderseits muss vermerkt werden, dass sich eine Ab-
bildung der ,,Guidonischen Hand*, des mechanischen Hilfsmittels der
Schiiler der Solmisation, in einer Handschrift vom Ende des 10. Jahr-
hunderts befindet, im Codex 55 der k. k. Hofbibliothek zu Wien.?)
Diese Zeichnung ist aber bestimmt spéter nachgetragen. Ferner ent-
hilt auch der sehr zerriittete Codex Casinensis 318, aus dem auch Odos
Tonar stammt, eine solche Zeichnung (11.Jahrhundert).?) Aus der
Zeit um 1100 stammt die Guidonische Hand des Codex Gud. lat. 334,
Fol. 3v von Wolfenbiittel (Abbildung 12 bei Smits, Sch. 108/109). Aus
dem 12. Jahrhundert besitzen wir eine solche Zeichnung im Codex
lat. 7203 der Pariser Nationalbibliothek (Abbildung 11 bei Smits,
Sch. 100/101).

Als Beispiel einer spiteren Darstellung sehe man sich die ,,Hand*
auf Fol. 1r des Codex 93 der Erfurter Amploniana an (Ende 14. Jahr-
hundert; Abbildung 13 bei Smits Sch., Seite 108/109).

(Bei Smits Sch. 98ff. [§ 6] auch ausfithrliche Erorterungen uber
die ,,Guidonische Hand*.)

Man wird also annehmen miissen, dass das System der Solmisation
kurz nach Guido aufgestellt worden ist.?) Dass es nicht von ihm stam-

1) Uber die Solmisation, die Betrachtung der Tonleiter unter dem Aspekt der
Sechstonreihe (mit Halbton in der Mitte), sieche Handschin, Tch. § 32 (S. 327).

2) Ebenso nicht Wilhelm von Hirschau, der Guido auch kannte.

3) Siehe Miiller 22 f. und Tafel C (Reproduktion!).

4) Siehe Miiller 7.

5) Zum erstenmal wird die Solmisation in allen Einzelheiten von Engelbert von
Admont beschrieben (De musica, vor allem Traktat I1I, GS II 320 ff.).

6



66 Guido von Arezzo

man kann, ergibt sich daraus, dass die Regeln der Solmisation nicht
mit der Theorie Guidos iibereinstimmen.?)

Dass die neue, oben besprochene Melodie des Ut queant laxis (siehe
Seite 64, Anmerkung 5) aus der Zeit Guidos stammt, ist sicher.?) Wir
haben vorher keine Uberlieferung derselben. Wenn sie schon allge-
mein bekannt gewesen wiire, hitte Guido ihre Eigentiimlichkeit nicht
so ausfithrlich hervorheben miissen. Die von allen alten Antip]:fona-
rien iiberlieferte liturgische Melodie des Ut queant laxis ist grundsitz-
lich anders gebaut und entspricht der Lesart des Codex von St.Bla-
sien, aus welchem Gerbert sie in seinem Werk De cantu et mus. sacr.,
Band II, Seite 45, faksimiliert hat. Letztere Melodie steht im Deu-
terus, wogegen Guidos neue Fassung im Protus steht.

Der Hymnustext?) stammt nach gewéhnlicher Annahme von Pau-
lus Diaconus, dem Dichter des 8. Jahrhunderts.?) Paulus Diaconus trat
vielleicht schon im Jahre 779 ins Kloster Monte Cassino ein; der Zeit-
punkt der Abfassung des Hymnus kann nicht festgestellt werden.5)
In der Ausgabe der Gedichte des Paulus Diaconus durch Karl Neff*)
ist der Hymnus nicht enthalten. Er ist auch nicht Bestandteil eines
grosseren, dort publizierten Gedichtes. So ist es nicht entschieden,
ob wirklich Paulus Diaconus der Autor sei. H.Anglés?) und andere
gingen soweit, den Hymnus als Schépfung Guidos zu betrachten, was

1) Vgl. Handschin, Tch. 332 f. Besonders heikel ist die Frage, wieso es Guido
nur auf sechs Tonqualititen ankomme (S. 333). Bevor wir eine kritische Ausgabe
der Guido-Texte besitzen, steht ja sogar die Frage offen, ob der Passus iiberhaupt von
Guido stammt. Es macht allerdings den Eindruck, dass er authentisch ist.

2) Ob sie aber von Guido selbst stammt, ist nicht sicher. Er gibt (GS II 44b)
das neue Verfahren zwar als seine eigene Erfindung aus: nuper nobis a Deo datum
(siche Seite 77). Smits, Sch. 70, kommt die Autorschaft Guidos unwahrscheinlich
vor. Lange (Samm. I, 555) steht hingegen dafiir ein.

Wenn man mit uns annimmt, dass die Ut queant laxis-Stelle (GS II 45b) keine
Interpolation ist, sondern von Guido stammt, hat man keinen Grund, zu bezweifeln,
dass nicht auch Guido die neue Melodie erfunden hat.

3) Siehe auch R. von Liliencron, Die Horazischen Metren. .. in: VjMW, Bd. III
(1887), S. 37-38.

4) Brandi 188, Anm. 1, fiihrt als Autor den Dichter Petrus Langobardus an
(ebenfalls 8. Jahrhundert).

5) Siehe die Biographie des Paulus Diaconus bei Manitius, I, 257.

%) Quellen und Untersuchungen zur lateinischen Philologie des Mittelalters,
Bd. 3, Heft 4 (1908).

7) La Musica a Catalunya fins al Segle XIII, 1935, 213 ff.



Die historisch-biographischen Fragen 67

aber nicht gehalten werden kann, denn Bannister?!) kennt die Strophe
schon in der Hs. Rom, Bibl. Vat. Ottobeur. 532 (um 800 geschrieben)..
Andere alte Quellen sind: Hs. Bern 363 (Ende 9. Jahrhundert) und
Hs. Monte Cassino 506 (10. Jahrhundert.)

Somit ist entschieden, dass der Hymnustext bedeutend ilter ist
als Guido, jedoch unsicher, ob er von Paulus Diaconus stammt.

Interessant ist zu vermerken, dass die sechs Tonsilben hinter-
einander alle fiinf Vokale enthalten (u e i a o—a), denen sich einzig a
als Wiederholung anschliesst. Wenn diese Tatsache dem Dichter viel-
leicht nicht bewusst war, so ist die Wahl des Textes durch Guido be-
stimmt kein Zufall. Wir erinnern uns dabei an sein Kompositionsver-
fahrenim 17.Kapitel des Micrologus, wo er erklirt, dass die fiinf Vokale,
deren natiirlicher Wohlklang erbei guter Aussprache hervorhebt, fiir die
einzelnen Silben auf die 21 Téne der Reihe nach verteilt werden, wobei
natiirlich jeder beliebige Ton als Anfangston gewihlt werden kann.?)

Lange (a. a. 0.) macht ferner geltend, dass ut re mi fa sol la nicht
die einzige Silbenreihe ist, die zur Bezeichnung der Téneim Hexachord
verwendet wurde. Auf Fol.122r des Codex B 81 der Bibl. Vallicelliana?®)
(Ende 12. oder Anfang 13. Jahrhundert) ist in Guidos Epistolae de
ignoto cantu der Hymnus Ut queant laxis neumiert und unmittelbar
im Anschluss daran, wie eine zweite Strophe, auch Trinum et unum
nach derselben Melodie.?) Dieser Hymnus ergibt die Silbenreihe: tri

1) Note ad Appunti, Rassegna Gregoriana, XI (1912), C. 271 ff.

?) Die Methode bringt den Schiiler rasch zum selbstéindigen Komponieren. Das
hier angegebene Mittel soll jedoch nur seine erste Unbeholfenheit und Ratlosigkeit
beheben. Guido sagt ja selber, dass eine so gefundene Melodie nur eine gewisse
Grundlage bieten solle, von der man behalten und verwerfen kénne, soviel man wolle.

J. Smits van Waesberghe; Guido of Arezzo and musical improvisation, in: Mu-
sica Disciplina, V (1951), S. 55 f., betont, dass diese Methode ganz und gar nicht
mechanisch oder schematisch ist, sondern von iiberraschender Originalitiit, indem
sie den Schiiler zwingt, aus der Fiille der Méglichkeiten die perfekteste und schénste
Variante einer Melodie zu wiihlen.

Wir erwithnen nur noch kurz, dass es in der musikalischen Vélkerkunde, ndm-
lich auf Bali, eine gewisse Parallele zu diesem Kompositionsverfahren gibt. Man
orientiere sich bei Ernst Schlager, in: Die Musik in Geschichte und Gegenwart,
Kassel 1949 ff., S. 1112 (Mitte).

3) Die Neumen stehen auf Linien, denen ein f-Schliissel vorangestellt ist.

4) Trinum et unum Pro nobis miseris / Deum precemur; Nos puris mentibus /
Te obsecramur | Ad preces intende / Domine nostras. Im Codex 1, 72 II, Fol. 100r
der Pariser Nationalbibliothek folgende Variante: Trinitas protege Deus, nos sup-
pliciter Te rogantes a malis (= Tri pro De Nos te a).



68 Guido von Arezzo

pro de nos te ad.') Adrien de la Fage hatte diese schon friither im selben
Codex gefunden (Blatt 15) in einem Traktat, der ,,Liber argumento-
rum‘ betitelt ist.?) Smits van Waesberghe begegnete dem ,, Trinum et
unum*‘ auch in der Handschrift Add. 10335, Fol. 13 r, des Brit. Mus. in
London, hier mit Neumen auf Linien notiert.)

Die Stelle ist schon im Sinne der Solmisation verstanden, denn
noch auf Fol. 13 folgt eine tabellarische Erklirung des Solmisations-
verfahrens. Ferner steht die Silbenreihe mit ,,Trinum et unum in
der Handschrift lat. 7211, Fol. 99r, der Pariser Nationalbibliothek.
Auch hier ist (Fol. 100r) in einer graphischen Darstellung schon die
Solmisation erkldrt. Brandi, 190, kennt den Hymnus Trinum et unum
aus dem schon vielfach zitierten Codex 318 (Seite 121, 122, 133 der
paginierten Hs.) des Archivs zu Monte Cassino.?) Dort findet im selben
Abschnitt: De octo tonora per ordinem?®) noch eine weitere Silben-
reihe: An Chi Tho Gen Mi Lux.%) In der Handschrift 2502 (Fol. 27r)
der Wiener Staatsbibliothek (geschrieben um 1000) begegnet man noch
folgender Variante der Silbenreihe ut re mi: Tu solus fortis /| Rex
domitor mortis /| Mi dux et rector /| Fons cordis refector /| Sol beato-
rum | Laus vera cunctorum / Christe sanctorum.

1) Lange vermerkte (Samm. I 546), dass die Silbe Pro auf den Grundton des
Protus (D) fallt, De auf denjenigen des Deuterus und Te auf denjenigen des Tetrar-
dus. Einzig Tri fillt nicht auf den Grundton des Tritus (F), sondern auf seine
Affinis C.

) A. de la Fage, Essais de Diphtérographie musicale, Paris 1864, S. 87, 90 f.,
397. (Siehe Seite 29, Anm. 3).

%) Siehe Smits, Sch. 80. Ferner verwendet eine Handschrift in Florenz (Conv.
Soppressi, F. 3.565) dieselben Silben.

%) Die Handschrift der Berliner Staatsbibliothek mit der Signatur Mus. Ms.
theor. 325 bringt an Stelle des iiblichen Ut queant laxis nur Trinum et unum. Siehe
Peter Wackernagel, Textkritisches zu Guido von Arezzo, in: Historische Studien,
Heft 238, Berlin 1933, S. 61.

5) Siehe GS I 249b. Seite 106 f. berichten wir, dass Gerbert die drei Kolonnen
(GS I 249b bis 250b) in falschem Zusammenhang abdruckte, dass diese gar nicht zu
einem Traktat eines Odo gehoren.

6) Die Strophe heisst (Kap. 42, Seite 218):

Ante solem et lunam mel Chisedeck sacer

caTholicaque plebs, Gentes laetentur

Misericors Deus. Lux est vera Kristus

protegat omnes.
Im gleichen Codex Monte Cassino 318 (S. 291) finden sich eindeutig in der Funktion
filr ut re mi. .. folgende Buchstaben: U RM F S L. (Siehe Faksimiles in: Casinien-

sia, 1929 — P. M. Perretti, I manoscritti musicali gregoriani dell’Archivio de Monte
Cassino, Tafel IT, S. 197.)



Die historisch-biographischen Fragen 69

Es liasst sich nicht sagen, ob diese Silbenreihen spiitere Erfin-
dungen sind. Guido spricht in der Epistola (siehe Seite 64) von ,,Ge-
singen solcher Art* und fithrt die Hymne Ut queant laxis wie ein
Beispiel fir alle an. Das scheint eher darauf zu deuten, dass es zu
seiner Zeit schon andere Hymnen auf dieselbe Memoriermelodie gab,
die vielleicht nicht einmal von ihm in Gebrauch genommen wurden.
So wiire die Idee der die Tonqualitit fixierenden Silben des Hexachor-
des ein gewissermassen in der Luft liegender Gedanke gewesen!

In diesem Sinne schreibt auch Johannes Cotto (GS II 232a):
Sechs Silben sind es, welche wir zur Musik notwendig haben, ver-
schiedene zwar bei den verschiedenen Vélkern. Die Angelsachsen,
Franken und Alemannen brauchen diese: ut re mi fa sol la, die Ita-
liener aber andere; wer sie wissen will, moge sie sich von ihnen sagen
lassen.?)

Dass die Gallier, Angelsachsen und Alemannen die sechs voces
(Stimmen) ut re mi fa sol la nennen, bestiitigt auch das Speculum
musicae.?) In Paris glaubt sein Autor zudem einmal folgende Silben
gehort zu haben; pro to do no ni a; wahrscheinlich handelt es sich
um tri pro de nos te ad!

Die Cotto-Stelle bestéirkt Brenet (siehe Seite 39) in der Ansicht,
dass Guido, der nicht die Silben der Italiener verwendet, mindestens
in Frankreich titig gewesen sei und von dort die Silben nach Italien
gebracht habe.3)

Wie es sich aber mit den Tonsilben verhilt, die bei Italienern und
Franzosen nicht gemeinsam in Gebrauch waren, kann bis jetzt nicht
weiter untersucht werden. Die Frage muss offen bleiben.?)

1) Smits, Joh. 49.

?) Speculum musicae Jacobi (Leodiensis ?), Buch VI, Kap. 62 (CS II 281a).

3) Wir wollen uns in diesem Zusammenhang nochmals daran erinnern, dass ein
anonymer franzosischer Traktat (siehe Seite 37) die Solmisationssilben ut re mi. ..
dem Ponthus Teutonicus zuschreibt. Diese Quelle ist jedoch ziemlich wertlos, nennt
sie doch in harmloser Weise auch Guido als Verfasser der Guidonischen Hand. Das
Wichtige an diesem vulgiiren Traktat war, dass durch seine Veranlassung die Person
des Abtes Odo von Saint-Maur entdeckt wurde.

) Der italienische Komponist Arrigo Boito schuf bei Gelegenheit eines Guido-
Jubiliums im Jahre 1890 ein Werk zur Erinnerung an Guido. Dabei legte er seiner
Komposition die Tonsilben ut re mi zugrunde:

Util de Guido regola superna
Misuratrice facile dei suoni

Solenne or tu laude a te stessa intoni
Sillaba eterna.



70 Guido von Arezzo

Zu all den Uberlieferungen, wonach Guido fremde Linder bereist
haben soll, kann allgemein gesagt werden, dass eine spitere Zeit irr-
tiimlicherweise die gewaltigen literarischen Ausstrahlungen auf per-
sonliche Reisen Guidos zuriickgefiihrt haben mag.



	Erster Teil : die historisch-biographischen Fragen

