
Zeitschrift: Publikationen der Schweizerischen Musikforschenden Gesellschaft.
Serie 2 = Publications de la Société Suisse de Musicologie. Série 2

Herausgeber: Schweizerische Musikforschende Gesellschaft

Band: 4 (1954)

Artikel: Guido von Arezzo : Biographisches und Theoretisches unter
besonderer Berücksichtigung der sogenannten odonischen Traktate

Autor: Oesch, Hans

Kapitel: Erster Teil : die historisch-biographischen Fragen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858593

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858593
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ERSTER TEIL

DIE HISTORISCH-BIOGRAPHISCHEN
FRAGEN

I. ZEUGNISSE AUS ITALIEN

a) Von Guido selbst überlieferte Tatsachen

Das Sicherste, was man über das Leben Guidos von Arezzo

aussagen kann, findet sich in seinen zwei Briefen. Der eine (GS II 2) ist
das Begleitschreiben zum Micrologus, an Theobald, 1023-1036 x)

Bischof von Arezzo, gerichtet (Epistula Guidonis Monachi ac musici ad
Teudaldum episcopum suum de disciplina artis musicae). Der andere

(GS II 43) ist der Brief an seinen Freund Michael, Mönch zu Pomposa
bei Ferrara.

Aus diesen beiden Dokumenten ergibt sich folgendes :

Guido muss eine gewisse Zeit als Benediktinermönch im Kloster zu
Pomposa gelebt haben. Er nennt den Abt Guido2) seinen „Vater" und
„einen Teil seiner Seele"3) und liess seinen beatissimum atque dulcis-
simum fratrem Michael im dortigen Kloster zurück (GS II 43 a). Ne-

*) F. Bonnard, in: Dictionnaire d'Histoire et de Géographie ecclésiastiques,
Paris 1914, Bd. 3, S. 1662 f. (Liste des évêques, diese aus: Gams, Series Episcopo-
rum, sub Arezzo).

2) Abt Guido von Pomposa wurde um 970 geboren, bekleidete das Amt eines
Abtes 48 Jahrelang und starb 1046. Über ihn siehe: Vollständiges Heiligenlexikon..,
hg. von J. E. Stadler, Augsburg 1861, S. 543b.

3) Patrem vestrum atque meum D. Guido Pomposiae Abbatem, virum Deo
et bominibus merito virtutis et sapientiae clarissimum et animae meae partem.
visitavi. Die Handschrift Mus. Ms. theor. 325 der Berliner Staatsbibliothek liest
patrem statt partem. Vgl. Peter Wackernagel, Textkritisches zu Guido von Arezzo,
in: Historische Studien, Heft 238, Berlin 1933, S. 56. Dass die Berliner Lesart so viel
besser sein soll, leuchtet nicht ein. Auch bei Aurelian findet sich der Ausdruck „pars
animae meae" (GS I 29a).



2 Guido von Arezzo

ben Michael hatte er noch weitere Freunde, nämlich den Prior Martin
(Martinum Priorem sacrae congregationis) und den Bruder Petrus,
den er ,,mit seiner Milch genährt" hatte und der jetzt, wohl unter
einem anderen Musiklehrer, „statt Weines aus goldenen Bechern ein
abscheuliches Essiggemisch trinken" müsse (GS II 44b).

Zur Zeit der Abfassung des Briefes an Michael hielt sich Guido in
„fremden Gegenden" auf und anscheinend nicht freiwillig, sondern

„invidorum laqueis suffocatus" (GS II 43a).1) Die Mönche von Pomposa

haben ihn offenbar durch irgendwelche Mittel aus dem Kloster
zu verdrängen verstanden.2) Leider gibt Guido keine klaren Angaben
über den Grund seiner „Verbannung". Er vergleicht sich immerhin
einmal mit dem Künstler, der für seine Erfindung eines nicht zerbrechlichen,

hämmerbaren Glases (etwas sehr Kostbares) statt der verdienten

Belohnung den Tod durch Henkershand zu finden das Unglück
hatte (GS II 43). Er hatte also im Kloster mit einer kostbaren Erfindung

nur Undank geerntet und musste, weil seine Mitmönche neidisch
auf ihn waren, das Feld räumen.3)

Aber Guido berichtet uns weiter, wie ihm, dem Schiffer gleich,
nach vielen Stürmen die ersehnten heiteren Tage und glückliche Fahrt
vergönnt waren.4) Der Ruf, den er sich durch seine Singschule erworben

hatte, kam auch Papst Johann XIX. (1024-1033) zu Ohren. Durch
Boten wurde er dreimal nach Rom eingeladen, bis er sich auch ent-
schloss, in Begleitung des Abtes Grunwald von Arezzo und des Dom-

Inde est, quod me vides prolixis fmibus exulatum, ac te ipsum, ne vel respirare
quidem possis, invidorum laqueis suffocatum.

2) Trotzdem Guido an Michael schreibt : Da Du jedoch in der Gefangenschaft auf
Befreiung wenig rechnen wirst. (sed quia diffidit tua de libertate captivitas.
GS II 44 a), wird Michael sich doch im Kloster Pomposa aufgehalten haben, denn
wenig später (GS II 44b) heisst es: Durch die Bitten eines so geliebten Vaters (Guido
von Pomposa, den Aretinus sehnlichst zu sehen wünschte, wohl aber nicht im Kloster

selber getroffen hatte; wir erfahren nur, dass sich die beiden wenige Tage nach
der Abreise aus Rom begegneten) bewogen und gehorsam seinen Belehrungen (siehe
Seite 3), will ich denn mit der Hilfe Gottes dieses so ausgezeichnete Kloster mit
diesem unserem Werke (Epistola de ignotu cantu) verherrlichen und mich den Mönchen
als Mönch erweisen. Zudem übergibt Guido Grüsse an andere Mönche.

Man wird also kaum annehmen können, dass auch Michael sich von Pomposa
entfernte; die „Gefangenschaft" Michaels ist wohl bildlich zu verstehen.

3) Wohl aber doch eher freiwillig, da der Abt von Pomposa ihn später bittet, wieder

nach Pomposa zurückzukehren (GS II 44b). Siehe Seite 3—4.
4) Post rnultas tempestates rediit diu optata serenitas (GS II 44). Mit solchen

Berichten kann Guido seinen Neidern in Pomposa Sand in die Augen streuen!



Die historisch-biographischen Fragen 3

propstes Peter von Arezzo dorthin zu reisen.1) Mit einiger Sicherheit
dürfen wir also annehmen, dass sich Guido unmittelbar vor seiner Romreise

in Arezzo aufhielt. Sicher fand er in Bischof Theobald von Arezzo
(1023-1036)2) einen Gönner und Beschützer. Ihm hat er ja auch den

Micrologus gewidmet und nennt ihn im Begleitschreiben seinen „mildesten

Vater" und den „hochwürdigsten Priester". Sich selber aber
bezeichnet er als „den seiner unwürdigsten Mönch, aber immer doch
seinen Diener und Sohn" (GS II 2a).3) (Siehe dazu die Seiten 22, 115.)

Der Papst, so meldet Guido weiter, liess sich die neue Methode

(mit der er in Pomposa schlechte Erfahrungen gemacht hatte)
umständlich erklären, blätterte in dem mitgebrachten Antiphenale „wie
in einem Wunderwerk" hin und her, las wiederholt die vorangehenden
Regeln und stand nicht eher von seinem Sitze auf, bis er einen ihm
unbekannt gewesenen Vers richtig sang und so an sich selbst erfuhr,
was er den andern kaum hatte glauben wollen (GS II 44a).4)

Johann XIX. bewog Guido, in Rom zu bleiben (als Lehrer); aber
sein Gesundheitszustand erlaubte ihm keinen längeren Aufenthalt in
der heiligen Stadt, zumal grosse Hitze war und ein Fieber herumging.5)

Sein ehemaliger Abt Guido (siehe Seite 2, Anmerkung 2) ver-

1) Adii igitur Romam cum Domno Grunvaldo reverentissimo Abbate, et Domno
Petro Aretinae ecclesiae Canonicorum Praeposito, viro pro nostri temporis qualitate
scientissimo (GS II 44 a). Da es in Arezzo kein Kloster gab, bleibt eine offene Frage,
wer dieser Abt Grunvaldus war. Siehe Seite 23.

2) Nach Bresslau, Jahrbücher Konrads II., Bd. I, 435, soll er der Bruder des

Markgrafen Bonifaz von Canossa sein. Er beschenkte, wie wir aus einer sehr interessanten

Urkunde von 1029 (Bena e Camaci I, 149) erfahren, den berühmten
Architekten Magister Maginardus, der nach dem Muster von S. Vitale in Ravenna die
Baupläne für kirchliche Neugründungen in Arezzo entworfen hatte. Thedaldus ist
ebenfalls erwähnt in der von Bresslau veröffentlichten Chronik des Capitels zu Arezzo
(in: Neues Archiv der Gesellschaft für ältere deutsche Geschichtskunde, Bd. V,
S. 442-451). Zu dieser Schenkungsurkunde siehe auch Falchi, 25. Die Urkunde ist
ferner publiziert in „Lettere critico-storiche d'un Aretino", Firenze 1760, S. 144.

3) Wenn Guido nicht seiher aretinischer Abstammung ist und dies der Grund zu
seiner Zuflucht in Arezzo sein könnte, so wäre dieser Aufenthalt durch die Verbindungen

zwischen Arezzo und Ravenna (Anm. 3) - wozu auch Pomposa gehört - zu
begründen.

4) Es ist nicht unwichtig, dass diese Methode dem Papste völlig neu war, dass
also Guido wohl als erster sie bei seinen Schülern zur Anwendung brachte.

5) Wenn der Kapuziner Carlo Lambardi von Arezzo, dessen Guido-Biographie
immer noch unveröffentlicht ist (Kopien und Auszüge im 1. Bd. der „Memorie
d'Arezzo des Antonio Albergotti"), im 7. Kapitel behauptet (nach Falchi 29), dass
Guido im Jahre darauf wieder nach Rom zurückkehrte, so tut er das, ohne irgendeinen

Beweis zu erbringen.



4 Guido von Arezzo

suchte, sich wieder mit ihm zu versöhnen, und lud ihn ein, nach Pomposa

zu kommen.1) Er besah sich das Antiphonale ebenfalls und war
diesmal sogleich von der VortrefFlichkeit überzeugt und bereute es,

je den Gegnern Guidos Gehör geschenkt zu haben. Er versuchte nun
mit allen Mitteln, den Musiker wieder in sein Kloster zu bringen. Das
einfache Leben als Mönch in Pomposa sei für ihn passender als

dasjenige an Bischofssitzen.1)
Von all den wohlwollenden Worten gerührt, versprach Guido, nach

Pomposa zurückzukehren. Aus unerklärten Gründen führte er aber
sein Versprechen nicht sofort aus: Sed quia ad praesens venire non

possum..., schreibt er seinem Freund Michael in Pomposa (GS II
44 b). Leider sagt er uns nicht, weshalb er zurzeit nicht hinkommen
könne. Man möchte vermuten, dass Guido nicht damit rechnet, in
absehbarer Zeit zurückzukehren, denn dem Brief ist eine ausführliche
Darstellung seiner Tonsilbenlehre angehängt. Er tut dies, obgleich er
weiss, dass sich diese Methode besser im Gespräch erklären lässt

(GS II 46a). Es ist kaum anzunehmen, dass Guido je noch einmal
nach Pomposa zurückgekehrt ist.

So ist also aus dem ganzen Leben Guidos ein einziges Ereignis
unzweifelhaft, weil von ihm selber erzählt: die Reise nach Rom.

b) Die zeitliche Festlegung der Reise nach Rom

Summae sedis apostolicae Johannes, qui modo Romanum gubernat
ecclesiam. tribus nuntiis me ad se invitavit (GS II 4 a).

Guido berichtet uns nicht, um welchen Papst Johannes es sich
handelt. In der ganzen Literatur wird jedoch ziemlich übereinstimmend

an Johannes XIX. festgehalten. So schreibt zum Beispiel
E.Amann: ,,Les amis du chant liturgique doivent de la reconnaissance

à Jean XIX pour la protection qu'il accorda à Gui d'Arezzo,
l'inventeur de la nouvelle notation musicale."2) Wir haben in der Tat

x) et ut Pomposiam veniam postulavit; suadens mihi monacho esse praefe-
renda monasteria episcopatibus, maxime Pomposiam, propter Studium, quod modo
est per Dei gratiam et reverentissimi Guidonis industriam nunc primum in Italia
repertum (GS II 44b).

2) E.Amann, in: Dictionnaire de théologie catholique, Paris 1924, Bd. 8,
S. 631-632.



Die historisch-biographischen Fragen 5

keinen Grund, daran zu zweifeln, denn Johannes XVIII. betreute das

Pontifikat vom Dezember 1003 bis Juni 1009, Johannes XXI.
hingegen erst vom September 1276 bis Mai 1277. Einen Johannes XX.
hat es nie gegeben.1)

Der Terminus post quem für die Romreise ist also der Amtsantritt
des Papstes Johann XIX. : Mai/Juni 1024,1) der Terminus ante quem
ist der Sommer 1032, da Johann XIX. im Januar 10331) starb und
der Aufenthalt Guidos in Rom in einen Sommer fiel.2)

Alle weiteren, nicht aus Guidos Text unmittelbar hervorgehenden
Hinweise werden uns später beschäftigen.3)

c) Die Liniennotation

Das Antiphonale, das Guido dem Papste überreichte, kann nicht
nur ein schön geschriebenes und kostbar illustriertes Ruch gewesen
sein.4) Es unterscheidet sich wesentlich von anderen, dem Papste
gelegentlich überreichten Gesangbüchern. Johann XIX. hatte von den

Erfolgen gehört, die Guido mit seinen Schülern zu verzeichnen hatte,5)
und von der Art, wie die Knaben aus seinen Antiphonalen unbekannte
Gesänge erlernten.6) Auch der Papst, der in dem Ruche wie in einem
Wunderwerk hin und her blätterte, wunderte sich ja sehr, dass er eine
ihm vorher unbekannte Melodie ohne weiteres absingen konnte und so

an sich selber erfuhr, was er den anderen nicht glauben wollte.7) In
dem Brief an Michael spricht Guido allerdings nicht über die Art seiner

neuen Methode. Im Prologus zum Micrologus scheint er sich darüber
zu äussern, worin sich sein Antiphonale von anderen unterscheidet.
Es heisst da (GS II 3 a) : ,,Die Gnade Gottes war mit mir, und einige,
welche sich durch die Nachahmung der Saite und durch den Gebrauch

4) E. Amann, a. a. O-, S. 630.
2) GS II 44 a.
3) Siehe zur Datierung der Romreise die weiteren Ausführungen Seite 17.

4) Es muss als verloren betrachtet werden.
5) audiens famam nostrae scholae GS II 44 a. Es muss sich um seine

Schule in Arezzo handeln. Siehe Seite 115 f.
e) et quomodo per nostra antiphonaria inauditos pueri cognoscerent can-

tus... GS II 44 a.

') donee unum versiculum inauditum sui voti compos edisceret, ut quod vix
credebat in aliis, tarn subito in se recognosceret... GS II 44 a.



6 Guido von Arezzo

unserer Noten geübt batten,1) kamen vor Verlauf eines Monats so weit,
dass sie vorher nie gesehene und gehörte Gesänge auf den ersten
Anblick (primo intuitu) frisch vom Blatt sangen, so dass sie bei sehr

vielen die grösste Bewunderung erregten." Es scheint kein Zweifel zu
bestehen, dass es sich bei dieser Notenschreibweise um Liniennotation
handelt.2) Deshalb hatte der Papst in jenem Antiphonale auch immer
wieder die „vorangestellten Regeln" vor sich hergelesen,3) die uns
wohl in den „Aliae regulae de ignotu cantu" (GS II 34-37 a) erhalten
sind. In den Regulae rhythmicae4) ist das Wesen der Liniennotation
kurz zusammengefasst (GS II 30, Zeile 22, bis Seite 31, Zeile 12) :s)

„Weiter möge man, beim fortschreitenden Studium, zwischen zwei Linien einen
einzigen Ton (vox) setzen, denn es ist nur verständig, dass die verschiedenen Dinge
auch verschiedene Lage erhalten.

(Manche setzen zwei Töne zwischen zwei Linien, andere sogar drei, andere wieder
haben gar keine Linien. Diese Aufzeichnung ist freilich mühsam, noch grösser aber
der Irrtum. Weil nun eine einfache Sache rasch begriffen wird, so wird der dritte (C)
und der sechste Ton (F) häufiger bezeichnet; sie kommen ja, wie leicht zu bemerken
ist, öfter in den Gesängen vor. In den mit Buchstaben verbundenen Neumen möge
man sich daher emsig üben, denn wenn auch nur ein Buchstabe vor dem Liniensystem

steht, lässt sich dennoch die Lage jedes Tones leicht bestimmen.)6)
Damit die Eigenschaft der Töne unterschieden werde, ziehen wir einige

verschieden gefärbte Linien, so dass das Auge bald den Platz jedes Tones unterscheidet.
Glänzender Safran (gelb) erstrahlt, wo der dritte Ton (C) seine Stelle hat; der
sechste (F) jedoch, der ihm sehr ähnlich (verwandt) ist (sexta eius sed affinis flavo
ruhet minio),7) erglänzt in rotem Mennig.8) Nach der Nähe der farbigen Linien lassen

7) et quidam eorum imitatione chordae (A. M. Amelli setzt in seiner
Ausgabe, Rom 1904, statt des Kommas ein „et"), nostrarum notarum usn exercitati.
(GS II 3 a). Siehe dazu die Erörterungen Seite 73 ff.

2) In diesem Sinne auch P. Ch. Grossmann, Guido von Arezzo, in: Benedikti-
nische Monatsschrift IX, Beuron 1927, S. 401. Der Aufsatz ist populär gehalten,
gibt aber eine ziemlich ausführliche Zusammenstellung der jüngsten Literatur über
Guido.

3) praefixasque ruminans régulas. GS II 44a.
4) Zur Chronologie der Guidonischen Traktate siehe Seite 79.
5) Siehe auch das Zitat Seite 8, Anm. 1, oder diejenigen bei Smits, Not. 17, und

Handschin, Tch. 326.
6) Der in Klammern eingeschlossene Passus ist nach WE II 283 unecht, da er in

vielen Hss. fehle.
7) P. Wagner übersetzt schlecht: „Der nicht weit von ihm entfernt ist.

a. a. 0. S. 283.
8) Handschin, Tch., S. 326 f. (die der ähnlichen Tonqualität ähnliche Färbung),

S. 336 f. (die besondere Bedeutung der Töne f und c bei Guido), S. 5 (f und c). F und
C sind besonders bevorzugt, weil sie sich beim Organisieren besonders eignen, eine
Praxis, die schon Hucbald (GS I 107a) als etwas Althergebrachtes, Selbstverständliches

erwähnt („consuete").



Die historisch-biographischen Fragen 7

sich dann die anderen Tonstufen leicht finden. Wenn aber die Neumen ohne
Buchstaben und Farben geschrieben werden, so gleichen sie einem Brunnen, in den kein
Seil hinabführt, und dessen noch so reiches Wasser denen, die es sehen, nichts nützt.
Auch dasjenige, was ich schon vorher bemerkte, ist sehr nützlich; wenn du sorgsam
die Neumen beachtest, die dieselbe Form haben, siehst du leicht die Fähigkeit der
Neumen ein, wie verschieden sie je nach ihrer Stellung und Art erklingen, und wo
auf den verschiedenen Linien ein jeder Ton steht, falls du dich öfters in den einzelnen
modalen Formen übst."

So fordert Guido also :

terzenweisen Aufbau des Liniensystems,
Buchstabenschlüssel oder Färbung der Linien.1)

Diese Elemente zusammen bedeuten die Vollendung der Diaste-
matie2).

Es ist viel darüber geschrieben worden, ob diese Ausformung der
Liniennotation als Erfindung Guidos angesprochen werden könne. Mit
Recht wies man darauf hin, dass sowohl Linien als auch
Schlüsselbuchstaben vorguidonisch sind.3) Nach WE II 272 fällt die Erfindung
der diastematischen Tonschrift ins 10. Jahrhundert. Wagners Begriff
von Diastematie ist aber so unklar, dass wir nicht näher auf diese

Gedankengänge zu sprechen kommen. Wir verweisen auf eine Arbeit von
Jacques Handschin, ,,Eine alte Neumenschrift", in Acta Musicolo-

gica, XXII, 69.

Völlig undiastematische Neumen gibt es überhaupt nicht, denn
schon bei zusammengesetzten Zeichen ist eine Bewegungsrichtung
(innerhalb der Zeichen) graphisch zum Ausdruck gebracht. Mit Jacques
Handschin unterscheiden wir folgende vier Stadien der Neumenschrift,
die aber zeitlich nicht unbedingt in dieser Reihenfolge aufgetreten
sein müssen:

*) Ob drei, vier oder fünf Notenlinien, ist eine ganz sekundäre Frage, die nur
vom Umfang der Gesänge abhängt. Zwischen der F- und der C-Linie wurde eine
schwarze für a gezogen. Oben oder unten zog man je nach Bedarf eine weitere Linie.

WE II 281 und Smits, Not. 31, sehen die Vierzahl der Linien als integrierenden
Bestandteil eines vollendeten diastematischen Notationssystems an.

a) Diastema ist bei den Alten das Intervall, diastematisch ist eine Tonschrift,
welche die einzelnen Intervalle genau angibt, im Gegensatz zur cheironomischen
Notation, welche wohl die Richtung der Bewegung deutlich werden lässt, nicht aber
deren Schritte misst.

3) P. Wagner, Aus der Frühzeit des Liniensystems, in; AM, VIII, 259. Siehe
auch Seite 78, Anm. 2.

Das Liniensystem der Musica Enchiriadis ist mit demjenigen Guidos so
verschieden, dass wir hier nicht näher darauf eingehen.



8 Guido von Arezzo

a) Undiastematische Neunten, bei denen die Bewegungsrichtung
nur innerhalb der zusammengesetzten Zeichen zur Darstellung
gebracht ist.

b) Diastematische Neunten, bei denen die Auf- und Abbewegung
auch innerhalb der Einzelzeichen (Punctum, Yirga) sichtbar
gemacht ist.

c) Genau-diastematische Neunten, die durch Abstände zwischen den
einzelnen Neumenzeichen, die sich zu den Intervallen proportional

verhalten, die genauen Tonschritte festhalten. Noch ist
aber nicht angezeigt, wo sich der Halbton befindet.

d) Neunten mit Schlüsselbuchstaben, die keinen Zweifel mehr bestehen

lassen, wie sich Ganz- und Halbtöne verteilen. Dabei drängen

sich die Notenlinien geradezu auf.

Was unzweifelhaft als geniale Neuerung angesprochen werden darf,
ist der terzenweise Aufbau des Liniensystems und die genaue
Tonhöhenfixierung der Linien.

Smits, Not. 36ff., stellt sich die konkrete Frage, wiewohl das

Antiphonale Guidos ausgesehen haben möge, und kommt zum Schluss, dass

Guido wohl eine der Varianten der mittelitalienischen Neumenschrif-
ten geschrieben haben wird. Als die guidonische Liniennotation im
engeren Sinne betrachtet Smits, Not., diejenige (System A auf der
Liste bei Smits, Not. 18), bei der die rote F-Linie und die gelbe c-Linie
auf die schwarzen Linien aufgesetzt worden sind und nicht in deren
Zwischenräumen gezogen wurden.1) Er schliesst das aus der grossen
Zahl der Manuskripte aus Umbrien, der Toscana und der Emilia (man
sehe Smits, Not. 20ff.), die aus dem 11. und 12. Jahrhundert stammen
und alle die farbigen Linien in diesem Sinne verwenden; olfenbar
stehen sie in direkter Tradition zum Antiphonar Guidos. Smits,
Not. 40, lässt immerhin die Möglichkeit offen, dass Guido bei sehr
hoch oder sehr tief gelegenen Gesängen eine Kombination der beiden
Systeme hätte verwendet haben können.

1) Über diese beiden von Guido entwickelten Möglichkeiten spricht ausführlich
Smits, Not. 29 ff. Guido sagt davon (GS II 35b): Ita igitur disponuntur voces, ut
unusquisque sonus, quantumlibet in cantu repetatur, in uno semper et suo ordine
inveniatur. Quos ordines, ut melius possis disvernere, spissae ducuntur lineae, et
quidam ordines vocum in ipsis fiunt lineis, quidam vero inter lineas, in medio inter-
vallo et spatio linearum. - Quanticumque ergo soni in una linea vel in uno spatio
sunt, omnes similiter sonant.



Die historisch-biographischen Fragen 9

Bei Smits Not., einem Vorabdruck eines Kapitels seiner Preisarbeit,

„De musico et musico-paedagogico Guidone Aretino eiusque
montas atque vita", findet man noch weitere Überlegungen zur
Liniennotation sowie einen Überblick über die Entwicklung der Guidonischen

Notation im 11. und 12. Jahrhundert.

*

Wir haben uns jetzt noch mit einer für die Musikforschung
verhängnisvollen Überlieferung zu befassen.

Die Notiz des Chronisten des Klosters Corbie (Frankreich),
wonach ums Jahr 986 (also vor Guido) ebenda eine neue Art zu singen
angefangen habe, nämlich nach Zeichen, die auf Linien und Zwischenräumen

(per régulas et spatia) unterscheidend aufgestellt waren,1)
galt lange Zeit als Beweis dafür, dass die Liniennotation keineswegs
eine Erfindung Guidos sei, sondern eben schon vor ihm verwirklicht
war, dass er gewissermassen nur als Propagator derselben gelten könne.

Vor allem Wagner (WE II 142 und andernorts, siehe unten) hat
diese Notiz als vollgültiges Dokument aus Gerberts Werk „De Cantu"
entnommen.2) Wir bemühten uns, die Quelle, die Gerbert zur
Verfügung stand, ausfindig zu machen, durchsuchten aber alle Bände der
„Monumenta Germaniae historica" ohne Erfolg. Gerbert zitiert nämlich
nur Menardus, bei dem3) an der betreffenden Stelle nichts zu finden
ist, und Mabillon,4) der denselben Text etwas verändert, allerdings an
einer andern Stelle als Gerbert vermerkt, wiedergibt, aber bestimmt
auf dieselbe Quelle wie Gerbert zurückgeht.

1 Schluss-Satz: Denn bis dahin hatten die Gradualien und Antiphonarien
unserer Kirche keine Linien (regulae). Siehe WE II 272.

2) Sub iis temporibus incoeptus est novus modus canendi in monasterio nostro
per flexuras et notas, per régulas et spacia distinctas, meliusculum dinumerando,
quam antea agebatur: nam nullae regulae (antea) extabant in libris antiphonario-
rum et graduum ecclesiae nostrae. M. Gerbert, De Cantu II, S. 61.

3) S. Gregorius, Liber Sacramentorum III 334/5. Bei Gerbert ist es nicht immer
klar, worauf sich die Marginalien beziehen.

4) Mab. Ann. IV (Lucae 1739) S. 32/33 (in der Ausgabe 1707, S. 36); Gerbert
gibt IV, 689 an, wo sich unsere Notiz nicht findet. Die Stelle lautet: Iisdem
temporibus, inquit chronographus Corbeiensis, incoeptum est novus modus canendi in
illo monasterio per flexuras et notas, per régulas et spatia distinctas, cum nullae
antea exstarent in libris antiphonariorum et gradualium ejus loci. Es folgen
Beispiele, wo solche Notation zur Anwendung kam. Mit Abweichungen siehe auch
N. Forkel, II, 274.



10 Guido von Arezzo

A.Wilmart1) hat glücklicherweise herausgefunden, was für eine

Quelle den Bericht über Corbie geliefert hat: „Malheureusement ce

texte qu'on dit si précieux est fort suspect, ou plutôt sa valeur est
nulle, si, comme on a tout lieu de supposer, il est emprunté à la
chronique du XYIe siècle d'Antoine de Caulaincourt, officiai de Corbie."
Diese Chronik des 16. Jahrhunderts, die viel zu spät geschrieben ist, um
noch einen Wert in unserem Zusammenhang darzustellen, befindet
sich in Amiens, Manuskript 524.2) Es ist kein Dokument bekannt, auf
das sich der „erzählende" Chronist hätte stützen können.

Wir haben übrigens aus Corbie einige Beispiele der Notation aus
dem 10. Jahrhundert, die sich aber nicht unterscheiden von anderen

aus derselben Epoche und also ebenfalls undiastematisch geschrieben
sind.3)

Smits van Waesberghe berichtet über den Wert der Chronik von
Corbie in unserm Sinne in seinem Vorabdruck eines Teiles seiner
Preisarbeit, Smits, Not. 49f., der nach unserer Untersuchung abgefasst
worden ist, verzichtet aber darauf, die Entdeckung Wilmarts auch als

solche zu kennzeichnen, indem er sie als eigenes Produkt auszugeben
versucht. Die Arbeit Wilmarts ist ihm aber bekannt, denn er zitiert
sie in anderm Zusammenhang (Smits, Not., 50, Anm. 63. In der
Buchausgabe „De Guidone Aretino", Florenz 1953, Seite 80f.).

Auch Wagner hat diese Entdeckung Wilmarts gekannt und in
seinem Aufsatz: „Ein bedeutsamer Fund zur Neumengeschichte"4)
erklärt, dass er die Richtigkeit nicht prüfen könne und übrigens auf die

Angabe der Notiz verzichten könne, da die anderen Zeugnisse (Cod.
Vaticanus 10673, 11. Jahrhundert; Gattung der Beneventer Neumen;
südfranzösisch-aquitanische Punktneumen; Troparium von
Worcester in Bodleiana, 10. Jahrhundert)5) eine hinreichend deutliche
Sprache reden. Wagner hat sich nie eigentlich korrigiert und hat auch

4) Diet, arch., Bd. III, 2, S. 2941.
2) Die Handschrift Amiens 524 ist beschrieben in : Catalogue général des manuscrits

des bibliothèques publiques de France. Départements. Bd. 19, S. 273/74.
3) Diet, arch., Bd. III, 2, S. 2922-2958. Smits, Not. 50, Anm. 64.
4) AM I 517. Ferner weist Wagner (WE III 531) unter „Nachträge und

Berichtigungen" auf die Entdeckung Wilmarts hin.
5) Nach Bannister, Monumenti Vaticani di Paleografia Musicale Latina, Intro-

duzione S. XXVIIb, das älteste und zugleich vollkommenste und deutlichste Denkmal

intervallmässiger Notation.



Die historisch-biographischen Fragen 11

in dem eben erwähnten Aufsatz die Notiz aus Corbie den vier ganz
alten, vorguidonischen Neumendenkmälern, die die Tonzeichen inter-
vallmässig schreiben, als ebenbürtig zur Seite gestellt.1)

*

Schliesslich haben wir noch zu untersuchen, ob nicht im Prologus
zu Odos Dialogus von Liniennotation die Rede sei. Es heisst da
(GS I 251 a): „Als ich bei Euch war, habe ich mit Gottes Hilfe und
durch diese Kunst einige Knaben und junge Leute dahin gebracht,
dass sie, die einen nach drei-, die andern nach viertägiger, manche
aber nach einwöchiger Übung in dieser Kunst, sehr viele Antiphonen,
ohne sie von jemandem gehört zu haben, sondern ,regulari tantum-
modo descriptione', selbständig erlernten und nach kurzer Frist ganz
sicher vortrugen."

Mit diesem Prologus zum Dialog des Odo von Saint-Maur befassen

wir uns auf Seite 73 ff. eingehend. Wir kommen dort zum Schluss, dass

der Prolog nicht zum Dialog gehört und nur durch Uberlieferungszerfall
mit ihm zusammengebracht wurde, dass sein Verfasser wohl

Guido von Arezzo selber ist. Wir werden dies zu begründen versuchen.
Für unsern Zusammenhang ist von Wichtigkeit, dass der Dialogus-
prolog kein vorguidonisches Zeugnis für Liniennotation darstellt.

*

Dadurch, dass also weder der Dialogusprolog noch die Notiz des

Chronisten von Corbie siehe Seite 9 f. vorguidonische Zeugnisse
für Liniennotation in Frankreich sind, fallen die Frankreich-Thesen
(siehe Seite 25 ff.) zu einem guten Teil in sich zusammen. Siehe die
Zusammenfassung der Ergebnisse Seite 112, wo wir zeigen werden, dass
die Liniennotation wirklich eine selbständige Tat Guidos sein muss,
was sich auch gut vereinbaren lässt mit den biographischen Zeugnissen
(siehe Seite 116, Anmerkung 1).

1) Müller 72/73 (Anm. 6) hat die Notiz von Corbie viel vorsichtiger aufgenommen

als Wagner und bemerkte dazu, dass die ursprüngliche Quelle und die Echtheit
dieser wichtigen Stelle noch festzustellen sei.

Mit WE II 142 haben folgende Forscher diesen Text als vollgültige historische
Quelle aufgefasst: Falchi, 95; Steglich, 179; Paléographie musicale, XIII, 134; Joh.
Wolf, Die Tonschrift, Breslau 1924, S. 25; L. Balmer, Tonsystem und Kirchentöne
bei Joh. Tinctoris, Bern-Leipzig 1935, S. 25 ff,



12 Guido von Arezzo

<1 Weitere Zeugnisse für Guidos Tätigkeit in Italien

Wenn Fétis IV 146 deshalb nicht bezweifelt, dass Guido in Arezzo

geboren sei, weil er 53 Manuskripte kennt (nebst mehreren Autoren
des 12. bis 14. Jahrhunderts), die ihn alle Guido Aretinus nennen (oder
auch einfach Aretinus oder Aretino)l), dann scheint mir das eine allzu
rasche Schlussfolgerung zu sein. Der Beiname Aretinus braucht nicht
unbedingt seinen Geburtsort zu bezeichnen, sondern könnte sich sehr

wohl auch auf den Ort seines Wirkens beziehen, auf den Ort seiner

grössten Entfaltung.2)
Kein sicheres Dokument bezeugt Arezzo als Geburtsort. Doch

auch einen andern Ort anzunehmen hat man keine Berechtigung.
Dass die Ansicht von Paolo Serra3) und von Eximeno,4) wonach unser
Guido in Auge in der Normandie geboren sei, auf einer Verwechslung

beruht, zeigen unsere Ausführungen Seite 53. Wohl durch
Schreibfehler (Aretinus, Areginus, Arreatinus oder einfach Reatinus)
kamen andere Überlieferungen zustande: Guido d'Aregio und da

Regio. So liest zum Beispiel die Hs. von St-Evroult (Paris 10508):
Micrologus... a Domno Widone, peritissimo musico, et venerabili
monacho, directus adTheobaldum Reatinae civitatis (siehe CS IIVIII).

Gio. de Columna betitelt sein 32. Kapitel (Bd. VII) seines Mare
historiarum (MGH. SS. 24): De quibusdam incidentiis sub Corrado

Imperatore, et de Guidone Areatino musico.
Allzu vage sind die Überlieferungen, wonach Guido in Talla oder

Marcena geboren worden sei. Siehe über diese verschiedenen Irrtümer
die eingehenderen Ausführungen bei Falchi 11 ff.5) Über eine mögliche
englische Abstammung siehe Seite 63.

Eine andere Quelle glaubt sogar zu wissen, aus welcher aretinischen
Familie Guido stamme. Mazzuchelli zitiert eine sehr alte handgeschrie-

1) Was wiederum zu einer verhängnisvollen Verwechslung mit dem bekannten
Erotomanen Pietro Aretino (1492-1556) führen könnte.

2) Eine Randbemerkung zu Beginn des Codex Bruxellensis 10162, Fol. 13,
versichert: „Iste Guido... patria Aretinus", um verschiedene Musiker mit Namen
Guido auseinanderzuhalten.

3) Introduzione armonica sopra la nuova serie de' tuoni modulati oggidi,
Roma 1768.

4) Dubbio sopra il saggio di contrapunto del padre Martini, Roma 1775.
5) Alle fundierten Überlieferungen, die Falchi kennt, haben wir in unserer Arbeit

berücksichtigt.



Die historisch-biographischen Fragen 13

bene Notiz, die den Sonetten des Fra Guittone d'Arezzo vorangestellt
ist und nach der Guido aus der Familie der Donati stammen soll:
„Che fosse della famiglia de' Donati si afferma in un'antica nota a

penna avanti i sonetti di Fra Guittone d'Arezzo, riferita dal Signor
awocato Mario Flori, gentiluomo aretino, in una sua lettera assai eru-
dita, che si trova inserita dal chiarissimo monsignor Giovan Battista
Bottari, in fronte alle Lettere di Fra Guittone."1)

Diese Notiz lautet: Guido, patria et genere Aretinus, ex nobilis-
sima Donatorum familia, monachus, floruit tempore Conradi Impera-
toris, Anno 1030.

Fétis 147 bemerkt, dass diese Angabe höchst zweifelhaft sei, da
die Donati aus Florenz stammen und nicht aus Arezzo, und dass sie

sich mit den Bewohnern von Arezzo fast immer in Kriegszustand
befanden.

Die Inschrift (aus der Barockzeit) „Qui nacque e abitö Guido Mo-
nacho" an einem Haus in Arezzo muss als historisch wertlos betrachtet
werden. Falchi 14 weiss, dass zu Guidos Zeiten an der betreffenden
Stelle kein Haus gestanden haben kann, da damals die Stadtmauern
dort vorbeigingen.

Zur Frage der Familienzugehörigkeit meldet Brandi 48, dass sich

sogar zwei Geschlechter bemühen, Guido als den Ihrigen auszugeben,
die Donati und die Ottaviani.2) Für die Donati führt er lediglich die

uns bekannte Notiz an, zu den Ottaviani bemerkt er, dass sich in
ihrer Familienchronik aus dieser Zeit kein Guido nachweisen lasse.

Vielleicht ist dafür eine Verwechslung unseres Mönches Guido mit
einem Guido Aretinus, Sohn des Ottaviano, der im 15. Jahrhundert
an der Universität Pisa wirkte, verantwortlich.3)

Eine interessante Interpolation scheint bei flüchtigem Lesen eine
landschaftliche Einordnung des Guidonischen Antiphonars zu gestatten.

In der Hs. Rom, Bibl. Vallicelliana, Bd. 81, Fol. 135r (letzte zwei

Zeilen) und 135 v (erste fünf Zeilen) begegnete uns folgende Interpolation,

die sich an die 18. Zeile bei GS II 31 (Suo loco ne ponatur.
anschliesst :

1) Mazzuchelli, Scrittori d'Italia, Bd. I, Teil 2. S. 1007, Note 7.

2) Dasselbe Falchi 13 f.
3) Siehe dazu Falchi 14. Franz Diettrich-Kalkhoff, Geschichte der Notenschrift,

1910, S. 10, nennt den Theoretiker als einziger „Guido de' Donati".



14 Guido von Arezzo

Ita sane percuratum fit antiphonarium
Per apulienses cunctos et vicinos calabros
Quibus tales misit nernnas per paulum Gregorius.
Tarnen sane percuratum fit antiphonarium
At nos miseri canentes frustra toto tempore
Sacros libros meditari penitus omisimus
Quibus Deus summus bonus loquitur hominibus.

Diese Zeilen stehen in keinem engen Zusammenhang mit den Re-

gulae rhythmicae, in die sie eingeschoben sind. Was die erwähnten

Apulier und Calabrer anbetrifft, so ist von ihnen vom (wohl süditalienischen)

Schreiber der Handschrift gesagt, dass diese ihnen das

Antiphonarium besorgt haben. Es kann hingegen nicht so verstanden
werden, dass die Calabrer und Apulier bei der Abfassung des

Guidonischen Antiphonars mitgewirkt haben oder dass sogar Guido einer
dieser Apulier oder Calabrer gewesen wäre.

Die interessante Interpolation findet sich noch in weiteren Hss., ist
jedoch in der Literatur noch nirgends berücksichtigt.

Nach einer andern Uberlieferung würde sich das Geburtsjahr Guidos

ungefähr berechnen lassen. C. Baronius1) publiziert einen Nachsatz

zu Guidos Micrologus, welcher folgendermassen lautet: Explicit Mi-
crologus Guidonis suae aetatis anno XXXIV, Johanne XX romanam
gubernante ecclesiam.

Demnach soll also der Micrologus zur Zeit des Pontifikates von
Johannes XIX. (1024-1033)2) im 34. Altersjahr Guidos verfasst worden

sein.3)
Wenn also Guido in der Zeitspanne vom Mai/Juni 1024 bis Januar

1033 34 Jahre alt war, so müsste sein Geburtsjahr in die Zeitspanne
von 990-999 fallen. Die Notiz von Baronius hat insofern etwas für
sich, als kein wichtiges Argument dagegen gefunden werden kann.4)

1) Annales eccles. ad annum 1022, num. XXV (Lucae 1744, Bd. 16, S. 536b).
Siehe dazu Anhang, Seite 118.

2) Einen Johann XX. gab es nie (siehe Seite 4). Es muss sich um Johannes XIX.
handeln, der manchmal aber die freigelassene Ordnungszahl XX zugeteilt erhält.

3) Fétis IV 147 a zitiert fälschlicherweise „anno XXIV", richtig hingegen wieder
Mab. Ann. IV 299-301 : In fine codicis, quo usus est Baronius, haec clausula habetur:

(folgt die richtige Angabe).
4) C. Vivell, in: Gregoriusblatt 1914, S. 52, meint, Guido wäre 999 geboren und

der Micrologus folglich 1033 geschrieben. Gleichzeitig (Studien und Mitteilungen zur
Geschichte des Benediktinerordens, XXXV, 1914, neue Folge, Jg. IV, S. 58) setzt
er für die Geburt das Jahr 991, für den Micrologus 1025 an.



Die historisch-biographischen Fragen 15

Merkwürdigerweise vermerkt aber Baronius die Abfassung des

Micrologus in seinem Annalenwerk unter dem Jabre 1022, scheint also

die Konsequenz aus dem Micrologusnachsatz nicht gezogen zu haben.
Es liegt bestimmt eine Ungenauigkeit des Baronius vor, denn 1022

war noch Benedictus VIII. Papst.1) Tatsächlich lässt er Guido, als

Folge des ersten Irrtums, auch von Benedictus VIII. nach Rom
berufen. Mabillon verbessert ihn daraufhin folgendermassen : At in
codice Willingense optimae notae, quo usi sumus, haec epistola refer-

tur ad Johannem ejus successorem... Leider kennen wir das Manuskript

nicht, das Baronius zur Verfügung gestanden hat, und können
nicht beurteilen, ob Baronius falsch publiziert hat oder ob vielleicht
die verwendete Hs. an der schon oft besprochenen Stelle (GS II 44a)
den Papstnamen Benedictus statt Johannes enthielt.

Brandi und Falchi zitieren ferner eine sehr alte Chronik, wonach
ein Wido musicus und ein Remigius gramaticus gegen Ende 1013 sehr

von sich reden machten2) und in welchem sich ein Guido als Subdia-
kon und Sänger finden lässt.3)

Leider unterlässt es Brandi bei solchen Mitteilungen oft, näher zu
berichten, um was für eine ,,sehr alte Chronik" es sich handelt. Falchi,
der wissenschaftlich exakter arbeitet, meldet (Seite 17, Anmerkung 3),
dass sich das Pergament, einst im Archiv von Camaldoli, heute im
Archivio di Stato in Florenz befindet. Es wurde publiziert in den

,,Lettere storico-critiche scritte da un Aretino ", Firenze 1760,
Seite 100.

Die Unterschrift ,,Wido subdiaconus et cantor" ist unmittelbar
unter derjenigen des Willelmus, Bischof von Arezzo, zu lesen,4) der
1013 in einem feierlichen Akte verschiedene Güter der Abtei von Pra-
taglia vermachte. Wenn dieser Wido wirklich unser Guido ist, was
nicht bündig bewiesen werden kann, dann müsste man mit Falchi 17 f.
annehmen, dass Guido 1013 schon eine wichtige Persönlichkeit war.
(Er unterschrieb gleich nach dem Bischof vor allen Kanonikern Dass

er aber immer noch Subdiaconus ist, muss man durch seine Jugendlichkeit

erklären. Um diese Unterschrift überhaupt geben zu dürfen,

4) Mabillon erwähnt in seinen Annalen die gleiche Tatsache zum Jahre 1026.
2) Wido musicus et Remigius gramaticus claruerunt.
3) Guido subdiaconus et cantor subscripsi.
4) Guilelmus II. ist für das Jahr 1013 als Bischof von Arezzo bezeugt. Siehe

Gams, Series episcoporum, Ratisbonae 1873, S. 741.



16 Guido von Arezzo

muss Guido 21 Jahre alt gewesen sein.1) Diaconus aber könnte Guido
höchstens erst mit 23 Jahren sein.2) Daraus folgt, dass er im Zeitpunkt
der Unterschrift (1013) also zwischen dem 21. und frühestens dem
23. Altersjahr gestanden haben muss, dass er folglich frühestens in den
Jahren 991 oder 992 geboren sein kann, immer vorausgesetzt, dass man
die Unterschrift als von ihm stammend betrachtet. Die Berechnung
würde diejenige des Baronius stützen (siehe Seite 14).

Dass Guido sich in Pomposa3) aufgehalten haben muss, ersahen

wir aus seinem Brief an Michael (siehe Seite 2f.). Brandi überliefert,
dass eine Klosterchronik von Pomposa um 1020 bemerke, dass im
Kloster eine neue Art zu singen aufgekommen sei. Das neue System
wird dort dem Guido von Arezzo zugeschrieben.4)

Einige Historiker5) glauben, dass Guido schon im Kindesalter im
Kloster Pomposa war. Rohrbach,6) gefolgt von anderen, glaubt sogar
noch genauer zu wissen, dass derEintritt im achten Lebensj ahr geschah.
Stichhaltige Gründe zu einer solchen Annahmebleibenuns alle schuldig.

Carlo Lambardi meint dagegen in seinem bereits zitierten
Manuskript,7) dass Guido überhaupt erst im späteren Verlauf seines Lebens
in ein Kloster kam. Er begründet das damit, dass Guido sich sonst
seinen Lehrern hätte unterordnen müssen und nicht imstande
gewesen wäre, mit Neuerungen bekannt zu werden. Falchi schliesst sich

merkwürdigerweise dieser Meinung an, dass Guido erst als Musikgelehrter

in klösterliche Dienste getreten sei.8)

4) Siehe Chardon, Histoire des sacrements. Ordre. Teil I, Kap. 3.
2) Chardon, a. a. O., Kap. 1.

3) Pomposa liegt 44 km östlich von Ferrara, unweit vom linken Ufer des heutigen
Po di Volano, 7 km von der adriatischen Küste entfernt. Die wissenschaftliche Bedeutung

des Klosters erhellt aus dem ausführlichen Katalog der Bücher, die Abt
Hieronymus hatte schreiben lassen. Siehe bei Becker, Catalogi Bibliothecarum an-
tiqui, Nr. 70, S. 157-171.

4) Brandi 111. Weitere Angaben sowie eine Beschreibung des Originals bleibt
uns Brandi schuldig. Im gegebenen Fall bezieht er sich auf Federici, Rerum Pom-
posianarum Historia, Romae 1781, S. 103. Die betreffende Stelle ist aber kein
hinreichender Grund für Brandis Behauptung.

5) Federici, Rerum Pomposianarum Historia, Romae 1781, S. 311; Jacobilli,
Vita de' Santi e Beati dell'Umbria, Foligno 1661, Bd. III, und andere.

6) Storia della Chiesa, lib. LXIII, Torino 1860, Bd. VII, S. 327.
7) Zitiert auf Seite 3, Anm. 5 : das Folgende nach Falchi 16 f.
8) Nach Brandi soll sich Guidos Leben folgendermassen abgespielt haben: 992

geboren, 1005 in Pomposa, 1023 oder 1024 Gesanglehrer in Arezzo, 1025/26 Micro-
logus, 1027 Papstbesuch.



Die historisch-biographischen Fragen 17

In der Literatur wird ziemlich allgemein angenommen, dass eine
nähere Bestimmung der Reise nach Rom möglich sei (siehe dazu auch
Seite 4f.). Die Festlegung dieser Reise auf 1027 hat folgenden Grund:

Im Kathedralarchiv von Arezzo befindet sich ein Pergament, das

aus dem Jahre 1047 stammen soll und mit lauter gleichzeitigen Blättern

zu einem Band vereinigt wurde. Eine Anmerkung Brandis1) gibt
einen Teil des Inhaltes dieser Urkunde bekannt, nach welcher neben
Abt Grunvaldus und Dompropst Peter (1025-1036) noch drei weitere
Begleiter am 31.März 10272) sich in Rom befanden, nämlich: Viven-
tius archidiaconus S.Aretinae Ecclesiae et Girardo primicerius et
Johannes diaconus et canonicus. Diese fünf aretinischen Geistlichen,
so berichtet die Urkunde, waren deshalb hingereist, um sich von
Kaiser Conrad II., der zu seiner Krönung nach Rom gekommen war,
die kaiserliche Bestätigung ihrer Privilegien geben zu lassen.

Von Guido von Arezzo ist keine Rede in dem Dokument. Doch
schon Albergotti3) und nach ihm viele andere nehmen an, dass just zu
diesem Zeitpunkt wohl auch Guido nach Rom gereist sei, zumal in der

Epistola an Michael (siehe Seite 2) Abt Grunvaldus und Dompropst
Peter als Begleiter erwähnt werden, nicht aber die drei anderen
Begleiter in unserer Urkunde. Es ist wohl kaum denkbar, dass ein
Musiklehrer wie Guido, der gerade in jenen Tagen den höchsten Punkt
seiner Laufbahn erreichte, in besagter Urkunde unerwähnt geblieben
wäre, wenn er sich tatsächlich unter den aretinischen Besuchern
befunden hätte. Das Pergament von Arezzo veranlasst uns gerade, im
Gegensatz zu allen andern Interpretationen, anzunehmen, dass die
Romreise Guidos nicht zusammenfällt mit diesem Kaiserbesuch von
1027. Zudem muss die Romreise Guidos in einen Sommer fallen, nicht
auf Anfang April (siehe Seite 5).

Eine andere Überlieferung scheint aber anzudeuten, dass der

Papstbesuch doch irgendwie in die Jahre um 1027 anzusetzen ist.
Sigebertus Gemblacensis schreibt4) zum Jahre 1028, dass Guido

von Arezzo zu dieser Zeit in Italien berühmt geworden sei: „Ciaruit

*) Brandi 279, Anm. 1.

2) Der Schlußsatz lautet: Data MXXVII Imp. vero Dni. Chunr. Ser. Aug. 1.
Indictione X. Actum Romae kal. apr.

8) Cronologia dei Vescovi Aretini, Bd. I, S. 767.
4) MGH. SS. VI 356, 30. Ebenfalls in seinem Werk De scriptoribus ecclesiastieis,

PL. CLX, c. 379, Kap. 144. Siehe Manitius 732.

3



18 Guido von Arezzo

hoc tempore in Italia Guido Aretinus, multi inter musicos nominis,
in hoc etiam philosophis preferendis."

Es ist nicht ausgeschlossen, dass Abt Grunvaldus und Petrus im
März 1027 zum Kaiserbesuch nach Rom zogen und im Sommer
desselben Jahres dann mit Guido zusammen noch einmal dieselbe Reise
machten. Vielleicht hatte der Heilige Vater im Frühjahr von den

Erfolgen des Musikers Kunde erhalten. Hierauf hätte er dann Guido
dreimal aufgefordert, zu ihm zu kommen, und im Sommer 1027 oder
vielleicht auch erst 1028 wäre dann der Resuch erfolgt.

Doch haben solche Überlegungen keinerlei Anspruch, als beweiskräftig

zu gelten. Sie müssen einfach hypothetisch bleiben, weil die

nötigen Zeugnisse zu einer seriösen Argumentierung fehlen. (Siehe
auch Anhang Seite 118.)

In einer anderen aretinischen Urkunde taucht der Name Guidos
noch einmal auf. Baroncini1) hat im Archiv von Camaldoli eine

Schenkungsurkunde des Bischofs Theobaldus an die Camaldulenser

gefunden, die eine Reihe von Unterschriften und Siegeln enthält.2)
Unter anderen weist es folgende Namen auf: Theobaldus Epus., Ge-

rardus Primicerius, Viventius Archid., Petrus Presbit., Johannes Dia-
conus usw.

Es handelt sich also um lauter aretinische Geistliche, den Bischof,
den Dompropst Peter, der mit Guido nach Rom zog, und die drei, die
1027 zur Kaiserkrönung nach Rom reisten (siehe Seite 17).
Unterzeichnet wurde die Urkunde am 24. April 1033, im zehnten Amtsjahr
des Bischofs Theobald.8)

Nach dem Datum folgt eine sehr bemerkenswerte Nachschrift, die

von einem Guido, der Brüder unwürdigstem, der einst Vicarius des

Petrus war, berichtet, dass er jetzt Eremitenprior sei und Vicarius des

ehrwürdigen Anachoreten :

1) Das Folgende nach Brandi, 309-311, der auch die Wiedergabe des

Dokumentes bietet.
2) Dieses Pergament kam (nach Falchi 29) an das Diplomatische Archiv von

Florenz während der Unterdrückung der religiösen Gemeinschaften durch das
französische Gouvernement. Falchi hat es dort eingesehen.

3) Data VIII kal Maii An. ab. Incarn. Dni MXXXIII An. vero Pontificatus Dni
Theobaldi X, et per manus Gerardi Cancellari Indict. I. Actum in Claustris Canoni-

corum.



Die historisch-biographischen Fragen 19

Guido fratrum minimus, Domni Petri quondam eremi prioris te
venerabilis anachoretae vicarius,1) hanc, ut instit,2) dictavit petiit et
impetravit: Orate ei requiem sempiternam (pendet sigillum in cera

alba).

Domnizo3) stützt mit einem Vers aus seiner Vita Matbildis (letzte
Zeile) die Ansicht, dass Guido Einsiedler gewesen sei. Die Versstelle
lautet :

Musica seu cantus istum laudare Tedaldum
Non cessant: semper renovantur eo faciente
Micrologus librum sibi dictât Guido, peritus
Musicus et monachus, nec non eremita beandus.4)

Mit diesen letzten beiden Dokumenten haben wir eine recht heikle
und ungewisse Frage angeschnitten, diejenige nach den letzten Lebensjahren

Guidos.
Von verschiedenen Annalenschreihern des Camaldulenserordens5)

ist angegeben worden, Guido hätte sich am Ende seines Lebens ins

1) Mabillon, Annales OSB, Bd. IV, S. 358, gibt statt „vicarius" die weniger
wahrscheinliche Lesart „iussione".

2) Falchi 29 hat bei seiner Besprechung dieses Dokumentes für „instit" (instare)
„institit" (insistere). Nach ihm ist auch das „hanc" unsicher.

3) Vita Mathildis, Bd. I, Kap. 5, in: Muratori, Rerum Italicarum Scriptores
(Bologna 1940-1949), S. 23, Zeile 494; oder MGH X 361.

Domnizo oder Donizo ist ein Autor des beginnenden 12. Jahrhunderts. Deshalb
hat diese Überlieferung besondern Wert. Siehe das Vorwort (S. 3) bei Muratori.

4) Vor Brandi 324 und Falchi 23 f. hat schon Mabillon auf diese Verse aufmerksam

gemacht (Mab. Ann. IV 299—301).

5) So benannt nach der 1012 errichteten Niederlassung in Camaldoli, in dem

vom Aretiner Maldolo überlassenen Hochtal Casentino bei Arezzo (daher Campo
Maldolo, Camaldoli, nach anderen von Campus amabilis; 39 km östlich von Florenz,
16 km nördlich von Arezzo). Stifter ist der heilige Romuald (San Romualdo) aus
dem Geschlecht der Herzöge von Ravenna (gest. 1027), ursprünglich Mönch des

Klosters Classe bei Ravenna. Durch Petrus Damiani, der bald nach 1040 die Vita
Rumualds schrieb, wurde Camaldoli zum Mittelpunkt der 1072 vom Papst Alexander

II. bestätigten Kongregation erhoben, die neun Niederlassungen zählte, deren

Mitglieder aus dem Orden der Benediktiner ausschieden. Letztere standen unter
dem Prior von Camaldoli als ihrem Major und wohnten abgesondert in einzelnen
Zellen. Zum Unterschied von den Benediktinern trugen sie eine weisse Kutte mit
weissem Gürtel und Skapulier. Siehe: Heimbucher, Die Orden und Kongregationen,
Bd. 1 (2. Auflage 1907); W. Franke, Romuald und seine Reformtätigkeit (1912).
Ein alter Stich des Klosters und der Einsiedelei Camaldoli maioris wurde als Titelblatt

der Ann. Cam. I verwendet.



20 Guido von Arezzo

Kloster Santa Croce in Fonte Avellana zurückgezogen,1) so von
Razzi,2) von Guido Grandi,3) von Ziegelbauer4) und zuletzt von Mit-
tarelli und Costadoni.6)

Ludolf, der Gründer der Camaldulenser Niederlassung Fonte Avellana

(in Umbrien), soll Guido im Jahre 1030 als helfende Hand (vica-
rius) zu sich berufen haben. Guido wäre dann 1047, als Nachfolger
Ludolfs, Prior6) geworden und in dieser Stellung am 17. Mai 1050

gestorben :7)

Anno 1030, Guido aretinus a B.Ludulfo, sacrae domus Avellanae
ad normam instituti Camaldulensis fundatore, in coadjutorem seu
vicarium suum est coaptatus, cui etiam 1047 in prioratu successit us-
quedum anno 1050, die 17 maii Deum adiit.8)

Diese Meinung stützt sich nach Angabe von Fétis, Seite 148b, auf
folgende Basis:

Es existieren zwei Kataloge der Priores von Fonte Avellana in
Manuskript. Der eine, anonym, als Anhang an eine Vita Ludolf!,
befindet sich im Britischen Museum (Add. 113, Ergänzungskatalog).
Dieses Manuskript stammt aus dem 12. Jahrhundert. Man erfährt
darin, dass Guido aretinus anno 1029 (nicht 1030!) einem gewissen
Johannes nachfolgte, der selber der Nachfolger des Ludolf war.

Nach dem anderen Manuskript, das aus dem 14. Jahrhundert
stammt und von Mittarelli und Costadoni angeführt wird,9) folgte

4) Camaldoli und Fonte Avellana (in Umbrien, Diözese von Faenza), werden
häufig als dieselbe Örtlichkeit betrachtet, eine Quelle für die verheerenden
Missverständnisse und Verwechslungen, auf die wir zu sprechen kommen werden. Ein alter
Stich vom Kloster Fontis Avellanae ist als Titelblatt des 2. Bandes der Ann. Cam.
verwendet worden. Schon diese Illustration zeigt, dass es sich um eine ganz andere
Lokalität handelt.

2) Vita de' Santi e Beati dell'Ordine Camaldolese, in fine.
3) Dissert. Camald. I, Kap. 4, Nr. 8 (S. 70); IV, Kap. 2, Nr. 4 (S. 14); IV, Kap. 6,

Nr. 1 (S. 69). (PL CXLIV, cc. 17-88.)
4) Centifolium Camaldulense, 1750, num. XXXVIII, S. 22.
5) Ann. Cam. II 42 (ad annum 1034).
6) Nicht ,,Abt", wie vielerorts fälschlicherweise geschrieben wird!
') Fétis sagt fälschlicherweise 10. Mai.
8) Centifolium Camaldulense, num. XXXVII, S. 22.
9) Ann. Cam. II, 44: Putant auctores nostri, inter quos Fortunius, Ractius et

Grandius primas tenent, ipsum se abdidisse in monasterium Fontes-avellanae, ubi
vicarius et coadjutor post aliquod tempus, ad annum scilicet 1030, constitutus a

Ludolpho conditore ejusdem monasterii, sed eremi sancta otia auaerente, obierit



Die historisch-biographischen Fragen 21

Guido anno 1025 auf Johannes, der diesmal als Nachfolger eines

Julius genannt wird, welcher der unmittelbare Nachfolger Ludolfs
gewesen sein soll.

In den einzelnen Angaben besteht also Meinungsverschiedenheit.
Alle Annalisten des Ordens sind sich aber einig, dass Guido aretinus
Prior im Kloster Fonte Avellana gewesen sei.1)

Im Klosterrefektorium in Avellana gab es ehemals ein Porträt, das

auf die Mauer aufgemalt war und folgende Inschrift trug: „Beatus
Guido aretinus, inventor musicae." Diese Worte sind freilich
hyperbolisch, denn Guido war nie heilig- oder seliggesprochen worden, und
die Musik hat er auch nicht „erfunden". Das Fresko ist heute
verdorben, wird aber bestimmt nicht vor dem 14. Jahrhundert geschaffen
worden sein.

Dass sich die Listen auf einen anderen Guido beziehen, ist oft
vermutet worden. Der Nachfolger, jener berühmte Petrus Damiani selbst
und seine Yitenschreiber nennen den Namen des Amtsvorgängers nie,
loben aber seine Heiligkeit.2) Vielleicht muss man daher annehmen,
dass der Vorgänger, der in den besprochenen Listen als Guido figuriert,
nicht der berühmte Musiker war, dass vielmehr die Annalenschreiber
des Ordens bewusst oder unbewusst die beiden Namensgenossen
identifizierten.3) Dabei mag vielleicht eine häufig zu beobachtende Ver¬

anno 1050, die XVII. maji. In antiquo catalogo priorum Avellanensium scripto se-
culo XIV successor Lodulphi legitur anno 1000 Julianus, Juliano suffectus dicitur
anno 1009 Johannes, Johanni vero successissime anno 1025 Guido quem postea
exceperit Petrus Damianus.

2) R. G. Kiesewetter, Guido von Arezzo, Leipzig 1840, S. 9, bezweifelt, dass die
Identifikation jenes Priesters zu Avellana mit dem Musiker statthaft sei. Die Zeugnisse

gründen sich seiner Meinung nach auf vorgefundene Listen, welche sich
widersprechen und aus späteren Perioden stammen. Die Schreiber dürften den Namen
aretinus aus freien Stücken hinzugefügt haben. Ein Übertritt in einen strengeren
Orden ist aber, im Gegensatz zur Meinung Kiesewetters, gar nicht ausgeschlossen,
und der Verzicht auf musikalische Entfaltung entsprach vielleicht gerade dem
Wunsche Guidos.

2) Über Petrus Damiani und die Literatur über ihn siehe fürs erste: Dictionnaire

de théologie catholique, Paris 1923 f., sub Damien.
3) Anderer Meinung ist Buccellinus in seinem Menelogio Benedictino, wo er zum

17. Mai 1050 schreibt: Beatus Guido Arretinus abbas Sanctae Crucis Avellanae,
musicae dogma Ut Re Mi Fa Sol La deprompsit, et ecclesiae universae insigne Universum

dédit.



22 Guido von Arezzo

wechslung eine Rolle gespielt haben, diejenige des Klosters Santa
Croce bei Arezzo (Badicroce) mit dem viel berühmteren Santa Croce

in Fonte Avellana.1) Die Camaldulenser Annalisten tadeln denn auch

Possivinus, dass er das Kloster Santa Croce bei Arezzo als Guidos
Aufenthaltsort angenommen hat.2)

Die Version, wonach Guido als Camaldulenser gestorben sei, bleibt
nicht unwidersprochen. Die meisten Historiker haben behauptet, dass

Guido nach Pomposa zurückgekehrt sei und dort sogar als Abt Nachfolger

seines Namensgenossen geworden sei.3) Als Fundament für diese

Annahme kommt einzig das Versprechen Guidos, dem Abte von Pomposa

gegenüber, in Frage - oder vielmehr die Aufforderung des Abtes,
Guido solle wieder in sein Kloster zurückkehren (siehe die Darstellungen

Seite 3). Wir neigen jedoch zur Ansicht, dass Guido doch aller
Wahrscheinlichkeit nach Eremit geworden ist und halten in diesem

Zusammenhang die Uberlieferung von Domnizio (ca. 1115), (siehe
Seite 19), für die wichtigste (siehe Anhang, Seite 121).

Bandini4) bringt als Einzelgänger Guido noch mit dem Kloster
Vallombrosa5) in Verbindung, ohne eine Begründung dafür zu geben.
Nach Falchi 29 wurde dieses Kloster jedoch erst gegen 1039 gegründet,
so dass diese Version nicht ernsthaft in Frage kommt. Aus dem Brief
an Theobald (GS II 2 a) geht hervor, dass Guido zur Zeit, da er den

Auftrag erhielt, den Micrologus zu schreiben, ein einsames Leben
führte: „Dum solitariae vitae saltem modicam exsequi cupio quanti-
tatem, vestrae benignitatis dignatio ad sacri verbi Studium meam sibi
sociari voluit parvitatem." Diese solitaria vita, die nicht ganz
Einsiedler-, nicht ganz Mönchsleben gewesen sein dürfte, wird irgendwo
in der Umgebung von Arezzo zu lokalisieren sein.

q Die Verwechslung mit Guitmundus (siehe Seite 56) kam vielleicht auch
deshalb zustande, weil letzterer aus dem Kloster Sanctae Crucis in der Diözese Evreux
(Normandie) stammt.

2) Ann. Cam. II 44 : In eo tarnen falluntur Possivinus, et qui eum exscribit, Ou-
dinus, quod monasterium sanctae Crucis Avellanae prope Arretium Etruriae civi-
tatem constituunt. Siehe dazu auch Falchi 22 f.

3) So Mab. Ann. IV 32. - Tiraboschi, Storia della Letteratura Italiana, Bd. III,
lib. 4, Kap. 5, § 13. - Angeloni, Sopra Guido d'Arezzo, S. 79. - Kornmüller, in: Cae-
cilienkalender 1876, S. 52. - Kiesewetter, Guido von Arezzo, 1840, S. 8. - Ambros,
Geschichte der Musik, Bd. II, S. 150, und andere.

4) Bandini, Specimen literaturae florentinae saeculi XV, Florentiae 1747, S. 5.
5) Vallombrosa liegt 25 km östlich von Florenz und 19 km nördlich von Arezzo.



Die historisch-biographischen Fragen 23

Brandi 141 ist der Ansicht, dass dafür zwei Örtlichkeiten in Frage
kommen, Flora e Lucilla und Capolona, letzteres ca. 10 km nördlich
von Arezzo.1) Capolona wurde 1026 von Kaiser Conrad II. mit
Privilegien bedacht. Brandi entscheidet sich für Flora e Lucilla, betont
aber, dass nichts darauf hindeute, in welchem Kloster Guido sich
aufgehalten haben könnte.

Merkwürdigerweise erwähnt Falchi 22 Capolona nicht, sondern
führt nur die beiden Benediktinerklöster Flora e Lucilla und Badi-
croce an. Flora e Lucilla soll nach der normalen Benediktinerregel
organisiert gewesen sein. In Badicroce (auf dem Wege von Arezzo nach

Castiglione, ca. 15 km südlich Arezzo) soll hingegen die Camaldulen-
sische Klosterregel von Avellana im Gebrauch gewesen sein. Falchi 23

entscheidet sich für den Aufenthalt in Badicroce. Wir neigen dazu,
Falchi zuzustimmen, würde in diesem Fall doch der spätere Ubertritt
zu den Camaldulensern in Avellana plausibler erscheinen.

Es wäre leichter, eine sichere Antwort auf diese Fragen zu finden,
wenn die Person des „Abtes Grunvaldus" (siehe Seiten 2 und 17)
identifiziert werden könnte. In Arezzo gab es bekanntlich kein Kloster
und keinen Abt. Es muss dies der Abt jenes Klosters gewesen sein, in
welchem sich Guido vor der Romreise aufhielt und in dem er den Mi-
crologus geschrieben hat. Unserer Vermutung nach könnte Grunvaldus

Abt von Badicroce gewesen sein. Alle Nachforschungen über die

Richtigkeit dieser Arbeitshypothese waren leider erfolglos. Bezeichnend

ist auch, dass Abt Grunvaldus uns im Zusammenhang von Guidos

Romreise genannt wird, nicht aber anlässlich jener andern Romreise

(Kaiserkrönung 1027), von der Baroncini (siehe Seite 18)
berichtet. Dies würde dafür sprechen, dass wir es hier mit zwei verschiedenen,

voneinander unabhängigen Reisen zu tun haben. Die Ansetzung
von Guidos Romreise ins Jahr 1028 (in Berücksichtigung von Sige-
bertus, siehe Seite 17) gewinnt dadurch mehr für sich.

Schliesslich bleibt noch ein letztes Zeugnis über Guidos Wirken in
Italien zu erwähnen.

F.Thaner2) veröffentlichte 1891 einen kurzen Brief eines Wido
monachus an den Erzbischof Heribert II. von Mailand (1018-1045),

l) Capolona, das alte Campus Leonis, liegt an der Route Arezzo-Subbiano.
a) MGH., Libelli de lite imperatorum et pontificum, Bd. I (1891), S. 1 ff.



24 Guido von Arezzo

worin der besagte Mönch unter Berufung auf Gregor1) und Augustin2)
dem Erzbischof Vorwürfe wegen seines simonistischen Lebenswandels
macht und ihn ermahnt, von dieser Sünde zu lassen.

Thaner macht wahrscheinlich, dass dieser Wido monachus niemand
anderer war als Guido von Arezzo.3)

Guido sei ja nicht nur Musiker, sondern auch eifriger Kenner der

Heiligen Schrift gewesen. Dann müssen Guido und dieser Wido gleich
alt gewesen sein.

Als stärksten Grund erwähnt er schliesslich die Tatsache, dass

Guido sich im Brief an Michael gegen die Simonie bekennt. Abt Guido

von Pomposa rät ihm (GS II 44b), es sei für ihn als Mönch besser,
im Kloster von Pomposa zu verweilen als an Bischofssitzen. Dies wolle
er auch tun, schreibt Guido an seinen Freund, zumal „fast alle
Bischöfe wegen Simonie verurteilt seien und er den Verkehr mit ihnen
fürchten müsse".4)

Bernhold von Reichenau scheint in der Bemerkung zum Briefe
Bernhards von Konstanz (de dammat. scismat. 31) zu bestätigen, dass

es sich bei diesem Wido um Guido von Arezzo handle (Ussermann,
Germ, sacrae proced. 2, 204, Nr. 34) : „Hanc epistolam ad Mediolanen-
sem ecclesiam non Paschalis fecit, sed quidam Wido, qui et musicam

composuit, sie enim viri religiosissimi asserunt, qui hoc ex diseipulis
eiusdem diligentissime exploraverunt." 5)

Damit sind die Zeugnisse für Guidos Leben und Wirken in Italien
erschöpft. Im dritten Teil der vorliegenden Arbeit werden wir
versuchen, ob eine Synthese aller vorgetragenen Uberlieferungen zu einem
sinnvollen Ergebnis führt.

4) Die Stelle ist aus Gregorii Registr. 12, 29 genommen.
2) Die betreffenden Worte stammen aber aus der Schrift des Fulgentius de fide

ad Petr. 39 (PL LXIV 704).
3) a. a. 0., S. 2.
4 Cum praesertim simoniaca haeresi modo prope cunctis damnatis episcopis

timeam in aliquo communicari. GS II 44b.
6) Siehe Manitius 754.



Die historisch-biographischen Fragen 25

II. ZEUGNISSE AUS FRANKREICH

a) Guido Oagrius und Guido de Sancto Mauro

Der Benediktinermönch von Maredsous, Dom Germain Morin,
veröffentlichte 1888 in der Revue de l'Art chrétien1) einen Aufsatz:
„Guy d'Arezzo, ou de Saint-Maur des Fossés", in dem er auf Grund
von Handschriftenfunden die Meinung vertrat, dass Guido von Arezzo

keineswegs immer in Italien geweilt habe, dass er sogar ein Franzose
sei und im Kloster Saint-Maur des Fossés erzogen worden war. Ebenda
wäre er auch als Gesanglebrer tätig gewesen und reiste von hier aus
vermutlich auch in die benachbarten nördhchen Länder. Eifersüchtige
Kollegen im Kloster sollen ihn gezwungen haben, das Land zu
verlassen und in Pomposa Schutz zu suchen. Nun würden all die Ereignisse

folgen, die wir im vorangehenden Kapitel dargestellt haben.
Wir interessieren uns vor allem für die Funde, die Morin gemacht

hat, welche imstande waren, die Meinung vieler Musikforscher grundlegend

zu ändern, und die eine wahre Flut von neuen Meinungen,
Aspekten und Spekulationen heraufbeschworen.

Unter den Manuskripten der Bibhothek zu Troyes findet sich ein
Codex 22732), der ursprünglich dem Kloster Saint-Maur des Fossés

gehörte und einen Teil der Sammlung des berühmten Pithou bildet.
Er stammt wahrscheinlich aus dem 12. Jahrhundert und ist herrlich
geschrieben. Er enthält verschiedene Schriften zu Ehren von Saint-
Maur, unter anderem einen Hymnus unter dem Namen des Fulcodius
archidiaconus.3) Diesem Hymnus schliesst sich (Fol. 36 v) eine Folge
von Versen an, die sich auf einen cantor namens Oacrius beziehen.

Wir geben sie hier wieder mitsamt den zwei Varianten, die sich beim
Vergleich mit dem Codex 11578 (fonds latin) der Bibliothèque Nationale

in Paris ergeben. Diese Pariser Handschrift stammt ebenfalls von
Saint-Maur und dürfte gleichen Alters sein.4)

x) Revue de l'Art chrétien, 4. Serie, Bd. 6, Juli 1888, S. 333-338.
2) Siehe die ausführliche Beschreibung in: Catalogue général des Manuscrits des

Bibliothèques publiques de France. Départements. Bd. II (1855), S. 923ff.
3) Hymnus in laudem eiusdem B. Mauri, Fulcodii archidiaconi. Quem terrestris

et coelestis. (Siehe Hist. litt, de la France, Bd. VIII, S. 113-121.)
4) Das Manuskript, das Montfaucon (Bibl. bibl. S. 1278.1) beschreibt, ist dieser

Codex Troyes 2273, Fol. 73. (Siehe Hist. litt, de la France, VII, 494.)



26 Guido von Arezzo

Talia scribo tibi vocalis cantor Oacri1)
Paucula verba tibi repetendo fabor Oacri.2)
Ut reor ingenio polleres pythagoreo.
Si quis te tenero docuisset doctus ab aevo.
Nempe, nisi fallor, mens est tibi corpore maior:
Corpus habes modicum, sed cordis acumen acutum,
Parvus et astutus melior quam longus ineptus.
Est ysopo malva procerior atque cicuta,
Quae tarnen est malva preciosior atque cicuta.
Mirmica vel ape minimis animantibus esse
Inverties usquam3) non ingeniosius unquam,
Sed cor iners asini nil habet ingenii,
Mirmica vel ape cum sit sat grandior ipse.
Vox tua, vox alacris, facilis patiensque laboris.
Tu nostri modulos musicus organicos.
In te prorsus habes has quatuor utilitates :

Cantor es, et lector, scriptor simul, atque notator.
Tu nil vulpis habes; tranquilli sunt tibi mores.
Ergo Deum mecum, qui semper iudicat aequum,
Lectores horum deposcite versiculorum,
Ut dignetur ei donare locum requiei. Amen. Fiat.

Diese schwachen Verse geben uns allerdings kein hinreichendes
Bild des Cantor Oacrius. Wir erfahren, dass er einen nachteiligen
Körperwuchs, dafür aber viele andere Fähigkeiten hatte, zum Beispiel eine

aussergewöhnliche musikalische Begabung. Das stille, friedliche
Gemüt, das der Besungene gehabt haben soll, steht hingegen in krassem

Gegensatz zu demjenigen Guidos von Arezzo.
Ein im selbenCodex2273 gleich folgendes Stück (Fol. 37) sagt etwas

mehr über den Oacrius aus. Morin 334 hat es ebenfalls vollständig
wiedergegeben. Wir begnügen uns mit dem zweiten Teil und resümieren

vorerst den Inhalt der ersten Hälfte:
Der Verfasser der Verse beginnt damit, die Ueberlegenheit der

Zeitgenossen über die vorangegangene Generation zu preisen, besonders

was die freien Künste anbelange. „Nos Fossatensis monachi", wir
Mönche von Saint-Maur, wir haben dafür einen schlagenden Beweis.
Wie alle Mönche, so haben auch wir eine Hauptaufgabe: zum Lobe
Gottes zu singen. Die uns Vorangegangenen haben ja getan, was sie

nur konnten. Aber wie schwierig war die Übermittlung der Gesänge.

*) Codex 11578, Paris: 0' acri.
2) Für Oeagrius, aus dem Geschlecht des Oeager, des Vaters von Orpheus. Poe

tischer Name. (Georg. IV, 524; Ovid, Metam. II, 29.)
3) Codex 11578, Paris: Invenies quicquam nil ingeniosius.



Die historisch-biographischen Fragen 27

Es war unmöglich, zu einem befriedigenden Resultat zu kommen ohne
vorher lange die Greise singen gehört zu haben. Das Ohr (und das
Gedächtnis war alles. Jede praktische Regel fehlte. Aber mit einem Mal
wurde es anders.

Haec1), ut dixi superius, / antiquos diu latuit,
Donec Guido Oacrius / nobis earn aperuit.
Hunc autem ab infantia / nutrivit haec ecclesia.
Mira discendi gratia / sibi datur ad omnia:
Nam canendi scientiae / plenam satis notitiam
Commendavit memoriae / infra adolescentiam ;

Quam paginis inserere / non ignoravit eciam,
Velociterque scribere / bonam tenens materiam.
Adhuc autem ipse Guido / non ignarus grammaticae
Hausit de fonte liquido / ad plenum artis musicae.
Hoc preciosum ferculum / nobis gratis apposuit :

Benedictus in saeculum / sit ipse qui nos docuit
In canendo mendacium / vitare satis leviter:
Sit in terra viventium / locus ei perhenniter.
Praesentes etque posteri / preces pro eo pariter
Deo fundant, ac pueri / quos docet specialiter.

Guido Oeagrius, der seit seiner Jugend in unserem Kloster aufgezogen

(ernährt) worden war, hat uns das Geheimnis offenbart. Begabt
mit einer seltenen Fähigkeit in geistiger Beziehung, eignete er sich
alles an, was man über den Gesang wissen konnte. Und, als guter
Schreiber, nahm er sich die Mühe, alles aufs Papier zu bringen. Er sei

gelobt, dass er uns dieses herrliche Mahl bereitet hat, und uns gelehrt
hat, die Fehler beim Singen zu vermeiden. Dass doch alle, die jetzt
und in der Zukunft Lebenden, für ihn beten möchten, und vor allem
die Knaben, die er besonders gerne unterrichtet.

*

Auf einer Englandreise entdeckte Morin bald weitere Dokumente,
die ihn veranlassten, Guido von Arezzo mit diesem Oeagrius zu
identifizieren.

Im Codex 763 der Collection Landsdowne des Britischen Museums
in London sind mehrere sehr merkwürdige Stücke über Musik
vereinigt. Von einem, in quarto, 128 Blätter stark, kennen wir den

Ursprung durch eine auf Fol. 2 stehende Inschrift: ,,Hunc librum vocita-

*) Methodus addiscendi cantilenas.



28 Guido von Arezzo

tum musicam Guidonis scripsit domnus Johannes Wylde quondam
exempti monasterii Sanctae Crucis de Waltham1) praeceptor."

Auf Fol. 56 v dieses Codex sind die wichtigsten, durch ihre musikalischen

Kenntnisse berühmt gewordenen Persönlichkeiten aufgezählt.
Nach Boetius, neben andern Musikern namens Guido, wird einem
Guido de Sancto Mauro2) ein Ehrenplatz zugewiesen. Um was für
einen Guido kann es sich wohl handeln, der hier zu den Erfindern der

Musik3) gerechnet wird? Wohl um den Oeagrius, der in Saint-Maur
gelebt haben soll und der nach den in diesem Kapitel wiedergegebenen
Hexametern Cantor, Lector, Scriptor und Notator4) gewesen sein soll

Auf derselben Seite dieses Codex (Fol.56v) findet man denMicro-
logus des Guido von Arezzo unter dem Namen Guido de Sancto Mauro
zitiert.5) Es handelt sich dabei nicht um einen einzelnen Fall, also

nicht um einen einmaligen Irrtum des betreffenden Schreibers.
Auf Fol. 61 desselben Codex 763 beginnt eine neue Abhandlung mit

den Worten: „Metrologus6) Uber. In nomine sancte et individue trini-
tatis incipit de plana musica, id est brevis sermo. Quid est musica ?7)

Musica est pericia modulationis."
Hier wird der Micrologus viermal als Werk des Guido de Sancto

Mauro genannt:
1. Fol. 64: De divisione 4or modorum in 8° secundum Guidonem

de Sco Mauro. Interea cantus.. .8)

2. Fol.65v: De Tropis... musicae, secundum Guidonem de Sco

Mauro, horum autem troporum exercitati.9)

4) Das Kloster (Abtei) Waltham liegt in der Grafschaft Essex, an der Hauptroute

von London nach Cambridge.

) Boieius. Deinde Guido de Sancto Mauro.
3) Inventores artis musice equeformis.
4) Notator bedeutet eigentlich einen Notenschreiber, wird aber später als

„Komponist" angewendet (CS I 344/45). Vielleicht könnte dieses Wort auf die neue
Erfindung der Liniennotation anspielen

5) in tranquillis delectabiles, in prosperis exultantes, secundum Guidonem
de Sancto Mauro in sua musica. (GS II 17a.)

) Vielleicht für „Micrologus". Siehe Seite 29, Anm. 3. Es handelt sich dabei um
einen Kommentar zum Micrologus.

7) Es handelt sich nicht um Odos Dialog: Quid est musica? Veraciter canendi
scientia. GS I 252. Dieser Micrologus-Kommentar ist bisher unveröffentlicht.
Siehe Anm. 6.

8) Micrologus Kap. XII (GS II 12).
8) Micrologus Kap. XIV (GS II 14).



Die historisch-biographischen Fragen 29

3. Fol. 66 : De comoda vel coponenda modulacione, secundum Guy-
donem de Sancto Mauro. Igitur quaemodum.1)

4. Fol. 68: De multiplici varietate sonorum et neumarum secdm
G. de Sco M. cam i6m Illud vero non debet mirum videri.2)

In Oxford, Cod. Bodl. 515, Fol. 78, befindet sieb eine andere Kopie
dieses „Metrologus" mit den eben erwähnten Zuschreibungen.3) Etwas
weiter unten, Fol. 89, in einem ausführlichen Verzeichnis der
vorzüglichsten Musiker wird unser Guido de Sancto Mauro ausdrücklich

genannt:
,,Postea vero Boetius presianus omerus franco Guido de sco Mauro

et alii auetores."
Überraschend ist auch, dass nach Gustav Beckers Catalogi Biblio-

thecarum antiqui4) das erste und einzige bekannte Exemplar von
Guidos Antiphonarium sich in dem Bibliothekskataloge des Klosters
Saint-Maur des Fossés (um 1200 angelegt) findet.

Bevorwir die Ausführungen Morins in der „Revue de l'Art chrétien"
weiterverfolgen, erwähnen wir noch ein weiteres, von Morin erst sieben

Jahre später bekanntgegebenes Dokument,5) das Werke von Guido

von Arezzo unter dem Namen Guido de Sancto Mauro erwähnt.

q Micrologus Kap. XV (GS II 14).
2) Micrologus Kap. XVI (GS II 17).
3) Femer ist dieser Kommentar zu Guidos Micrologus auch enthalten in folgenden

Handschriften:
London, Brit. Mus., Arund. 130

London, Brit. Mus., Add. 4912
Rom, Bibl. Vaticana, Regin. 1146

Lincoln, Bibl. Cap. Cath. 229
Nach Hughes 301 wurde der „Mutrologus": Liber de plana vivificâ musica)

des Codex B. M. Arundel 130, ff. 100-103, der hauptsächlich aus dem Micrologus
zusammengestellt ist, für den 3. Earl of Northhumberland, Henry Percy (1421-1461)
geschrieben.

Andere Kommentare zu Guidos Micrologus sind folgende :

Commentarius annonymus, siehe Seite 84, Anm. 2.
Liber Argumentorum und Liber specierum, beide jeweils enthalten in folgenden

Hs. : Rom, Bibl. Vat. lat. 9496; Rom, Bibl. Vallicelliana B 81 ; Paris, Bibl. Nat. lat.
7211; Cambridge, Trin. Coli. 1441 (0.9.29). (Unveröffentlicht.)

4) Catalogi Bibliothecarum antiqui. Collegit Gustavus Becker, Bonnae 1885.
Liste 134, Nr. 40 : Antiphonarius Guidonis perobtimus musicae notatus.

6) Revue bénédictine, Maredsous 1895, Bd. XII, S. 195.



30 Guido von Arezzo

Im Trinity College in Cambridge entdeckte Morin im Manuskript
0.9.29 (Cambridge 1441, Trinity College, 15. Jahrhundert) folgende
Rubrik :

Fol. 57 : In nomine sancte et individue trinitatis incipit microlo-

gus liber in musica id est brevis sermo editus a dompno
Guydone monacho de Sancto Mauro... Incipit Guy-
donis super micrologum in musica epistola.

Fol. 67 : Explicit micrologus id est brevis sermo in musica editus
a dompno Guidone musico peritissimo... Incipit alius

tractatus eiusdem de musica metro compositus.
Fol. 72: Incipit quidam brevis tractatus de musica editus a

dompne Guydone monacbo de Sancto Mauro.
Fol. 73 v: Incipit alius tractatus eiusdem Guydonis monacbi de

Sancto Mauro musici peritissimi ad M. monachum (GS
II 43-50).

Fol. 78: Eiusdem de eadem.
Fol. 85: Explicit liber dompni Guydonis monachi de Sancto

Mauro, de speciebus musicae.
Fol.85v: Incipit Enchiridion Odonis.1)

Morin versichert, dass alle hier erwähnten Stücke sonst zu den
Werken des Guido von Arezzo gerechnet werden.

Weitere Beweise holt sich Morin in seinem Aufsatz in der ,,Revue
de l'Art chrétien", dem wir uns nach dem kurzen Seitenblick auf eine

spätere Publikation wieder zuwenden wollen, aus den Schriften Guidos

selbst. Er zweifelt, dass uns der Brief an Michael (GS II 43)
unverfälscht überliefert ist. Im Codex London, B. M. Arundel 339, ist
zum Beispiel der Satz: ,,Sed quia ad praesens venire non possum.
comprobatum" nicht enthalten. (Entspricht: GS II 44b.)

1) Diese und die hier folgenden Ergänzungen verdanke ich Herrn Prof. Dr.
J. Handschin:

Fol. 67 liest Herr Prof. Handschin statt metro metris, der Katalog hat metrice.
Fol. 78: Explicit tractatus Domni Guidonis monachi. Incipit alius tractatus

ad A ad M[ichael]) de musica. Der Beginn des Traktates, in dem sich das Trinum
et unum findet, das auf dieselbe Melodie gesungen wird wie Ut queant laxis und hier
dem Guido zugeschrieben ist.

Fol. 83 v: Explicit Liber argumentorum Guidonis monachi de musice. Incipit
liber specierum eiusdem de musica (Titel: Epistola).



Die historisch-biographischen Fragen 31

Die Bemerkung Guidos: ,,Inde est, quod me vides prolixis finibus
exulatum" (GS II 43 a) bekommt für Morin einen ganz neuen Sinn,
denn wenn der in Saint-Maur erzogene Guido mit Aretinus identisch
ist (was aus den zitierten englischen Handschriften hervorzugehen
scheint), dann würde sich der in Italien sich aufhaltende Guido
tatsächlich weit von seiner Heimat entfernt befinden.1)

Noch deutlicher spricht eine Praefatio auctoris, welche im Codex
B. M.Harleian 281 (Fol. 1) zwischen den Titel2) des Micrologus und
den Brief an Theobald eingeschoben ist (neben den fünfVersen ,,Gym-
naso musas" usw.), die also lautet:

Prefacio auctoris. Cum iam etatis nostre cana series multis an-
fractibus laborata requiei tempus exposceret: ut expositis3) secula-

rium curis mens spe retributionis eterne omnino dei4) servitio libera
vacaret placuit auctoritati autentice persone Theobaldi pontificis sibi
tanto abnoxium beneficio ad laborem revocare studii, ut quicquid
musice utilitatis acticis6) finibus per varia tempora adquirendo labo-

rassem, regulis neumatibusque figuratis zelo commuis in commune
communiter expenderem.

Danach wäre Guido bei der Abfassung des Micrologus schon

vorgerückten Alters (iam etatis nostre cana series)8) gewesen, hätte viel
Unerfreuliches erlebt und würde sich jetzt, müde geworden, einzig
dem Gottesdienst widmen; aber Bischof Theobald von Arezzo, sein

ausgezeichneter Wohltäter, hätte ihm den Auftrag gegeben, sich nochmals

an die Arbeit zu machen und zum allgemeinen Wohle mitzuteilen,

was er zu verschiedenen Zeiten (per varia tempora) in den
nordischen Landen (arcticis finibus) an musikalischen Kenntnissen
sich erworben habe.

Dieses Dokument scheint also ebenfalls wahrscheinlich zu machen,
dass der Musiker Guido von Arezzo, vor der Abfassung des Micrologus

4) Wir deuten Seite 115 f die Epistolastelle anders.
2) Incipit Micrologus Guidonis aretini monachi in planam musicam. Versus se-

quentis operis.
3) Statt „depositis"
4) In der Hs. : „diei".
5) Statt „arcticis".
6) Nach Gastoué, Diet. arch. VI (2. Teil), 1915, bedeutet diese Ausdrucksweise

ein Alter von ca. 40 Jahren.



32 Guido von Arezzo

in Italien, sich in Frankreich (allgemein: in nordischen Ländern)
aufgehalten habe.

Morin weist auch auf die Verwandtschaft des Satzes aus dem Brief
an Theobald: „Coepi inter alia musicam tradere pueris" (GS II 2) mit
dem Schlussvers des Codex Fossatensis (Troyes 2273) hin, welcher
lautet: ,,Deo fondant ac pueri, quos docet specialiter."

Nach Morin befindet sich in den Londoner Manuskripten noch manches,

das, bisher unbekannt, Beiträge zu der Biographie Guidos liefern
könnte.1) Der genannte Codex Harleian 281 enthält ferner vor dem
Liber trocaicus (Regulae rhythmicae, GS II 25) auf Fol. 12 v folgendes
Gespräch Guidos mit der Muse, das sich den Eingangsworten unmittelbar

anschliesst:

Explicit micrologus Guidonis in planam musicam. Incipit liber
secundus eiusdem in planam musicam quem appellat trocaicum. Pro-
logus in quo Guido muse ipsum alloquenti respondet.

Musa. Nequaquam inquit tibi reor esse congruum. nullaque ratio-
nis auctoritas hoc probatur exigere. eadem via philosophorum. vel eis-
dem insistendo vestigiis. duris numerorum proportionibus. rudibus

atque novis cantoribus musicam tradere. Si quis enim naturaliter bal-
butientem conatur reddere recte loquentem. quod est impossibile.
haud illius dispar protest reputari. qui partem adamantis ferro putat
posse secari. propterea meis consiliis sapienter adqiesce.2) quantoque
subtiliori poteris. puerili stilo utere. Oportet enim pueros levioribus ad

Studium revocare.
Guido. Quod me doces benigne valde gratulor. Scio enim quod

aures tenere. seniores philosophie tractatus plenarie non possunt per-
cipere. Unde obmissa gravitate argumentorum. regularum subtilitates
et ut ita dicam fede vulgales (sic!) satis evidenter omnibus in
commune tradidimus. talesque neumarum certitudines. lineis vel spaeiis

1) Siehe Seite 53.
Zum Beispiel wäre hier die noch spätere Hs. Cambridge, Trin. Coli. 1441 (15.

Jahrhundert) anzuführen (siehe Seite 29, Anm. 3), in der der Micrologus (Fol. 57 r) also
beginnt: ,,In nomine Sante et individue trinitatis. Incipit micrologus, id est brevis
sermo, editus a domno Guidone monacho de Sancto Mauro. ." Der ,,Liber Spe-
cierum" schliesst Fol. 85r: „Explicit liber Guidonis monachi de Sancto Mauro..."

2) Cod. aquesce.



Die historisch-biographischen Fragen 33

facile dinoscendas. sensatis et studiosis. ut in (Fol. 13) solo anno om-
nem usualitatem superent. curiose subiecimus. Igitur quia hec nulla-
tenus possunt redargui. cur nos livor edax rodit Leo papie decanus.1)
vir magne scientie miror quia obtrectatur. Inter quem et musicum

que et quanta sit differentia trocaico demonstrabitur.
Explicit prologus. Incipit trocaicus. Musicorum et cantorum (GS

II 25).
Dieses interessante Stück weiht uns in die Beschäftigungen Guidos

ein und macht zugleich einen seiner Verleumder und Verfolger als

„Leo papie decanus" namhaft. Näheres über diesen Leo habe ich
nicht ermitteln können (siehe Anmerkung 1). Guido beklagt sich,
immer das Opfer des Neides zu sein, er, der sich kein anderes
Verbrechen vorzuwerfen habe, als die Kunst des Gesanges den Kleinen
und Einfältigen zugänglich gemacht zu haben, indem er die rein
theoretischen Erörterungen, die immer noch in den Schulen in Gebrauch
seien, beiseite liess.

Gegen Ende seiner Ausführungen kommt Morin noch auf den
Traktat „Quid est musica?" (GS I 252) zu sprechen, der meist dem
Abte Odo von Cluny zugeschrieben worden ist. Er behauptet, dass

dieses theoretische Werk nicht von diesem Odo stammen könne, da
sich der Autor im Zusammenhang mit der Antiphone 0 beatum Ponti-
ficem2) sonst selber zitieren würde; tatsächlich kann man dem heiligen

Odo nicht gut zumuten, dass er schreibt, die in Frage stehende

Antiphone sei von ihm, Domnus Odo, in scharfsinniger Weise dem
ersten Tone zugeschrieben worden.3)

*) Nach Morin bietet dieses selbe Manuskript noch einmal, im Brief an Michael,
das Wort papie, dort, wo es aber offenbar pomposie heissen sollte. Andere
Manuskripte haben einfach pp. P. Hugo Gaisser, O.S.B., ebenfalls von Maredsous, welcher
im Gregoriusblatt 1889, Nr. 5 und 6, ein Referat über die Abhandlung Morins
brachte, glaubt Leo papie decanus besser nach Pomposa zu versetzen (also : pomposie

decanus), wo er die Aufnahme des verbannten Guido verhindert hätte, doch
sei es auch nicht ausgeschlossen, dass er sich in Pavia befand und das Kloster St.
Salvador eine erste Station des vertriebenen Mönches in Italien gewesen sei. Gründe
fehlen ihm allerdings, mit denen man eine solche Vermutung stützen müsste.

2) Ut haec antiphona: 0 beatum Pontificem, quae. in primo tono a Domno
Oddone curiosissime est emendata. GS I 256b.

3) Die Begründung ist aber schwach, da man nicht mit Sicherheit weiss, ob das
Prooemium und der Tonar (GS I 248 f.), wo die Antiphone emendiert ist (siehe
S. 104), wirklich von Odo von Cluny stammt.

«



34 Guido von Arezzo

Morin bemerkt, dass das Manuskript B. M.Harleian 281 den Dia-
logus ausdrücklich dem Guido zuschreibt1) und dass der Prologus
zum Dialogus ferner im Codex add. 10.335 des Britischen Museums

unter den Werken Guidos figuriert.
Morin nimmt keine Stellung zu diesen letzten Fragen, reklamiert

für Guido einzig den Prologus des Dialogus.
Wir gehen nicht mehr näher auf diese Vermutungen Morins ein,

da uns das Poblem bald eingehender beschäftigen wird.

Diese hier dargestellten Entdeckungen Morins sind der Reihenfolge

nach an folgenden Orten abgedruckt, übersetzt oder besonders

besprochen worden :

Le Messager des fidèles, Revue bénédictine 1888, Seite 446-448

(durch Dom G.Morin selber).
VjMW, 1889, Seite 490ff. (durch Dom Ambrosius Kienle).
Gregoriusblatt 1889, Seite 25 (durch Dom Hugo Gaisser).
Kirchenmusikalisches Jahrbuch 1890, Seite 95-98

(durch P. Utto Kornmüller).
Revue des questions historiques 1891, Seite 547-554

(durch Dom G. Morin selber).
Diet. arch. VI (2. Teil), 1912 ff. (durch A. Gastoué)
WE II 281.

*

Nun bleibt uns nur noch eine Publikation Morins zu erwähnen, die

er im Rahmen eines ,,Essai d'autocritique" in der „Revue bénédictine"
1895, Bd. XII, Seite 395, veröffentlicht hat.2)

Morin weiss jetzt, 1895, genau, dass dieser Guido Oeagrius der

Manuskripte von Saint-Maur des Fossés eine Person des 12. und nicht
des 11. Jahrhunderts sei. Nun spricht tatsächlich im 12. Jahrhundert
ein anderer Guido von der Umwandlung, die er im Gesangsunterricht
vollbracht habe, mit fast denselben Worten wie der Autor dieses dem
Guido Oeagrius gewidmeten Lobgedichtes. Dieser andere Guido wird
manchmal Guido Augensis genannt, andere Male Guido von Cherlieu.
Die Stelle, die Morin meint (an der Guido Augensis von seinen Er-

Q Fol. 20 v: Explicit trocaicus. Incipit tercius liber eiusdem Guidonis in musi
cam sub dialogo. Discipulus. Quid est musica?

2) Notes biographiques sur Guy d'Arezzo.



Die historisch-biographischen Fragen 35

folgen berichtet), findet sich am Anfang der Abhandlung, die er
(Guido) an seinen ehemaligen Lehrer (der Novizen) richtet, an
Guillaume, den Abt von Rievaulx (und nicht an den heiligen Bernhard,
wie man oft zu Unrecht weitergegeben hat) (CS II 150). Seit dem
13. Jahrhundert wurden, nach Morin, die authentischsten Werke Guidos

von Arezzo diesem Guido Augensis zugeschrieben (siehe: L.De-
lisle, Cabinet des mss. II 527 ; Montfaucon, Bibl. bihl. mss., Seite 1473,

Spalte 1).
Von D. Célestin Vivell (,,Tribune de Saint-Gervais" 1910, Nr. 6,

Seite 176) erfahren wir, dass er Morin jüngst besucht habe und ihn in
unserer Angelegenheit konsultierte. Dieser hatte seine Meinung nicht
mehr geändert und gab Vivell zur Antwort:,, Je puis vous assurer que
dès 1895 mes recherches m'avaient amené à reconnaître qu'en effet
Guy de Saint-Maur n'a vécu qu'au Xlle siècle et, par conséquent, ne

peut être le même que Guy d'Arezzo, quoiqu'on lui ait attribué une
œuvre assez semblable à celle qui a rendu ce dernier si célèbre."

Tatsächlich findet sich bei Delisle1) unter dem Kapitel: ,,La bi-
blionomie de Richard de Fournival (milieu du XIIIe siècle)" folgende
Eintragung :

Nr. 51 : Guidonis Augensis liber de musica ad Willermum Rieval-
lis abbatem. Item eiusdem micrologus ad Theobaldum, Arethinae
civitatis episcopum. Item eiusdem metrice compositus. Item dialogus
ecclesiastice cum octo modorum formulis, et demum eorum regule
générales. In uno volumine cujus signum est littera E.

Es stimmt also, dass schon im 13. Jahrhundert Werke des Are-
tinus dem Guido Augensis zugeschrieben worden waren.2)

Bei Montfaucon3) findet sich im alphabetischen Katalog der Bi-
bliotheca Alexandri Petavii im Vatican (Montfaucon Seite 91 B)
folgendes Zitat: Guidonis Augensis Aretini Libri de Musica. Dann folgen
die Standortnummern: 1029, 1273, 1349, 839.

Diese einzige Stelle hat Montfaucon wohl veranlasst, alle Werke
Guidos von Arezzo (auf den Seiten 58 C, 91B, 237 B, 300 CDE, 1269 C,

1273 C) im Index (Band I, Seite CXVIII, Band II, Seite 1473) unter

*) L. Delisle: Le Cabinet des mss., Paris 1868, Bd. II, Nr. 51.
2) Siehe Seite 53.
3) Bibl. bibl. mss. nova, Paris 1739, Bd. I—II.



36 Guido von Arezzo

dem Namen Guido Augens Aretini de musica zu vereinigen. Das ist
aber ein Irrtum des 18. Jahrhunderts. Für uns kommt nur dieses eine
Zitat Seite 91B als stichhaltig in Frage.

Dass Guido Augensis mit Guido von Saint-Maur identifiziert werden

darf, bleibt unsicher, wird von Morin aber angenommen. Der
nachmalige Zisterzienserabt Guido Augensis wäre demnach in einem
Benediktinerkloster aufgewachsen. Ubertritte in einen strengeren
Orden sind zwar nicht ausgeschlossen. Aber die von Morin
vorgeschlagene Identifikation der beiden Persönlichkeiten ist zu schwach

begründet, nur weil Guido Augensis (im 12. Jahrhundert) von
ähnlichen Erfolgen seiner Unterrichtsmethode redet (CS II 150).

Anderseits kann sich das Gedicht aber auch nicht auf Guido von
Arezzo beziehen, denn es wird deutlich berichtet, dass der besungene
Guido in Saint-Maur aufgewachsen sei. Dem widersprechen die bereits

angeführten Überlieferungen, dass Guido von Arezzo seine Jugend in
Italien verbrachte. Ferner ist ein Frankreichaufenthalt vor Pomposa
deshalb nicht plausibel, weil Guido - falls er in Frankreich mit seiner

Neuerung Erfolg gehabt hätte - sich bestimmt dort fest niedergelassen

hätte und somit der Buhm Guidos von dort aus sich verbreitet
haben würde. Dies steht im krassen Widerspruch zu den von Guido
in der Epistola überlieferten Tatsachen.

Yorsichtigerweise müssen wir annehmen, dass Guido von Saint-
Maur eine uns nicht fassbare Persönlichkeit gewesen sein muss, die in
Saint-Maur als Lehrer wirkte, vielleicht ein Schüler Odos. Den späten
englischen Hss., von denen wir bereits gesprochen haben, könnte eine

Verwechslung dieses uns unbekannten Guido mit Guido von Arezzo

zugrunde liegen.
Die Annahme, dass der Schreiber des Gedichtes aus Unkenntnis

berichtet hätte, Guido sei von Jugend auf in Saint-Maur gewesen, ist
abwegig, denn das Gedicht richtet sich direkt an Guido; der Verfasser

muss ihn unbedingt gekannt haben.1) Die Quelle, die für die Verwechslung

verantwortlich ist, kann nicht angegeben werden.
Wir werden im Schlussteil der vorliegenden Arbeit nochmals auf

dieses Problem zurückkommen, da auch aus andern Gründen ein
Frankreich-Aufenthalt Guidos nicht anzunehmen ist.

*) Eine Verwechslung zwischen „Guido de S. Maria" (Pomposa) und „Guido de
S. Mauro" ist kaum ernsthaft zu diskutieren.



Die historisch-biographischen Fragen 37

b) Guido von Arezzo, Ponthus Teutonicus und Abt Odo von Saint-Maur

Das Neue, das uns Michel Brenet1) in ihrem Artikel „Guido
d'Arezzo, Ponthus Teutonicus et l'abbé Odon"2) geboten hat, ist
folgendes :3)

Der anonyme Autor einer kleinen Abhandlung in vulgärer
Sprache, betitelt: ,,L'art, science et pratique de plaine musique", die
in Paris ohne Datum gedruckt worden ist,4) bringt uns eine neue Zu-

schreibung, die wichtige Entdeckungen nach sich zog. Guido soll die
musikalische Hand erfunden haben, die Solmisationssilben ut re mi
fa sol la werden aber einem „Ponthus Teutonicus" zugeschrieben.
Letztere Aussage findet sich im 3. Kapitel der Abhandlung, das
überschrieben ist :,, Qui détermine des voix" : „Et premièrement est a noter
que ilz sont six voix et affin que ceste ordonnance demourast ferme a

perpétuité sans reuocation, Ponthus Teutonicus dalmaigne nomme
lesdictes voix et notes ut re mi fa sol la. Et si les enserra en son hymne
qu'il composa à la louenge de sainct Jehan baptiste: Ut queant Iaxis,
ect. Les aplicans en ceste manière: ut, ut queant Iaxis; re, resonare
fibris" usw.

Brenet hat sich hierauf die Aufgabe gestellt, Näheres über diesen

Ponthus den Deutschen zu erfahren. Ul. Chevalier8) weiss (ohne
Quellenangabe) nur folgendes zu berichten: „Le vénérable Teuton,
Bénédictin, abbé de Saint-Maur des Fossés, f à Cluny vers 1018,

sept. 13."6)

Bisher der Musikwissenschaft unbekannte Zusammenhänge
eröffneten sich bei der Konsultation der Historiker von Saint-Maur.

Nach Roulliards Wiedergabe der Vita Burchardi,7) der wir hier
folgen, erhielt Graf Burchard oder Bouchard gegen Ende der Regie-

*) Pseudonym für Marie Bobillier.

) „La Tribune de Saint-Gervais" VIII, Paris 1902, S. 121-127.
3) Von ihren Ausführungen über Solmisation abgesehen.
4) Neuerdings publiziert in Paris von Gaspard Philippe und in Lyon von Jacques

Moderne. Moria gibt eine kurze Beschreibung der Abhandlung in: Archives histor.,
artist. et littér., Bd. I (1889), S. 167.

) Chev. Bio.
6) Aus Chastelain: „Martyrologue universel" entlehnt!
') La vie de havlt et pvissant seigneur M. Bovchard, conte de Melun, Corbeil et

Paris, soubs les régnés de Hues Capet, et Robert, l'an 1000, composée en latin, par
F. Odon, Religieux de S.Mor des Fossez environ l'an 1058 et trouvée dans un ma-



38 Guido von Arezzo

rungszeit des Hugo Capet (956-996) den Titel eines „advoué" der
Abtei von Saint-Maur. Er wollte das Kloster reformieren und begab
sieb zu diesem Zweck nach Cluny, von wo er sich den heiligen Maiolus
(948-994) (Mayeul) holte, zusammen mit mehreren Ordensbrüdern,
,,les plus accomplis et relevez en leur profession".1) Nachdem Maiolus
mit Hilfe dieser Brüder die Cluniazensische Reform genau durchgeführt

hatte, die die ruhmvollste seines ganzen Wirkens war, kehrte er
wieder in sein Stammkloster zurück.2) Vor seiner Abreise berief er
einen der aus Cluny mitgebrachten Brüder, namens Ponthus Teutoni-
cus, auf seinen Posten. Dieser wurde nach dem Tode von Hugo Capet
(996) von König Robert zum Abte von Saint-Maur des Fossés ernannt
und begann 998 mit dem Wiederaufbau der Klosterkirche. Nach drei
oder vier Jahren zog er sich, der Sorgen müde, zurück, um als
Einsiedler in der Gegend von Fleury-la-Rivière, in der Diözese von
Reims (die zu seiner Abtei gehörte), zu leben. Bald bereute er aber
seine Tat und machte sich wieder auf den Weg nach Saint-Maur. Er
kam aber nur bis Nogent, wo die Brüder ihm zu verstehen gaben, dass

er in Saint-Maur nicht mehr aufgenommen würde, da sie bereits einen
andern Abt an seiner Stelle gewählt hätten. Daraufkehrte Teutonicus
nach Cluny zurück, wo er später starb.

Eine andere Ausgabe der Vita Burchardi3) fügt bei, dass Teutonicus

zwei Äbte in Saint-Maur überlebte, Theobald und Hildebert, die

zusammen nur fünf Jahre im Amte waren und als Nachfolger einen
Odo hatten. Auf alle Fälle war dieser Odo 1009 im Amte, nach einer
Widmungsurkunde seiner Klosterkirche,4) und war es noch 1029, nach

nuseript de la Bibliothèque de S. Germain des Prez, Traduicte en françois, par Sebastian

Roulliard, de Melun, etc. (S. 641 ff. der Histoire de Melun von Seb. Roulliard,
Paris 1628).

') Der lateinische Text heisst: Sanctus itaque Maiolus multis venerandi comitis
devictus precibus, acceptisque perfectioribus sui coenobii Fratribus, cum eodem
comité ad Parisiacum usque pervenit. Saint-Maur liegt bei Paris!

2) Über das Leben und die verschiedenen anderen Reformen von Maiolus siebe

J.-H.Pignot: Histoire de l'ordre de Cluny, Paris 1868, Bd.I, S. 236 ff. und S.272 ff.
Die Reform von Saint-Maur siehe S. 282 ff.

3) Vita Domini Burchardi, venerabilis Comitis.. Auetore Odone Monacho Fos-
satensi, in: Recueil des historiens des Gaules et de la France, X, 355. Siehe auch
Gallia Christiana VII, Spalte 289-91. Ferner findet sich die Vita bei Duchesne, Script.
Franc. IV, 349-360.

4) Lebeuf, Histoire de la ville et de tout le diocèse de Paris, Bd. II (1883)
S.428.



Die historisch-biographischen Fragen 39

einer Urkunde des Königs Robert, die ihn namentlich nennt.1) Wenn
Teutonicus aber zirka 997 Abt wurde und zirka 1001 wegzog, wenn
dann die beiden Nachfolger fünf Jahre im Amt waren, dann müsste
Odo schon ca. 1006 zum Abt ernannt worden sein.

Brenet nimmt an, dass dieser Odo einer der Brüder war, die mit
Maiolus damals aus Cluny kamen. Dafür hat sie im „Recueil des

chartes de l'abbeye de Cluny" eine wichtige, bisher unbekannte Stelle
als Stütze ihrer Vermutung gefunden. Im Jahre 992 war ein Mönch
namens Odo im Kloster zu Cluny Lehrer an der schola cantorum.2)
Maiolus, so folgert Brenet, wird es wohl bei seinen Reformen nicht
versäumt haben, auch Mönche mit sich zu nehmen, die die Kunst des

Gesanges verstanden.

Brenet schlägt vor, dass Guido von Arezzo (=Guido von Sancto

Mauro) noch zur Zeit von Teutonicus in Saint-Maur gewesen sei, und
dass sich Aretinus, Teutonicus und der spätere Abt Odo persönlich
gekannt hätten. Guido hätte von Teutonicus die Solmisationssilben
übernommen und nach Italien gebracht. Im Brief an Michael, wo am
Anfang von diesen Silben die Rede ist (GS II 45), gibt Guido dieselben
nicht als eigene Erfindung aus, sondern sagt nur, dass er sich ihrer beim
Unterricht bediene (siehe dazu Seite 64 f.). Diese hier resümierte Ansicht
Brenets deckt sich nicht mit unserer später folgenden Darstellung.

Brenet kommt nun auf die Traktate3) eines gewissen Odo zu
sprechen, die bisher immer dem Abte von Cluny (gestorben 942) zugesprochen

wurden. Die Kritik4) an dieser Zuschreibung ist sehr alt. Die

4) Dubois, Hist, eccles. Paris, I, S. 657.
Ree. des hist., X, S. 620.

2) Recueil des Chartres de l'abbaye de Cluny, formé par A.Bernard, publié par
A. Bruel, Bd. III (1884), S. 145 : Charta quaOddo,levitaet scholae cantorum magister,
vendit Widoni pontifici et canonicis Anciensis ecclesiae in eadem civitate mansionem
quae postea Syro diacono datur.

3) Proemium tonarii GS I 248 ff.; Dialogus de Musica GS I 251 ff.; Intonarium
Oddonis Abbatis CS II 117 ff.; De Musica GS I 265 ff.; Regulae Domni Odonis de

rhythmimaehia GS I 285 ff. ; Regulae Domni Odonis super abacum GS I 296 ff.
4) M. Gevaert (La Mélopée antique, etc., S. 187) spricht dem Abte Odo von Cluny

die Autorschaft aller theoretischen Werke ab. RiTh. 55 reklamiert für ihn einzig das
Prooemium tonarii. Selbst Gerbert (GS I Praefatio) zweifelte, dass der heilige Odo
der Autor des Dialogus sei. M.B.Hauréau schlägt vor, dass irgendein anderer Odo
als Autor in Frage komme. (Nouv. Biogr. gén., Bd. 38, Artikel Odon [St], abbé de
Cluny.) Siehe S. 43 und 104.



40 Guido von Arezzo

Tatsache, dass ein anderer, jüngerer Odo, zugleich Musiker und Aht,
bekanntgeworden, ist sehr bedeutend. Auch wir halten diesen Odo von
Saint-Maur für den Autor des Dialogus, der Musica und des Tonars
(CS II 117). Wir haben im zweiten Teil die enge Berührung dieser
Traktate mit Guido zu zeigen.

Der Annahme, der Theoretiker Odo sei dieser Odo von Saint-Maur,
ist nie widersprochen worden, nicht zuletzt deshalb, weil die These
Brenets sich kaum verbreitet hat. Dabei darf diese Entdeckung als

das eigentlich Positive betrachtet werden von all den Bemühungen
der französischen Forscher, Guido als einen der ihren zu proklamieren.

A. Gastoué1) teilt mit Brenet die Ansicht, dass Odo, der Autor des

Dialogus, kein anderer als der Abt von Saint-Maur (1006 bis 1029)

gewesen sei.2) Er hebt hervor, dass seine Lehre mit derjenigen Guidos
sehr verwandt sei und dass uns die ältesten Guido-Manuskripte auch

zusammen mit den Werken dieses Odo überliefert sind.3) Der Dialogus
müsse, nach dem Prologus, in einem Kloster geschrieben worden sein,

wo Maria Mutter Gottes besonders geehrt wurde 4) und wo zudem der
Tonar des heiligen Odo bekannt war.6) Diese Argumente sind aber
nicht stichhaltig, denn wir zeigen Seite 74ff., dass der Dialogus-Prolog
wahrscheinlich von Guido stammt, sicher aber nicht zum Dialogus
gehört.

Nach diesen Argumenten äussert Gastoué (loc. cit.) die Vermutung,
dieser Abt Odo von Saint-Maur sei ein Schützling von König Robert

gewesen. Er bleibt uns aber jeglichen Hinweis schuldig. Wir haben

nirgends einen Beweis dafür finden können. Weder Ch. Pfister in seinen

,,Etudes sur le règne de Robert-le-Pieux" 8) noch E.Lavisse7) erwähnen

eine solche Beziehung. Wohl stand Robert der cluniazensischen
Reform sehr nahe;8) aber kein Dokument ist bekannt, das speziell zur

1) Histoire du chant liturgique à Paris, Paris 1904, S. 77-79.
2) Dass er als Odo Cluniaeensis oft zitiert wird (z.B. von Engelbert von Admont,

GS II 321b), spricht nicht dagegen, sondern würde höchstens bestärken, dass er
ursprünglich Lehrer in Cluny war und mit Maiolus nach Saint-Maur kam (siehe S. 39).

3) Bibl. Nat. Paris: lat. 369, 7211, 7369.
4) Quo facto maiori desiderio accensi vehementissimis precibus ac nisibus insti-

titis, quatenus ad honorem Dei, ac Sanctissimae genetricis eius Mariae, in cuius
venerabili conoebio ista fiebant.. GS I 251b.

6) Eine Stelle im Dialogus bezieht sich auf den Tonar Odos (siehe S. 33, Anm. 2).
«) Paris 1885.
7) Histoire de France, Bd. II, 2, S. 153-161.
8) Pfister, a. a. O., Kap. IV : Histoire de l'église sous le règne de Robert, S. 300-350.



Die historisch-biographischen Fragen 41

Person Odo eine Beziehung aufzeigen würde, nur solche Dokumente,
die Verbindungen zu Saint-Maur bekunden.1)

Und schliesslich ist Gastoué der Meinung, dass wir diesem Odo
auch das Responsorium für das Fest des heiligen Babolenus, des ersten
Abtes von Saint-Maur, zu verdanken haben. Dass es von einem Musiker

namens Odo zu dieser Zeit komponiert wurde, erfahren wir aus
Mabillons Acta.2) Schon Mabillon fügt aber ebenda die Bemerkung an :

Id est Odo Monachus Fossatensis, qui anno 1058 Burcardi Comitis
Vitam composuit. Und seither wird allgemein angenommen, dass der
Verfasser mit jenem Odo identisch sei, der 1058 die Vita Burchardi
schrieb. Morin machte einmal auf einen Hinweis dieses Odo aufmerksam,3)

der in der Vita Burchardi erzählt, dass die alten Mönche in
Saint-Maur keine besondere Freude hatten, sich der neuen, von Maio-
lus eingeführten Disziplin zu unterwerfen4) und lieber für immer
verschwunden wären. Im Vorwort der Vita bekennt nämlich Odo, dass

auch er sich (1058) vorbereite, nach beendigtem Werk die Heimaterde
zu verlassen und dem Zufall folgend sich in fremde Länder zu
begeben.5) Morin glaubt, hier eine Parallele zu Guido gefunden zu haben.
Diese Argumentierung ist jedoch gezwungen.

c) Abt Odo von Cluny

Der Mönch Johannes, ein Schüler Odos, des zweiten Abtes von
Cluny, hatuns eine Vita Odonishinterlassen, die kurz nach dem Tode des

Lehrers aufgezeichnet worden sein muss.6) Diese Lebensbeschreibung 7)

leidet aber an einer ganz verzweifelt schlechten Chronologie. Das ganze
Werk ist mit Ausnahme der Schlusskapitel (Reformtätigkeit Odos ge-

Pfister, a.a.O.: S. XXVI, XXXI, XXXV, XLIII, LXV, LXVI, LXXXIV.
2) adinventiones cuiusdam Odonis (fuerat quippe auctor hujus operis) in

eadem Ecclesia cantari non sineret. Acta Sanct. OSB, saeculum II, Venetiis 1733,
S.570, Absatz VI. Die Zitate aus den Acta sind häufig voneinander abweichend,
weil viele es unterlassen, Ort und Jahr der Edition anzugeben.

3) Revue des questions historiques, 1891, S.552.
4) PL 143 851 (ad annum 989).
6) PL Bd. 143.
6) Manitius 131. Siehe A. Chagny, „Jean l'Italien, biographie de Saint Odon",

in: A Cluny, Congrès scientifique, Travaux du congrès, Dijon 1950, S. 121. (Über
die Persönlichkeit des Kindes [S. 121], über die Vita Odonis und seine weiteren
literarischen Werke [S. 123 ff.].)

7) PL Bd. 133, 43-86.



42 Guido von Arezzo

genüber Fleury und anderen Klöstern und Bericht über seinen Tod)
ein zeitlich und örtlich wirres Durcheinander von Erzählungen. Johannes

hat (vielleicht als Abt in Salerno) später noch eine kürzere Fassung
von Odos Leben verfasst, die aber nur in einem Manuskript auf uns
gekommen ist.1) Die schlechte chronologische Darstellung wird aber

wettgemacht durch die Wärme und Direktheit der Erzählung, die darauf

schliessen lassen, dass wir es mit einem Bericht aus erster Hand zu
tun haben.

Im 12. Jahrhundert schrieb ein anderer Cluniazenser Mönch,
Nalgoldus, eine Umarbeitung der ursprünglichen Biographie, ,,weil
eine solche Verwirrung in den Worten, eine solche Weitschweifigkeit
und so grosse Unordnung in der chronologischen Erzählung sich finde,
dass die Berichterstattung weder nach Stoff noch nach Zeitfolge
zusammenhänge" : Tanta erat verborum confusio, tarn dispersa prolixi-
tas, ita inordinatus et praeposterus ordo narrandi, ut ipsa series rela-
tionis vix sibi aut ratione aut tempore cohaereret.2)

Das Leben Odos stellt sich etwa folgendermassen dar:
Geboren wurde er gegen 879 und besuchte von Kindheit an die

Schola in Tours, die einst von Alcuin3) geleitet wurde. Er zeigte solche

Veranlagung für Musik, dass man ihn nach Paris sandte, um die Kurse
von Remigius von Auxerre zu besuchen. Unter dessen Anleitung
machte er sich eifrig hinter das Studium von Martianus Capella.4)
Wieder nach Tours zurückgekehrt, wurde er trotz seiner Jugendlichkeit

bald Archicantor, Leiter der Schola, in der er aufgewachsen war.
Er beschäftigte sich mit Komposition und Verbesserung der Gesänge.
Hierauf kam er als Lehrer nach Baume, wo er um 924 Abt wurde ; hier
war er Schüler Bernos von Baume, der Clunys erster Abt war. Odo

folgte ihm auch hierin und stand der Abtei Cluny von 927 bis zu seinem
Tode 942 vor. Er reformierte zahlreiche französische Klöster (Saint-
Benoît-sur-Loire, Saint-Austremoine de Clermont, Saint-Sauveur de

Sarlat, Saint-Pierre-le-Vif de Sens, Saint-Julien de Tours usw.).6)

1) Manitius 134.
2) Sancti Odonis Vita Altera, PL Bd. 133, S.85-104. Zitat aus dem Prologus

auctoris, S. 85. Über diese trockene und leblose Biographie siehe ebenfalls Chagny,
S. 127 ff. (Zitat in Anm. 1).

3) Gestorben 804.
4) Nach A. Gastoué, Histoire du chant liturgique à Paris, S. 76.

5) J.H.Pignot, Histoire de l'ordre de Cluny (Paris 1868), Bd.I, Kap.IV, S. 156.
Siehe auch die Biographie von Du Bourg, Saint Odon, Paris 1905 (erbaulich!).



Die historisch-biographischen Fragen 43

Dabei war die Art des Vorgehens immer dieselbe. Odo blieb mit einigen

seiner besten Leute eine gewisse Zeit in dem zu reformierenden
Kloster, um dort die cluniazensiscben Gedanken lebendig werden zu
lassen. Er legte jeden Morgen mit peinlichster Genauigkeit die bene-
diktinischen Regeln aus und weckte in jedem Kloster die Erinnerung
an seine Gründer und berühmtesten Mönche. Jedes Jahr kam Odo

ein- oder zweimal wieder her, meist zur Zeit, da die Feierlichkeiten
für den betreffenden Kirchenpatron begangen wurden.

Odo bereiste auch Italien,1) leitete die Reform in verschiedenen
lombardischen und römischen Klöstern2) ein, ja selbst in Monte Cassi-

no, dieser berühmten Abtei, von der das Mönchtum im Occident

ausgegangen war.3)
Die beiden Biographien Odos berichten nun kein Wort über

Musiktraktate, die der später heilig Gesprochene geschrieben haben könnte.
Mabillon4) glaubt jedoch, ihm einen Musiktraktat zuweisen zu müssen,
der damals noch unveröffentlicht war (den Dialogus GS I 251). Nach

Hauréau5) wäre er nur der Autor des kurzen Werkes, betitelt: Tonora

per ordinem, von dem Gerbert das Prooemium und die Titel zu den

einzelnen Kirchentönen (GS I 248) publiziert hat.6) Eine anonyme
Vita des 12. Jahrhunderts erwähnt ihn formell als Autor eines
Musiktraktates :

„S.Odon fit usage de la grande connoissance qu'il avoit de la
Musique, pour en écrire un traité en forme de dialogue" (gemeint ist
zweifellos der Dialogus GS I 251). „L'ouvrage a été connu sous le nom
de son auteur, de l'Anonyme de Molk, Ecrivain du Xlle siècle, qui en

parle avantageusement... " 7) Vielleicht handelt es sich um einen
Irrtum des Anonymus von Melk (Mellicensis) .8)

*) Pfister, Etudes sur le règne de Robert le Pieux (996-1031), Paris 1885 (Bibl.
de l'école des hautes études), S. 303.

2) Über Romreisen Odos vgl. Sackur, Die Cluniazenser I, 359 ff.
3) Giesebrecht, Geschichte der deutschen Kaiserzeit (5. Aufl.), I, S.677 ff.
4) Acta Sanctorum OSB, saeculum V, S. 124-150.
6) Singularités historiques et littéraires, Paris 1861, S. 128-178 (siehe S. 47,

Anm. 3).
e) Siehe dazu Seite 104 f.
7) Histoire littéraire de la France, Paris 1742, Bd. VI, S.234 (das Kapitel: Ecrits

qui nous restent de lui [Odon]). Hier wird S. 246 als Nr. 11 dieser Musiktraktat ihm
zugeschrieben.

8) Dass auch die Musica Euchiriadis nicht Odo als Verfasser haben kann, hat
Müller 35 und 94 gezeigt.



44 Guido von Arezzo

Leider geben die Vitenschreiber des heiligen Odo meist nur
allgemeine Hinweise auf seine musikalische Tätigkeit. Sie waren viel mehr
beeindruckt von seiner Heiligkeit als von seinen Talenten.1)

Nachdem die Existenz jenes Odo de Sancto Mauro bekannt wurde,
glaubt niemand mehr an die Autorschaft Odos von Cluny für den

„Dialogus" und die „Musica".2) Unklar bleibt diejenige des Tonars.3)

Eine einzige Begebenheit von musikalischem Interesse berichten
beide Vitenschreiber übereinstimmend.

Odo war von frühester Kindheit an durch seinen Vater Abdon
unter den Schutz der Heiligen Maria und des heiligen Martin gestellt
worden. Die glühende Verehrung Martins zieht sich wie ein roter
Faden durch das Leben Odos, und noch auf dem Totenbett bat er Gott
um die Kraft, noch einmal am Grabe des gehebten Schutzherrn beten

zu dürfen und so friedlich einzuschlafen.
Als der Abt Odo von Cluny sechs Jahre vor seinem Tode (also 937)4)

seine ehemaligen Freunde in Tours wieder einmal besuchte, um an der

heiligen Wache am Grabe Martins teilzunehmen, da sagten sie zu ihm:
,,0 Vater, wir haben Eure Ankunft schon lange erwartet, in der

Hoffnung, dass Ihr uns von einer grossen Beschwerlichkeit befreit. Da Ihr
nun da seid, bitten wir Euch, komponiert uns Antiphonen über das

Leben unseres Martin, die durch ihre Länge geeignet sind, uns die

Abneigung gegen unsere zu kurzen zu beheben." Da die Mönche von
Tours während acht Tagen die langen Nächte hindurch wachen

mussten, und da Antiphonen und Psalmverse sich abwechslungsweise
folgten, die Gesänge aber sehr kurz waren, also sehr häufig wiederholt
werden mussten, war der Gesang uninteressant und sehr ermüdend.
Odo weigerte sich zuerst, längere Antiphonen zu schreiben, liess sich
dann aber doch überreden, Text und Melodie zu zwölf Antiphonen zu

komponieren.

*) Über die literarischen Werke Odos siehe Manitius 20-27. Neuerdings Dom
J. Laporte, in: A Cluny, Congrès scientifique, Travaux du congrès, Dijon 1950,
S. 138 (Laporte nimmt noch stillschweigend an, dass Abt Odo der Verfasser eines
Musiktraktates sei [S. 138]).

2) In diesem Sinne zuletzt Dom Pierre Thomas, Saint Odon de Cluny et son
œuvre musicale, in: A Cluny, Congrès scientifique, Travaux du congrès, Dijon 1950,
S. 171 ff.

3) Siehe dazu Seite 104 f.
4) Wir folgen hier der Vita des Joannes, PL Bd. 133, S.48, Kap. 10 des 1. Buches.



Die historisch-biographischen Fragen 45

Dom Pothier hat in seinem Aufsatz: ,,Douze Antiennes de saint
Odon de Cluny"1) Text und Melodie dieser Antiphonen abgedruckt.2)
Diese Werke Odos wurden schon zu seinen Lebzeiten mancherorts

gesungen. Im 12. Jahrhundert machte jedoch schon fast die ganze
kirchliche Welt davon Gebrauch.3)

Sigebertus Gemblacensis 4) lobt den geschickten Prediger Odo, aber

vor allem den eleganten Komponisten von Gesängen zu Ehren der

Heiligen.6) Wir dürfen wohl annehmen, dass Abt Odo wirklich der
Verfasser der Antiphonen ist, zumal er ja eine gründliche musikalische
Schulung genossen hat.

Zu diesen Antiphonen bemerkt Johannes, dass sie eine regelmässige
Gliederung aufweisen. Sie bestehen meist aus drei voneinander
abgesetzten Teilen.6) Differentia heisst in diesem Zusammenhang wohl
„Abschnitt" und nicht veränderlicher Schluss des Psalmverses in einem
und demselben Kirchenton. Dreiteilig gebaut sind in der Tat die
Antiphonen 1, 2, 3, 5, 10 und 11.

Johannes hebt weiter7) die vollkommene Übereinstimmung von
Text und Melodie hervor: Quarum verba et vocum consonantia adeo

sibi invicem concordant ut nihil in sensum plus minusve, nihil in
symphoniae modulationibus reperiri dulcius posse videatur.

1) „Revue du chant grégorien", Bd. XV (1906/07), S. 65-73.
2) DieVita des Johannes (PL, Bd. 133, Spalte 48, Kap. 10) meldet ira Anschluss an

die zwölf Antiphonen: Nunquam mane, nunquam vespere ejus memoria habebatur
procul (dieses procul ist wohl zu ergänzen, um dem Satz einen Sinn zu geben) a suo

pectore atque ore, ilium corde retinens quem promebat ore : ,,0 Martine o pie, quam-
pium est gaudere de te, o Martine", et cetera. Diese Antiphone 0 Martine wird manchmal

mit dem Martinsoffizium, oft aber auch nicht mit demselben überliefert. Bei
Marrier, Bibliotheca Cluniacensis, S.261, ist sie nicht mit dabei. Auch Pothier
erwähnt sie nicht. Martène, Veterum Scriptores V, 981 (Paris 1729), schreibt hingegen :

Multa enim composuit et 12 antiphonas scilicet O Martine, o pie et c(etera),
quia nunquam ab ejus pectore beati Martini memoria dilabebatur. — Wie mir Herr
Prof. Dr. J. Handschin in freundlicher Weise mitteilt, schliessen sich O Martine und
Sanctus Martinus obitum (die erste der Antiphonen bei Marrier) als Werke Odos von
Cluny nicht aus, da letzteres als Antiphone zum Magnifikat, zur ersten Vesper
gehört. So nach guten französischen Handschriften. Möglicherweise hat also Odo
mehr als zwölf Antiphonen komponiert.

3) Fere per omnem ecclesiam celebri tripudio frequentatur.
4) De script, eccl., Kap. 124.
6) Odo musicus ex archicantore Turonensi, monachus et primus cluniacensis, in

homiliis scribendis et declamandis, et maxime in componendas sanctorum cantibus
elegans ingenium habuit.

6) Temas per singulas habentes differentias. PL, Bd. 133, S.48.

') PL, Bd. 133, S.48.



46 Guido von Arezzo

Die Melodien. Odos sind ernst und feierlich, dabei natürlich, ohne

gekünstelte Wendungen. Was uns sofort auffällt, ist der grosse
Ambitus. Keine einzige Antiphone begnügt sich mit einem kleineren
Tonumfang als der Oktave, vier (die 2., 7., 8., 9.) erstrecken sich über eine
None und zwei (die 1. und 10.) sogar über eine Dezime.

Dom Pothier weist darauf hin, dass die 10. Antiphone Exsequiae
Martini1) gegen die übliche Regel verstösst, nach der ein Gesang in
einem einzigen Kirchenton zu stehen hat. Am Anfang und am Schluss
steht sie eindeutig im Deuterus plagalis, bewegt sich nicht über eine

Quinte über den Grundton. Im Mittelteil steigt sie aber auf bis zur
Oktave über dem Grundton (e) und nur einen Ganzton unter denselben.

Diese Partie steht also ebenso eindeutig im Deuterus authenticus.
Dasselbe Ubergehen in den authentischen Modus kann man aber

nicht nur bei der 10. Antiphone feststellen, sondern auch bei der ersten,
die im achten Kirchenton steht und im ersten und dritten (letzten)
Teil den Tonraum C bis c nicht verlässt. Im Mittelteil bewegt sie sich
zwischen G und e, was dem Ambitus des Tetrardus authenticus
entspricht.

Weniger entschieden ist der Moduswechsel in der 6. und 7.

Antiphone. Die 6. (im Deuterus plagalis) steigt im dritten Teil vom Grundton

E bis zu c hinauf und geht nicht unter den Grundton hinab. Die
7. Antiphone (im Protus plagalis) hält sich in den mittleren beiden
Teilen an den Tonraum C bis b rotunda. Beide Antiphonen halten sich
also an den Raum einer Sexte über dem Grundton.

Die letzten beiden Beispiele sind nicht so eindeutig wie die ersten
(1. und 10. Antiphone). Sie zeigen lediglich (übrigens auch die
Antiphonen 4 und 5), wie anspruchsvoll die Gesänge Odos sind. (Über Odos

Antiphonen siehe auch Seite 105 f.)

Johannes berichtet, dass Odo auch noch drei Hymnen verfasst
haben soll, von denen er eine anführt.2) Da er dazu wohl keine Melodien

komponiert hat, gehen wir nicht mehr näher auf sie ein.3)

x) Der Text der zwölf Antiphonen ist auch publiziert in PL, Bd. 133, S.513.
2) Très vero hymnos in ejus laude composuit.
3) Siehe J. Pothier, a. a. O., S. 72/73 ; Lambillotte, Esthétique du chant grégorien;

Udalricus, Consuetud. Cluniacens., liber I. Die drei Hymnen sind publiziert in: PL,
Bd. 133, S. 513 ff. Dazu kommt aber noch ein vierter aus Mabillon, Annales, Bd. III,
Append. S. 712. Vielleicht sind Melodien zu den Hymnen in Handschriften aus Benevent

enthalten. „Retinentur hactenus Beneventi." PL, Bd. 133, S. 48 und 514.



Die historisch-biographischen Fragen 47

Die andere Vita des Nalgoldus erwähnt die Antiphonen ebenfalls.1)
Wir halten für unseren Zusammenhang fest, dass die Vitenschreiber
uns nichts überliefern, das Anlass dazu gäbe, Odo als Verfasser von
Musiktraktaten anzusehen, sondern lediglich als Komponisten der
zwölf besprochenen Antiphonen. Siehe dazu Seite 104 ff.

d) Der Dialogus und seine Autorschaft2)

Wir sind (Seite 33) schon einmal auf den Traktat Quid est musica,
den Dialogus (GS I 251) zu sprechen gekommen und haben dort
einen Grund angeführt, weshalb dieses Werk nicht dem heiligen Odo,
Abt von Cluny, zugeschrieben werden kann. Schon Gerbert (GS I
Praefatio) machte darauf aufmerksam, dass der Tonar (SSI 248) und
der Dialogus nicht denselben Odo zum Verfasser haben können. Den
Tonar ordnet er dem heiligen Odo zu, den Dialogus (oder Enchiridion)
aber einem anderen Odo, einem Mönche desselben Namens.3)

Nun sind aber eine Reihe von Gründen angeführt worden, auf
Grund derer man Guido von Arezzo als den Autor des Dialoges ansehen

könnte.
Dass im Codex Harleian 281 Guido als Verfasser genannt wird,

haben wir Seite 34 schon erwähnt. Vivell und Gastoué machen uns in
ihrem gemeinsamen Aufsatz „Notes biographiques et bibliographiques
sur Guy d'Arezzo" 4) mit neuen, bisher unveröffentlichten Manuskriptstellen

bekannt. Im Codex 10162 der Bibliothèque Royale in Bruxelles
(14. bis 15. Jahrhundert), der einst der Abtei Saint-Laurent in Liege
gehörte und eine Kopie eines Codex aus dem Kloster Saint-Jacques in

*) PL, Bd. 133, S.102 (Kap.46): Ad cuius memoriam (Martini) ampliandam, et
amore fidelibus inserendum, solemues illas antiphonas in transitu beati Martini
dicendas ipse composuit, quae fere per omnem Eeclesiam celebri tripudio frequen-
tantur.

2) Siehe dazu unsere Schlussfolgerungen S. 99.
3) Dieser Meinung ist auch Hauréau, Nouvelle biographie générale, Bd. 38 (Art.

Odon). BiTh, S.55, reklamiert für Odo von Cluny wenigstens das Prooemium.
Gevaert, La mélopée antique dans le chant de l'église latine, Gand 1895, S. 187 Nr. 2,
ist der Meinung, dass Odo von Cluny keine Traktate geschrieben habe.

4) La Tribune de Saint-Gervais, Paris 1910, Bd. 16, S. 177 ff. Im ersten Teil wird
ein Überblick über den Stand der Forschung gegeben, im zweiten über den Anteil
Guidos am Dialogus gebandelt, und zum Schluss äussern sich die Forscher zur
Biographie Guidos, worauf wir zurückkommen werden.



48 Guido von Arezzo

Liège ist,1) befindet sich auf Fol. 28v am Schluss des Briefes an den
Mönch Michael (GS II 43-50) folgende Notiz:

Explicit musica Domni Guidonis. - Incipit Dialogus ejusdem. Quid
est musica. M. Magister) Veraciter canendi scientia. Das Folgende
entspricht GS I 252. Odonis Dialogus de musica.

In einem anonymen Traktat im selben Codex 10162 heisst es :

Fol. 37v: Quomodo autem fiat istud monochordum, Guido in suo

dialogo describit ibi. Quid est musica Veraciter canendi scientia.
Hierauf Fol. 39 v: Tonus ergo ut hic sumitur est régula, quae de

omni cantu in fine dijudicat, sicut ait Guido in dialogo suo.
Dann auf Fol. 41 v: Unde Guido sunt autem, inquit,horum plurimi

cantus qui ad A et B non deponuntur et ad decimam non elevantur.
Dies entspricht GS I 260 a : Sunt autem horum plurimi cantus qui ad

Gamma et primam A et secundam B non deponuntur, ad decimam
vel undecimam non elevantur (Odonis Dialogus).

Nach der Musikgeschichte des Mittelalters von Smits van Waes-

berghe2) wird im Lütticher Kreis (Aribo, Cotto, Quaestiones usw.) der

Dialogus ebenfalls Guido von Arezzo zugeschrieben. Ebenso im Codex

Darmstadt 1988 (11./12. Jahrhundert), der neben dem Dialogus und
anderem auch den Micrologus und die Epistola enthält.3)

Spätere Autoren erwähnen ebenfalls Guido als Verfasser des

Dialogus. So lesen wir im Speculum musicae Jacobi (Leodiensis
Band VI, Kapitel XXVI:

Guido vero in suo Dialogo dicit sic: tonus vel modus est régula
quae de omni cantu in fine dijudicat (CS II 242b). Oder: Secundus

tonus sive plaga proti, ut ait Guido in tacto suo Dialogo, finitur in
eadem vocem D in qua et primus, et ascendit cum primo usque ad

primam nonam B ; ad decimam vero c et undecimam d non pervenit
(Spec. mus. VI, Kapitel XLIII; CS II 242b). Diese Stelle entspricht
Odos Dialog GS I 259b: Secundus autem tonus similiter finitur in

1) Nach einer Notiz auf Fol.47 dieser Handschrift: Si hic est defectus nescio,
quia in libro, ex quo scripsi (de S. Jacobo), adhuc majus est spatium derelictum.

*) Jos. Smits van Waesberghe, Muziekgeschiedenis der Middeleeuwen, Tilburg
1939-1942, Bd. I, S. 217. Siehe auch Some Music treatises and their interrelation, in :

Musica Disciplina, Bd. III (Rom 1949), S. 25-31 und 95-118.
s) Der Codex 1988 in Darmstadt ist paläographisch-kritisch besprochen von

F.W.E.Roth in: VjMW III (1887), S. 488, Absatz 6.



Die historisch-biographischen Fragen 49

eadem vocem D et ascendit cum eo usque ad nonam primam; ad

decimam vero vel undecimam non pervenit.
Oder: Tertius tonus secundum Guidonem, ubi supra secundum

(sic in suo Dialogo finitur in voce quinta E proceditque in unam
diapason usque ad eadem e acutam per tonos et semitonio (CS II 254b).
Dies entspricht wiederum genau Odos Dialog GS I 260b: Tertius modus

in quintam finitur vocem in E proceditque uno diapason usque
ad eadem litteram e acutam per tonos et semitonio.

*

Auch gegen die Autorschaft Guidos sind in der Literatur viele Stimmen

laut geworden (Yiv. Gast. 178 ff.) :

Im Dialog sei die Buchstabennotation angewandt, während Guido
doch die Notation der Neumen auf Linien „erfunden" habe. Die
Theoretiker verwenden nun aher mit Vorliebe die Buchstaben oder Neumen

undiastematisch in ihren theoretischen Schriften, vielleicht um
Platz zu sparen.

Im Speculum musicae heisst es, dass Guido sich der Buchstabennotation

bediente : Guido in notando praedictam antiphonam et alias
multas de quibus escrificat (sic pro nobis utitur monochordi literis,
licet aliis notis utatur quandoque (CS II 247a). Diese Aussage fällt
aber deshalb nicht schwer ins Gewicht, weil sie an jener Stelle steht,
an der vom Dialogus geredet wird und sich das Gesagte auf Odo
beziehen könnte. (Nach dem Speculum musicae ist eben Guido der
Verfasser des Dialogus.) In der Tat kommt aber auch im Micrologus des

Guido die Buchstabennotation vor, und dies nicht nur bei Gerbert
(GS II 10, 12, 13, 17, 18, 20, 23), sondern auch zum Beispiel in den

Manuskripten der Bibliotheken Admont (494), Wien (2502), Bruxelles
(5266 und 10162) und so weiter.

Dagegen könnte man einwenden, dass Aribo der Meinung ist, dass

Guido seine Lehre nicht mit Beispielen illustriert habe: Guido has

praeeeptiones suas sine exemplis reliquit (GS II 226).1)
Als weiteren Unterschied zwischen Dialogus und Micrologus

erwähnen Vivell und Gastoué die Namengebung des Dialogus-Autors
für b und h: prima nona unser heutiges b) und secunda nona (unser

h). Wir fügen bei, dass überhaupt die Zählung der Töne prima

1) ,,has" bezieht sich wohl nur auf eine bestimmte Lehre Guidos.

S



50 Guido von Arezzo

(vox) A, secunda B (unser H) decima vox c usw. ein
Charakteristikum des Dialogus (dem Micrologus gegenüber) darstellt.

*

Eine grosse Zahl von Manuskripten schreibt den Dialog eindeutig
einem Odo zu.1) Gerbert hat vier Manuskripte zur Verfügung gehabt,
die alle einen Odo als Verfasser nennen. P. Wagner2) hat in seinem
Aufsatz „Über die handschriftliche Überlieferung des Dialogus D.
Odonis" gezeigt, dass dem Codex San. Blasianus das grösste Interesse
zukomme. Diese Handschrift stammt aus dem 12. Jahrhundert und
enthält unter den Gerbert bekannten Handschriften den ältesten,
völlig echten Text. Den übrigen Manuskripten, die Gerbert benützt
hat, komme nur sekundäres Interesse zu (GS I 252).3)

Unter anderen nennen folgende Manuskripte einen Odo als Autor
des Dialogus: Bibl. Nationale Paris 369, 7211, 7369. (3713 hingegen

*) Wir halten nach den Ausführungen S. 37 lf. Odo von Saint-Maur für den
Verfasser des Dialogus.

2) VjMW VII, 261.
3) Die Grundlage der Gerbertschen Ausgabe bilden folgende Manuskripte:
a) Ein Codex San. Blasianus, der noch zu Lebzeiten Gerberts beim Klosterbrand

von St.Blasien (Schwarzwald) verloren ging;
b) ein Codex San. Emmeranensis (in Regensburg), als Enchiridion bezeichnet ;

c) ein Codex San. Admontensis (Steiermark), als Enchiridion bezeichnet;
d) ein Codex Viennensis, aus dem auch das Titelbild zu GS I stammt.
Es ist Wagner entgangen, dass der Prologus zum Dialogus nach Gerberts eigener

Angabe (GS I 248, 2.Zeile, und 251, Titel) dem berühmten alten Codex 7211 der
Pariser Nationalbibliothek entnommen ist.

Wagner befasst sich dann eingehend mit einer weiteren Dialogus-Handschrift,
die er eingehend beschreibt und als von den übrigen verschieden bezeichnet. Es
handelt sich um die Handschrift Trier 1923, die den Dialogus ab GS I 254b, 5.Zeile,
enthält. (Siehe dazu schon P.Bohn, in Mh. f. Mg. 1880, 23 ff.)

Später lernte Wagner auch die Handschrift J. Rosenthal, Kat.VII, Nr. 933,
kennen, kam aber nicht mehr dazu, daraus irgend etwas zu verwerten. Da mir die
Photokopien aus dem Nachlasse Wagners zugänglich sind, teile ich in dieser Arbeit
bei späterer Gelegenheit einiges daraus mit.

Ferner kann ich auch einige Angaben über den Dialogus des Codex Vallicelliana
B 81 in Rom geben. Der für uns interessante Teil der Handschrift beginnt Fol.71r
mit dem zweiten Teil des Dialogus, ab GS I 259 b, 11. Zeile. Der Dialogus endet
Fol.75r mit „Amen" (GS I 264b). Der Beginn des Dialogus steht auf Fol.76r:
Quid est musica. M.Veraciter Dieser erste Teil des Dialogus endet Fol.82v
(unten) mit: Age ergo obsecro et de modis quae sequuntur, edicito (GS I 259b,
Zeile 9 und 10). Der Dialogus ist also vollständig enthalten, der Prologus fehlt, wie
auch im Codex J. Rosenthal Kat.VII, Nr.933, und andernorts (siehe letzteres bei
Smits, Not., 51).



Die historisch-biographischen Fragen 51

wiederum Guido1) und 7461 ohne Namen,2) doch die Hs. enthält nur
Guidos Werke.3)

Ferner ein Manuskript der Bibliothek der Königin von Schweden

im Vatikan (Vat. Reg. 72), das eindeutig Odo als Verfasser festhält
(GS I Praefatio XXXV).

Verschiedene spätere Autoren zeugen für Odos Autorschaft:
Wilhelm von Hirschau: Otto in sua Enchiridion (GS II 168b),4) Engelbert

von Admont: Cluniacensis in suo Enchiridioni (GS II 295 a

und 318b).
Adam von Fulda: divisio Odonis in Enchiriade (GS III 349b).
Wir sehen also, dass der Dialogus häufig Guido und ebenso häufig

Odo zugeschrieben wird.

Sehr bemerkenswert ist, dass Guido sich selbst auf das Enchiridion
beruft: Wer sich aber gründlicher unterrichten wolle, der möge sich
den Micrologus verschaffen oder das Enchiridion durchlesen, welches
der hochwürdigste Abt Odo verfasst habe und dem er in allem, mit
Ausnahme der Tonfiguren, gefolgt sei.5)

IJtto Kornmüller6) macht in seiner Besprechung von Morins Aufsatz

in der „Revue de l'art chrétien", dem wir uns anfangs ausführlich
zugewandt haben, auf einen weiteren Unterschied zwischen Dialogus

4) Und zwar eindeutig als eigenes Werk, denn der Schluss lautet: Explicit liber
dialogi in musica editus a Domno Guidone, piissimo musico et venerabili monacho.
(„Editus" bedeutet „verfasst", nicht etwa „herausgegeben"!)

2) Dass der Dialogus mit Werken Guidos zusammen abgeschrieben wurde,
bedeutet nicht unbedingt, dass Guido als Autor angesehen wurde, sondern geschah
wohl deshalb, weil Guido am Ende des Micrologus auf das Enchiridion Dialogus)
Odos verweist. Siehe Anm. 5.

3) Montfaucon erwähnt noch zwei Manuskripte, die Guido als Verfasser zitieren :

Bibl. bibl. I, 58 (Nr. 1991 im Vatikan) und Bibl. bibl. I, 300, Kap. 2 (Katalog d. Bibl.
Laurenziana, Florez) XLVIII Pap.

4) Der Dialogus wird oft Enchiridion genannt, z.B. Man.7369 der Bibl. Royale
Paris oder Gerbert, Codex Admontensis.

5) Qui autem curiosus fuerit, libellum nostrum, cui nomen micrologus est, quae-
rat: librum quoque Enchiridion, quem Reverendissimus Oddo Abbas (Lambillotte,
Esthét., théorie et pratique du chant grég., S. 160, zögert, wie manche andere, nicht,
zu übersetzen: par le vénérable Odon, abbé de Cluny! Allerdings kann man diesem
Irrtum auch in Handschriften begegnen. So steht z.B. im Codex B.M.Harleian 281,
Fol. 29v „Enchiridion quaerat, quem luculentissime composuit Odo primus abbas
cluniaci"). luculentissime composuit, perlegat, cujus exemplum in solis figuris sono-
rum dimisi. GS II 50, Epist. ad. M.

6) Kirchenmusikalisches Jahrbuch 1890, S.95. Siehe auch S.73, Anm. 4.



52 Guido von Arezzo

und Micrologus aufmerksam. Odo hat bei seinen Singknaben die
günstigen Resultate erzielt durch Anwendung der Buchstaben als Noten
(GS I 252), Guido durch Anwendung der Neumen auf Linien (GS II
35, 43).J) Kornmüller schliesst sich der Auffassung an, dass Guido in
Frankreich geweilt habe, und korrigiert in aller Form seine früheren
Darstellungen (diese in: Cäcilienkalender, 1876, Seite 49ff.).

Yiv. Gast. 181 gehen der Frage nach, wer als erster das Gamma,
den tiefsten Ton des Monochords, der dem A vorangestellt ist,
eingeführt hat. Aber auch auf diesem Weg glückt es nicht, zu einer

Lösung zu kommen. Sowohl der Dialog als auch der Micrologus kennen
das Gamma (GS I 253, 254, 257, 260, 273, 274, 278, 280, 281, 282

[Dialogus] und GS II 4, 5, 6, 19, 20, 25, 26, 29, 36, 46 [Micrologus]).
Für Gerbert (GS I Praefatio XXXVII) war die Erfindung des Gamma
Guidos Verdienst, weil der Dialog viel häufiger von diesem Gamma
rede. Dass dieses Argument, abgesehen davon, dass es nicht
stichhaltig ist, falsch ist, ist aus der eben gegebenen Zusammenstellung der
Gammastellen in den beiden Traktaten ersichtlich. Gerbert verliess
sich offenbar zu stark auf sein Gedächtnis, das ihn diesmal irregeleitet
hat. Das Speculum musicae schreibt die Erfindung des Gamma Guido
zu (CS II 222b, CS II 304). Aber wir erinnern uns nochmals daran,
dass man dort den Dialog auch als Werk Guidos betrachtet. Seine
Ansicht verliert daher an Wert. Adam von Fulda schreibt das Gamma
ebenfalls Guido zu (GS III 342b, GS III 350a).2)

Wichtiger als alle diese späteren Zuschreibungen sind die
Bemerkungen Guidos und Odos hiezu. Odo kann im Dialogus das Gamma

graecum nicht eingeführt haben, denn er schreibt: In primo capite
monochordi ad punctum quem superius diximus gamma literam, id
est G graecum pone, quae, quoniam raro est in usu, a multis non
habetur (GS I 253a).

Ebenso kann auch Guido nicht der Erfinder sein, da er sagt, dass

das Gamma von den Modernen angefügt worden sei : gamma graecum
a modernis adjunctum (GS II 4 a). Siehe die Ausführungen Seite 80ff.

Weil im Vorwort zum Dialog berichtet wird, dass der Verfasser
bei einer Kontrolle des herkömmlichen Antiphonars einen Bruder
zugezogen habe, der im Verhältnis zu den andern ihm der geeignetste

1) Siehe die Ausführungen S.73.
2) Wir werden S. 102 zeigen, dass die Musica des Odo von Saint-Maur erstmals

das Gamma einführt.



Die historisch-biographischen Fragen 53

zu sein schien1), und weil der Tonar des Odo von Saint-Maur
(CS II 117 a)2) folgenden Titel trägt, waren Viv. Gast, versucht,
anzunehmen, dass es sich bei diesem „perfektesten Bruder" auch um Guido

von Arezzo handeln könnte: „Incipit intonarium a Domno Odone
Abbate diligenter examinatum et ordinatum, a Guidone sanctissimo
monacho, optimo musico examinatum, probatum legitime, approbatum
et authenticatum tamquam opus ad cantorum peritiam necessarium,
Ecclesiae Dei honorificum, Deo gratificatum in eo plurium collaude-
tur."

Mit dem Vorwort des Dialogs beschäftigen wir uns Seite 74 f. noch

eingehend. Wir werden zum Schluss kommen, dass der Prolog wohl
von Guido von Arezzo stammt und nicht von Odo von Saint-Maur,
dass Guido also nicht der Bruder sein kann, den der Verfasser

zugezogen hat. - Auch die Korrektur des Tonars zwingt nicht zur
Annahme eines Frankreichaufenthalts Guidos, sondern beweist nur die
literarischen Beziehungen zwischen Frankreich und Italien.

Die zitierten Überlegungen habenViv. Gast, dazugeführt, an Guidos
Frankreichaufenthalt festzuhalten, ohne aber zu glauben, dass er ein
Franzose sei. Im Alter wäre er auch wieder nach Italien gereist und
dort gestorben.

Wir werden im Schlussteil unserer Arbeit die Fragen zu klären
suchen; wir sehen keinen hinreichenden Grund für einen Frankreichaufenthalt.

e) Guido Augensis und andere Verwechslungen

Wir haben bereits (Seite 35) Manuskripte erwähnt, die Werke
Guidos von Arezzo unter dem Namen Augensis überliefern.3) Im
Codex Lansd. 763 im Britischen Museum zu London, den wir schon auf
Seite 27 f. herangezogen haben, findet sich nicht nur der Hinweis auf

1) Assumpto quodam fratre qui ad comparationem aliorum cantorum videbatur
perfectus, antiphonarium sancti Gregorii diligentissime investigavi. GS 125la, b
(Prologus). Siehe dazu S. 75.

2) Nicht zu verwechseln mit dem Tonar Odos von Cluny GS I 248 f. Siehe
darüber S. 104.

3) Dieser Verwechslung scheint auch Antonius Sanderus in seiner Bibliotheca
Belgica manuscripta (Insulis 1641, Bd. 1, S. 150 f.) zum Opfer gefallen zu sein, wenn
er in dem dort mitgeteilten Katalog der Abtei Ter Duyn (Dunum) zur S. 204
vermerkt: Guido Aretinus Abbas de musica libri duo.



54 Guido von Arezzo

Guido de Sancto Mauro, sondern noch manche andere Bezeichnung
für Guido. Der Codex, der wohl den Gesamttitel ,,Musica Guidonis"
(Fol. 2 b) trägt, ist wahrscheinlich um 1460 (von Wylde, siehe Seite 27f.)
geschrieben.1)

Er fusst vor allem auf den Werken des Guido von Arezzo, der auch

Guydo maior oder Guydo senior genannt wird (so Fol. 8 b, 24 b usw.).
Dies geschah olfenbar, um ihn von einem jüngeren Guido abzuheben,
der auch auf Fol. 19 als Quelle (neben Guido von Arezzo, Boetius usw.)
für dieses kompilierte Werk genannt wird: ,,Guydo iunior, cogno-
mento Augensis, cuius industriâ Cisterciensis ordinis cantus regula-
riter est correctus..."

H. Stein gab als Mitglied der Société nationale des Antiquitaires
de France in der Sitzimg vom 18. Juli 1900 der Vermutung Ausdruck,
dass Guido von Arezzo, der ,,in den ältesten Manuskriptkatalogen"
Guido Augensis genannt wird, wahrscheinlich aus der Stadt Eu, aus
der Normandie, stamme.2) Im selben Sinne spricht sich E.Terrasse
aus.3)

E. Vacandard4) versichert aber, dass dieser Guido Augensis
bestimmt eine andere Person sei als Guido von Arezzo. Dass ein Guido

Augensis überhaupt Musiktraktate geschrieben hat, wird wahrscheinlich

gemacht durch eine Tonale S.Bernardi,5) wo der Lehrer auf die
letzte Frage des Schülers antwortet:

Quod quaeris, non est praesentis negotii, cum prohibente sancto
Cisterciensi capitulo, nec in Guidonis antiphonario quidquam mutari
iam liceat. Quaere tarnen musicam Guidonis Augensis, quam scrihit
ad sanctissimum magistrum suum dominum Guillelmum, primum
Rievallis abbatem. Ibi de talibus doceri poteris.

1) Das Folgende nach Hughes 307-308. Hughes beschreibt alle zwölf
Manuskripte (Extrakte eingeschlossen), die sich auf Guido beziehen und sich im Britischen
Museum befinden.

2) Bulletin de la Société nationale des Antiquitaires de France, 1900, S. 237.

Abgedruckt auch in: Revue bénédictine 1901, S. 216.
s) Revue du clergé français 1902 (Bd. 30), S. 438-440.
4) Revue du clergé français 1902 (Bd. 30), S. 530-531.
5) GS II 277 (nicht 279, wie in der Praefatio S.IX angegeben). Nach WE II 451

zu Unrecht dem heiligen Bernhard zugeschrieben. In diesem Sinne auch : R. G. Kiese-
wetter, Guido von Arezzo, Leipzig 1840, S.48-55 (Anhang: Über die unter dem
Namen S. Bernhards bekannt gewordenen Musiktraktate).



Die historisch-biographischen Fragen 55

Dieser Guido Augensis von Eu)1) war also Schüler des

Guillaume de Rievaulx (in England), der 1132 Abt wurde. Er wurde später
Abt des Zisterzienserklosters Caroli Locus Chaalis Châlis)2) in
Burgund. Die Haupttätigkeit dieses Guido Augensis fällt etwa in die
Jahre um 1150. Eine Identifikation mit Guido von Arezzo kommt
auch deshalb nicht in Frage, weil die Abtei von Eu erst 1059 gegründet

wurde. Mabillon beweist das in seinem Annalenwerk :3) Denique
in chattaceo codice monasterium istud anno MLIX conditum fuisse

legitur.
Guido Augensis schrieb den Musiktraktat, der von E. de Cousse-

maker herausgegeben worden ist.4) Ob er hingegen identisch sei mit
einem weiteren Guido, der Abt von Cherlieu (oder Charlieu) gewesen
sei, wohl von 1131 an, und der am 23. September 1158 gestorben ist,5)
ist schwer zu sagen. P.Wagner6) kennt diesen Zisterzienserabt als

Mitarbeiter und Berater des heihgen Bernhard in Gesangsangelegenheiten.

Es scheint sich eher um verschiedene Personen zu handeln : Cherlieu

oder Charlieu heisst mit dem lateinischen Namen Cari Locus,
Châlis hingegen Caroli Locus.7) Diese beiden Ortlichkeiten sind sehr

geeignet, von mittelalterlichen Schreibern verwechselt zu werden.
Caroli Locus, die Zisterzienserabtei bei Ermenonville (Diözese von

Senlis, Oise), wurde am 9. Januar 1137 gegründet.
Cari Locus, die Zisterzienserabtei bei Jussey (Hte-Saône, Diözese

von Besançon), am 17. Juni 1131.'7)

Wir können diesen schwierigen Fragen nicht weiter nachgehen, da

für unseren Zusammenhang nur wichtig ist, dass eine Identifikation

*) Aus dem Fétis 146 einen Guy d'Auge macht. Wir möchten davor warnen, mit
R. G. Kiesewetter, Guido von Arezzo, Leipzig 1840, S. 12, einem weiteren Irrtum zu
verfallen und einen Guido Augiensis (Augia Dives Reichenau) zu kreieren.

2) Chev. Topo.
3) Mab. Ann. IV (1739) 547 (nicht 595!).
4) CS II 150. Domni Guidonis in Caroli-Loco Abbatis Regulae de Arte Musica.

Ferner scheint De cantu et correctione Antiphonarii (PL CLXXXII 1122) von ihm
zu stammen. Weitere Angaben siehe Fétis IV 143.

6) Chev. Bio.
e) WE II 451. Wagner schreibt die beiden Werke (Anm.4, S.73) des Guido

Augensis diesem Guido von Cherlieu zu, so dass wenigstens bei Wagner die beiden
Persönlichkeiten zusammenfallen würden : Guido Augensis Guido von Cherlieu.

7) Chev. Topo.



56 Guido von Arezzo
0

dieses Guido Augensis mit Aretinus nicht in Frage kommt. Bezeichnend

ist aber, dass ihm schon im 13. Jahrhundert (siehe Seite 35)

Werke des Guido von Arezzo zugeschrieben wurden. Schliesslich erinnern

wir uns nochmals daran, dass der von Morin entdeckte Guido

Oeagrius nach Morins eigener Meinung wohl kein anderer als Guido

Augensis ist. Er wäre demnach von seiner Jugend an im Kloster
Saint-Maur des Fossés erzogen worden (siehe Seite 25 ff.) und wäre
eine Person des 12. Jahrhunderts.1) Schliesslich nennen ihn die
Londoner Manuskripte (siehe Seite 53 f.) auch noch Guido iunior, um ihn
von älteren, Guido Aretinos, zu trennen.

Yossius2) und in seinem Gefolge einige andere verwechseln Guido

von Arezzo mit einem Benediktiner namens Guitmundus, der 1070,

unter dem Pontifikat von Gregor VII. (1073-1085) einen Traktat
gegen Berengar schrieb.3)

Die Stelle bei Vossius heisst :

§ 7. Anno CIJLXX,temporibusnempe Gregorii VII, claruit Guido,
sive Guidmundus, patriae aretinus, prius monachus coenobii Crucis

Hectonis, sive S. Leufredi apud Ebroicenses Normannos; posteaque
Ecclesiae Romanae Cardinalis Archiepiscopus Aversanus. Hic dum
monachus esset, duos ad praesulem Theobaldum scripsit libros de

Musica; quorum prior prosa constat, alter carmine partim heroico,

partim trochaico rhythmico.
Nun folgt eine anders gedruckte Nachschrift:
Idem est, ac ille, qui aversus Berengarium scripsit libros très de

corpore, et sanguine Domine, in Eucharistiae Sacramento.

Guitmundus, der spätere Bischof von Aversa in Apulien,4) war
normannischer Abstammung und weilte in seiner Jugend im Kloster
Sanctae Crucis (Croix- Saint-Leufroi) in der Diözese Evreux. 1060 war
er längere Zeit im Kloster Bec zur Ausbildung. 1070 trug ihm der
Normanne Wilhelm der Eroberer eine Prälatur in England an. Aber
Guitmundus antwortete in einer noch erhaltenen Rede, dass die Eroberung

1) Dass dies nicht unbedingt glaubwürdig ist, haben wir S. 36 gezeigt!
2) De scientiis mathematicis, Amsterdami 1660, lib. III, Kap. 22, Teil 9, S. 95

(PL, CXLI, 373).
3) Adam von Fulda hat schon falsche Nachrichten gehabt, denn er schreibt in

der ,,De Musica" (GS III 342b): „Guido enim Aretinus, abbas de cruce S. Leufredi
primus, docuit "

4) Nach Scheeben, in: Kirchenlexikon (Freiburg 1888), S.1359 f.



Die historisch-biographischen Fragen 57

Englands nichts als ein Raubzug gewesen sei und er die Armut Christi
der reichen Beute vorziehe. 1087 berief ihn Urban II. zum Bischof der
von den Normannen gegründeten Stadt Aversa. Dass er je Kardinal
geworden wäre, wie Yossius sagt, ist unglaubhaft.

Vor seiner Abreise aus der Normandie schrieb Guitmund ein
vortreffliches Werk gegen Berengar. Dieses Hauptwerk trägt den Titel:
De Corporis et Sanguinis Jesu Christi verietate in Eucharistia. Es ist
in Dialogform gehalten und erörtert die Natur der verklärten
Leiblichkeit Christi, indem zugleich das Verhältnis des sacramentalen Leibes

zum historisch-himmlischen und zum mystischen auseinandergesetzt

wird.1)
Berengar, geboren am Anfang des 11. Jahrhunderts, soll die

Notwendigkeit der Kindertaufe und das Institut der Ehe bekämpft haben.
Besonders stellte er sich aber in einen schroffen Gegensatz zur Kirche,
indem er sich, hinsichtlich des Altarsakramentes, die Lehre des Joh.
Scotus (Erigena)2) aneignete.

Schon Mabillon hat die Verwechslung, der auch Trithemius zum
Opfer gefallen ist,3) gebrandmarkt.4) Er schreibt: Falli mihi videtur
Trithemius qui librum contra Berengarium a Guidone Aretino scriptum

fuisse dicit. Sane nullus alius eius loci monachus in Berengarium

scripsisse videtur quam Guitmundus, quemcum Guidone Aretino
Trithemius permiscuit.5)

Der Codex London, B.M. Lansd.7636) unterscheidet nicht nur
Guido von Arezzo (=Guido de Sancto-Mauro Guido senior Guido
maior) und Guido iunior Guido Augensis), sondern stellt ihnen an
die Seite (Fol. 56b) einen Guido monachus. Wohl wird Aretinus andern-

1) Gesammelt sind die Schriften Guitmunds in: Bibl. PP. Ludg. XVIII, 440 ff.,
und CXLIX, 1427 ff. Vgl. Histoire litt, de la France VIII, 553—572: J.Bach,
Dogmengesch. d. M.-A., I, 385.

2) Über Erigena siehe J.Handschin, Die Musikanschauung des Johannes Scotus
(Erigena), in: Deutsche Vierteljahresschrift für Literaturwissenschaft und
Geistesgeschichte, Bd. 5 (1927), S. 316-341.

3) De viris illustribus ordinis S. Benedictini, Coloniae 1575, Buch I, Kap. 318.
4) Mab. Ann. IV, S. 299-301.
6) Neben Vossius und Trithemius haben wir noch einen andern irregeführten

Zeugen aus dem 15. Jahrhundert, nämlich Adam von Fulda. Er schreibt in seinem
Werk De Musica (GS III 342b): „Guido enim Aretinus, abbas de cruce S. Leufredi
primus docuit..."

6) Siehe S. 29, Anm. 3.



58 Guido von Arezzo

orts oft so genannt. Doch dürfte es hier tatsächlich eine weitere
Persönlichkeit bezeichnen, nämlich einen gewissen Guido von St-Denis.
Im Codex B.M.Harl.281 aus dem 14. Jahrhundert befindet sich1) ein
Traktat mit folgendem Titel (Fol.58b): Tractatus de tonis a fratre
Guidone monacho monasterii sancti Dionysii in Franciä compilatus.
Er beginnt mit den Worten: „Ut de tonis perfectior possit haberi no-
ticia". Das Werk ist eingeteilt in vier Abschnitte ,,Quot modis acci-

piatur tonus", ,,Quot sunt toni", ,,De natura tonorum" und ,,De pro-
prietate et effectu... ipsorum".

Am Schluss des zweiten Abschnittes steht geschrieben : ,,Ad usum...
nostri monasterii... me ipsum conformare studii de dictis Boecii,
Guidonis monachi et aliorum" usw.

Bei diesem im Zusammenhang mit Boetius zitierten Guido mona-
chus handelt es sich doch sicher um Guido Aretinus. Diese beiden hat
also dieser Guido (monachus) von Saint-Denis studiert. Eine Identifikation

des letzteren mit Aretinus ist ausgeschlossen, weil Guido von
Saint-Denis Guy de Monceaux) am Ende des 13. Jahrhunderts
lebte.2) Er darf nicht verwechselt werden mit Guido von Châtres (de
Castris), dem Benediktinerabt von Saint-Denis, der am 22. Februar
1310 starb. Unser Mönch von Saint-Denis wird von Fetis3) jedoch für
identisch erklärt mit dem Abt, seinem Zeitgenossen, und soll 1315

gestorben sein. Fevret de Fontette4) zitiert den Abt als Autor einer im
benediktinischen Martyrologium, Seite 368, publizierten Vita des

Heiligen Guignolé. Wiederum können wir der Frage nicht ins Détail
folgen, halten aber daran fest, dass dieser Guido von Saint-Denis mit
Aretinus nichts zu tun hat.

Auch mit dem Abt Guido des Benediktiner Klosters zu Pomposa ist
Guido Aretinus noch verwechselt worden (siehe Seite Iff.). Schon der
in der ersten Hälfte des 12. Jahrhunderts schreibende Anonymus Mel-
licensis5) verwechselt beide. Er überträgt den Bericht von der Über-

4) Nach Hughes 307-308.
2) Chev. Bio. Hier auch die ältere Literatur über Guido von Arezzo.
3) Fétis 143.
4) Bibl. histor. de la France, Bd.I, S.750, Art.12047.
5) E. Ettlinger, Der Sog. Anonymus Mellicensis de scriptoribus ecclesiasticis

(Diss. Karlsruhe 1896), S. 81. Ebenso Manitius 752.



Die historisch-biographischen Fragen 59

führung der Leiche des Abtes von Pomposa nach Speyer, in der Chronik

des Historikers und Musiktheoretikers Hermannus Contractus von
der Reichenau,1) in irriger Weise auf Guido von Arezzo.2)

f) Zusammenfassung

Wir haben also Guido Augensis Guido von Eu Guido iunior
Guido von Caroli Locus, vielleicht Guido von Cari Locus), Guit-

mundus und Guido von Pomposa deutlich von Guido von Arezzo

getrennt.
Die englischen Manuskripte, die Werke Guidos von Arezzo unter

dem Namen Guido de Sancto Mauro, Guido maior und Guido senior
überliefern (siehe Seite 27ff., 35 und 53ff.), sind zu späte Quellen, um
ernst genommen zu werden, wenn man bedenkt, dass schon im 13. Jahr-
hundert Werke Guidos von Arezzo mit denjenigen des Guido Augensis
verwechselt wurden. Die englischen Hss. (London und Cambridge,
15. Jahrhundert) haben Guido von Arezzo mit jenem uns unbekannten

Guido von Saint-Maur identifiziert, wozu wir uns nicht entschlies-
sen konnten (siehe Seite 36). So ist uns also kein Grund mehr
übriggeblieben, um an einem Frankreichaufenthalt Guidos von Arezzo
festzuhalten. Der zweite Teil unserer Arbeit wird aber zeigen, dass wir an
einer literarischen Beziehung zu Saint-Maur nicht zweifeln können.

Zum Schluss wollen wir noch in Kürze festhalten, in welcher
Reihenfolge die französischen Forscher die These eines Frankreichaufenthaltes

Guidos von Arezzo aufgestellt haben, wieweit sie ihre Meinung
noch aufrechterhalten, bzw. aufgegeben haben.

Dom Germain Morin hatte 1888 (siehe Seite 25 ff.) die These zum
erstenmal ausgesprochen auf Grund jenes neu entdeckten Gedichtes
im Codex 2273 der Bibliothek zu Troyes und der späten englischen

MGH. SS. V, 127, 7 seq.
2) Der Vollständigkeit halber sei noch erwähnt, dass Possevinus sogar denMicro-

logus des Guido mit dem Micrologus de eeclesiasticis observationibus seu de missa
rite celebranda verwechselt hat.

Und noch ein Kuriosum aus späterer Zeit: Adrianus Coclico erwähnt in seinem
Compendium musices (1552) gleich nach Boetius einen Guido Arnensis und meint
sicher Guido von Arezzo. Siehe das Zitat bei Lucie Balmer, Orlando di Lassos
Motetten, Bern 1938, S.34. Arezzo, Capolona und Badicroce liegen ja in der Gegend
des Oberlaufes des Arno.



60 Guido von Arezzo

Hss. (15. Jahrhundert). Morin hat dann aber 1895 die von ihm
vorgeschlagene Identifikation jenes Guido von Saint-Maur mit Guido von
Arezzo aufgegeben (siehe Seite 34 f.) zugunsten einer solchen mit
Guido Augensis, welch letzterer wir uns auch nicht anzuschliessen
vermochten. Diese neue Ansicht hat Morin nochmals 1910 Dom Yivell
gegenüber geäussert.

1902 brachte Michel Brenet neue Aspekte bei, indem sie den
Verfasser der odonischen Traktate als Abt von Saint-Maur identifizierte
(siehe Seite 37ff.). Brenet schlug vor, dass Guido von Arezzo mit Odo

zusammen im Kloster Saint-Maur gelebt habe (siehe Seite 39). Brenet
kümmerte sich also nicht um die Meinungsänderung Morins, die
inzwischen erfolgte, und hat ihre Ansicht nie mehr geändert.

Darauf haben 1910 Vivell und Gastoué in einem gemeinsamen
Aufsatz (siehe Seite 47 ff.) neue Überlegungen angestellt. Sie verglichen
zum erstenmal eingehender die Traktate Guidos und Odos. Was die

biographische Frage anbelangt, kamen sie zum Schluss, dass Guido

zwar nicht ein Franzose sei, dass er sich aber mindestens in Frankreich

aufgehalten haben müsse. Bei dieser Meinung ist es für die beiden
Forscher geblieben. Gastoué hat dann 1925 im Diet. arch. VI, 2,
S. 1912, die Besultate nochmals resümierend festgehalten.1)

Wir haben uns im ersten Teil unserer Arbeit mit allen Argumenten
auseinandergesetzt und müssen im Schlussteil, nachdem wir erst
noch die inneren, theoretischen Zusammenhänge zwischen Guido und
Odo herausarbeiten, erneut auf die Frage zurückkommen, ob man
genügend stichhaltige Gründe hat, den Frankreichaufenthalt Guidos
als gesichert zu betrachten.

1) Für einen Frankreichaufenthalt sind unter anderem eingetreten: Encyclopedia

Britannica, X, 962; Larousse (Paris 1930), III, 910. Riemann, Musiklexikon,
The International Cyclopedia of Music and Musicians, ed. O. Thompson, 1946, sub :

Guido of Arezzo.
Als zu unsicher werden die Thesen an folgenden Orten betrachtet: Prot. Realen-

cyclopaedie 3, 7, 230; danach auch Manitius 749; ferner Enciclopedia Italiana,
XVIII (Milano 1933), 253.

Smits van Waesberghe, Der Gregorianische Gesang, S. 52, nahm einmal sogar
an, dass Guido Franzose sei: „Der französische Benediktiner Guido, Mönch und
Gesangslehrer im italienischen Kloster Arezzo. .." In seinem 1950 auf dem Con-

gresso Internazionale di Musica Sacra in Rom gehaltenen Vortrag (bis jetzt
unveröffentlicht!) legte er aber dar, dass ein Aufenthalt in St-Maur des Fossés unhaltbar

sei.



Die historisch-biographischen Fragen 61

III. ZEUGNISSE AUS DEUTSCHLAND

ENGLAND UND SPANIEN

a) Der Aufenthalt in Bremen

Martin Gerbert zitiert im Vorwort zum zweiten Teil seiner Scrip-
tores (S.II) eine deutsche Chronik, wonach Erzbischof Hermann von
Bremen den Musiker Guido von Arezzo 1023 an seine Kathedrale
berief, um dort die Melodie und die klösterliche Zucht zu bessern : Mirum
adeo haud est, quod Guido ad docendam musicam evocaretur. Con-

gruit quoque eius aetati, quod ad an. 1023 quo Hermannus Bremensis

archiepiscopus fuit renuntiatus, legitur apud Leibnizium... et iisdem
fere verbis in chronico Alberti Stadensis ita narrat :...

Gerbert zitiert den Text der letztgenannten Chronik mit einigen
Abweichungen, den wir hier ungefälscht wiedergeben : Cuius (Libentii)
obitus contigit indictione XIII, VIII Kai. septemb. anno Domini
MXXXII... Herimannus ergo parvi pendens omnia quae in Archi-
episcopatu invenit, primo quendem Musicum Guidonem Brenam ad-

duxit, cuius industria melodiam, et claustralem disciplinam emen-
davit.1)

Die ebenfalls von Gerbert erwähnte Chronica Slavorum, die der

Philosoph Leibniz herausgegeben hat, gibt folgenden Text:2)
Obdormivit autem Libentius iste anno Domini MXXXII. Post

hunc venit in sedem Hermannus et sedit tribus annis3) qui parvi
pendens omnia, quae in Archiepiscopatu invenit, quendam Gwidonem
musicum Bremam adduxit, cuius industria melodiam et claustralem
disciplina emendavit.

Adam von Bremen4) sagt gegen 10675) übereinstimmend:

4) Historiographia seu Chronicon Abbatis Stad., S. 118 (Wittenberg 1608).
2) Chronica Slavorum, Band V, Kap. XLVI, in: Script, rer. Brunsv., Bd. II,

S. 745.
3) Nach Gams : Series Episcoporum, S. 263, war Hermannus vom 28. Sept. 1032

bis 19. Sept. 1035 Erzbischof von Bremen, also Nachfolger des Libentius (1029 bis
25. Aug. 1032).

4) Canonicus und Lehrer daselbst um das Jahr 1067. Ihm haben alle Annalisten
die Meldung nachgesprochen.

6) Gesta Hammenburgensis eccl. pont. II, 66 (Buch II, Kap. 102). Ed. Waitz,
Hannover 1876, S. 86. MGH. SS. VII, 329/30, ad annum 1072.



62 Guido von Arezzo

Hermannus sedit annos vix très... Pontifex igitur1) (Hermannus)
parvipendens omnia, quae in episcopatu invenit, primo quidem musi-
cum Guidonem adduxit Bremam, cuius instancia2) correxit.

Und schliesslich erwähnt Alb. Crantz die Begebenheit folgender-
massen :3)

Guido, per varias regiones proficiscens, corruptam musicam emen-
davit, et per flexuras articulorum in manibus cantum discernere do-
cuit. Ermannus archiep. Hamburgensis, et Elvericus Osnabrugensis
Episcopus, ejus opera usi sunt.

Die Jahreszahl 1023 bei Gerbert wird wohl ein Druckfehler sein,
denn die von ihm zitierten Chroniken erwähnen 1032, das Jahr, in
dem Hermannus, nach Garns, Erzbischof geworden ist.4) Manitius
752 meint, dass es doch unwahrscheinlich sei, dass ein entlaufener
Mönch die klösterliche Zucht gebessert habe. Aber wie macht uns
Manitius weis, dass Guido wirklich entlaufen ist Seine Argumentierung
ist ebenso unzulänglich wie jene andere, die ohne Beweise versichert,
dass Guido um diese Zeit ja in Italien geweilt habe. Wir erinnern uns,
dass die berühmte Romreise (siehe Seite 4) zwischen den Sommer 1024

und den Sommer 1032 fallen muss, der vermeintliche Aufenthalt in
Bremen in die Zeit von 1032 und 1035. Kurz nach dem Papstbesuch
schreibt Guido den schon oft zitierten Brief an Michael (siehe Seite 1),
in dem er mitteilt, dass er zurzeit nicht nach Pomposa kommen könne.
Das wäre verständlich, wenn man annehmen könnte, dass er damals
eben nach Bremen gereist wäre und von dort den Brief geschrieben
hätte. Ein entlaufener Mönch wäre er deshalb gar nicht gewesen,
sondern ein Mann auf der Höhe seines Ruhmes.5)

Es bleibt aber, besonders nachdem wir gegen einen Frankreichaufenthalt

Stellung nahmen, doch höchst zweifelhaft, ob diese Chroniken
sich auf unsern Guido beziehen.6)

4) Ergo (cod. 4).
2) Industria (cod. 2, 3, 4).

) Metropolis, sive Eccl. Hist. Mon. Genn. Buch 4, Kap. 18.

4) 28. 9. 1032 bis 19. 9. 1035. Gams, P. B., Series Episcoporum, 1873.
5) Auch die Überlieferung, nach der sich Guido 1029 in Avellana aufhielt (siehe

Seite 19 f.), schliesst einen kurzen Aufenthalt in Bremen nicht aus.

) In der Literatur wird diese Überlieferung fast durchwegs als zweifelhaft
angesehen, so neben Manitius, 752, auch bei Steglich, 181.



Die historisch-biographischen Fragen 63

b) Guido von Canterbury

Abt Engelbert von Admont, der am Ende des 13. Jahrhunderts und
in der ersten Hälfte des 14. Jahrhunderts lebte, macht aus Guido von
Arezzo einen Guido von Canterbury : Guido vero Cantuarensis addidit
in suo Micrologo de Musica ad praedictas A1)

Dies ist die einzige Notiz, auf Grund derer angenommen worden
ist, dass Guido von Arezzo eine Zeitlang auch in England gewirkt
haben könnte.

c) Guido in Katalonien

(Die Tonsilben ut re mi)

Mariano Soriano Fuertes versichert in seiner 1855 begonnenen
Geschichte der spanischen Musik2) im fünften Kapitel des ersten Bandes,
dass Guido von Arezzo, zur Flucht aus seinem Kloster genötigt (wegen

der Animosität seiner Mitbrüder), in ganz Europa herumgereist
sei, um seine Traurigkeit zu verscheuchen, und dass er in Katalonien
seine musikalischen Kenntnisse erweiterte. Nach seinen Behauptungen

wäre eine gemeinsame Urquelle für das guidonische und das
arabische Hexachordsystem anzunehmen. Fuertes schreibt:3) ,,Man hat
niemals daran gezweifelt, dass Guido der erste Erfinder des Hexachord-

systems ist. Gleichwohl ist unleugbar, dass dieses Hexachordsystem
mit den Solmisationssilben von den Spaniern entlehnt ist, wie man bei
einem Yergleich des Systems der Araber mit dem Guidos sehen kann."4)

Mit den Hypothesen über die Entstehung des Hexachordsystems
können wir uns hier nicht beschäftigen. Georg Lange hat sich dieser

Frage eingehend zugewandt (im dritten Kapitel, Seite 547, seiner

gründlichen Arbeit)4) und hat (im vierten Kapitel) eine neue Erklärung

versucht (Seite 556ff.). Die Theorie von Fuertes erweist sich als

eine von vielen und leidet vor allem unter dem Mangel an
Quellenangaben.

*) De musica tract., I, Kap. XIII (GS II 295a bis 297b).
2) Historia de la musica espanola desde la venida de los Fenicios hasta el anno

de 1850, por Mariano Soriano Fuertes, Barcelona 1855.
3) a. a. O., Bd. I, S. 147 ff.
4) Georg Lange, Zur Geschichte der Solmisation. in: Samm. I, 535 ff.



64 Guido von Arezzo

Für unseren Zusammenhang ist es wichtig zu prüfen, in welchem
Verhältnis Guido zur Solmisation steht.1) In der Epistola de ignoto
cantu (GS II 45) schreibt er: „Wir dürfen nicht immer für einen
unbekannten Gesang die Stimme eines Menschen oder eines Instrumentes
(des Monochords) fordern, so dass wir gleichsam wie Blinde niemals
ohne Führer vorzugehen scheinen, sondern müssen die Verschiedenheiten

und Eigentümlichkeiten der einzelnen Töne sowie aller ab- und
aufwärts gerichteten Tonbewegungen dem Gedächtnis einprägen. —

Wenn du also einen Ton (oder eine Neume) so dem Gedächtnis einverleiben

willst, dass es dir, es sei wo du willst, in jedem behebigen
Gesänge, den du kennst oder nicht kennst, augenblicklich entgegentreten
kann, damit du ihn sofort ohne Zögern vorbringen kannst, so musst
du dir den Ton oder die Neume selbst am Anfang irgendeines ganz
bekannten Gesanges merken und für jeden im Gedächtnis zubehaltenden
Ton einen Gesang dieser Art in Bereitschaft haben, der mit dem betref-
enden Ton beginnt - wie dieser Gesang, den ich zur Unterweisung der
Knaben am Anfang und auch am Ende (der Stunde) benütze."2)

Nun folgt die Hymne:

I7t queant laxis resonare fibris3)
mira gestorum /amuli tuorum
solve polluti Zabii reatum

sancte Iohannes.4)

Weiter erklärt Guido: „Siehst du also, wie dieser Gesang in seinen
sechs Gliedern mit sechs verschiedenen Tönen beginnt?5) Wenn je-

4) Siehe dazu Jos. Smits van Waesberghe, School en Musiek in de Middeleeuwen,
Amsterdam 1949, S. 90 f. (§ 5). Ebenso die zusammenfassenden Bemerkungen bei
J.Handschin, Musikgeschichte im Überblick, Luzern 1948, S. 155.

2) Utpote sit baec symphonia, qua ego docendi pueris imprimis atque etiam in
ultimis utor, GS II 45 a.

3) In der Handschrift Reg. 577 (13. Jahrhundert) der Bibl. Vaticana in Rom
findet man Fol. lOOr folgende Silben: ut na mi fa sol la. E.Bannister, Monumenti
Vaticani, S. 58, Nr. 1, bat vermutet, dass der Schreiber dieses Codex nicht gewohnt
war, „resonare fibris" nach der üblichen Version D D C D E E zu singen, sondern
vielleicht C CD D EE. In diesem Fall würde erst die Silbe „na" auf den Ton D fallen.

4) Deutsch: Damit die Diener die Wunder deiner Taten mit beruhigtem Herzen
singen können, so löse die Schuld des sündigen Mundes, heiliger Johannes. Johannes
der Täufer galt als Schutzpatron der Sänger.

6) Die Melodie beginnt mit C und steigt bei jedem Halbvers der sapphischen
(nicht ambrosianischen Strophe um eine diatonische Tonstufe folgendermassen :

C (ut) DFDED/9 (re) DCDEE/E (mi) G E D E C D / F (fa) G a G F D D /
G (sol) a G E F G D / a (la) GaFGaa/GFDCED.



Die historisch-biographischen Fragen 65

mand daher den Anfang eines jeden Gliedes so sich eingeübt hat, dass

er sogleich, welches Glied er will, ohne Zaudern beginnt, so wird er
diese sechs Töne, sobald er sie sieht, gemäss ihrer Eigenart (proprietas)
leicht anstimmen können."

Wir sehen, Guido verwendet diese Merkmelodie ausschliesslich dazu,

die Tonqualitäten der Töne C bis a dem Schüler in realem Zusammenhang

einzuprägen. Die Silben sind fest an den betreffenden Ton gebunden

und fixierennur die Tonqualität. Nichts deutet daraufhin, dass Guido

diese Memoriermelodie im Sinne der Solmisation gebraucht bat.1)
Aribo Scholasticus (um 1078) und Jobannes Cotto (um 1100), die

beide unter dem Einfluss der Reichenauer Schule stehen, aber auch
Guido von Arezzo interpretieren, wissen noch nichts von einer Solmi-
sationslehre.2) Anderseits muss vermerkt werden, dass sich eine

Abbildung der,,Guidonischen Hand", des mechanischen Hilfsmittels der
Schüler der Solmisation, in einer Handschrift vom Ende des 10.

Jahrhunderts befindet, im Codex 55 der k. k. Hofbibliothek zu Wien.3)
Diese Zeichnung ist aber bestimmt später nachgetragen. Ferner
enthält auch der sehr zerrüttete Codex Casinensis 318, aus dem auch Odos

Tonar stammt, eine solche Zeichnung (11. Jahrhundert).4) Aus der
Zeit um 1100 stammt die Guidonische Hand des Codex Gud. lat. 334,
Fol. 3 v von Wolfenbüttel (Abbildung 12 bei Smits, Sch. 108/109). Aus
dem 12. Jahrhundert besitzen wir eine solche Zeichnung im Codex
lat. 7203 der Pariser Nationalbibliothek (Abbildung 11 bei Smits,
Sch. 100/101).

Als Beispiel einer späteren Darstellung sehe man sich die ,,Hand"
auf Fol. lr des Codex 93 der Erfurter Amploniana an (Ende 14.

Jahrhundert; Abbildung 13 bei Smits Sch., Seite 108/109).
(Bei Smits Sch. 98 ff. [§ 6] auch ausführliche Erörterungen über

die „Guidonische Hand".)
Man wird also annehmen müssen, dass das System der Solmisation

kurz nach Guido aufgestellt worden ist.5) Dass es nicht von ihm stam-

r) Über die Solmisation, die Betrachtung der Tonleiter unter dem Aspekt der
Sechstonreihe (mit Halbton in der Mitte), siehe Handschin, Tch. § 32 (S. 327).

2) Ebenso nicht Wilhelm von Hirschau, der Guido auch kannte.
3) Siehe Müller 22 f. und Tafel C (Reproduktion!).
4) Siehe Müller 7.

6) Zum erstenmal wird die Solmisation in allen Einzelheiten von Engelbert von
Admont beschrieben (De musica, vor allem Traktat III, GS II 320 ff.).

6



66 Guido von Arezzo

man kann, ergibt sieb daraus, dass die Regeln der Solmisation nicht
mit der Theorie Guidos übereinstimmen.1)

Dass die neue, oben besprochene Melodie des Ut queant laxis (siehe
Seite 64, Anmerkimg 5) aus der Zeit Guidos stammt, ist sicher.2) Wir
haben vorher keine Überlieferung derselben. Wenn sie schon allgemein

bekannt gewesen wäre, hätte Guido ihre Eigentümlichkeit nicht
so ausführlich hervorheben müssen. Die von allen alten Antiphonarien

überlieferte liturgische Melodie des Ut queant laxis ist grundsätzlich

anders gebaut und entspricht der Lesart des Codex von St.
Blasien, aus welchem Gerbert sie in seinem Werk De cantu et mus. sacr.,
Band II, Seite 45, faksimiliert hat. Letztere Melodie steht im Deu-

terus, wogegen Guidos neue Fassung im Protus steht.

Der Hymnustext3) stammt nach gewöhnlicher Annahme von Paulus

Diaconus, dem Dichter des 8. Jahrhunderts.4) Paulus Diaconus trat
vielleicht schon im Jahre 779 ins Kloster Monte Cassino ein; der
Zeitpunkt der Abfassung des Hymnus kann nicht festgestellt werden.5)
In der Ausgabe der Gedichte des Paulus Diaconus durch Karl Neff6)
ist der Hymnus nicht enthalten. Er ist auch nicht Bestandteil eines

grösseren, dort publizierten Gedichtes. So ist es nicht entschieden,
ob wirklich Paulus Diaconus der Autor sei. H.Anglès7) und andere

gingen soweit, den Hymnus als Schöpfung Guidos zu betrachten, was

4) Vgl. Handschin, Tch. 332 f. Besonders heikel ist die Frage, wieso es Guido
nur auf sechs Tonqualitäten ankomme (S. 333). Bevor wir eine kritische Ausgabe
der Guido-Texte besitzen, steht ja sogar die Frage offen, ob der Passus überhaupt von
Guido stammt. Es macht allerdings den Eindruck, dass er authentisch ist.

2) Ob sie aber von Guido selbst stammt, ist nicht sicher. Er gibt (GS II 44b)
das neue Verfahren zwar als seine eigene Erfindung aus: nuper nobis a Deo datum
(siehe Seite 77). Smits, Seh. 70, kommt die Autorschaft Guidos unwahrscheinlich
vor. Lange (Samm. I, 555) steht hingegen dafür ein.

Wenn man mit uns annimmt, dass die Ut queant laxis-Stelle (GS II 45b) keine
Interpolation ist, sondern von Guido stammt, hat man keinen Grund, zu bezweifeln,
dass nicht auch Guido die neue Melodie erfunden hat.

3) Siehe auch R. von Liliencron, Die Horazischen Metren.. in: VjMW, Bd. III
(1887), S. 37-38.

4) Brandi 188, Anm. 1, führt als Autor den Dichter Petrus Langobardus an
(ebenfalls 8. Jahrhundert).

5) Siehe die Biographie des Paulus Diaconus bei Manitius, I, 257.
6) Quellen und Untersuchungen zur lateinischen Philologie des Mittelalters,

Bd. 3, Heft 4 (1908).
') La Musica a Catalunya fins al Segle XIII, 1935, 213 ff.



Die historisch-biographischen Fragen 67

aber nicht gehalten werden kann, denn Bannister1) kennt die Strophe
schon in der Hs. Rom, Bibl. Vat. Ottobeur. 532 (um 800 geschrieben).
Andere alte Quellen sind: Hs. Bern 363 (Ende 9. Jahrhundert) und
Hs. Monte Cassino 506 (10. Jahrhundert.)

Somit ist entschieden, dass der Hymnustext bedeutend älter ist
als Guido, jedoch unsicher, ob er von Paulus Diaconus stammt.

Interessant ist zu vermerken, dass die sechs Tonsilben
hintereinander alle fünf Vokale enthalten (u e i a o-a), denen sich einzig a
als Wiederholung anschliesst. Wenn diese Tatsache dem Dichter
vielleicht nicht bewusst war, so ist die Wahl des Textes durch Guido
bestimmt kein Zufall. Wir erinnern uns dabei an sein Kompositionsverfahren

im 17. Kapitel des Micrologus, wo er erklärt, dass die fünfVokale,
deren natürlicherWohlklang erbei guterAussprache hervorhebt, für die
einzelnen Silben auf die 21 Töne der Reihe nach verteilt werden, wobei
natürlich jeder beliebige Ton als Anfangston gewählt werden kann.2)

Lange (a. a. 0.) macht ferner geltend, dass ut re mi fa sol la nicht
die einzige Silbenreihe ist, die zur Bezeichnung der Töne im Hexachord
verwendet wurde. Auf Fol.122r des CodexB81 der Bibl. Vallicelliana3)
(Ende 12. oder Anfang 13. Jahrhundert) ist in Guidos Epistolae de

ignoto cantu der Hymnus Ut queant laxis neumiert und unmittelbar
im Anschluss daran, wie eine zweite Strophe, auch Trinum et unum
nach derselben Melodie.4) Dieser Hymnus ergibt die Silbenreihe: tri

*) Note ad Appuuti, Rassegna Gregoriana, XI (1912), C. 271 ff.
2) Die Methode bringt den Schüler rasch zum selbständigen Komponieren. Das

hier angegebene Mittel soll jedoch nur seine erste Unbeholfenheit und Ratlosigkeit
beheben. Guido sagt ja selber, dass eine so gefundene Melodie nur eine gewisse
Grundlage bieten solle, von der man behalten und verwerfen könne, soviel man wolle.

J. Smits van Waesberghe; Guido of Arezzo and musical improvisation, in: Musics

Disciplina, Y (1951), S. 55 f., betont, dass diese Methode ganz und gar nicht
mechanisch oder schematisch ist, sondern von überraschender Originalität, indem
sie den Schüler zwingt, aus der Fülle der Möglichkeiten die perfekteste und schönste
Variante einer Melodie zu wählen.

Wir erwähnen nur noch kurz, dass es in der musikalischen Völkerkunde, nämlich

auf Bah, eine gewisse Parallele zu diesem Kompositionsverfahren gibt. Man
orientiere sich bei Ernst Schlager, in: Die Musik in Geschichte und Gegenwart,
Kassel 1949 ff., S. 1112 (Mitte).

3) Die Neumen stehen auf Linien, denen ein f-Schlüssel vorangestellt ist.
4) Trinum et unum Pro nobis miseris / Deum precemur; Nos puris mentibus /

Te obsecramur / Ad preces intende /Domine nostras. Im Codex 1, 72 II, Fol. lOOr
der Pariser Nationalbibliothek folgende Variante: Trinitas protege Deus, nos
suppheiter Te rogantes o malis Tri pro De Nos te a).



68 Guido von Arezzo

pro de nos te ad.1) Adrien de la Fage hatte diese schon früher im selben
Codex gefunden (Blatt 15) in einem Traktat, der ,,Liber argumento-
rum" betitelt ist.2) Smits van Waesberghe begegnete dem „Trinum et
unum" auebin der Handschrift Add. 10335, Fol. 13 r, desBrit. Mus. in
London, hier mit Neumen auf Linien notiert.3)

Die Stelle ist schon im Sinne der Solmisation verstanden, denn
noch auf Fol. 13 r folgt eine tabellarische Erklärung des Solmisations-
verfahrens. Ferner steht die Silbenreihe mit „Trinum et unum" in
der Handschrift lat. 7211, Fol. 99r, der Pariser Nationalbibliothek.
Auch hier ist (Fol. lOOr) in einer graphischen Darstellung schon die
Solmisation erklärt. Brandi, 190, kennt den Hymnus Trinum et unum
aus dem schon vielfach zitierten Codex 318 (Seite 121, 122, 133 der

paginierten Hs.) des Archivs zu Monte Cassino.4) Dort findet im selben

Abschnitt: De octo tonora per ordinem5) noch eine weitere Silbenreihe:

An Chi Tho Gen Mi Lux.6) In der Handschrift 2502 (Fol. 27r)
der Wiener Staatsbibliothek (geschrieben um 1000) begegnet man noch

folgender Variante der Silbenreihe ut re mi: Tu solus fortis / Rex
domitor mortis / Mi dux et rector / Fons cordis refector / Sol beato-

rum / Laus vera cunctorum / Christe sanctorum.

1) Lange vermerkte (Samm. I 546), dass die Silbe Pro auf den Grundton des
Protus (D) fällt, De auf denjenigen des Deuterus und Te auf denjenigen des Tetrar-
dus. Einzig Tri fällt nicht auf den Grundton des Tritus (F), sondern auf seine
Affînis C.

2) A. de la Fage, Essais de Diphtérographie musicale, Paris 1864, S. 87, 90 f.,
397. (Siehe Seite 29, Anm. 3).

3) Siehe Smits, Seh. 80. Ferner verwendet eine Handschrift in Florenz (Conv.
Soppressi, F. 3.565) dieselben Silben.

4) Die Handschrift der Berliner Staatsbibliothek mit der Signatur Mus. Ms.
theor. 325 bringt an Stelle des üblichen Ut queant laxis nur Trinum et unum. Siehe
Peter Wackernagel, Textkritisches zu Guido von Arezzo, in: Historische Studien,
Heft 238, Berbn 1933, S. 61.

6) Siehe GS I 249b. Seite 106 f. berichten wir, dass Gerbert die drei Kolonnen
(GS I 249b bis 250b) in falschem Zusammenhang abdruckte, dass diese gar nicht zu
einem Traktat eines Odo gehören.

6) Die Strophe heisst (Kap. 42, Seite 218):
Ante solem et lunam mel C/usedeck sacer
ca T/iolicaque plebs, Gentes laetentur
IVfïsericors Deus. Lux est vera Kristus
protegat omnes.

Im gleichen Codex Monte Cassino 318 (S. 291) finden sich eindeutig in der Funktion
für ut re mi. folgende Buchstaben: U R M F S L. (Siehe Faksimiles in: Casinien-
sia, 1929 - P. M. Perretti, I manoscritti musicali gregoriani dell'Archivio de Monte
Cassino, Tafel II, S. 197.)



Die historisch-biographischen Fragen 69

Es lässt sich nicht sagen, ob diese Silbenreihen spätere
Erfindungen sind. Guido spricht in der Epistola (siehe Seite 64) von
„Gesängen solcher Art" und führt die Hymne Ut queant laxis wie ein
Beispiel für alle an. Das scheint eher darauf zu deuten, dass es zu
seiner Zeit schon andere Hymnen auf dieselbe Memoriermelodie gab,
die vielleicht nicht einmal von ihm in Gebrauch genommen wurden.
So wäre die Idee der die Tonqualität fixierenden Silben des Hexachor-
des ein gewissermassen in der Luft liegender Gedanke gewesen!

In diesem Sinne schreibt auch Johannes Cotto (GS II 232 a):
Sechs Silben sind es, welche wir zur Musik notwendig haben,
verschiedene zwar bei den verschiedenen Völkern. Die Angelsachsen,
Franken und Alemannen brauchen diese: ut re mi fa sol la, die
Italiener aber andere ; wer sie wissen will, möge sie sich von ihnen sagen
lassen.1)

Dass die Gallier, Angelsachsen und Alemannen die sechs voces
(Stimmen) ut re mi fa sol la nennen, bestätigt auch das Speculum
musicae.2) In Paris glaubt sein Autor zudem einmal folgende Silben
gehört zu haben; pro to do no ni a ; wahrscheinlich handelt es sich

um tri pro de nos te ad
Die Cotto-Stelle bestärkt Brenet (siehe Seite 39) in der Ansicht,

dass Guido, der nicht die Silben der Italiener verwendet, mindestens
in Frankreich tätig gewesen sei und von dort die Silben nach Italien
gebracht habe.3)

Wie es sich aber mit den Tonsilben verhält, die bei Italienern und
Franzosen nicht gemeinsam in Gebrauch waren, kann bis jetzt nicht
weiter untersucht werden. Die Frage muss offen bleiben.4)

q Smits, Joh. 49.
2) Speculum musicae Jacobi (Leodiensis Buch VI, Kap. 62 (CS II 281a).
3) Wir wollen uns in diesem Zusammenhang nochmals daran erinnern, dass ein

anonymer französischer Traktat (siehe Seite 37) die Solmisationssilben utremi...
dem Ponthus Teutonicus zuschreibt. Diese Quelle ist jedoch ziemlich wertlos, nennt
sie doch in harmloser Weise auch Guido als Verfasser der Guidonischen Hand. Das
Wichtige an diesem vulgären Traktat war, dass durch seine Veranlassung die Person
des Abtes Odo von Saint-Maur entdeckt wurde.

4) Der italienische Komponist Arrigo Boito schuf bei Gelegenheit eines Guido-
Jubiläums im Jahre 1890 ein Werk zur Erinnerung an Guido. Dabei legte er seiner
Komposition die Tonsilben ut re mi zugrunde:

Util de Guido regola superna
Misuratrice/acile dei suoni
Solenne or tu laude a te stessa intoni
Slllaba eterna.



70 Guido von Arezzo

Zu all den Überlieferungen, wonach Guido fremde Länder bereist
haben soll, kann allgemein gesagt werden, dass eine spätere Zeit
irrtümlicherweise die gewaltigen literarischen Ausstrahlungen auf
persönliche Reisen Guidos zurückgeführt haben mag.


	Erster Teil : die historisch-biographischen Fragen

