
Zeitschrift: Publikationen der Schweizerischen Musikforschenden Gesellschaft.
Serie 2 = Publications de la Société Suisse de Musicologie. Série 2

Herausgeber: Schweizerische Musikforschende Gesellschaft

Band: 3 (1953)

Artikel: Le Psautier huguenot, lien universel d'amitié entre les peuples

Autor: Rimbault, Lucien

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858605

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858605
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


52 Internationaler Kongreß für Kirchenmusik

Die Spannung zwischen Werken, die neue Wege beschreiten, und
solchen, die im Blick auf das Gemeindemusizieren in der Anwendung
neuer Mittel Zurückhaltung üben, kann sich nur günstig auswirken.

In der Auseinandersetzung des schaffenden Musikers mit den

Aufgaben der Kirchenmusik zeigt sich immer wieder, daß der Choral
auch heute Zentrum und Prüfstein seiner Tätigkeit ist. Dennoch
erhebt sich die Frage, ob unter dem Eindruck des gewaltigen Choral-
Erbes nicht zu hohe und vielleicht auch falsche Ansprüche an die

Schöpfer neuer Choräle gestellt werden. Eine kritische Beleuchtung
des evangelischen Chorals des 16. und 17. Jahrhunderts ist heute
nicht von der Hand zu weisen. Es geht dabei nicht um Neues um
jeden Preis, sondern um die Entscheidung für eine ungehinderte
Wirksamkeit geistiger und geistlicher Kräfte auch in der Kirchenmusik.

Als Werkbeispiele sang die Spandauer Kantorei unter Gottfried
Grote Motetten von Hugo Distler («Ich wollt, daß ich daheim wär»),
Adolf Brunner «Alles Fleisch ist Gras» und Ernst Pepping «Komm,
Gott Tröster, Heiliger Geist»).

Le Psautier huguenot, lien universel d'amitié entre les peuples

Lucien Rimbault, Montpellier

Résumé

Il peut paraître audacieux de parler du Psautier huguenot comme
d'un lien universel d'amitié, alors que son histoire est étroitement
liée à une langue, une confession, aux souvenirs douloureux d'une
Eglise persécutée. Le psautier huguenot a cependant connu une
fortune que l'on peut dire universelle et ceci sans qu'il soit possible de

l'attribuer au seul prestige des poètes ou des musiciens qui l'ont
composé. Pour mieux comprendre ce destin surprenant, il convient
d'observer que le psautier huguenot est, avant tout, le psautier biblique
intégral; il doit en premier lieu à sa sobriété, à son caractère objectif,
de n'être resté captif ni d'un temps ni d'un lieu. II est également
incontestables que seuls les airs des psaumes leur ont donnée l'essor:
comment pourrait-on expliquer autrement leur adaptation à tant de



Le Psautier huguenot, lien universel d'amitié entre les peuples 53

langues dont la prosodie est si différente de celle du français? C'est

pour conserver le moule de mélodies admirées que de nombreux
traducteurs s'efforcèrent de faire passer dans leur langage les
strophes que Marot et Bèze avaient composées dans le leur. Par ailleurs,
l'autorité de Calvin, le prestige de Genève, le dynamisme de la foi
réformée concourent à étendre le chant des psaumes dans tous les

lieux où leur action s'étend. Le zèle des persécuteurs, la dispersion
des exilés contribuent d'autre part à faire du psautier un instrument
de la mission sur les terres les plus lointaines.

On peut à bon droit s'étonner d'un pareil destin, dont le mystère
est propre à la Parole de Dieu, qui n'est «pas liée», pas même à ceux

qui s'en font les porteurs. Qui sont-ils? Clément Marot, d'abord, le

poète de cour qui dédie ses premiers psaumes au Roi Francois 1er, à

l'Empereur Charles-Quint, qui adresse les suivants aux Dames de

France et appelle de ses vœux le temps où le laboureur et l'artisan
les chanteront en travaillant. C'est Théodore de Bèze, le Réformateur

enfin, qui achève l'œuvre, en traduisant les deux tiers du psautier,

auxquels Marot n'a pas touché. Marot travaille pour les Grands
et aspire à voir son œuvre répandue dans le peuple. Bèze œuvre pour
une Eglise, pour le culte. Chant populaire et chant liturgique à la
fois, le psaume huguenot trouvera les musiciens qui donneront à ses

mélodies un caractère, un style bien conformes à son texte, unissant
à la gravite d'un chant approprié au culte, le rythme et la vivacité
du travail ou du combat.

C'est à Genève, en 1562, que le Psautier revêt sa forme
«canonique», son texte sera, par la suite, révisé, mais non le principe qui
fait de lui Tunique recueil de chants de l'Eglise réformée. Il faudra
attendre le XIXe siècle pour que les Réformés de langue française
se libèrent de ces limitations et ceci, en un temps où le texte des

psaumes, comme leurs airs alanguis semblent désormais désuets et
condamnés. Cette tardive défaveur ne peut faire oublier l'essor
prodigieux du psautier, traduit aux XVIe et XVIIe siècles dans toutes
les langues de l'Europe ou en des dialectes tels que le gascon ou le
béarnais. Il est piquant de le trouver traduit même en latin, mais
bien plus singulier de le voir «mis en hébreu sur les airs français et
avec les rimes disposées de la même manière que celles de Marot et
de Bèze», juste un siecle après que Marot eut travaillé en sens

inverse. Après les langues de l'Europe, celles de l'Orient ou de l'Afri-



54 Internationaler Kongreß für Kirchenmusik

que durent à leur tour se plier aux exigences de notre métrique. Bien
entendu, ces éditions n'eurent pas toutes la même portée ni le même

usage. Les Eglises de Hollande, de Hongrie ou de Pologne en firent
leur recueil de chants et il tint une place de choix dans les pays
réformés de langue allemande. Quoi qu'il en soit, le psautier huguenot
fut pour longtemps et il demeure encore un bien commun pour de

nombreux peuples. Dans l'état de dispersion des nations, la musique
de Bourgeois est devenue comme une langue maternelle où s'exprime
la louange et la prière des peuples les plus divers. Les barrières
confessionnelles ont été plus impénétrables que les frontières. En France,
chanter les psaumes, c'était braver la loi de l'Eglise et du Royaume.
Dans les pays luthériens, on y décelait quelque sottpçon de
cryptocalvinisme. Il faut bien se réjouir de ce qu'il n'en est plus ainsi: les
diverses traditions hymnologiques sont devenues un objet d'intérêt
compréhensif et non de méfiance; les chrétiens apprennent à considérer

avec respect la prière et la louange d'autres chrétiens.
Le chant du psautier a parfois paru se perdre dans les sables,

comme un fleuve fatigué, trop éloigné de sa source. Cela a pu
provenir de négligences ou d'erreurs dans l'ordre de la musique et de

son exécution; cela vient bien davantage d'un changement d'attitude
vis-à-vis du texte, devenu obscur parce que sa relation avec la
Révélation de Dieu en Jésus-Christ a paru incertaine. Dans ce sens, le

renouveau des études bibliques porte la promesse d'une renaissance
du psautier.

Le chant du psautier huguenot a été réellement, comme on dit
aujourd'hui, un chant engagé. Encore aujourd'hui, il cerne notre vie de

toutes parts, notre peine et notre joie, notre solitude et notre
communion, notre repentance et nos actions de grâces. Il n'est un chant
d'Eglise que si l'on se sent encore dans l'Eglise quand le culte est
achevé: à l'heure du réveil et à celle du coucher, à celle du travail
comme à celle du repos. Il y a là, dans les caractères mêmes de ce

chant, une promesse offerte à la chrétienté, dont toutes les confessions

sont sans cesse menacées de faire deux parts dans la vie de

l'homme, l'une dans le sanctuaire et l'autre dans le siècle. A ce titre,
le psautier huguenot pourrait être l'une des offrandes les plus
précieuses que les chrétiens réformés apporteraient avec eux à la
rencontre œcuménique où se cherche aujourd'hui le véritable lieu
d'unité entre les peuples.


	Le Psautier huguenot, lien universel d'amitié entre les peuples

