
Zeitschrift: Publikationen der Schweizerischen Musikforschenden Gesellschaft.
Serie 2 = Publications de la Société Suisse de Musicologie. Série 2

Herausgeber: Schweizerische Musikforschende Gesellschaft

Band: 3 (1953)

Artikel: Palestrina

Autor: Fellerer, K.G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-858603

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-858603
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Palestrina 43

eine Liturgie dem Opus dei gemäß erscheinen, die alle diese

Forderungen erfüllt, nicht aber kann dies in verbürgter Weise ein ad hoc

zusammengestellter, oder liturgisierender «Gottesdienst», respektive
eine Predigt-Lied-Andacht.

In diesem Rahmen muß sich sodann auch die gottesdienstliche
(liturgische) Kirchenmusik einfügen. Sie soll nicht Predigt sein, auch

nicht Erbauungskonzert, sondern sich Wort und gottesdienstlicher
Handlung unter- respektiv zuordnen und so Evangelium und Sakrament

den Weg zum einzelnen Gläubiger ebnen. Dies ist der Maßstab
echter liturgischer Kirchenmusik.

Palestrina

K. G. Fellereb, Köln

Gekürzte Fassung

Palestrina wurde zu Beginn des 19. Jahrhunderts in der inneren
Haltung seiner Kunst — wenigstens vermeintlich — wieder entdeckt,
nachdem die Technik seines Satzes ununterbrochen lebendig war und
im Stile antico neben den neuen Stilrichtungen des Barocks im 17.

und 18. Jahrhundert weiter bestand.

J.J.Fux, Gius. Paolucci, P.Martini u.a. hielten in ihren musik-
theoretisclien Schriften die Kunst Palestrinas ebenso wach, wie in
ihren Werken im Stile antico. Die Romantik des 19. Jahrhunderts
aber prägte ihren Geist dem Werk des 16. Jahrhunderts auf und
idealisierte es in einer Weise, die den historischen Erkenntnissen nicht
in allem standhält. Sie hat aber trotz solcher Fehlurteile das Bild
Palestrinas von der äußeren rationalen Deutung der Satztechnik,
wie sie das 18. Jahrhundert schuf, gelöst und im kirchlichen
Ausdruck seinen Sinngehalt erlebt. Dieses Bild der Kunst Palestrinas ist
— wenn auch gegenüber dem der Romantiker in einigen Zügen
verändert — heute noch vorzugsweise bestimmend, wenn der Sinn der
Kirchenmusik und der Geist der alten Polyphonie erfaßt wird.

Jean Samson hat in seinem bedeutsamen Buch «Palestrina ou la
poésie de l'exactitude» 1939 diese Geistigkeit des Werkes Palestrinas
ebenso durchleuchtet, wie Heinrich Rahe in seinen Beiträgen zu
Palestrinas Motette im Kirchenmusikalischen Jahrbuch 1950 und 1951.



44 Internationaler Kongreß für Kirchenmusik

Ans solchen Untersuchungen geht hervor, wie nicht ein musikalisches
Form- und Strukturschema für Palestrinas Kunst — wie früher
angenommen — bestimmend ist, sondern eine tiefe Auseinandersetzung
mit dem Textsinn und der musikalischen Gestalt in der Geistigkeit
der Zeit. Während Orlando di Lasso, der große Zeitgenosse Palestrinas,

seine Aufgabe in der mitreißenden Gestaltung der Einmaligkeit
des Ausdruckes fand und daher die textlich immer neue Motette in
den Mittelpunkt seines Schaffens stellte, blieb für Palestrina der
Messetext im Vordergrund. Mehr als neunzigmal gab er ihm seine

Vertonung, nicht in der dramatischen Deutung, sondern in immer
neuer Idealisierung des Textes im Geiste der Liturgie.

Diese Haltung wurde schon zu seinen Lebzeiten erlebt und gab
Palestrina seine einzigartige Stellung im kirchenmusikalischen Leben
Roms. Sie war es, die ihm den Mythus des «Retters der Kirchenmusik»

verlieh, als heim Konzil von Trient Bedenken gegen den
zeitgegebenen mehrstimmigen Kirchengesang laut wurden und neben
den Konzilpreces des Jacobus de Kerle die Missa Papae Marcelli,
wie Jeppesen wieder glaubhaft macht, in ihrem kirchlichen und
künstlerischen Ernst erkannt wurde.

Nicht äußere Formen, sondern der Geist der Kunst Palestrinas wies
zurück auf die Liturgie und die liturgische Weise des Gregorianischen
Chorals. Im Gedankenkreis des Humanismus wurde das Wort in
den Mittelpunkt gestellt und seine Verständlichkeit gefordert.

Die Kunstfertigkeit der niederländischen- Komponisten wirkte in
der italienischen Kirchenmusik des frühen 16. J ahrhunderts zwar
noch weiter. Sie hat den musikalischen Satz über das Wort gestellt.
Doch fand der Klangsinn der Italiener und der Wortsinn der
Humanisten eine musikalische Gestalt, die neben diese kontrapunktische
Fertigkeit tritt. Schon im Fauxbourdon des 15. Jahrhundert ergeben
sich auf einer anderen Grundlage solche Möglichkeiten.

In diese Welt wurde Pierluigi Sante da Palestrina hineingeboren.
In der Bischofsstadt, die ihm den Namen gab, war er Chorknabe an
S. Agapita bis er als Chorknabe nach S. Maria Maggiore kam. Der
Niederländer Firmin le Bel wurde dort sein Lehrer. Als er als Organist

und Gesanglehrer an die Kathedrale der Heimat zurückkehrte,
war die Musik der Niederländer auch seine Kunst. Palestrinas
Bewährung an dieser Stellung bestimmte seinen Herrn den Kardinal
del Monte, als er 1550 zum Papst gewählt wurde, ihn als Kapellmei-



Palestrina 45

ster der Cappella Giulia an S. Peter zu ernennen. Damals entstand
Palestrinas 1. Messenbuch, 1554 gedruckt. Es enthält Messen, die die

strenge um den Chorälen Cantus firmus entwickelte Kontrapunktik
zeigen. Durch die Choralthemen sind alle diese Messen aufs engste
mit der Liturgie verbunden. Cantus firmus Arbeit, Kanon und
Motettenform sind in größter Kunstfertigkeit verwendet. Der etwa 27-

jährige Palestrina hat in seinem ersten Druckwerk eine Haltung
gezeigt, die dem entspricht, was 12 Jahre später das Konzil von Trient
von der Kirchenmusik fordert.

In der Textbehandlung aber stand er dem dort vertretenen Ideal
fern. In der Missa Ecce sacerdos ist sogar noch die Mehrtextigkeit
beibehalten. Palestrina führt hier eine Tradition weiter, die diese

Kunst bei den Humanisten in Mißkredit kommen ließ. Sie haben
deshalb in ihrer sich in allen Stimmen einer einheitlichen Wortdeklamation

anschließenden Odenkomposition den Satz von jeder
Kontrapunktik gelöst. Daß Palestrina sich über diese Tradition erhebt,
zeigen seine folgenden Kompositionen.

1555 wurde Palestrina zum päpstlichen Kapellsänger ernannt, doch

unter Papst Paul IV. als verheirateter Sänger aus diesem Kollegium
entfernt. Er fand Stellungen an S. Giovanni im Lateran und seit 1561

an S. Maria Maggiore.
Es war eine Zeit reichen Schaffens neben seiner Kapellineister-

tätigkeit. In seinen vierstimmigen Motetten 1563, die zum Teil
gregorianische Themen übernehmen, zeigt sich der Wandel, der sich in
seiner Kunst vollzogen hat. Wenn er in seinem 2. Messenbuch 1567

auch ältere Kompositionen strenger kontrapunktischer Künste, wie
die Missa ad fugam aufnimmt, so stehen daneben doch Messen, die
wie die Missa Papae Marcelli die neue Haltung in der Messenkomposition

deutlich machen.

In Rom waren damals die Gedanken der kirchlichen Erneuerung
in den Vordergrund getreten. Palestrina stand mit den führenden
Männern der Reformbewegung in enger persönlicher Verbindung.
Er wurde als erster Musiklehrer 1566 an das römische Priesterseminar

der Jesuiten berufen. Mit dem hl. Filippo Neri und seinem
Oratorium fühlte er sich verbunden. Nicht minder waren die herrschenden

Anschauungen der Humanisten für Palestrinas Wort-Ton-Ver-
hältnis bestimmend. So fand sein «neuer Stil» seine Begründung und
Entwicklung.



46 Internationaler Kongreß für Kirchenmusik.

Die Tätigkeit am römischen Seminar brachte Palestrina vor allem

mit dem Gregorianischen Choral in Verbindung, dem er in seiner

Polyphonie so häufig neue Gestalt gegeben hat.
Ein Breve Papst Gregors XIII. bestimmte Palestrina 1577 eine

Choralreform durchzuführen, die die mittelalterlichen liturgischen
Gesänge einer Korrektur unterziehen, sie der liturgischen Textrevision

und dem zeitgegebenen Melodie- und Deklamationsempfinden
angleichen sollte. Palestrina teilte sich mit Zoilo in den Auftrag,
doch ließen verschiedene Umstände das Werk nicht zur Veröffentlichung

kommen. Mit Guidetti, dessen Reformausgaben damals
erschienen, war Palestrina befreundet. Palestrinas Reform des

Gregorianischen Chorals war wohl in ähnlicher Richtung gelegen und
auf eine Vereinfachung der Melodien gerichtet, wie sie die 1614

erschienene Editio Medicaea und die anderen Reformausgaben der
Zeit zeigen. Jedenfalls war es für Palestrina von besonderer Bedeutung,

daß er hier zu einer Auseinandersetzung mit dem Choral und
seiner zeitgegebenen Pflege gezwungen wurde. Der Choral sollte
nicht nur als liturgische Verpflichtung, sondern als lebendige Kunst
dem von neuen Auffassungen getragenen kirchlichen Leben gerettet
werden.

Die Einheit der Liturgie faßt Gegensätzlichkeiten der Formen
zusammen. Seit Nikolaus von Kues ist die coincidentio oppositorum ein
Kernproblem theologischen und philosophischen Denkens geworden.
Die Künste sind von dieser Geistigkeit aufs tiefste berührt und ihr
Leben in der Liturgie zu dieser Einheit der Gegensätzlichkeit
gezwungen. Das musikalische Problem des Ordinarium missae gewinnt
hier eine Lösung und ebenso die im liturgischen Gesang und in der
Polyphonie gegebene äußere Ausdrucksverschiedenheit.

Wenn Palestrina mehr als die Hälfte seiner Messen über gregorianische

Themen schreibt, so wird deutlich, wie er die liturgische
Melodie und polyphone Kunst zu einer Einheit verschmilzt. Die wenigen

Parodiemessen über weltliche Themen eigener und fremder
Werke — es sind etwa zehn — fallen gegenüber den Choralmessen
und den 24 Parodiemessen über geistliche Motetten eigener oder
fremder Kompositionen kaum ins Gewicht.

Und doch ist die Verwendung weltlicher Themen bei Palestrina
vielleicht von besonderer Bedeutung für seine Geistigkeit. Daß sie
auch in seinem Spätwerk auftreten, nicht nur in seinen frühen Kom-



Palestrina 47

Positionen, scheint seiner liturgischen Grundhaltung zu widersprechen.

Es scheint aber, daß hier nicht ein Zurücksinken in überwundene

Traditionen gegeben ist, sondern daß ihn das Gefühl der Kraft
bestimmte Weltliches in besonderen Fällen in den Bann des Kirchlichen

in seiner Kunst zu zwingen.
Von Palestrinas Messen hat die Missa Papae Marcelli besonderen

Ruf erlangt, vielleicht mehr wegen der mit ihr in Verbindung
gebrachten, bereits genannten historischen Gegebenheiten, als wegen
ihrer künstlerischen Gestalt, der andere Messen mindestens ebenbürtig,

wenn nicht überlegen sind. Daß gerade diese Missa Papae Marcelli

kein Choralthema zugrunde liegen hat, sondern an ein
weltliches Chansonthema anklingt, ausgerechnet an das am meisten
verarbeitete und allgemein bekannte l'homme armé-Thema, scheint
Palestrinas Stellung zur Liturgie und liturgischen Melodie zu
widersprechen. Jedoch ist den Zeitgenossen vielleicht gerade die innige
Verschmelzung des Chansonthemas mit dem gregorianischen Melos

und die das Wort in den Vordergrund stellende Gesamtgestalt als

Ideal erschienen: die Verschmelzung von weltlich und geistlich in
einer liturgischen Kunst, die coincidentia oppositorum, die Vergeist-
lichung des Weltlichen wie es die Reform der Kirche im 16.

Jahrhundert erstrebte, um die durch Renaissance und Humanismus
aufgerissene Kluft zwischen Welt und Kirche zu schließen und den
Menschen als Kind Gottes auch im weltlichen Handeln von
gottgewollter Sittlichkeit zu bestimmen. In dieser Problematik ist die Missa

Papae Marcelli zu sehen. In ihr gewinnt sie den kirchlichen Sinn
und mit ihr gewinnen die wenigen nicht geistlichen Parodiemessen
Palestrinas ihren Sinn, den ihr die eigene Zeit, die sich um eine
umfassende Reform bemühte, bereits gab.

Als Palestrina nach dieser Entwicklung seiner Kunst 1571 erneut
an die Cappella Giula an S. Peter berufen wurde, war seine Stellung
zur Kirchenmusik eine andere geworden, als damals, da er 20 Jahre
vorher als Chormeister an diesem Institut wirkte. Auch die Kapelle
war ein anderer Klangkörper geworden, als damals. Die Zahl der
Sänger war vermehrt. Die Welt des Klangs erforderte neue Mittel.
Außerhalb Roms, vor allem in Oberitalien und nördlich der Alpen,
war es besonders die Heranziehung von Instrumenten zum Vokalsatz,

die ein neues Klangbild und einen sich aus der Colla parte Praxis

spaltenden Vokal- und Instrumentalsatz formte. Die Romantik



48 Internationaler Kongreß für Kirchenmusik

des 19. Jahrhunderts hat diese Klangwelt in der altklassischen
Polyphonie nicht gesehen und ein rein vokales A cappella-Ideal angenommen.

Wenn der Instrumentengebrauch in der Cappella Sistina

bestimmungsgemäß auch ausgeschaltet war, so ist dies nicht für die
anderen Kirchen Roms ebenfalls giltig. Daß zum mindestens die Orgel
als colla parte-Instrument herangezogen wurde, zeigen die Basso

continuo-Stimmen, die im letzten Viertel des 16. Jahrhunderts nun
fast allgemein zu den Stimmbüchern der altklassischen Polyphonie
gedruckt werden. Noch zu Palestrinas Lebzeiten sind seine Werke
mit Bassus ad organum-Stimmen erschienen, ein Beweis, daß diese

Aufführungsweise ihm nicht fremd war und von ihm ebenso wie die

improvisatorische Diminution keineswegs abgelehnt wurde. Diese

Feststellung bringt das Palestrinabild der Romantik, das in unserer
Zeit weiterwirkt, ins Wanken. Es wird aber Zeit, daß wir auf Grund
der historischen Erkenntnisse uns einmal zu dieser Revision eines an
das 19. Jahrhundert gebundenen Standpunktes der Klanglichkeit der
altklassischen Polyphonie durchringen. Das gleiche gilt von der großen

chorischen Besetzung, die im 19. Jahrhundert im Gegensatz zu
Palestrinas Klangwelt die klangliche Raumfüllung der Klarheit der

Stimmführung und dem Eigenleben der Stimmen im Satz voraus
stellt.

Palestrinas Kunst ist von der nur das Strukturgerüst umfassenden

ars inveniendi aus zu verstehen. Damit sind der Aufführungspraxis,
die dadurch notwendig ist, daß Palestrinas Kunst als kirchliche Musik

heute ebenso lebendig ist, wie sie im 16. Jahrhundert lebendig
war, andere Probleme gegeben, als sie die Romantik in ihrem
festgeformten eigenen Traum- und Wunschbild gesehen hat.

Für seine Zeit lag Palestrinas Größe in der Entfaltung seiner Kunst
im Geiste der damals herrschenden Anschauungen und weil er sie

echt und erschöpfend aus der Kraft der eigenen Persönlichkeit zu
gestalten wußte, ist sie heute lebendig geblieben. Wie sehr er aber
schon zu seiner Zeit als die überragende Persönlichkeit der Kirchenmusik

geschätzt wurde, zeigen nicht nur seine Stellungen in Rom,
sondern auch die Bemühungen bedeutender Fürsten, ihn an ihren
Hof zu ziehen, oder mit ihm in Fühlung zu treten. 1567 suchte ihn
Kaiser Maximilian als Nachfolger seines Kapellmeisters Jakob Vaet
für den Wiener Hof zu gewinnen. Das Haus Gonzaga, mit dem Pale-
strina in mehrfacher Beziehung stand, suchte ihn nach Mantua zu



Palestrina 49

ziehen. Mit zahlreichen Höfen stand Palestrina durch seine Widmungen

in Verbindung. Doch hielt ihn Rom bis zum Lebensende fest.

Unter zehn Päpsten hat er gedient. Als ihn am 2. Februar 1594 der

Tod hinwegraffte, lag ein Werk vor ihm, das die Vollendung einer,
seit der ars nova begonnenen Entwicklung bedeutet, das gleichzeitig
aber Auffassungen im Keime in sich trägt, die erst im 17. Jahrhundert
nach der Stilwende hervorgetreten sind.

Stimme und Satz, Rhythmik und Deklamation haben in Palestri-

nas Werk eine Ordnung gefunden, die in gegenseitigem Ausgleich
ruht und im Klang die Verklärung des Wortes schafft. Victoria in
seiner Sattheit des Klangs, Gabrieli in seiner Klanggegenüberstellung
oder Lasso in seiner mitreißenden Dramatik sind zu Palestrinas Zeit
andere Wege gegangen als er. Die Verständlichkeit des Wortes ist
sein oberster Grundsatz, aber diese Verständlichkeit ist gebunden an
den Ausgleich homophoner und polyphoner, harmonischer und
kontrapunktischer Tendenzen.

So weitgehend sich seine Kunst von der Tradition entfernt zu
haben scheint, sie hat ihn doch immer wieder erfaßt. Wenn er in einer
Zeit, in der Palestrina seine eigenen neuen Wege geht, in seine
Publikationen immer wieder früher geschriebene in der Niederländermanier

geschaffene Werke aufnimmt, so bestätigt dies, wie für ihn
bis zur letzten Schaffensperiode die alte Kunst in der Geistigkeit
der Liturgie mit der neuen eine Einheit bildet.

Palestrinas Kunst hat durch die Jahrhunderte infolge ihrer geistigen

Haltung ihre Gültigkeit als Kirchenmusik bewahrt. Sie blieb
lebendig und ihr Leben ist nicht nur ein historisches Problem,
sondern das Kernproblem echter liturgischer Kirchenmusik aller Zeiten,

nicht zuletzt unserer Gegenwart.
Nicht in äußerer Nachahmung, wie es der Cäcilianismus des

19. Jahrhunderts und verwandte Strömungen erstrebten, besteht in
der kirchenmusikalischen Praxis dieses Leben des Werks Palestrinas
in unserer Zeit. Die Pflege der erkannten Wirklichkeit dieses Werks
ist eine Seite seines Lebens, die Verwirklichung und Neuschöpfung
einer liturgisch gebundenen und erlebten Kirchenmusik in den Mitteln

und Problemen unserer Gegenwart ist die Aufgabe einer lebendigen

Besinnung auf Palestrina als Meister der Kirchenmusik, der in
seiner Zeit und mit den Mitteln dieser Zeit Kirchenmusik und Liturgie

zur vollendeten Einheit gestaltet hat.


	Palestrina

