Zeitschrift: Publikationen der Schweizerischen Musikforschenden Gesellschaft.
Serie 2 = Publications de la Société Suisse de Musicologie. Série 2

Herausgeber: Schweizerische Musikforschende Gesellschaft
Band: 3 (1953)

Artikel: Die Kirchenorgel in Geschichte und Gegenwart
Autor: Gurlitt, Wilibald

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-858598

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-858598
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

23

Die Kirchenorgel in Geschichte und Gegenwart

WirisaLp Gurritt, FREIBURG 1. BR.

Auch in Kreisen der Musiker macht sich heute ein gewisses Unge-
niigen an der Historie breit, ja ein Miltrauen in die Vergangenheit.
Man spricht dngstlich von «Archaismus» und «Historismus», indem
man eine vermeintlich geschichtslose Gegenwart gegen die Vergan-
genheit ausspielen méchte und vor der Geschichte zu retten versucht.
Aber solch Uberdrufl an der Geschichte kann nicht die Grunderfah-
rung der Geschichtlichkeit unseres Daseins verdecken. Wie im Le-
ben des Einzelnen reichen sich auch im Leben unserer geistigen und
kiinstlerischen Kultur Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft die
Hand. Der Horizont unserer gegenwirtigen Musik-Wirklichkeit zeigt
sich von Einwirkungen der Vergangenheit ebenso bestimmt wie von
Riickstrahlungen der Zukunft — und diese zwiefache Bestimmtheit
macht das Wesen seiner Geschichtlichkeit aus. So mag gegenwirtige
Wirklichkeit aktuelle Vergangenheit heiBen, wobei aktuell nicht das-
selbe sagen will wie zeitlich nah oder gar gleichzeitig, auch nicht das-
selbe wie modern. Denn das Moderne ist nicht immer das Zukiinf-
tige, nicht einmal immer das Gegenwiirtige. Eine Compenius- oder
Praetorius-Orgel kann aktueller sein als eine noch so schone von
Walcker, Willis oder Cavaillé-Coll, und die Orgelmusik von Swee-
linck oder Frescobaldi, Scheidt oder Weckmann kann aktueller sein
als die mancher moderner Komponisten. Das ist keine Qualitatsfrage
sondern eine Stilfrage. Wie ndmlich jeder neue eigenstindige Stil
eine neue Schonheit und Vollkommenheit birgt, worin die kiinstle-
rischen Werte ihre Ordnung finden, so gilt es im Blick auf die Mu-
sikinstrumente und ihre Geschichte die innere Notwendigkeit einzu-
sehen, mit der eine bestimmte Klangvorstellung mit einer bestimm-
ten musikalischen Stilbildung zusammenhingt und darin eine be-
stimmte Auslese und Rangordnung der Musikinstrumente griindet.
In diesem Sinne sprechen wir von historischen «Klang-Idealen» (sehr
zu unterscheiden von geschichtslosem «idealen» Klang), nach denen
die Geschichte der Musikinstrumente sich ausrichtet. So auch der
Gestaltwandel der Orgel. Denn eine idealtypische, eine iibergeschicht-
liche Klanggestalt der Orgel gibt es nicht und kann es nicht geben,
schon weil wir den himmlischen Schatz nur in irdenen GefdBen be-
sitzen.



24 Internationaler KongreB fiir Kirchenmusik

Aus antiker, spitantiker und frithchristlicher Zeit ist die Orgel als
ein profanes Musikinstrument bekannt, das im Zirkus und Theater,
bei Wettkimpfen und Gastmihlern in der Hand der Spielleute eine
nicht unbedeutende Rolle spielte — eine Rolle, wie sie heute die
Funk- und Film-Orgel wieder zu spielen trachtet, die freilich eine
tausendjihrige Vergangenheit im Raum der Kirche hinter sich hat
und nicht verleugnen kann.

Als ein heidnisches und profanes Instrument war die Orgel im Ur-
christentum wegen ihres MiBbrauchs durch die Spielleute geidchtet,
nicht anders als der Aulos, dessen greller, unbiegsamer Klang als In-
strument des Dionysos im antiken Drama erklungen war.

In der Zeit der Volkerwanderung scheint die Orgel im Abendland
aufler Gebrauch gekommen zu sein, wihrend sie im Morgenland
weiterlebte, und zwar im héfischen Zeremoniell der byzantinischen
Kaiser. Von Konstantinopel her wird sie in das Frankenreich als ein
Geschenk des Kaisers an den Frankenkonig eingefiihrt. Ludwig der
Fromme liel 826 eine Orgel «more Graecorum» in der Aachener
Pfalzkapelle erbauen !, die der héfischen Reprisentation als ein
Wunderwerk diente im Rang der kostbaren Verkleidung der Winde
im Innenraum der Kapelle mit Marmor, Stuck, Mosaikbildern und
Teppichen.

Aus eben dieser Zeit ist uns die alteste Nachricht iiber den Ge-
brauch der Orgel in der Kirche tiberkommen, und zwar aus dem
Land, das am meisten dazu beigetragen hat, lateinische und christ-
liche Kultur in Europa zu verbreiten: aus Irland. In der Ostkirche
dagegen wurde das altchristliche Verbot des Gebrauchs von Musik-
instrumenten im Gottesdienst bis heute streng aufrechterhalten. Noch
Igor Strawinskys Messe von 1948 ist ohne Orgel. In frithreformato-
rischer Zeit, die der urchristlichen Gottesdienstordnung nacheiferte,
hat jenes Verbot sowohl in Wittenberg als auch in StraBburg zur
Achtung der Orgel gefiihrt. Selbst Martin Luther, der Freund der
Frau Musica, betrachtet die Orgel durchaus nicht mit giinstigen Au-
gen und erwiahnt sie nirgends in seinen Gottesdienstordnungen. Umso
eifriger rithmten die Humanisten Orgel und Orgelkunst. Im Berner
Miinster wurden, nach Zwinglis Verbot, Orgel und Orgelspiel ver-
bannt und erst nach 200 Jahren neu wiedereingefiihrt 2°, Auch heute
soll es Theologen geben, die aus jeder Orgelpfeife nur den Teufel
hervorlugen sehen und horen, und das «<laudare eum in cordis et or-



Die Kirchenorgel in Geschichte und Gegenwart 25

gano» des 150. Psalms nicht auf die Orgel anwenden wollen. Andere
wiederum konnen sich keinen Gottesdienst vorstellen ohne Mitwir-
kung der Orgel.

Englische Zeugnisse des 9. und 10. Jahrhunderts bestitigen die
Herkunft der Kirchenorgel aus der irisch-angelsidchsischen Kloster-
kultur, der das Abendland zugleich die dltesten Kirchenglocken ver-
dankt. Kirchenorgel und Kirchenglocken wurden durch iro-schot-
tische Monche mit der Christianisierung Kuropas vom britischen
Inselreich aus verbreitet. In den Klosterschulen wird die Kunst des
Orgelbaus und des Glockengusses gepflegt. Das Schweigen der Orgel
wie der Glocken in der Kirche hat seine liturgische Bedeutung bis
heute behalten. Um die Nihe von grolen und kleinen Glocken
(Cymbala, Zimbeln), Glockenrad und Glockenspiel*! zum Orgelspiel
wissen noch die Carillons auf den Kirch- und Stadthaustiirmen Hol-
lands, wei3 auch noch der Orgel-Carillon (Zimbelstern) der alten
Orgel, den bekanntlich noch Sebastian Bach liebte. Nicht nur, daB
der warme singende Ton einer gut proportionierten Glocke nah beim
Orgelklang liegt, sondern auch die Spieltechniken von Glockenspiel
und Orgel sind einander eng verwandt. Sitzt doch der Glockenspie-
ler nicht anders als der Organist auf seiner Bank und «schligt» die
Tasten, die durch das Regierwerk mit den Glocken verbunden sind,
manualiter und pedaliter, Es ist nicht unwahrscheinlich, dafl vom
Glockenspiel her das Pedal an die Orgel gekommen ist.

Im Raum der Kirche ist die Orgel jedenfalls um das Jahr 1000
so weit eingebiirgert, dal3 der Benediktiner Theophilus im Kloster
St. Pantaleon in Ké6ln in seiner «Schedula diversarum artium», worin
die Lehre vom Orgelbau ausfiithrlich mitbehandelt wird, die Orgel
(organa) bezeichnen darf als «utensilium domus Domini, sine qui-
bus divina mysteria et officiorum ministeria non valent consistere».
In der fir die europdische Musikgeschichte grundlegenden Epoche
des gotischen Mittelalters (etwa 1150—1320) bildet sich der neue
Stil organaler Mehrstimmigkeit in der Kunst der Choralbearbeitung,
dem Organum. Welche grole Geschichtssymbolik liegt doch in dem
Verhiltnis von Einstimmigkeit und Mehrstimmigkeit, das diese neue
Kunst trigt, indem der cantus prius factus, die vorgegebene Choral-
weise, die vox principalis (tenor), einer dlteren Zeitstufe, wiahrend
die Oberstimme, die vox organalis, einer spiteren Zeitstufe zugehort.
Cantus firmus und Gegenstimme zeigen eine zeittiefe Zuordnung und



26 Internationaler KongreB fiir Kirchenmusik

darin wurzelnde schopferische Freiheit in der Gebundenheit: das
Prinzip der dienenden Kunst als Grundlage aller groflen kultischen:
Orgelmusik.

Der erste Kantor der Kathedrale Notre Name in Paris, der Wiege
des organalen Stils, wird als «optimus organista», Meister der Orga-
num-Komposition, bezeichnet; das Hauptwerk seiner Kunst als
«Magnus liber organi pro servitio divino multiplicando», «Das grofle
Buch der Organum-Komposition zur Mehrung des Gottesdienstes».
Der gotische Stil der Choralbearbeitung lebt durch Jahrhunderte in
Europa fort, provinziell und altertiimlich bis in das 16. Jahrhundert,
und entbindet noch im 15. Jahrhundert die Formwerdung der Orgel-
musik. So wenig das anfinglich wechselseitige Verhiltnis von Orgel-
musik und organaler Mehrstimmigkeit im einzelnen geklirt sein mag,
so gibt doch der kundige Hinweis des Michael Praetorius zu den-
ken, wonach <auch durch die Orgel unsere figuralis musica erfunden
worden sei». In dem Jahrhundert, das dem gotischen Mittelalter
folgt, finden wir die Kirchenorgel iiberall in Europa verbreitet; bald
fehlt sie in keinem Kirchenraum mehr. Die ilteste Orgel in der
Schweiz in der Marien-, spiater Katharinenkirche von Valeria auf
dem Talhiigel iiber der Stadt Sitten, stammt aus dieser Zeit, wohl
von einem flamischen Orgelmacher.

Die Orgel des 14. Jahrhunderts besitzt sowohl die Gliederung ihres
Pfeifenwerks in einzelne Register als auch die Teilung in Manuale
und Pedale. Die iltesten erhaltenen Denkmiler von Orgelmusik
stammen aus England und Italien, Ende des 14. Jahrhunderts. Es be-
weist die Eigenstindigkeit der Welt der Orgel, Orgelmacher und Or-
ganisten, daf sie fiir die Niederschrift ihrer Komposition eine eigene
Schrift ausgebildet und beibehalten haben: die Tabulatur, die nicht
nur Noten, sondern auch Buchstaben verwendet, um die Griffe auf
den Tasten zu notieren. Noch Sebastian Bach bediente sich ihrer in
Fillen des Raummangels auf dem Papier.

Seit dem 15. Jahrhundert besitzt jede Kathedrale und groBere
Kirche schon mehrere Orgelwerke, ein kleines im Chorraum oder auf
dem Lettner zur Unterstiitzung der Kantorei, und ein groeres zu
mehr selbstindiger kiinstlerischer Betitigung (mit mehreren Ma-
nualen und an das Hauptwerk gekoppeltem Riickpositiv). Die gro-
Bere Orgel ist an einer der beiden Hochschiffwinde oder auf einer
Empore, oder im Querschiff oder iiber dem Kircheneingang am



Die Kirchenorgel in Geschichte und Gegenwart 27

Westgiebel in der Michaelskapelle angebracht. Auler der Chororgel
und Schiffsorgel besaBlen die Kirchen, oft auch die Organisten per-
sonlich mehrere Kleinorgeln, Positive und traghare Portative. Noch
Anton Bruckner spielte bei der Fronleichnamsprozession auf dem
mitgetragenen Portativ. Auf der Chororgel wurde im Wechsel mit
der Kantorei nach altem Brauch gewohnlich einstimmig gespielt, an
Fest- und Feiertagen auch mehrstimmig. Der Ausdruck «canere in
organis», «die Orgel besingen», entstammt der Nihe zum Singerchor
im Chorraum. Indem die Orgel den Vortrag einzelner Sitze der
Messe iibernahm, sei es allein oder im Wechsel mit der Kantorei, ent-
stand die «Missa ad organum», die Messe auf der Orgel, die Orgel-
messe, deren Denkmailer vom 14. Jahrhundert bis zum 3. Teil von
Samuel Scheidts «Tabulatura Nova» (1624) und zum 3. Teil von Se-
bastian Bachs Klavieriibung (1739) reichen.

In der Geschichte der Orgel ist der Aufgang der Neuzeit durch ein
Dokument bezeichnet, das uns die «Reformierung» der groBen Kir-
chenorgel (in Deutschland) vorstellt: Arnolt Schlick, «Spiegel der
Orgelmacher und Organisten», den der blinde Organist des Pfalz-
griflichen Hofes in Heidelberg mit einem Privileg Kaiser Maximi-
lians bei Peter Schoffer in Mainz 1511 herausgab. Dieses Werk schil-
dert die deutsche Orgel des 15. Jahrhunderts in dhnlich eindriick-
licher Weise wie Michael Praetorius in seiner «Organographia» (Wol-
fenbiittel 1619) die deutsche Orgel des 16. Jahrhunderts beschrieben
hat. Schlicks Orgel zeigt das Instrument mit Schleiflade aus Eichen-
holz, mechanisch angespielter Tonkanzellenlade, sechs bis zehn Re-
gistern («viel Register zu machen sein nit 16blich»), mehreren Ta-
stenreihen (Clavieren) als Grifftafeln (Tabulaturen), Hand- und
FuB3-Clavieren (Manualen und Pedalen). Es ist die Orgel, die Paul
Hofhaimer und seiner Schule zur Verfiigung stand: Hans Buchner
in Konstanz, Johannes Kotter in Freiburg i. Br., Fridolin Sicher in
St. Gallen, das Instrument, dem die zahlreichen Orgeltabulaturbii-
cher seit dem Buxheimer Orgelbuch (1475) galten.

Schlicks Lehrmeister, Johannes de Susato (von Soest), berichtet in
seiner fesselnden Selbstbiographie von 1504, wie er in Briigge bei
zwei Singern aus England das «Singen aus Kunst» gelernt habe, und
erwahnt dabei ausdriicklich den «fauberdon» ?2. Seine neun- bis
zwolfstimmigen Kompositionen erwahnt der Heidelberger Humanist



28 Internationaler KongreB fiir Kirchenmusik

Agricola in einem Brief an Jacques Barbireau (1485) als charakte-
ristisch fiir Johannes von Soest. An sie mag Schlick mit seinen Orgel-
kompositionen angekniipft haben. Auler seinem Orgeltabulaturbuch
von 1511 sind neuerdings drei- bis fiinfstimmige fauxbourdonartige
Kompositionen fiir Orgel von ihm in der Form von «Canones sine
pausis» iiber «Gaude Dei genitrix, quam circumstant obstetricum» 23,
einem Teil der Weihnachtsequenz «Natus ante saecula» als Cantus
firmus gefunden worden. Von alters her war ja die Orgel beim Sin-
gen der Sequenzen beteiligt. Der Meister hat diese Orgelmusik an-
laBlich der Kronung Karls V. zum romischen Konig in Aachen
(1520) geschrieben und bezeichnet sie als «etwas Neus, Lustigs, Selt-
sams, Kunstreichs» 24, Damit sind sowohl die kunstvollen Kanonbil-
dungen wie ein zehnstimmiger Satz mit sechs Stimmen im Manual
und vier Stimmen im Pedal iiber die Antiphon «Ascendo ad Patrem
meum» gemeint. Wie sehr mullte es Schlick dabei auf die klang-
liche Abhebung obligater Stimmen gegen die Cantus firmus-haltigen
Stimmen ankommen!

Eine solche Differenzierung wiire nicht moglich gewesen ohne ein
Ladenwerk, wie es Schlick voraussetzt, mit Schleifen, mechanisch ge-
steuerten Tonkanzellen, niedrigem Schalldruck bei geringem Wind-
druck und variablen Pfeifenmensuren. Damit ist verbunden, da8 der
Druckabfall in den Kanzellen umso merklicher ist, je mehr Pfeifen
ertonen, also bei vollgriffigem Spiel die Plena stufenweise schwicher
klingen als die einzelnen Register, Nebenwerke schwiacher als das
Hauptwerk 25, Weiterhin wird der Klang durch die rdaumliche Tren-
nung der Werke auseinandergefaltet, geliiftet, aufgelockert. Erst ein
solcher Klang vermag den Kirchenraum ganz zu durchdringen, ihn
zu erfiillen. Es kommt zu keiner Brennpunktbildung und Massierung
des Klanges, sondern zu seiner deutlich vernehmbaren Gliederung
und Staffelung.

Zu den Modifikationen des Schalldruckes kommt bei der Schlick-
Orgel das lebensvolle Einschwingen des Tones, verwandt etwa mit
dem Anschlag des Clavicymbels oder der Glocke. Infolge von Druck-
schwankungen erhilt der Ton einen organisch bebenden Anlaut,
hohe Téne, die rascher einschwingen, einen anderen als tiefe, lang-
samer einschwingende Toéne. Bei den neueren pneumatisch angespiel-
ten Ladensystemen entstehen die Tone gleichmiaBig explosiv, mit der
toten Prizision einer Maschine. Je mehr die Orgel eine iiber alle



Die Kirchenorgel in Geschichte und Gegenwart 29

Spielméoglichkeiten verfiighare Maschine wurde, je weniger war sie
Musikinstrument.

Dazu gehort ferner, daB das Legatospiel auf der alten Orgel die
einzelnen Téne klar gegeneinander abhebt und sie leichtfliissig wie
Perlen an einer Kette aufreiht. Sie sind verbunden, aber sie kleben
nicht aneinander. Auf der neueren Orgel ist dagegen das Legatospiel
immer monotoner, klebriger und ziahflissiger geworden. Ein Gleiten
von Taste zu Taste 1aBt die alte Orgel schon gar nicht zu, sondern
fordert nach Moglichkeit wechselnde Finger- und Fullsetzung fiir je-
den einzelnen Ton.

Im Blick auf die Schlick-Orgel ist es aufschluBlreich, die eigen-
stindige Tradition der Kompositions- und Spiellehren der Orgel-
kunst seit Conrad Paumann zu studieren: die «Fundamenta organi-
sandi» des 15. und 16. Jahrhunderts. Thre kompositionstechnische
Eigenart beruht darin, daB sie, von dem Satz Note gegen Note aus-
gehend, die Elemente der koloristischen und imitativen Satztechnik,
der Cantus firmus-Arbeit und der Ars fugandi einbeziehen.

Die italienische Kirchenorgel zur Zeit von Schlick 2¢ huldigt einer
Plastik und Leuchtkraft des Pleno-Klanges, der sich nah am vokalen
Chorklang halt und wie ihn die italienischen Ricercari und Tocca-
ten verlangen. Er geht aus von einem einheitlichen Prinzipalchor
mit wenigen zarten Floten, besitzt keine Charakterstimmen (die erst
mit den niederlindischen Orgelmachern nach Italien gelangten), ins-
besondere keine Zungen, mehr eng- als weitmensurierte Stimmen,
schmale Labiierung, meist kein Brustwerk und erst recht kein Riick-
positiv. Schon am Klang der Prinzipale lassen sich die geschicht-
lichen Orgeltypen erkennen, etwa die Silbermann-Prinzipale mit
ihrer Helligkeit des a-Lautes.

Fiir die giiltige Darstellung dieser durchscheinenden, kristallini-
schen Kldnge ist die neuzeitliche gleichschwebende Temperatur mit
ihrer freien Verfiigharkeit iiber die Dur-Moll-Harmonik und ihre
Modulationsméglichkeiten ein offensichtliches Hindernis. Linger als
das Clavicymbel hat die Orgel die mitteltonige Temperatur mit ihren
reinen groflen Terzen der modalen, kirchentonalen Harmonik fest-
gehalten.

Die deutsche Orgel der Barockzeit (1580—1740) darf als eine Syn-
these aus der norddeutschen Orgel mit niederlindischem Einschlag
und der italienischen Orgel mit schlesischem und &sterreichischem



30 Internationaler KongreB fiir Kirchenmusik

Einschlag betrachtet werden, indem den enger mensurierten Regi-
stergruppen weitere gegeniiberstehen und auf einem Manual verbun-
den sind, fiille- und schirfebetonte Klinge sich erginzen. Dabei iiber-
wiegen die Kurvenmensuren der Pfeifenreihen bis ins 18. Jahrhun-
dert, wo erst die Briider Silbermann in Kursachsen und im Elsal} zu
festen Mensuren iibergehen, die dann im 19. Jahrhundert immer
mehr vorherrschend werden. Die Kirchenorgel der Barockzeit ist vor
einem Menschenalter zu ungemeiner kiinstlerischer Aktualitit ge-
langt, nicht nur in Deutschland. Es liegt das d@hnlich wie bei dem
neuen Gesangbuch der evangelischen Kirche, dessen Liederbestand
zu mehr als 30 %0 der Zeit des Dreiligjihrigen Krieges entnommen
sind, zu 27 %o der Reformationszeit 2. Hieraus erhellt der weite Le-
bensraum des Orgelchorals noch im heutigen evangelischen Gottes-
dienst.

Dem neuen Stil der Orgelmusik des 17. Jahrhunderts liegt das
Formprinzip «d’une teneur» zugrunde: die einheitliche Gestaltung
der Einzelsitze, wie sie bei Jean Philipp Rameau am Gegenbild der
neuen deutschen Symphonik in Paris 1772 beobachtet worden ist %,
Dieses Aufgehen der Selbstindigkeit der Einzelteile eines Werkes
oder Satzes in einen Einheitsverlauf zeigt sich ebenso deutlich am
Weg von Ricercar zur Fuge, wie am Zusammenwachsen von Prilu-
dium und Fuge, Toccata und Fuge, auch der Gegenstimmen zum
Cantus firmus, beispielhaft in Joh. Seb. Bachs Orgelbiichlein. In sol-
cher Vereinheitlichung wurzelt zudem die Eigenart der sogenannten
«Orgelpolyphonie» mit ihrer harmonischen Bindung und iibergeord-
neten Zweistimmigkeit.

Derselbe Zug zur Einheitlichkeit ist im Klangaufbau der Silber-
mann-Orgel ersichtlich, im Abbau der Mehrchorigkeit und des Werk-
prinzips, wie er sich im Flichenprospekt spiegelt, ersichtlich auch
in den festen Mensuren der Einzelregister und ihrer gegenseitigen
Angleichung, in der Geschlossenheit der Manuale, auf denen mehr
als die Hilfte der Stimmen Grundstimmen sind, in dem Verzicht auf
das Riickpositiv usw. Der neue Stil von 1740 fiihrt von der Kirchen-
orgel weit ab und dem Symphonie-Orchester und dem Kammer-En-
semble zu. Damit riickt die Orgel an die Peripherie des Musiklebens
und seiner Musizierformen. Die alten Orgeln werden an die Land-
und Dorfgemeinden abgegeben, wo sie noch heute vielfach ein Dorn-
roschendasein fristen, und manches schone Werk noch unentdeckt



Die Kirchenorgel in Geschichte und Gegenwart 31

geblieben ist. Den eigentlichen Bruch in der Uberlieferung der Kir-
chenorgel in Deutschland vollziechen Abbé Vogler und sein Schiiler
Justin Knecht (Orgelschule 1795). Klangmodell war der neue Ham-
merfliigel und das Symphonie-Orchester Mannheimer Herkunft mit
seiner neuartigen empfindsam erregten Klanglichkeit und Dynamik,
die dem stationaren Klang der alten Orgel zuwider ist. IThnen ver-
dankt die Orgel den «Schweller» (piano-forte), den Sebastian Bach
noch nicht kannte, wihrend die «swell organ» in England seit 1712
bekannt war und Georg Friedrich Handel sie zu schitzen wuBte. Die
zugehorige Orgelmusik war mehr oder weniger Verkleidung von Or-
chester- und Klaviermusik im Stil des Wiener Klassizismus durch
Transkription.

Der Niedergang des Orgelspiels in der Kirche, besonders des Spiels
der linken Hand und des Pedals, der Verfall der alten Klangkultur
der Kirchenorgel, ihre «Simplifizierung» (Abbé Vogler) zu einem
mehr und mehr grundténig-homogenen einheitlichen Aqualklang
mit Vermehrung der 8-Stimmen und dem Ersatz des Werk- durch
das Additionsprinzip — alles das war unaufhaltsam, besonders in
Deutschland. In Frankreich dagegen blieb die Orgelkunst traditions-
gebundener, weil sie nicht so stark unter den EinfluBl der das Hand-
werk verdringenden Welt der Technologie, Mechanismen und Appa-
raturen geriet, Hier ist die Orgelmacherkunst Cavaillé-Colls in seiner
«symphonischen Orgel» und der Organisten César Franck mit seinen
spiten Orgelchorilen und Charles-Marie Widor mit seinen «Orgel-
Symphonien» fithrend gewesen. Beider Lebenswerk wirkt in der fran-
zosischen Orgelkunst noch heute ungeachtet der riicklaufigen Bewe-
gung, die von den Veroffentlichungen alter franzosischer Orgelmusik
durch Alexandre Guilmant und André Pirro ausgegangen war, die
aber noch ganz unter dem Klanghorizont der symphonischen Orgel
gehort und gespielt wurde. Hier kniipfte Albert Schweitzer an. Was
wire die neuere Musikgeschichte Frankreichs ohne seine Organisten
wie Louis Vierne, Marcel Dupré, Jehan Alain und Olivier Messiaen ?

Franzésischer Einflufl auf die deutsche Orgelkunst zeigt sich am
deutlichsten in Stiddeutschland bei Karl Riepp und den StraBburger
Briidern Silbermann. Dieser Einflu8 wirkt sich in einem gewissen
Gleichgewicht zwischen weiteren, mittleren und engeren Mensuren,
sowie in der Vorliebe fiir reichbesetzte Zungenchére aus. Im letzten
Jahrzehnt des 17. Jahrhunderts war die Rede von einem «vermisch-



32 Internationaler KongreB fiir Kirchenmusik

ten Geschmack» (J. J. Quantz) in der Instrumentalmusik, womit eine
europiaische Verbindung italienischer, franzésischer und deutscher
Stilbildungen gemeint war. Im Orgelwesen ist eine dhnliche Erschei-
nung zu beobachten. In dieser Zeit 16st sich die Stilgemeinschaft von
Orgel- und Klaviermusik weitgehend auf und kommt es zu einer
Differenzierung von Orgel- und Klavierspiel. Orgelmacher wechseln
zum Klavierbau iiber. Noch Mozart, fiir den die Orgel noch die alte
Vorrangstellung besall, und der keine Gelegenheit versdaumte, sich
auf der Orgel horen zu lassen, war sich dieser Differenzierung voll
bewuf3t. Bei seinem Besuch in Augsburg begegnete er Johann An-
dreas Stein, dem Orgel- und Klaviermacher, einem Schiiler des Straf3-
burger Johann Andreas Silbermann, und spielte auf der von Stein
erbauten Orgel in der Barfiierkirche. Dariiber schreibt Mozart
(Brief vom 24. Oktober 1777) an seinen Vater: «Als ich Herrn Stein
sagte, ich mochte gern auf seiner Orgel spielen, denn die Orgel seie
meine Passion, so verwunderte er sich groB3 und sagte: was, ein sol-
cher Mann wie Sie, ein solcher groB8er Clavierist will auf einem In-
strument spielen, wo kein douceur, kein expression, kein piano noch
forte stattfindet, sondern immer gleich fortgehet? — Das hat alles
nichts zu bedeuten, Die Orgel ist doch in meinen Augen und Ohren
der Konig aller Instrumente.» 2

Das Schicksal der deutschen Kirchenorgel war gleichsam besiegelt,
als die Orgel im Konzertsaal einzog, wo sie iibrigens in Amerika
schon langere Zeit heimisch war. Die Orgel im Kaimsaal in Miin-
chen, mit freistehendem Prospekt, von 1895, wo Karl Straube sein
erstes Orgelkonzert mit Werken von Max Reger (1901) gab, ist die
fritheste Orgel im Konzertsaal in Deutschland. Nach dem Vorbild
von Busonis reinen Klavierabenden waren reine Orgelabende ent-
standen, die spater vom Konzertsaal, der seinerseits bei der kirch-
lichen Architektur Anleihen machte, in die Kirche iibertragen wur-
den. Das Ziel Straubes ist es gewesen 3, die Orgel zu einem dem Kla-
vier ebenbiirtigen Konzertinstrument zu erheben. Zu diesem Zweck
iibertrug er die Klangkunst von Liszt und Wagner, spiter von De-
bussy und Reger auf die Orgel. Durch radikale Modernisierung, Sub-
jektivierung, Individualisierung seines Orgelspiels hat Straube den
Bruch der Uberlieferung in seine duBersten Konsequenzen getrieben,
bis dorthin, wo es nur noch eine Umkehr geben konnte. Die Orgel-
bauer, die fiir das virtuose Spiel durch Einfiihrung der pneumati-



Die Kirchenorgel in Geschichte und Gegenwart 33

schen und elektro-magnetischen Steuerung, Rollschweller, freie Kom-
binationen usw. die Orgel modernisierten, waren vor allem Walcker,
Ladegast, Sauer, Steinmayer. Von der Konzertorgel des beginnenden
20. Jahrhunderts ist der Weg nicht weit zu dem anglo-amerikani-
schen Orchestrion (Hope-Jones’ und Wurlitzers «one-man orche-
stra») und der elektronischen Orgel mit ihrem ortlosen, membrané-
sen Klang, der aller musikalisch belebender Einschwingungsvor-
cinge entbehrt. Sie bleibt im gegenwirtigen Stand ihrer Durchbil-
dung im Blick auf die musikalische Kirchenorgel noch immer nur
mit dem Ersatz der Kirchenglocken durch das Lautsprechergeliut
vergleichbar.

1908 beginnt in Deutschland die Krisis, aus der sich eine Gegen-
bewegung gegen die Orgel der zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts
und ihren «barbarisch-emotionalen» Klang entfaltete. Man hat auch
von «Orgel-Romantik», die man meinte bekampfen zu sollen, gespro-
chen, Es kam auch zu Ablehnungen wie der folgenden: «Ich kenne
die Orgel nicht, aber ich verabscheue sie.»

Die Gegenbewegung und Erneuerung nahm ihren Ausgang von
der Lebensarbeit zweier Méanner, denen die Kirchen- und Orgelkunst
grofiten Dank schuldet: Albert Schweitzer und Karl Straube.

Schweitzers Grundanliegen ist es, einen geschichtslosen «idealen»
Klangtypus der Orgel ausfindig zu machen. Er meint ihn in der Or-
cel der Briider Silbermann und deren Nachfolger im 19. Jahrhundert
zu finden. Dabei hilt Schweitzer an einem, uns lingst schon frag-
wiirdig gewordenen, weil zu eng mit der asthetischen Kategorie des
«Erhabenen» verkniipften monumentalen, majestiatischen Orgelklang
fest. Schweitzer sieht sich darin durch César Francks Orgelmusik,
besonders durch dessen spiite Orgelchorile bestitigt. «Die besten Or-
geln wurden etwa zwischen 1850 und 1880 erbaut, als Orgelbauer, die
Kiinstler waren, sich die Errungenschaften der Technik zunutze
machten, um das Orgelideal Silbermanns und der anderen groBen
Orgelbauer des 18. Jahrhunderts in héchstméglicher Vollendung zu
verwirklichen.» «Wahrend mir die monumentale Orgel des 18. Jahr-
hunderts, wie sie spiater durch Cavaillé-Coll und andere ihre Vollen-
dung erfuhr, in klanglicher Hinsicht als das Ideal gilt, wollen neuer-
dings Musikhistoriker in Deutschland auf die Orgel der Zeit vor
Bach zuriickgehen. Diese ist aber nicht die wahre Orgel, sondern
nur ihr Vorldufer. Es fehlt ihr das Majestiitische, das zum Wesen der



34 Internationaler KongreB fiir Kirchenmusik

Orgel gehort. Die Kunst hat absolute, nicht archaistische Ideale. Fiir
sie gilt das Wort: Wenn aber kommen wird das Vollkommene, so
wird das Stiickwerk aufhéren.» 31 Schweitzers Ruf vom Jahr 1906:
«Zuriick von der vom Erfindungsteufel eingegebenen modernen Fa-
brikorgel zur tonschénen und wahren Orgel!» war ein aufriittelndes
Programm, Zwei Jahre spiter fillt ein entscheidendes Ereignis der
Orgelgeschichte unseres Jahrhunderts: Karl Straube entsagt der Vir-
tuosenlaufbahn auf der Hihe seines Ruhmes als Orgelspieler aller
Grade, um im Blick auf die «ewig jungen alten Meister» seine Schii-
ler auf einen Weg zu bringen, der zu einer neuen schulbildenden
Uberlieferung der Orgelkunst fithren sollte und gefiihrt hat. Frei-
lich gibt es auch heute noch ausgezeichnete ehemalige Schiiler Strau-
bes, die diese Umkehr ihres Lehrers nicht in allen ihren Folgerungen
mitvollzogen haben, sondern noch in den Bahnen seiner friitheren
Lehrmeisterzeit wandeln.

Aber eben um diese Folgerungen geht es heute. Die alten Orgeln
erwachten wieder und gaben der alten Orgelmusik ihre eigentliche
Schonheit zuriick. Neben die Treue gegen das Original der Nieder-
schrift, des Notenbildes, des Urtextes trat die Treue gegen das histo-
rische Klangbild. Es waren zunichst Aufgaben der Musikforschung,
die zu den Rekonstruktionen alter Instrumente, sowie zur Einfiih-
rung des Kielfliigels und des Clavichords, der Viola da gamba und
der Blockflote fiithrten. Damit ist aber nicht ausgeschlossen, daf
entscheidende Antriebe hierzu in rein kiinstlerisch-musikalischen
Einsichten und Bediirfnissen zu suchen sind.

So kam es zu dem ersten Versuch einer Rekonstruktion eines Dis-
positions-Entwurfs des Michael Praetorius im Musikwissenschaft-
lichen Institut der Universitat Freiburg i. Br. Die Orgel war von Os-
car Walcker 1921 erbaut und von Kar] Straube eingeweiht worden 2,
Mancherlei Mingel und Unzulinglichkeiten mégen ihr angehaftet
haben, die aus der damaligen Lage der Orgelforschung nur zu ver-
staindlich sind. Immerhin darf die Praetorius-Orgel den Anspruch
erheben, das Tor zu der sogenannten «Orgelbewegung» in Deutsch-
land weit aufgestoBBen zu haben. Inzwischen ist das genannte Frei-
burger Institut mitsamt seiner Orgel und dem schonen alten Biblio-
theksbau in der BertholdstraB3e ein Opfer des Krieges geworden und
total vernichtet. Fiir das kommende Jahr jedoch besteht die berech-
tigte Hoffnung auf den Wiederaufbau der Praetorius-Orgel in der



Die Kirchenorgel in Geschichte und Gegenwart 35

Universitit Freiburg i. Br, unter Verwendung der in den dreiBig
Jahren erarbeiteten musikologischen Erkenntnisse und Forschungs-
ergebnisse, und zwar streng nach dem historischen Vorbild. Erst
jlingst ist wieder auf ein Kennzeichen der Dispositionsweise des Mi-
chael Praetorius hingewiesen worden, wonach «in allen Lagen die
lautstirkem@Big und farblich ausgerichteten Ubergangsregister feh-
len» 3, Indem das historische Vorbild bis in alle seine wesentlichen
kiinstlerischen und technischen Einzelheiten (Tonkanzellenlade,
Schleiflade, mechanische Traktur, Riickpositiv, mitteltonige Tempe-
ratur) hinein ganz ernst genommen wird, darf bei der Rekonstruk-
tion auf jede willkiirliche Stilisierung und jede Art von Kompromis-
sen mit heute beliebten neu-barocken oder neu-klassizistischen Or-
gelklangbildern verzichtet werden. Es verhilt sich damit ahnlich, wie
in der Musikgeschichte, wo einem verflachenden Historismus nur
durch vertiefte und verstirkte geschichtliche Interpretation begegnet
werden kann,

Wie gleichsinnig die Erneuerungsbestrebungen auf dem Gebiet des
Orgelwesens withrend der geistig und kiinstlerisch so aufgeschlosse-
nen und fruchtbaren Jahre nach dem ersten Weltkrieg mit dem
Weg verlaufen, den die musikalische Komposition in Deutschland
eingeschlagen hatte, erhellt aus der Tatsache, daf es sich dabei nicht
um eine anachronistische Romantik und romantisch verklirende
Wiederherstellung der alten Orgel oder gar um irgendeine musiko-
logische Mode handelte, sondern das Jahr 1921 auch das Jahr der
ersten Kammermusikfeste im nahen Donaueschingen gewesen ist,
deren musikgeschichtliche Bedeutung heute mehr denn je anerkannt
wird. Hier sammelten sich die Komponisten und Freunde Neuer
Musik, um die Riickwendung vom symphonischen Orchester zum
konzertanten Kammerorchester, sowie zu einer Erneuerung der kon-
trapunktischen Formen der Barockzeit in Nachfolge Max Regers,
aber auch Igor Strawinskys und Arnold Schénbergs, besonders in
den Frihwerken Paul Hindemiths zu feiern. Und fiinf Jahre spiter
sollte die Freiburger Tagung fiir deutsche Orgelkunst, wo der Straube-
Schiiler Karl Matthaei (Winterthur) an der Praetorius-Orgel sal3, mit
dem Entstehungsjahr von Hindemiths «Cardillac»> zusammenfallen.
Was Hindetmiths Oper, angeregt durch die Riickbesinnung auf die
Opernidee Georg Friedrich Hindels, von der Opernproduktion ihrer
Zeit unterscheidet, entspricht in ihrem konzertanten Stil dem kiinst-



36 Internationaler KongreB fiir Kirchenmusik

lerischen Anliegen, das in der Freiburger Orgeltagung im Rahmen
des deutschen Orgelwesens von 1926 besonders bei Karl Straube und
dessen Schiilern zum Durchbruch kam. Es ist im allgemeinen auch
noch wenig bekannt, was damals fiir die Komponisten die Begegnung
mit der Kunst von Heinrich Schiitz, Johann Sebastian Bach und
Georg Friedrich Handel bedeutet hat und was den Auswirkungen die-
ser Begegnung die sogenannte «Orgelbewegung» verdankt.

Die so reichhaltigen musikalischen Darbietungen unseres Kongres-
ses gerade auf dem Gebiet des Orgelspiels durch Organisten aus ver-
schiedenen Lindern, haben eindriicklich erwiesen, wie es bei allem
Gestaltwandel der Orgel und Orgelkunst doch immer die unverwan-
delten und lebendigen, kiinstlerischen und geschichtlichen Krifte
der Vergangenheit sind, die aktuell werden und die Gegenwart be-
fruchten konnen. Dabei bleibt die Entscheidung, was fiir die Aufgabe
der Orgel in der Kirche und im Gottesdienst aus der Fiille ihrer Ge-
schichtlichkeit iibernommen und ausgewihlt wird, dem einzelnen
als Glied einer kirchlichen Glaubens- und Bekenntnisgemeinschaft
und dieser selbst als kirchliche Institution iiberlassen. Hierzu gehort
die bedringende Frage der Instrumentalmusik und der Polyphonie
in der Kirche iiberhaupt, des Wechsels von Ein- und Mehrstimmig-
keit oder der Einstimmigkeit im Singen und Spiel. Fiir alles das, und
gerade auch fiir das einstimmige Orgelspiel, finden sich in der Ge-
schichte der Orgel bedeutende Vorbilder. Entsprechend der mehr-
seitigen Funktion der Musik im Leben der Kirche im allgemeinen
und der Orgelmusik im besonderen, wird es einheitliche Meinungen
und Praktiken fiir ihren Gebrauch im Gottesdienst nicht eigentlich
geben konnen, Aus den Kirchenverfassungen und Gottesdienstord-
nungen vom legitimen Typus evangelischer und katholischer, luthe-
rischer, reformierter, anglikanischer und anderer Bekenntnisse geht
hervor, wie grof3 die Zahl theologisch begriindeter Antworten auf
die Frage der Stellung der Orgel im Gottesdienst ist, sofern Orgel-
spiel nicht nur aus Gewohnheit und Bequemlichkeit in der Kirche
und auch nicht nur zur Begleitung des Gemeindegesangs — eine
Neuerung aus dem zweiten Drittel des 17. Jahrhunderts — beibehal-
ten wird. Die geschichtlich gewordenen Unterschiede dieser Antwor-
ten sind keineswegs belanglos. Erst recht ist es nicht so, dal die Auf-
gabe eines Kongresses wire oder sein konnte, durch irgendein Regu-
lativ iiberkonfessioneller Art die Unterschiede der christlichen Be-



Die Kirchenorgel in Geschichte und Gegenwart 37

kenntnisse im Blick auf die Kirchenmusik einerseits und auf eine
Wiedervereinigung der getrennten christlichen Kirchen andererseits
zu verschleiern oder gar zu iibersehen und Einheit vorzutiduschen,
wo es nur Einigung und Einigungsbewegungen geben kann.

In diesem Sinne gilt es auch im Bereich des kirchlichen Orgel-
wesens alles das sichtbar zu machen und verpflichtend aufzuweisen,
was uns eint. Denn wie in konfessionellen Fragen schulden wir erst
recht in den liturgischen Fragen und den Fragen der Kirchenmusik
und der Kirchenorgel einander nichts als Duldung und mitmensch-
liches Offenhalten.

Mébgen die Anregungen des Internationalen Kongresses fiir Kir-
chenmusik in Bern, den ich mit diesen Worten zu beschlieBen die
Ehre habe, dazu beitragen, unser kumenisches christliches Heimat-
gefiihl zu festigen und zu bewihren. M6chte es im Sinne des Wortes
aus dem 10. Buch der Confessiones des hl. Augustinus, Cap. 33 ge-
schehen, wo er von dem gewaltig bewegenden Eindruck spricht, den
der cantus ecclesiae, der Kirchengesang, auf ihn ausgeiibt hat und
darauf hinweist, weniger auf den cantus als solchen hinzuh6ren und
durch ihn sich bewegen zu lassen, als vielmehr auf die res quae cani-
tur, und — wie wir auf Grund unserer Besinnung auf die tausend-
jahrige abendlindische Geschichte der Kirchenorgel hinzufiigen
mochten —: canitur etiam in organis.

ANMERKUNGEN

19 Zur mittelalterlichen Geschichte der Orgel vgl. W. L. Sumner, The Organ, Lon-
don 1952, und J.Handschin, <Antiochien, jene herrliche Griechenstadt», Ar-
chiv fiir Musikforschung, VII, 1942, S.203 f. Dazu W. Gurlitt, Kirchenmusik
und Kirchenraum, Musik und Kirche, XIX, 1949, Heft 6.

20 A. Geering, Die Vokalmusik in der Schweiz zur Zeit der Reformation, Schweiz.
Jb. fiir Musikwissenschaft, VI, 1933, S.41.

21 Vgl. J. Smits van Waesberghe, Cymbala (Bells in the Middle Ages), Rom 1951.
22 F, Stein, Geschichte des Musikwesens in Heidelberg, Heidelberg 1921, S. 14.

23 Die Melodie bei O.Drinkwelder, Ein deutsches Sequentiar aus dem Ende des
12. Jahrhunderts, Graz und Wien 1914, S. 19.

24 R. Lunelli, Contributi trentini alle relazioni musicali fra U'ltalia e la Germa-
nia nel Rinascimento, Acta musicologica, XXI, 1949, S.48 ff. Dazu W. Gurlitt,
Canon sine pausis, Mélanges Paul-Marie Masson, Tome I, Paris 1954.



38 Internationaler Kongref fiir Kirchenmusik

25 W. Gurlitt, Das historische Klangbild im Werk Joh. Seb.Baéhs, Bach-Jahrbuch,
Jg.39, 1951/52, S. 16 ff.; dazu W. Lottermoser, Warum akustische Messungen an
Barockorgeln? Archiv fiir Musikwissenschaft, IX, 1952, S. 148 ff.

26 Vgl. K. Jeppesen, Die italienische Orgelmusik am Anfang des Cinquecento,
Kopenhagen 1943 (mit einem Kapitel iiber Den klassischen Orgelbau in Ita-
lien). Dazu H.Klotz in seinem Artikel iiber C. Antegnati in Fr. Blumes MGG.

27 Vgl. Chr. Mahrenholz, Das Evangelische Kirchengesangbuch, Kassel und Basel
1950.

28 H. Riemann, Handbuch der Musikgeschichte, 11, 3, Leipzig 1913, S.132{.

20 H. Worsching, Mozart und die Orgel, Augsburger Mozartbuch, herausg. vom
Historischen Verein fiir Schwaben, Augsburg 1943, S. 452 ff.

30 Vgl. K. Straube, Briefe eines Thomaskantors, herausg. von W. Gurlitt und H.
0. Hudemann, Stuttgart 1952; dazu W. Gurlitt, K. Straube als Vorkimpfer der
neueren Orgelbewegung, Festschrift fiir K. Straube, Leipzig 1943, S.195 ff.

31 A, Schweitzer, Aus meinem Leben und Denken, Leipzig 1932 (mit einem Ka-
pitel: Von Orgeln und vom Orgelbau), S.62 und 64.

32 0. Walcker, Erinnerungen eines Orgelbauers, Kassel und Basel 1948, S. 105 ff.
33 E.K.RoBler. Klangfunktion und Registrierung, Kassel und Basel 1952, S.12.

Der gemeinsame Ursprung
des gregorianischen und des altrussischen Neumengesangs

Viap. ILjinNg, PaAris

Hauptthesen

Gekiirzte Fassung

1. Die heutige Kunstkrise verdankt ihre Losung im wesentlichen
der Wiedergeburt des alten Neumengesangs sowohl im Occident wie
im Orient.

2. Man kann dieses Thema nicht behandeln, ohne sich daran zu er-
innern, dafl dieser Wiedergeburt die Entdeckung der Schonheiten
der byzantinischen und der griechischen Kultur sowie der altrussi-
schen Kultur von Kiew, Nowgorod und Moskau vorausgegangen ist.

3. In der Bliitezeit dieser alten Kulturepoche kann man ein inten-
sives religioses Leben beobachten, das die ganze schopferische Akti-
vitit des Menschen bestimmt. Diese Aktivitit stellt sich als eine un-
trennbare Ganzheit dar. Daher kann diese Ganzheit der Kultur von



	Die Kirchenorgel in Geschichte und Gegenwart

