Zeitschrift: Publikationen der Schweizerischen Musikforschenden Gesellschaft.
Serie 2 = Publications de la Société Suisse de Musicologie. Série 2

Herausgeber: Schweizerische Musikforschende Gesellschaft

Band: 3 (1953)

Artikel: Die Kirchenmusik und die Frage der Wiedervereinigung der Kirchen
Autor: Handschin, Jacques

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-858597

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-858597
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VORTRAGE

GEHALTEN ANLASSLICH DES KONGRESSES

Die Kirchenmusik
und die Frage der Wiedervereinigung der Kirchen

Jacoues HanpscHIN, BASEL

In der Kunstgeschichte ist man nachgerade an eine Betrachtungs-
weise gewohnt, die man den «<historischen Relativismus» nennen
kann: der eine Kunststil sei berechtigt wie der andere, einen eigent-
lich objektiven Grund, den einen iiber den anderen zu stellen, gebe
es nicht, und man kénne die Erscheinungen nur im Rahmen eines
und desselben Stils miteinander vergleichen. Und nun die Frage: ist
eine solche Anschauung, sofern in der Kunst berechtigt, auch auf
die Kirche, ihre verschiedenen Erscheinungsformen und ihre Ge-
schichte anwendbar?

Wir fithlen sofort, daB sich hier ein grofleres Widerstreben be-
merkbar macht. Jeder mag, so sehr er will, seiner Kirchenform ver-
haftet sein und die anderen respektieren, aber die Uberzeugung, daf3
es einen objektiven MaBstab gibt, nach dem die verschiedenen Kir-
chenformen zu messen sind, ist unabweislich, ja sie gehort zum We-
sen der Kirche. Dies gilt zunichst fiir die kirchliche Lehre, wo es
am einleuchtendsten ist; aber es gilt mehr oder weniger auch fiir das
kirchliche Brauchtum, insbesondere die Formen des Kultus. Denn
diese richten sich naturgemiBl nach der Lehre (ein Beispiel: wenn
fiir die «Freisinnigen» unter den Reformierten der beim Abendmahl
gereichte Wein nur ein Zeichen ist, da3 Christi Blut ebenso wahr-
haftig vergossen wurde wie dieser Wein, dann besteht kein Grund
zu besonderer Reverenz und kann der Wein unter den Sitzenden
herumgereicht werden). Aber abgesehen davon ergibt sich fiir die
Gestaltung des Gottesdienstes, d. h. des 6ffentlichen Kultus, noch eine
doppelte Determinierung: die eine, welche aus dem Wesen der Sache,
d. h. aus der Idee des offentlichen Kultus flieBt (hier konnte man
freilich wieder an die Kunst denken, innerhalb deren schon die Idee
des Kunstwerks manches bedingt), und dann eine, die auf die Grund-
lagen des Christentums zuriickgeht (das vom Herrn selbst eingesetzte



10 Internationaler KongreB fiir Kirchenmusik

Liebesmahl als Kern der Kultversammlung, diese verschont durch
Lobgesiinge, dazu nach der apostolischen Zeit Epistel- und Evange-
lien-Verlesung als natiirlicher Vorbau, sowie als zusitzliches Mo-
ment die Parinese oder Predigt).

Selbstverstindlich sind in diesem Rahmen immer noch Verschie-
denheiten moglich, und so kimen wir doch wieder auf die Parallele
mit der Kunstgeschichte. Immerhin scheint die Idee einer grund-
sitzlichen Einheit, eben weil es sich um eine Einrichtung und nicht
ein asthetisches Produkt handelt, hier in hoherem MaBe zum We-
sen der Sache zu gehoren; man stellt sich hier eher als auf dem Ge-
biet der Kunst vor, daB3 die eine Ordnung objektiv als der Sache an-
gemessener erwiesen werden kann.

Eines wird, und muf3 jedenfalls bei den verschiedenen Voélkern
verschieden sein, dies ist die Kultsprache, welche allen verstindlich
sein mufl (wenn es auch andrerseits nicht unnatiirlich ist, dal eine
Sprache, in der das Evangelium verbreitet worden ist, also eine Mis-
sionssprache, zeitweilig ein gewisses Ubergewicht besitzt und um
Menschen desselben Kulturkreises ein gemeinsames Band schlingt:
so war die erste 6kumenische Sprache das Griechische, dann fiir einen
Teil der Welt das Lateinische). Die andere natiirliche und legitime
Verschiedenheit betrifft die von der Kirche betreuten menschen-
freundlichen Werke; diese nehmen naturgemif3 diejenige Form an,
welche den Lebensgewohnheiten des betreffenden Volkes entspricht.
Und nicht weniger begriindet ist die Verschiedenheit in bezug auf
die Formen der Kunst, mit denen man sei es den Kirchenraum, sei
es den Gottesdienst ausschmiickt: sie sind historisch, also ihrem We-
- sen nach variabel.

Was den Ritus betrifft, so wird man sich dessen erinnern, da3 so-
gar Gregor der GroBle (der von 590 bis 604 Papst war) es seinem
Sendboten in England freistellte, in bezug auf gottesdienstliche
Briauche das Gute zu iibernehmen, wo er es finde!, und daB3 die For-
derung nach voller Uniformitit des Ritus, die man als fiir die katho-
lische Kirche charakteristisch ansieht, eigentlich erst auf die Zeit
Karls des GroBen zuriickgeht, als die romische Kirche sich mit der
frankischen Universalmonarchie verband. Immerhin liegt es im We-
sen der Sache, dal den Divergenzen in bezug auf den Ritus Grenzen
gezogen sind, denn der Ritus hingt im letzten Grunde mit dem
Dogma, dem Glauben zusammen. In der Zeit vor Karl dem GroBen,



Die Kirchenmusik und die Frage der Wiedervereinigung der Kirchen 11

als die gallikanisch-mozarabische, die ambrosianische und andere
Formen des Ritus gleichberechtigt neben der romischen Liturgie
standen (Formen, von denen nur die ambrosianische in Mailand bis
heute erhalten geblieben ist), damals war ihnen a}llen doch ein gemein-
samer GrundriB eigen; und dies gilt ebenso fiir die 6stlichen Riten,
den byzantinischen, syrischen usw., die wieder unter sich eine gewisse
Familienzugehorigkeit bekunden? Es ist, wie wenn in allen diesen
Formen ein gemeinsames Urbild zutage trite, und dies ist nicht zu
verwundern, da die Liturgie in ihrem Kern auf die Apostel, und un-
ter ihnen in erster Linie auf den hl. Paulus zuriickgeht. Ich méchte
mir hier erlauben zu bemerken, daf3 es ein Irrtum wiare anzunehmen,
der hl. Paulus setze einen Gottesdienst etwa in der neuzeitlichen re-
formierten Form voraus, d. h. als eine bloBe Predigtandacht; gewif3
war er ein gewaltiger Prediger, aber den eigentlichen Gottesdienst
faBte er im antiken Sinne als Mysterium, und so reprisentiert er, der
urspriinglich Rabbiner gewesen war, doch schon jene Verbindung
zwischen dem antiken Mysteriums- und dem christlichen Eucharistie-
Gedanken, der fiir die Kirche maBgebend geworden ist 3,

Wenn wir uns in das Wesen des christlichen Gottesdienstes hinein-
denken, zeigt sich, daf3 er kaum anders aufgegliedert sein kann als in
der Weise, daB3 die Eucharistie den Hauptteil bildet — einen Teil,
der sachgemidfl den Glaubigen im engeren Sinne vorbehalten ist —,
daBl dem ein vorbereitender Teil mit Schriftlesungen vorausgeht, daf3
dies alles mit Gebeten und Lobgesingen durchsetzt ist und dafl aul3er-
dem an die Evangelienverlesung eine Homilie oder Parinese an-
kniipft, — wobei die letztere aber auch aulBlerhalb des eigentlichen
Gottesdienstes den Gegenstand einer kirchlichen Zusammenkunft,
der Predigtandacht, bilden kann. Neben jenem eigentlichen Gottes-
dienst stehen ferner solche kirchliche Versammlungen, die nur dem
Gebet und dem Lobgesang gewidmet sind, — also das, was in der
katholischen Kirche als Nebengottesdienste bezeichnet wird ¢.

Sofern wir an den Hauptgottesdienst, die Messe, denken, miissen
wir feststellen, dafl ihre Form, wie wir sie vorhin aufgliederten, sich
am reinsten und verstiandlichsten in der griechisch-orthodoxen Kirche
erhalten hat. Dies geht so weit, dal sogar ein der Sprache Unkun-
diger einer ostlichen Messe (welche dort «Liturgie» heifit) in den
Grundziigen folgen kann. Damit mag es auch zusammenhingen, daf3
sogar die katholische Kirche in der Neuzeit mehrfach den &stlichen



12 Internationaler KongreB fiir Kirchenmusik

Ritus wieder zugelassen hat5. Die in diesem Sinne der romischen
Kirche Angeschlossenen nennt man die Uniierten. Man hat manch-
mal angenommen, die katholische Kirche habe durch die Konzes-
sion in bezug auf den Ritus lediglich ihren Herrschaftsbereich ver-
groflern wollen, doch liegt hier gewi3 auch ein echtes Verstindnis
fiir die Eindringlichkeit jener Ritusform vor. Und in diesem Sinne
handelt es sich um eine okumenische Tat, — wie es andrerseits wohl
als ein okumenischer Zug gewertet werden kann, wenn man heute
auf protestantischer Seite beginnt, die Kirchen nicht mehr simtlich
die Woche iiber geschlossen zu halten® Abgesehen von einer solchen
einem Schwesterritus dargebrachten Huldigung ist es aber wohl das
Normale, da jede Kirche auf dem Boden ihres ererbten Brauches
steht und die Entwicklung eben in diesem Rahmen verlauft. Jeden-
falls kann, da ein derartiger Ritus etwas geschichtlich Gewordenes
ist, keine Rede davon sein, dal man Einzelheiten aus verschiedenen
Riten zu einem Ganzen zusammenflicken konnte, dies um so weni-
ger, als die schopferischen Krifte, die einst zur Ausgestaltung der
verschiedenen Riten gefiihrt haben, heute kaum noch, jedenfalls
nicht im gleichen MaB3e vorhanden sind.

Wenn wir vom Ritus sprechen, stellt sich selbstverstiandlich auch
die Frage, welches denn je und je die oberste kirchliche Behérde ge-
wesen ist, in deren Kompetenz es fiel, die Satzungen zu erlassen,
welche das Leben der Kirche und damit auch den Ritus normierten.
Wie bekannt, hatte die Kirche in ihren ersten Jahrhunderten das all-
gemeine Konzil als oberste Instanz; und die sogenannten apostoli-
schen Konstitutionen kennen auch schon den ZusammenschluB3 der
Bistiimer eines Landes zur Metropolie, also insofern den Begriff der
nationalen Kirche; im Rahmen dieser Landeskirche aber gab es das
Landeskonzil oder die Metropolitansynode. Und nun sehen wir, daf3
Fragen der gottesdienstlichen Ordnung besonders auf diesen Landes-
synoden, wenn nicht sogar auf bloBen Di6zesansynoden behandelt
worden sind, wobei aber andrerseits die Kloster, die in ihrem inne-
ren Regiment von der bischoflichen Gewalt unabhingig waren, sich
hierin nach ihren Ordensregeln richteten.

Bei alledem ist das Letzte, Entscheidende aber selbstverstandlich
die Frage nach dem geistigen Wesen einer Kirche, nach ihrer inne-
ren Haltung und nach der Art, wie sie den Menschen seiner hoheren
Bestimmung zufiihrt. Hier scheint es wiederum, dal3 der griechisch-



Die Kirchenmusik und die Frage der Wiedervereinigung der Kirchen 13

orthodoxen Kirche heute eine Sonderstellung zufillt: sie, die aus
dem Osten kommt, steht gleichwohl in der Mitte zwischen den bei-
den westlichen Kirchen, zwischen Protestantismus und Katholizis-
mus, insofern als sie zwar an der gottesdienstlichen Form und an der
Bedeutung dieser Form festhilt, aber nie in der Weise zum Staats-
wesen, oder zu einem Abbild des Staatswesens geworden ist wie die
katholische Kirche; und so ist es verstandlich, dal sich in ihrem
SchoBBe nie ein Umsturz vollzogen hat, wie ihn die Reformation in
gewissem Sinne darstellt. So erscheint denn auch die Frage der Wie-
dervereinigung heute in einem anderen Licht als zur Zeit von Leib-
niz, wo es sich nur um Protestantismus und Katholizismus zu han-
deln schien, Heute ist die Situation, rein objektiv gesprochen, wohl
die, daf} mit einer Einigung von Protestantismus und Katholizismus
der Osten noch nicht gewonnen wire, wihrend mit der Einigung zwi-
schen Katholizismus und griechischer Orthodoxie ein solches Ge-
wicht gewihrleistet wire, dal3 der Protestantismus kaum noch auBer-
halb davon bestehen konnte. Man hat den Eindruck, daB3 der durch
die Spaltung des 9. Jahrhunderts aufgerissene Graben zwischen Osten
und Westen heute eher iiberbriickt werden konnte als der, der sich
im 16. Jahrhundert im Westen auftat. Wir haben ja schon erwihnt,
daf die katholische Kirche heute der 6stlichen in bezug auf den Ri-
tus eine besondere Aufmerksamkeit entgegenbringt. Immerhin kén-
nen wir ebenso auch anfiihren, da} heute bei verschiedenen prote-
stantischen Kirchen ein erh6htes Interesse fiir die Ostkirche zutage
tritt. Ich denke besonders an das Interesse, das man ihr bei den all-
jahrlich im Diakonenhaus bei Riischlikon (Ziirich) stattfindenden
Zusammenkiinften widmet, — bei Riischlikon, wo man dem Kern
der Sache vielleicht niher ist als in Genf, wo das offizielle Verbin-
dungsorgan der Kirchen residiert.

Wir gelangen nunmehr zum anderen Teil unserer Uberlegungen
und betrachten die Stellung, die die Musik in unserem Zusammen-
hang einnimmt und einnehmen kann. Zwar ist das Problem hier ein
begrenzteres, doch ist es gleichwohl nicht einfach, denn man sieht
sich einer Vielfalt der kirchenmusikalischen Zustinde gegeniiber,
und man sieht nicht recht, nach welchem Kriterium man diese be-



14 Internationaler KongreB fiir Kirchenmusik

urteilen soll, nach welchem MaBstab man den einen Zustand rich-
tiger, normaler finden kénnte als den anderen. Es ist jedenfalls wohl
klar, daB3 unser Ausblick hier nicht ein musikgeschichtlicher und
auch nicht ein musikasthetischer ist; was schone, was die schonere
Musik sei, diese Frage liegt auf einer anderen Ebene; hier handelt
es sich um die Frage, was dem Wesen der Kirche mehr oder weniger
gemal} ist.

Indem wir diese Frage stellen, werden wir, wie mir scheint, das
zum mindesten mit in Betracht zu ziehen haben, was die ersten
christlichen Jahrhunderte iiber diese Fragen gedacht haben. Wir
haben schon erwihnt, dal diese Jahrhunderte, etwa bis zum neun-
ten, insofern einen Normalzustand verwirklicht haben, als sie iiber
die Institution des allgemeinen Konzils verfiigten. Sogar von prote-
stantischer Seite hat man o6fters einer gewissen mittelalterlichen Er-
starrung gegeniiber die Lebendigkeit der ersten christlichen Jahr-
hunderte betont, nur dafl man irrtiimlicherweise diese Lebendigkeit
mit Formlosigkeit, d. h. mit Abwesenheit von liturgischer Form und
liturgischem Inhalt identifizierte. Jedenfalls bedeuten diese ersten
Jahrhunderte das goldene Alter der christlichen Theologie, des
christlich-kirchlichen Denkens, denn wenigstens soweit ich als Laie
urteilen kann, vermogen alle spiateren Theologen im besten Fall nur
zu Fillen derjenigen Lehrer zu sitzen, die bis in das 7. Jahrhundert
(und mit einem Héhepunkt im 4. Jahrhundert) den Glauben nach
der Seite des Denkens ausgeformt haben; es sind dies die Lehrer,
deren einmalige Leistung es war, das Erbe der antiken Philosophie
mit dem jugendfrischen Geist des neuen Glaubens zu verschmelzen’.
Das Denken dieser Zeit, in der die Kirche noch ein ungeteiltes Da-
sein fiithrte, kann uns zum mindesten dann nicht unberiihrt lassen,
wenn wir die Frage der Kirchenmusik in den Aspekt einer mog-
lichen Wiedervereinigung der Kirchen stellen. Was ist also, kurz ge-
sagt, hier die Lehre der Kirchenviter? 8

Zunichst sehen wir, dal eines kategorisch von der Kirche ausge-
schlossen wird: die Instrumentalmusik, sie, die ja offenkundig eine
vom Wort losgeloste, durch sich selbst ergotzende Kunst ist. Aller-
dings war sie bei den Heiden sogar im Tempeldienst zugelassen, aber
nur im Hinblick auf ihren enthusiastischen Charakter, ihre sozu-
sagen stimmungfordernde Wirkung, wiahrend der Christ eines sol-
chen Stimulus nicht bedarf, da er dariiber hinaus in den Bereich der



Die Kirchenmusik und die Frage der Wiedervereinigung der Kirchen 15

Klarheit gelangt ist. Allerdings spielte die Instrumentalmusik auch
im Tempeldienst der Juden eine groB3e Rolle, aber dies, wie die Kir-
chenviter uns erkliren, nur im Hinblick auf die Herzenshirte der
Juden, die solcher starken oder groben Mittel bedurfte. Und wie von
der Instrumentalmusik, so wird auch empfohlen, vom mehrstimmi-
gen Gesang abzusehen (der damals offenbar schon bekannt war, vgl.
meine Musikgeschichte im Uberblick, S. 931.), denn die Einstimmig-
keit wird als Symbol der Eintracht angesehen, und an der Mehrstim-
migkeit wird eine gewisse Selbstgeniigsamkeit, eine gewisse Ablen-
kung vom Wort empfunden, ebenso wie auch eine gewisse Affinitit
mit der Instrumentalmusik (und diese letztere Verkniipfung ist ja
musikgeschichtlich durchaus begriindet).

Also: auBerste Schmucklosigkeit? Nein, denn schon die Musik-
geschichte und die Musikéasthetik lehrt uns, oder sie miilte uns leh-
ren, dafl die einstimmige Musik der mehrstimmigen gegeniiber we-
der das Primitivere, noch das Diirftigere darstellt, dal es nur eine
Kunst ist, die sich in einer anderen als der uns geldufigen Richtung
entfaltet hat. Die Einstimmigkeit bedeutet auch durchaus nicht, daf3
es damals nur den Gemeindegesang gegeben hitte; im Gegenteil,
schon christliche Inschriften aus der Katakombenzeit belehren uns,
dal} es einen Stand des Berufssingers, daB3 es Lektoren und Kanto-
ren gab, darunter auch Knaben; mit anderen Worten: die Einstim-
migkeit schlieBt den Kunstgesang nicht aus.

Im iibrigen werden in dieser Epoche beziiglich des Gesanges keine
stilistischen Vorschriften erlassen; wir lesen nur ofters, es diirfe
nicht ein Gesang sein, der an das Theater erinnert, auch nicht eine
solche Vortragsweise; und das Gelobnis, mit dem der kirchliche Sin-
ger oder Lektor in Dienst genommen wurde, besagt lediglich, daB er
sein Amt nach bestem Vermogen ausiiben und auch in seinem Le-
ben verwirklichen solle, was er mit dem Munde verkiindet?,

Hier erinnern wir uns der berithmien Stelle in den Bekenntnissen
Augustins, wo er sich fragt, ob nicht, wie manche Puristen wollen,
ein ganz schlichter Gesang das Angemessene ware, einer, der der blo-
Ben gehobenen Lesung dhnlich ist: aber nein, sagt er, wenn er sich
erinnere, wie stark auf ihn vor seiner Bekehrung der kirchliche
Kunstgesang eingewirkt habe, und wie diese kiinstlerische Hiille dazu
dienen konnte, den Zugang des Wortes zum Herzen zu erleichtern,
dann miisse er hierin doch eine weise Einrichtung sehen; die Vor-



16 Internationaler Kongref fiir Kirchenmusik

aussetzung dabei ist selbstverstandlich, daB3 das Wort im Gesang, und
zwar im einstimmigen, deutlich zur Geltung kommt1°,

Hier ist, ich méchte sagen, der feste, unverriickbare Ausgangspunkt
fiir alle spateren Wandlungen, denn im Grunde ist man immer zu
denselben Fragestellungen zuriickgekehrt. Zunichst sehen wir im
Mittelalter (im abendlindischen Mittelalter) die allméhliche Aus-
breitung der Mehrstimmigkeit in der Kirche und das allmihliche
Eindringen der Orgel, ja in ihrem Gefolge auch anderer Instrumente.
Dagegen sind aber immer wieder in Zeiten kirchlicher Selbstbesin-
nung Stimmen laut geworden. Kirchenverordnungen des 15. und
16. Jahrhunderts sprechen oft vom ungebiihrlichen Uberhandneh-
men des Orgelspiels!!, und auch der Protestantismus hat sich, weni-
ger heftig in Deutschland und heftiger in der Schweiz, gegen das
viele Orgeln, ja gegen die Orgel iiberhaupt gewendet. Und doch hat
auf die Linge nichts gegen die Orgel aufkommen kénnen, da sie, sa-
gen wir es geradeheraus, in so hohem Mafe eine Losung im Sinne
der Bequemlichkeit darstellt: sie bietet die Bequemlichkeit fiir alle
Arten von Zwischenspielen und Uberleitungen, die Bequemlichkeit
als Ersatz fiir eigentlich zu singende Teile der Liturgie, und die Be-
quemlichkeit als das breite Kissen, auf dem der Gemeindegesang
ruhen kann 2. Ebenso hat auch die Mehrstimmigkeit von kirchlicher
Seite manche Einwendungen hervorgerufen, da sie, besonders in ihrer
Ausprigung als Polyphonie des spiateren 15. und friitheren 16. Jahr-
hunderts, das Wort nicht mehr zur Geltung kommen ldBt, ja sogar
als irrelevant behandelt. So hat dann beim Konzil von Trient (1545
bis 1563), wo die Mehrstimmigkeit bereits als solche bedroht war,
ein Kompromif} stattgefunden, indem Kompositionen von Palestrina
als solche anerkannt wurden, die sowohl der musikalischen Kunst
als den Anforderungen des Wortes gerecht wiirden.

Uberhaupt ist in jener Zeit — im 16. Jahrhundert, als die kirch-
liche Einheit des Abendlandes in die Briiche ging — iiber das Pro-
blem der Kirchenmusik viel nachgedacht, ist auf diesem Gebiet viel
experimentiert worden, und hier sind bekanntlich, was das kontinen-
tale Abendland und innerhalb desselben die protestantische Rich-
tung betrifft, zwei Nuancen zu unterscheiden. Die eine vertreten die
Lutheraner, deren Auffassung in Deutschland iiberwog, die andere
die Reformierten, die in der Schweiz maBgebend wurden.



Die Kirchenmusik und die Frage der Wiedervereinigung der Kirchen 17

Von diesen beiden Richtungen hat die lutherische, wenn sie sich
auch allmihlich von der Auffassung der Messe als eines Mysteriums
lsste, den Gottesdienst als Form beibehalten in seiner Zweigliede-
rung, also den ersten Teil mit den Lesungen und daran anschliefend
der Predigt, den zweiten Teil als Abendmahlsfeier, und zwar beide
Teile als Liturgie gestaltet, d. h. im Wechsel zwischen Geistlichem
und Chor oder Gemeinde, wobei grundsitzlich gesungen, wenn auch
in der Praxis vielfach nur gesprochen wird. Hier miissen wir uns ver-
gegenwiirtigen, daB3 das Singen statt des Sprechens nicht, wie von ra-
tionalistischer Seite angenommen wird, die Uberlagerung des Textes
mit etwas Fremdem bedeutet, sondern eine in der Sache selbst lie-
gende Uberh6hung: es ist diejenige Art des geformten Vortrages,
welche in einem groflen Raum die Stimme in die Ferne «tragen»
1aBt, ohne dafl man ins Schreien verfallen miillte; es ist, wie man
sagen konnte, die Art der Deklamation, welche in gehobener Situa-
tion die gegebene ist, und diejenige, welche die mit dem Vortrag sol-
cher Texte verbundene Gemiitshewegung sowohl ausdriickt als bin-
digt. Auf der anderen Seite freilich miissen wir sagen, dafl das Lu-
thertum in seiner Haltung gegen die Kirchenmusik nicht gerade eine
sehr grundsitzliche Stellung eingenommen hat. So finden wir bei
Luther zum Beispiel den Vergleich zwischen der Schonheit der Mu-
sik und der Schonheit der Schopfung, sowie den Vergleich einer ge-
zwungen einherschreitenden Musik mit dem Gesetz und einer mei-
sterlichen Musik mit dem Evangelium; und in Luthers Vorrede zu
einer mehrstimmigen Kunstliedsammlung findet sich die bekannte
Stelle, wo die Schonheit der mehrstimmigen Musik gepriesen wird
und diejenigen, welche kein Verstandnis dafiir haben, als amusisch
und nur eines gewissen «Dreckpoeten» oder der «Schweinemusik»
wiirdig abgetan werden: also der Standpunkt des reinen Humanis-
mus im Sinne des Bildungsstolzes, wenn auch die Ausdrucksweise
nicht humanistisch klingt. Und in der Wiedergabe dieser Stelle durch
Johann Walter wird, wohl gleichfalls im Sinne Luthers, ein weiterer
Ausfall gegen das «Eselsgeschrei» des einstimmigen traditionellen
Chorals beigefiigt 3.

Demgegeniiber miissen wir den Standpunkt eines Wiedertiufers
wie Karlstadt als grundsitzlicher anerkennen, der 1522 meinte, daf,
wenn schon der einstimmige Choralgesang den Geist von Gott ent-
ferne, indem der Singende so sorgfiltig auf die Noten achten miisse,



18 Internationaler KongreB fiir Kirchenmusik

dies in noch héherem MaBe vom Getose der Orgel und der iibrigen
Instrumente gelte, welches bloBer Klang sei, und von der Mensural-
musik, diesem deutlichsten Hindernis der Andacht'4. Auf demselben
Standpunkt stehen im Grunde auch die Reformierten, die die Orgel
und die Kunstmusik im Sinne der Zeit, also die mehrstimmige, aus
der Kirche austrieben und allen Nachdruck auf den Gemeindegesang
legten, — einen Gemeindegesang, den Zwingli im Grunde noch lie-
ber durch das kollektive Sprechen ersetzen wiirde 5. Hier liegt ein
schmerzlicher Verzicht vor, dessen Grole wir nur ermessen, wenn
wir uns erinnern, daB3 Zwingli an sich nicht weniger musikliebend
war als Luther; und gleichzeitig haben wir es mit einem rationalisti-
schen Verkennen der Form zu tun, der Form, die man als AuBBerlich-

keit abtut, wihrend es doch in der Wirklichkeit keinen Inhalt ohne
Form geben kann.

Vom 17. Jahrhundert an dringt nun auch in die russische Kirche,
die Nachfolgerin der byzantinischen, zwar nicht die Orgel, aber doch
der mehrstimmige Gesang mit seinem Eigéngewicht und seiner Kor-
perlichkeit ein. Und diese Stromung setzt sich in Ru8land mehr und
mehr durch, unter erstaunlicher Vernachlissigung eines Schatzes an
traditioneller einstimmiger Melodik, wie er dem abendlandischen
nicht nachsteht!®. Diese Nachgiebigkeit gegen den Geschmack der
Zeit, dieses Fehlen einer Besinnung auf das Alte, Strenge, hingt viel-
leicht teilweise mit jener transzendenten Grundeinstellung der 6st-
lichen Kirche zusammen, wonach alles Irdische eben irdisch ist und
die menschlichen Dinge, weil sie relativ sind, das Absolute immer
nur nach ihrer natiirlichen Verschiedenheit spiegeln konnen, so daf
also die Transzendenz hier zur Kondeszendenz fithren wiirde. Gleich-
zeitig sehen wir, dal im Laufe der Entwicklung innerhalb der russi-
schen Kirche der Gemeindegesang fast ganz verschwindet und der
Singerchor (welcher, den Umstinden gemiB, auch ein Liebhaber-
chor sein kann) sich im Gottesdienst breit und breiter macht.

Im Resultat sind wohl die einzigen Kirchen, in denen man bis
heute dem altchristlichen Ideal des einstimmigen Gesanges treu ge-
blieben ist, solche orientalische Kirchen wie die syrische oder kop-
tische. Hier handelt es sich allerdings um Linder, in denen die Mehr-
stimmigkeit auch in die weltliche Musik nur wenig eingedrungen
ist; und wieweit die heute dort gesungenen Melodien auf ein hohes



Die Kirchenmusik und die Frage der Wiedervereinigung der Kirchen 19

Alter zuriickblicken konnen, ist eine offene Frage. Im Vergleich da-
mit erscheinen die neugriechische und die ruminische Kirche eini-
germaBlen durch das russische Beispiel beeinfluBt.

#*

Zum Schlufl wollen wir sehen, ob sich aus unseren Uberlegungen
etwas ergibt, das man den verschiedenen Kirchen zwar — selbstver-
stindlich — nicht als Vorschrift, aber im Sinne einer Grundrichtung
oder Orientierung vorlegen konnte, einer Orientierung, die, wenn sie
angenommen wird, auch wieder der kirchlichen Einheit dienen kann.
Ich begniige mich mit einigen fragmentarischen Bemerkungen, ohne
dieselben zu entwickeln, da ich hierfiir auf bereits Gesagtes zuriick-
greifen miiflte.

1. Was das Verhiiltnis zur Instrumentalmusik betrifft, kann man
zwar selbstverstindlich nicht erwarten, dafl die Orgel aus einer so
fest eroberten Stellung wieder gedringt werden konnnte; immerhin
wird sich ihr gegeniiber eine gewisse Relativierung empfehlen; und
wenn wir die Macht der Gewohnheit anerkennen, vermoge deren der
Orgelklang heute als etwas charakteristisch Kirchliches angesehen
wird, braucht uns dies nicht daran zu hindern, da8 wir einmal ver-
suchen, davon zu abstrahieren. Ich muf} iibrigens aus meiner Erfah-
rung anfiigen, daf3 die beinahe ausschlieBliche Bindung der Orgel
an die Kirche sogar fiir die Orgel nicht unbedingt und in jeder Hin-
sicht einen Vorteil bedeutet, denn, wie mir scheint, tritt in denjeni-
gen Orgelkompositionen, die in RuBland um die Zeit des ersten
Weltkrieges auBlerhalb der Kirche entstanden, die aber in Westeu-
ropa fast unbekannt blieben, teilweise eine unbefangene, rein musi-
kalische Haltung zutage, wie man sie in der abendlindischen Orgel-
musik nicht findet, da diese, sofern sie sich ernster gibt, immer
irgendwie an der kirchlichen Assoziation klebt. Allerdings ist auf der
anderen Seite zuzugeben, daf die Organisten im Abendland, wenn
sie nicht fiir die Kirche beschaftigt wiiren, ungefiihr arbeitslos wiir-
den 7.

2. Es ist erwiinscht und normal, daB3 auch die Gemeinde singt, aber
es ist undenkbar, dal der Gesang der Gemeinde in der Kirche der
einzige sein sollte. Warum sollte nur die bildende Kunst an der Aus-



20 Internationaler KongreB fiir Kirchenmusik

schmiickung der Kirche beteiligt sein und nicht die Tonkunst? Aller-
dings ist es besser, natiirlicher, lebendiger und gegliederter, wenn der
Gemeindegesang nicht als ein Absolutum fiir sich steht, sondern in
lebendige Wechselwirkung mit dem Singerchor tritt, wie es schon
durch den hl. Augustin beschrieben wird !8.

3. Der Singerchor mit seinen Solisten wird gewill nicht auf einmal
und tberall von der Mehrstimmigkeit wieder zur Einstimmigkeit zu-
riickkehren kénnen, doch sollte die Uberlegenheit der Einstimmig-
keit iiber die Mehrstimmigkeit in bezug auf das Wort nie ganz aus
dem Auge verloren werden; und die innere Kraft uralter Melodien,
die erstaunlicherweise trotz aller inzwischen eingetretenen Stilwand-
lungen teilweise noch heute ansprechen, ist gleichfalls nicht zu ver-
achten. Ich will gewi nicht behauptet haben, dal bei jedem mehr-
stimmigen Gesang der Text notwendig verloren gehen miisse, aber
die Mehrstimmigkeit ist nun einmal nicht in so direkter Weise eine
Funktion des Wortes wie der einstimmige Gesang, sie ist in gewissem

MaBle eine Ablenkung.

4. Wenn von katholischer Seite der Palestrina-Stil in der Mehrstim-
migkeit, der gregorianische Gesang innerhalb der Einstimmigkeit als
Muster hingestellt wird, so kann dem nur eine relative Bedeutung
beigemessen werden. Musikalische Stile sind nun einmal zeitbedingt;
dies bleibt bestehen, auch wenn man, wie wir es versucht haben, im
Aspekt der Kirche einige konstante allgemeine Gesichtspunkte auf-
stellt. Ebenso konnte man auch gewissen protestantischen Kirchen-
musikern, welche die bekannte moderne Sachlichkeit und Abkehr
von der Romantik zum A und O machen, entgegenhalten, daB man
Gott nicht stilistisch einfangen kann. Viel mehr wird sich hier nicht
sagen lassen, als was schon die dlteste Zeit gesagt hat, daB} nimlich
der Singer im Dienst der Kirche sein Bestmégliches bietet, und daB3
man sich hierbei desjenigen enthilt, was zu sehr an die Stitten welt-
licher (niederer und héherer) Vergniigungen erinnert.

5. Indem man solche allgemeinen Gesichtspunkte, wie wir sie vor-
schlugen, akzeptiert, wird es sich nicht darum handeln kénnen, daf3
man aus verschiedenen musikalischen Elementen ein kirchenmusi-
kalisches Esperanto herstellt; sondern es kommt nur darauf an, daf3



Die Kirchenmusik und die Frage der Wiedervereinigung der Kirchen 21

jeder, auf dem Boden seiner Kirche und innerhalb seines Kulturkrei-
ses stehend, solche Gesichtspunkte, sofern er sie akzeptiert, im Auge
behilt und behutsam anwendet. :

6. Wir werden uns erinnern miissen, dafl die Haltung der Glaubi-
gen in den Fragen der Kirchenmusik stets Abstufungen aufweist und
daBl man von ihnen diesbeziiglich nicht dieselbe Unbedingtheit, Ent-
schiedenheit und Einheitlichkeit des Standpunktes erwarten kann,
wie wenn es sich um den Glauben handelt. Neben denjenigen, die
der Musik in naiverer Weise gegeniiberstehen, wird es immer die-
jenigen geben, welche zu ihr bewuflt und skrupulés eingestellt sind,
aber auch diejenigen, die ganz ohne Musik auskommen kénnen und
darum doch nicht weniger Glaubige sind.

ANMERKUNGEN

1 Die bedeutsame Frage Augustins an Gregor lautete: Da der Glaube einer ist,
warum sind die Briuche der Kirchen so verschieden, und warum hat die ro-
mische Kirche den einen Brauch, die gallikanische den anderen? (Gregor,
Epistolae, Lib. XI Ind.IV Ep.LXIV, Patrologia latina LXXVII 1183 ff.). Aller-
dings handelt es sich hier um eine noch <«junge» Kirche, die englische; und
fiir die romische sieht Gregor das Festhalten an ihrem Brauch als selbstver-
standlich an.

2 Ein fiir die Orientierung niitzliches Biichlein ist das von S. Salaville, Liturgies
orientales (1932). ;

3 Man vergleiche den Aufsatz von O. Casel, Zur Kultsprache des hl. Paulus, im
Archiv fiir Liturgiewissenschaft I, 1950. Dem beriihmten Werk von A. von Har-
nack, Die Mission und Ausbreitung des Christentums in den ersten drei Jahr-
hunderten, gegeniiber (wo das hellenistische Gedankengut im Christentum als
spitere Uberlagerung hingestellt wurde) kann sich Casel nunmehr sogar auf
die Arbeit eines reformierten Theologen berufen (0. Cullmann, Urchristentum
und Gottesdienst, 1944).

4 Es kann immerhin auch in einem solchen Nebengottesdienst «etwas vor sich
gehen», wie in der griechisch-orthodoxen Matutin die Begehung des Gedicht-
nisses (oder die Darstellung) der Auferstehung.

5 Es sei an die Worte von Leo XIII. in seinem apostolischen Brief Orientalium
dignitas, von 1894, erinnert: «Die Bewahrung der orientalischen Riten ist wich-
tiger, als wie man glauben konnte. Das erhabene Alter, das diese verschiedenen
Riten adelt, dient der ganzen Kirche zur Zierde und bekriftigt die gottliche
Einheit des katholischen Glaubens. Hier wird den Hauptkirchen des Orients
ihre apostolische Abkunft bestitigt, hier wird gleichzeitig die enge Verbindung
ins Licht gesetzt, die sie vom Anfang des Christentums an mit der romischen
Kirche verband». In der Enzyklika Rerum orientalium von 1928 schrieb dann
auch Pius XI. vor, daB in allen Priesterseminaren das Studium der orienta-
lischen Fragen, und besonders das der Riten, begiinstigt wiirde.

-



22 Internationaler Kongref fiir Kirchenmusik

6 Hier konnte man ferner, was das 18. Jahrhundert und die schweizerische refor-
mierte Kirche betrifft, der Marienlieder gedenken, die J.K.Lavater dichtete
(dies allerdings nicht im liturgischen Sinn, sondern als Ausdruck personlicher
Verehrung).

7 Von diesem Denken erhilt man zum Beispiel einen Begriff durch H. U.von
Balthasars Buch Kosmische Liturgie; Maximus der Bekenner: Héohe und Krise
des griechischen Weltbildes, 1941, das trotz des etwas blumigen Titels eine ge-
wissenhafte Darstellung der Doktrin eines bedeutenden Lehrers des 7.Jahr-
hunderts bietet.

8 Das Buch von Th. Gérold, Les peres de I'église et la musique, 1931, bedeutet
hier eine niitzliche Zusammenstellung; wenn auch die Interpretation der Stel-
len wenig bietet, ergibt sich doch der Eindruck, der christliche Kultgesang
miisse schon in der Zeit der Katakomben einen bedeutenden Formenreichtum
besessen haben. Ein wichtiges Spezialproblem behandelt in selbstiindiger Weise
J. Quasten, Musik und Gesang in den Kulten der heidnischen Antike und
christlichen Friihzeit, 1930. Die dem Musikhistoriker bekannte Arbeit von H.
Abert, Die Musikanschauung des Mittelalters und ihre Grundlagen, 1905, ist
zwar eine gut geschriebene Zusammenstellung, steht aber auf dem iiblichen lai-
zistischen Standpunkt und behandelt die Symbolik der Theologen eher als
einen Gegenstand der Kuriositiit.

% Diese Formeln findet man noch in den mittelalterlichen Pontifikalien, ja auch

im heutigen romischen Pontificale.
10 Confessiones X 33.

11 Man sehe die verdienstliche Spezialabhandlung von G. C. Rietschel, Die Auf-
gabe der Orgel im Gottesdienst bis in das 18. Jahrhundert, 1893.

12 Allerdings scheint mir diese Verwendung als <breites Kissen» immer noch dem
Wesen der Orgel gemiBer, als wenn man beim Begleiten des Gemeindegesan-
ges die Oberstimme c<heraushaut» (ein Verfahren, das man in pritentioser
Weise als «Cantus-firmus-Spiel> bezeichnet).

13 Vgl. die gute Ubersicht bei W. Gurlitt, Johann Walter und die Musik der Re-
formationszeit (Luther-Jahrbuch XV, 1933), 81f. und 33{.

oSt e, 204,

15 Vgl. A. Geering, Die Vokalmusik in der Schweiz zur Zeit der Reformation, wo
diese Situation auf S. 30 ff. in besonnener Weise behandelt wird.

16 Hieriiber zum Beispiel die Abhandlung Le chant ecclésiastique russe in den
Acta musicologica XXIV (1952).

17 Es scheint mir kein Widerspruch gegen das Gesagte zu sein, wenn ich fest-
stelle, daBl ein Orgelstiick wie Ch.-M. Widors «Symphonie romane> oder sein
«Salve regina» (das nachtriglich einer fritheren Symphonie eingefiigt wurde)
echten religiosen Gehalt birgt. Einen solchen bergen ja auch Klavierstiicke von
Liszt. In diesen Fillen handelt es sich um das in die Sphire des autonomen
Kiinstlerischen iibertragene religiose Erlebnis, was nicht gleichbedeutend ist
mit der Einordnung einer Musik in die Liturgie.

18 Vgl. Confessiones IX 6—1.



	Die Kirchenmusik und die Frage der Wiedervereinigung der Kirchen

