Zeitschrift: Publikationen der Schweizerischen Musikforschenden Gesellschaft.
Serie 2 = Publications de la Société Suisse de Musicologie. Série 2

Herausgeber: Schweizerische Musikforschende Gesellschaft
Band: 3 (1953)
Rubrik: Vortrage gehalten anlasslich des Kongresses

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VORTRAGE

GEHALTEN ANLASSLICH DES KONGRESSES

Die Kirchenmusik
und die Frage der Wiedervereinigung der Kirchen

Jacoues HanpscHIN, BASEL

In der Kunstgeschichte ist man nachgerade an eine Betrachtungs-
weise gewohnt, die man den «<historischen Relativismus» nennen
kann: der eine Kunststil sei berechtigt wie der andere, einen eigent-
lich objektiven Grund, den einen iiber den anderen zu stellen, gebe
es nicht, und man kénne die Erscheinungen nur im Rahmen eines
und desselben Stils miteinander vergleichen. Und nun die Frage: ist
eine solche Anschauung, sofern in der Kunst berechtigt, auch auf
die Kirche, ihre verschiedenen Erscheinungsformen und ihre Ge-
schichte anwendbar?

Wir fithlen sofort, daB sich hier ein grofleres Widerstreben be-
merkbar macht. Jeder mag, so sehr er will, seiner Kirchenform ver-
haftet sein und die anderen respektieren, aber die Uberzeugung, daf3
es einen objektiven MaBstab gibt, nach dem die verschiedenen Kir-
chenformen zu messen sind, ist unabweislich, ja sie gehort zum We-
sen der Kirche. Dies gilt zunichst fiir die kirchliche Lehre, wo es
am einleuchtendsten ist; aber es gilt mehr oder weniger auch fiir das
kirchliche Brauchtum, insbesondere die Formen des Kultus. Denn
diese richten sich naturgemiBl nach der Lehre (ein Beispiel: wenn
fiir die «Freisinnigen» unter den Reformierten der beim Abendmahl
gereichte Wein nur ein Zeichen ist, da3 Christi Blut ebenso wahr-
haftig vergossen wurde wie dieser Wein, dann besteht kein Grund
zu besonderer Reverenz und kann der Wein unter den Sitzenden
herumgereicht werden). Aber abgesehen davon ergibt sich fiir die
Gestaltung des Gottesdienstes, d. h. des 6ffentlichen Kultus, noch eine
doppelte Determinierung: die eine, welche aus dem Wesen der Sache,
d. h. aus der Idee des offentlichen Kultus flieBt (hier konnte man
freilich wieder an die Kunst denken, innerhalb deren schon die Idee
des Kunstwerks manches bedingt), und dann eine, die auf die Grund-
lagen des Christentums zuriickgeht (das vom Herrn selbst eingesetzte



10 Internationaler KongreB fiir Kirchenmusik

Liebesmahl als Kern der Kultversammlung, diese verschont durch
Lobgesiinge, dazu nach der apostolischen Zeit Epistel- und Evange-
lien-Verlesung als natiirlicher Vorbau, sowie als zusitzliches Mo-
ment die Parinese oder Predigt).

Selbstverstindlich sind in diesem Rahmen immer noch Verschie-
denheiten moglich, und so kimen wir doch wieder auf die Parallele
mit der Kunstgeschichte. Immerhin scheint die Idee einer grund-
sitzlichen Einheit, eben weil es sich um eine Einrichtung und nicht
ein asthetisches Produkt handelt, hier in hoherem MaBe zum We-
sen der Sache zu gehoren; man stellt sich hier eher als auf dem Ge-
biet der Kunst vor, daB3 die eine Ordnung objektiv als der Sache an-
gemessener erwiesen werden kann.

Eines wird, und muf3 jedenfalls bei den verschiedenen Voélkern
verschieden sein, dies ist die Kultsprache, welche allen verstindlich
sein mufl (wenn es auch andrerseits nicht unnatiirlich ist, dal eine
Sprache, in der das Evangelium verbreitet worden ist, also eine Mis-
sionssprache, zeitweilig ein gewisses Ubergewicht besitzt und um
Menschen desselben Kulturkreises ein gemeinsames Band schlingt:
so war die erste 6kumenische Sprache das Griechische, dann fiir einen
Teil der Welt das Lateinische). Die andere natiirliche und legitime
Verschiedenheit betrifft die von der Kirche betreuten menschen-
freundlichen Werke; diese nehmen naturgemif3 diejenige Form an,
welche den Lebensgewohnheiten des betreffenden Volkes entspricht.
Und nicht weniger begriindet ist die Verschiedenheit in bezug auf
die Formen der Kunst, mit denen man sei es den Kirchenraum, sei
es den Gottesdienst ausschmiickt: sie sind historisch, also ihrem We-
- sen nach variabel.

Was den Ritus betrifft, so wird man sich dessen erinnern, da3 so-
gar Gregor der GroBle (der von 590 bis 604 Papst war) es seinem
Sendboten in England freistellte, in bezug auf gottesdienstliche
Briauche das Gute zu iibernehmen, wo er es finde!, und daB3 die For-
derung nach voller Uniformitit des Ritus, die man als fiir die katho-
lische Kirche charakteristisch ansieht, eigentlich erst auf die Zeit
Karls des GroBen zuriickgeht, als die romische Kirche sich mit der
frankischen Universalmonarchie verband. Immerhin liegt es im We-
sen der Sache, dal den Divergenzen in bezug auf den Ritus Grenzen
gezogen sind, denn der Ritus hingt im letzten Grunde mit dem
Dogma, dem Glauben zusammen. In der Zeit vor Karl dem GroBen,



Die Kirchenmusik und die Frage der Wiedervereinigung der Kirchen 11

als die gallikanisch-mozarabische, die ambrosianische und andere
Formen des Ritus gleichberechtigt neben der romischen Liturgie
standen (Formen, von denen nur die ambrosianische in Mailand bis
heute erhalten geblieben ist), damals war ihnen a}llen doch ein gemein-
samer GrundriB eigen; und dies gilt ebenso fiir die 6stlichen Riten,
den byzantinischen, syrischen usw., die wieder unter sich eine gewisse
Familienzugehorigkeit bekunden? Es ist, wie wenn in allen diesen
Formen ein gemeinsames Urbild zutage trite, und dies ist nicht zu
verwundern, da die Liturgie in ihrem Kern auf die Apostel, und un-
ter ihnen in erster Linie auf den hl. Paulus zuriickgeht. Ich méchte
mir hier erlauben zu bemerken, daf3 es ein Irrtum wiare anzunehmen,
der hl. Paulus setze einen Gottesdienst etwa in der neuzeitlichen re-
formierten Form voraus, d. h. als eine bloBe Predigtandacht; gewif3
war er ein gewaltiger Prediger, aber den eigentlichen Gottesdienst
faBte er im antiken Sinne als Mysterium, und so reprisentiert er, der
urspriinglich Rabbiner gewesen war, doch schon jene Verbindung
zwischen dem antiken Mysteriums- und dem christlichen Eucharistie-
Gedanken, der fiir die Kirche maBgebend geworden ist 3,

Wenn wir uns in das Wesen des christlichen Gottesdienstes hinein-
denken, zeigt sich, daf3 er kaum anders aufgegliedert sein kann als in
der Weise, daB3 die Eucharistie den Hauptteil bildet — einen Teil,
der sachgemidfl den Glaubigen im engeren Sinne vorbehalten ist —,
daBl dem ein vorbereitender Teil mit Schriftlesungen vorausgeht, daf3
dies alles mit Gebeten und Lobgesingen durchsetzt ist und dafl aul3er-
dem an die Evangelienverlesung eine Homilie oder Parinese an-
kniipft, — wobei die letztere aber auch aulBlerhalb des eigentlichen
Gottesdienstes den Gegenstand einer kirchlichen Zusammenkunft,
der Predigtandacht, bilden kann. Neben jenem eigentlichen Gottes-
dienst stehen ferner solche kirchliche Versammlungen, die nur dem
Gebet und dem Lobgesang gewidmet sind, — also das, was in der
katholischen Kirche als Nebengottesdienste bezeichnet wird ¢.

Sofern wir an den Hauptgottesdienst, die Messe, denken, miissen
wir feststellen, dafl ihre Form, wie wir sie vorhin aufgliederten, sich
am reinsten und verstiandlichsten in der griechisch-orthodoxen Kirche
erhalten hat. Dies geht so weit, dal sogar ein der Sprache Unkun-
diger einer ostlichen Messe (welche dort «Liturgie» heifit) in den
Grundziigen folgen kann. Damit mag es auch zusammenhingen, daf3
sogar die katholische Kirche in der Neuzeit mehrfach den &stlichen



12 Internationaler KongreB fiir Kirchenmusik

Ritus wieder zugelassen hat5. Die in diesem Sinne der romischen
Kirche Angeschlossenen nennt man die Uniierten. Man hat manch-
mal angenommen, die katholische Kirche habe durch die Konzes-
sion in bezug auf den Ritus lediglich ihren Herrschaftsbereich ver-
groflern wollen, doch liegt hier gewi3 auch ein echtes Verstindnis
fiir die Eindringlichkeit jener Ritusform vor. Und in diesem Sinne
handelt es sich um eine okumenische Tat, — wie es andrerseits wohl
als ein okumenischer Zug gewertet werden kann, wenn man heute
auf protestantischer Seite beginnt, die Kirchen nicht mehr simtlich
die Woche iiber geschlossen zu halten® Abgesehen von einer solchen
einem Schwesterritus dargebrachten Huldigung ist es aber wohl das
Normale, da jede Kirche auf dem Boden ihres ererbten Brauches
steht und die Entwicklung eben in diesem Rahmen verlauft. Jeden-
falls kann, da ein derartiger Ritus etwas geschichtlich Gewordenes
ist, keine Rede davon sein, dal man Einzelheiten aus verschiedenen
Riten zu einem Ganzen zusammenflicken konnte, dies um so weni-
ger, als die schopferischen Krifte, die einst zur Ausgestaltung der
verschiedenen Riten gefiihrt haben, heute kaum noch, jedenfalls
nicht im gleichen MaB3e vorhanden sind.

Wenn wir vom Ritus sprechen, stellt sich selbstverstiandlich auch
die Frage, welches denn je und je die oberste kirchliche Behérde ge-
wesen ist, in deren Kompetenz es fiel, die Satzungen zu erlassen,
welche das Leben der Kirche und damit auch den Ritus normierten.
Wie bekannt, hatte die Kirche in ihren ersten Jahrhunderten das all-
gemeine Konzil als oberste Instanz; und die sogenannten apostoli-
schen Konstitutionen kennen auch schon den ZusammenschluB3 der
Bistiimer eines Landes zur Metropolie, also insofern den Begriff der
nationalen Kirche; im Rahmen dieser Landeskirche aber gab es das
Landeskonzil oder die Metropolitansynode. Und nun sehen wir, daf3
Fragen der gottesdienstlichen Ordnung besonders auf diesen Landes-
synoden, wenn nicht sogar auf bloBen Di6zesansynoden behandelt
worden sind, wobei aber andrerseits die Kloster, die in ihrem inne-
ren Regiment von der bischoflichen Gewalt unabhingig waren, sich
hierin nach ihren Ordensregeln richteten.

Bei alledem ist das Letzte, Entscheidende aber selbstverstandlich
die Frage nach dem geistigen Wesen einer Kirche, nach ihrer inne-
ren Haltung und nach der Art, wie sie den Menschen seiner hoheren
Bestimmung zufiihrt. Hier scheint es wiederum, dal3 der griechisch-



Die Kirchenmusik und die Frage der Wiedervereinigung der Kirchen 13

orthodoxen Kirche heute eine Sonderstellung zufillt: sie, die aus
dem Osten kommt, steht gleichwohl in der Mitte zwischen den bei-
den westlichen Kirchen, zwischen Protestantismus und Katholizis-
mus, insofern als sie zwar an der gottesdienstlichen Form und an der
Bedeutung dieser Form festhilt, aber nie in der Weise zum Staats-
wesen, oder zu einem Abbild des Staatswesens geworden ist wie die
katholische Kirche; und so ist es verstandlich, dal sich in ihrem
SchoBBe nie ein Umsturz vollzogen hat, wie ihn die Reformation in
gewissem Sinne darstellt. So erscheint denn auch die Frage der Wie-
dervereinigung heute in einem anderen Licht als zur Zeit von Leib-
niz, wo es sich nur um Protestantismus und Katholizismus zu han-
deln schien, Heute ist die Situation, rein objektiv gesprochen, wohl
die, daf} mit einer Einigung von Protestantismus und Katholizismus
der Osten noch nicht gewonnen wire, wihrend mit der Einigung zwi-
schen Katholizismus und griechischer Orthodoxie ein solches Ge-
wicht gewihrleistet wire, dal3 der Protestantismus kaum noch auBer-
halb davon bestehen konnte. Man hat den Eindruck, daB3 der durch
die Spaltung des 9. Jahrhunderts aufgerissene Graben zwischen Osten
und Westen heute eher iiberbriickt werden konnte als der, der sich
im 16. Jahrhundert im Westen auftat. Wir haben ja schon erwihnt,
daf die katholische Kirche heute der 6stlichen in bezug auf den Ri-
tus eine besondere Aufmerksamkeit entgegenbringt. Immerhin kén-
nen wir ebenso auch anfiihren, da} heute bei verschiedenen prote-
stantischen Kirchen ein erh6htes Interesse fiir die Ostkirche zutage
tritt. Ich denke besonders an das Interesse, das man ihr bei den all-
jahrlich im Diakonenhaus bei Riischlikon (Ziirich) stattfindenden
Zusammenkiinften widmet, — bei Riischlikon, wo man dem Kern
der Sache vielleicht niher ist als in Genf, wo das offizielle Verbin-
dungsorgan der Kirchen residiert.

Wir gelangen nunmehr zum anderen Teil unserer Uberlegungen
und betrachten die Stellung, die die Musik in unserem Zusammen-
hang einnimmt und einnehmen kann. Zwar ist das Problem hier ein
begrenzteres, doch ist es gleichwohl nicht einfach, denn man sieht
sich einer Vielfalt der kirchenmusikalischen Zustinde gegeniiber,
und man sieht nicht recht, nach welchem Kriterium man diese be-



14 Internationaler KongreB fiir Kirchenmusik

urteilen soll, nach welchem MaBstab man den einen Zustand rich-
tiger, normaler finden kénnte als den anderen. Es ist jedenfalls wohl
klar, daB3 unser Ausblick hier nicht ein musikgeschichtlicher und
auch nicht ein musikasthetischer ist; was schone, was die schonere
Musik sei, diese Frage liegt auf einer anderen Ebene; hier handelt
es sich um die Frage, was dem Wesen der Kirche mehr oder weniger
gemal} ist.

Indem wir diese Frage stellen, werden wir, wie mir scheint, das
zum mindesten mit in Betracht zu ziehen haben, was die ersten
christlichen Jahrhunderte iiber diese Fragen gedacht haben. Wir
haben schon erwihnt, dal diese Jahrhunderte, etwa bis zum neun-
ten, insofern einen Normalzustand verwirklicht haben, als sie iiber
die Institution des allgemeinen Konzils verfiigten. Sogar von prote-
stantischer Seite hat man o6fters einer gewissen mittelalterlichen Er-
starrung gegeniiber die Lebendigkeit der ersten christlichen Jahr-
hunderte betont, nur dafl man irrtiimlicherweise diese Lebendigkeit
mit Formlosigkeit, d. h. mit Abwesenheit von liturgischer Form und
liturgischem Inhalt identifizierte. Jedenfalls bedeuten diese ersten
Jahrhunderte das goldene Alter der christlichen Theologie, des
christlich-kirchlichen Denkens, denn wenigstens soweit ich als Laie
urteilen kann, vermogen alle spiateren Theologen im besten Fall nur
zu Fillen derjenigen Lehrer zu sitzen, die bis in das 7. Jahrhundert
(und mit einem Héhepunkt im 4. Jahrhundert) den Glauben nach
der Seite des Denkens ausgeformt haben; es sind dies die Lehrer,
deren einmalige Leistung es war, das Erbe der antiken Philosophie
mit dem jugendfrischen Geist des neuen Glaubens zu verschmelzen’.
Das Denken dieser Zeit, in der die Kirche noch ein ungeteiltes Da-
sein fiithrte, kann uns zum mindesten dann nicht unberiihrt lassen,
wenn wir die Frage der Kirchenmusik in den Aspekt einer mog-
lichen Wiedervereinigung der Kirchen stellen. Was ist also, kurz ge-
sagt, hier die Lehre der Kirchenviter? 8

Zunichst sehen wir, dal eines kategorisch von der Kirche ausge-
schlossen wird: die Instrumentalmusik, sie, die ja offenkundig eine
vom Wort losgeloste, durch sich selbst ergotzende Kunst ist. Aller-
dings war sie bei den Heiden sogar im Tempeldienst zugelassen, aber
nur im Hinblick auf ihren enthusiastischen Charakter, ihre sozu-
sagen stimmungfordernde Wirkung, wiahrend der Christ eines sol-
chen Stimulus nicht bedarf, da er dariiber hinaus in den Bereich der



Die Kirchenmusik und die Frage der Wiedervereinigung der Kirchen 15

Klarheit gelangt ist. Allerdings spielte die Instrumentalmusik auch
im Tempeldienst der Juden eine groB3e Rolle, aber dies, wie die Kir-
chenviter uns erkliren, nur im Hinblick auf die Herzenshirte der
Juden, die solcher starken oder groben Mittel bedurfte. Und wie von
der Instrumentalmusik, so wird auch empfohlen, vom mehrstimmi-
gen Gesang abzusehen (der damals offenbar schon bekannt war, vgl.
meine Musikgeschichte im Uberblick, S. 931.), denn die Einstimmig-
keit wird als Symbol der Eintracht angesehen, und an der Mehrstim-
migkeit wird eine gewisse Selbstgeniigsamkeit, eine gewisse Ablen-
kung vom Wort empfunden, ebenso wie auch eine gewisse Affinitit
mit der Instrumentalmusik (und diese letztere Verkniipfung ist ja
musikgeschichtlich durchaus begriindet).

Also: auBerste Schmucklosigkeit? Nein, denn schon die Musik-
geschichte und die Musikéasthetik lehrt uns, oder sie miilte uns leh-
ren, dafl die einstimmige Musik der mehrstimmigen gegeniiber we-
der das Primitivere, noch das Diirftigere darstellt, dal es nur eine
Kunst ist, die sich in einer anderen als der uns geldufigen Richtung
entfaltet hat. Die Einstimmigkeit bedeutet auch durchaus nicht, daf3
es damals nur den Gemeindegesang gegeben hitte; im Gegenteil,
schon christliche Inschriften aus der Katakombenzeit belehren uns,
dal} es einen Stand des Berufssingers, daB3 es Lektoren und Kanto-
ren gab, darunter auch Knaben; mit anderen Worten: die Einstim-
migkeit schlieBt den Kunstgesang nicht aus.

Im iibrigen werden in dieser Epoche beziiglich des Gesanges keine
stilistischen Vorschriften erlassen; wir lesen nur ofters, es diirfe
nicht ein Gesang sein, der an das Theater erinnert, auch nicht eine
solche Vortragsweise; und das Gelobnis, mit dem der kirchliche Sin-
ger oder Lektor in Dienst genommen wurde, besagt lediglich, daB er
sein Amt nach bestem Vermogen ausiiben und auch in seinem Le-
ben verwirklichen solle, was er mit dem Munde verkiindet?,

Hier erinnern wir uns der berithmien Stelle in den Bekenntnissen
Augustins, wo er sich fragt, ob nicht, wie manche Puristen wollen,
ein ganz schlichter Gesang das Angemessene ware, einer, der der blo-
Ben gehobenen Lesung dhnlich ist: aber nein, sagt er, wenn er sich
erinnere, wie stark auf ihn vor seiner Bekehrung der kirchliche
Kunstgesang eingewirkt habe, und wie diese kiinstlerische Hiille dazu
dienen konnte, den Zugang des Wortes zum Herzen zu erleichtern,
dann miisse er hierin doch eine weise Einrichtung sehen; die Vor-



16 Internationaler Kongref fiir Kirchenmusik

aussetzung dabei ist selbstverstandlich, daB3 das Wort im Gesang, und
zwar im einstimmigen, deutlich zur Geltung kommt1°,

Hier ist, ich méchte sagen, der feste, unverriickbare Ausgangspunkt
fiir alle spateren Wandlungen, denn im Grunde ist man immer zu
denselben Fragestellungen zuriickgekehrt. Zunichst sehen wir im
Mittelalter (im abendlindischen Mittelalter) die allméhliche Aus-
breitung der Mehrstimmigkeit in der Kirche und das allmihliche
Eindringen der Orgel, ja in ihrem Gefolge auch anderer Instrumente.
Dagegen sind aber immer wieder in Zeiten kirchlicher Selbstbesin-
nung Stimmen laut geworden. Kirchenverordnungen des 15. und
16. Jahrhunderts sprechen oft vom ungebiihrlichen Uberhandneh-
men des Orgelspiels!!, und auch der Protestantismus hat sich, weni-
ger heftig in Deutschland und heftiger in der Schweiz, gegen das
viele Orgeln, ja gegen die Orgel iiberhaupt gewendet. Und doch hat
auf die Linge nichts gegen die Orgel aufkommen kénnen, da sie, sa-
gen wir es geradeheraus, in so hohem Mafe eine Losung im Sinne
der Bequemlichkeit darstellt: sie bietet die Bequemlichkeit fiir alle
Arten von Zwischenspielen und Uberleitungen, die Bequemlichkeit
als Ersatz fiir eigentlich zu singende Teile der Liturgie, und die Be-
quemlichkeit als das breite Kissen, auf dem der Gemeindegesang
ruhen kann 2. Ebenso hat auch die Mehrstimmigkeit von kirchlicher
Seite manche Einwendungen hervorgerufen, da sie, besonders in ihrer
Ausprigung als Polyphonie des spiateren 15. und friitheren 16. Jahr-
hunderts, das Wort nicht mehr zur Geltung kommen ldBt, ja sogar
als irrelevant behandelt. So hat dann beim Konzil von Trient (1545
bis 1563), wo die Mehrstimmigkeit bereits als solche bedroht war,
ein Kompromif} stattgefunden, indem Kompositionen von Palestrina
als solche anerkannt wurden, die sowohl der musikalischen Kunst
als den Anforderungen des Wortes gerecht wiirden.

Uberhaupt ist in jener Zeit — im 16. Jahrhundert, als die kirch-
liche Einheit des Abendlandes in die Briiche ging — iiber das Pro-
blem der Kirchenmusik viel nachgedacht, ist auf diesem Gebiet viel
experimentiert worden, und hier sind bekanntlich, was das kontinen-
tale Abendland und innerhalb desselben die protestantische Rich-
tung betrifft, zwei Nuancen zu unterscheiden. Die eine vertreten die
Lutheraner, deren Auffassung in Deutschland iiberwog, die andere
die Reformierten, die in der Schweiz maBgebend wurden.



Die Kirchenmusik und die Frage der Wiedervereinigung der Kirchen 17

Von diesen beiden Richtungen hat die lutherische, wenn sie sich
auch allmihlich von der Auffassung der Messe als eines Mysteriums
lsste, den Gottesdienst als Form beibehalten in seiner Zweigliede-
rung, also den ersten Teil mit den Lesungen und daran anschliefend
der Predigt, den zweiten Teil als Abendmahlsfeier, und zwar beide
Teile als Liturgie gestaltet, d. h. im Wechsel zwischen Geistlichem
und Chor oder Gemeinde, wobei grundsitzlich gesungen, wenn auch
in der Praxis vielfach nur gesprochen wird. Hier miissen wir uns ver-
gegenwiirtigen, daB3 das Singen statt des Sprechens nicht, wie von ra-
tionalistischer Seite angenommen wird, die Uberlagerung des Textes
mit etwas Fremdem bedeutet, sondern eine in der Sache selbst lie-
gende Uberh6hung: es ist diejenige Art des geformten Vortrages,
welche in einem groflen Raum die Stimme in die Ferne «tragen»
1aBt, ohne dafl man ins Schreien verfallen miillte; es ist, wie man
sagen konnte, die Art der Deklamation, welche in gehobener Situa-
tion die gegebene ist, und diejenige, welche die mit dem Vortrag sol-
cher Texte verbundene Gemiitshewegung sowohl ausdriickt als bin-
digt. Auf der anderen Seite freilich miissen wir sagen, dafl das Lu-
thertum in seiner Haltung gegen die Kirchenmusik nicht gerade eine
sehr grundsitzliche Stellung eingenommen hat. So finden wir bei
Luther zum Beispiel den Vergleich zwischen der Schonheit der Mu-
sik und der Schonheit der Schopfung, sowie den Vergleich einer ge-
zwungen einherschreitenden Musik mit dem Gesetz und einer mei-
sterlichen Musik mit dem Evangelium; und in Luthers Vorrede zu
einer mehrstimmigen Kunstliedsammlung findet sich die bekannte
Stelle, wo die Schonheit der mehrstimmigen Musik gepriesen wird
und diejenigen, welche kein Verstandnis dafiir haben, als amusisch
und nur eines gewissen «Dreckpoeten» oder der «Schweinemusik»
wiirdig abgetan werden: also der Standpunkt des reinen Humanis-
mus im Sinne des Bildungsstolzes, wenn auch die Ausdrucksweise
nicht humanistisch klingt. Und in der Wiedergabe dieser Stelle durch
Johann Walter wird, wohl gleichfalls im Sinne Luthers, ein weiterer
Ausfall gegen das «Eselsgeschrei» des einstimmigen traditionellen
Chorals beigefiigt 3.

Demgegeniiber miissen wir den Standpunkt eines Wiedertiufers
wie Karlstadt als grundsitzlicher anerkennen, der 1522 meinte, daf,
wenn schon der einstimmige Choralgesang den Geist von Gott ent-
ferne, indem der Singende so sorgfiltig auf die Noten achten miisse,



18 Internationaler KongreB fiir Kirchenmusik

dies in noch héherem MaBe vom Getose der Orgel und der iibrigen
Instrumente gelte, welches bloBer Klang sei, und von der Mensural-
musik, diesem deutlichsten Hindernis der Andacht'4. Auf demselben
Standpunkt stehen im Grunde auch die Reformierten, die die Orgel
und die Kunstmusik im Sinne der Zeit, also die mehrstimmige, aus
der Kirche austrieben und allen Nachdruck auf den Gemeindegesang
legten, — einen Gemeindegesang, den Zwingli im Grunde noch lie-
ber durch das kollektive Sprechen ersetzen wiirde 5. Hier liegt ein
schmerzlicher Verzicht vor, dessen Grole wir nur ermessen, wenn
wir uns erinnern, daB3 Zwingli an sich nicht weniger musikliebend
war als Luther; und gleichzeitig haben wir es mit einem rationalisti-
schen Verkennen der Form zu tun, der Form, die man als AuBBerlich-

keit abtut, wihrend es doch in der Wirklichkeit keinen Inhalt ohne
Form geben kann.

Vom 17. Jahrhundert an dringt nun auch in die russische Kirche,
die Nachfolgerin der byzantinischen, zwar nicht die Orgel, aber doch
der mehrstimmige Gesang mit seinem Eigéngewicht und seiner Kor-
perlichkeit ein. Und diese Stromung setzt sich in Ru8land mehr und
mehr durch, unter erstaunlicher Vernachlissigung eines Schatzes an
traditioneller einstimmiger Melodik, wie er dem abendlandischen
nicht nachsteht!®. Diese Nachgiebigkeit gegen den Geschmack der
Zeit, dieses Fehlen einer Besinnung auf das Alte, Strenge, hingt viel-
leicht teilweise mit jener transzendenten Grundeinstellung der 6st-
lichen Kirche zusammen, wonach alles Irdische eben irdisch ist und
die menschlichen Dinge, weil sie relativ sind, das Absolute immer
nur nach ihrer natiirlichen Verschiedenheit spiegeln konnen, so daf
also die Transzendenz hier zur Kondeszendenz fithren wiirde. Gleich-
zeitig sehen wir, dal im Laufe der Entwicklung innerhalb der russi-
schen Kirche der Gemeindegesang fast ganz verschwindet und der
Singerchor (welcher, den Umstinden gemiB, auch ein Liebhaber-
chor sein kann) sich im Gottesdienst breit und breiter macht.

Im Resultat sind wohl die einzigen Kirchen, in denen man bis
heute dem altchristlichen Ideal des einstimmigen Gesanges treu ge-
blieben ist, solche orientalische Kirchen wie die syrische oder kop-
tische. Hier handelt es sich allerdings um Linder, in denen die Mehr-
stimmigkeit auch in die weltliche Musik nur wenig eingedrungen
ist; und wieweit die heute dort gesungenen Melodien auf ein hohes



Die Kirchenmusik und die Frage der Wiedervereinigung der Kirchen 19

Alter zuriickblicken konnen, ist eine offene Frage. Im Vergleich da-
mit erscheinen die neugriechische und die ruminische Kirche eini-
germaBlen durch das russische Beispiel beeinfluBt.

#*

Zum Schlufl wollen wir sehen, ob sich aus unseren Uberlegungen
etwas ergibt, das man den verschiedenen Kirchen zwar — selbstver-
stindlich — nicht als Vorschrift, aber im Sinne einer Grundrichtung
oder Orientierung vorlegen konnte, einer Orientierung, die, wenn sie
angenommen wird, auch wieder der kirchlichen Einheit dienen kann.
Ich begniige mich mit einigen fragmentarischen Bemerkungen, ohne
dieselben zu entwickeln, da ich hierfiir auf bereits Gesagtes zuriick-
greifen miiflte.

1. Was das Verhiiltnis zur Instrumentalmusik betrifft, kann man
zwar selbstverstindlich nicht erwarten, dafl die Orgel aus einer so
fest eroberten Stellung wieder gedringt werden konnnte; immerhin
wird sich ihr gegeniiber eine gewisse Relativierung empfehlen; und
wenn wir die Macht der Gewohnheit anerkennen, vermoge deren der
Orgelklang heute als etwas charakteristisch Kirchliches angesehen
wird, braucht uns dies nicht daran zu hindern, da8 wir einmal ver-
suchen, davon zu abstrahieren. Ich muf} iibrigens aus meiner Erfah-
rung anfiigen, daf3 die beinahe ausschlieBliche Bindung der Orgel
an die Kirche sogar fiir die Orgel nicht unbedingt und in jeder Hin-
sicht einen Vorteil bedeutet, denn, wie mir scheint, tritt in denjeni-
gen Orgelkompositionen, die in RuBland um die Zeit des ersten
Weltkrieges auBlerhalb der Kirche entstanden, die aber in Westeu-
ropa fast unbekannt blieben, teilweise eine unbefangene, rein musi-
kalische Haltung zutage, wie man sie in der abendlindischen Orgel-
musik nicht findet, da diese, sofern sie sich ernster gibt, immer
irgendwie an der kirchlichen Assoziation klebt. Allerdings ist auf der
anderen Seite zuzugeben, daf die Organisten im Abendland, wenn
sie nicht fiir die Kirche beschaftigt wiiren, ungefiihr arbeitslos wiir-
den 7.

2. Es ist erwiinscht und normal, daB3 auch die Gemeinde singt, aber
es ist undenkbar, dal der Gesang der Gemeinde in der Kirche der
einzige sein sollte. Warum sollte nur die bildende Kunst an der Aus-



20 Internationaler KongreB fiir Kirchenmusik

schmiickung der Kirche beteiligt sein und nicht die Tonkunst? Aller-
dings ist es besser, natiirlicher, lebendiger und gegliederter, wenn der
Gemeindegesang nicht als ein Absolutum fiir sich steht, sondern in
lebendige Wechselwirkung mit dem Singerchor tritt, wie es schon
durch den hl. Augustin beschrieben wird !8.

3. Der Singerchor mit seinen Solisten wird gewill nicht auf einmal
und tberall von der Mehrstimmigkeit wieder zur Einstimmigkeit zu-
riickkehren kénnen, doch sollte die Uberlegenheit der Einstimmig-
keit iiber die Mehrstimmigkeit in bezug auf das Wort nie ganz aus
dem Auge verloren werden; und die innere Kraft uralter Melodien,
die erstaunlicherweise trotz aller inzwischen eingetretenen Stilwand-
lungen teilweise noch heute ansprechen, ist gleichfalls nicht zu ver-
achten. Ich will gewi nicht behauptet haben, dal bei jedem mehr-
stimmigen Gesang der Text notwendig verloren gehen miisse, aber
die Mehrstimmigkeit ist nun einmal nicht in so direkter Weise eine
Funktion des Wortes wie der einstimmige Gesang, sie ist in gewissem

MaBle eine Ablenkung.

4. Wenn von katholischer Seite der Palestrina-Stil in der Mehrstim-
migkeit, der gregorianische Gesang innerhalb der Einstimmigkeit als
Muster hingestellt wird, so kann dem nur eine relative Bedeutung
beigemessen werden. Musikalische Stile sind nun einmal zeitbedingt;
dies bleibt bestehen, auch wenn man, wie wir es versucht haben, im
Aspekt der Kirche einige konstante allgemeine Gesichtspunkte auf-
stellt. Ebenso konnte man auch gewissen protestantischen Kirchen-
musikern, welche die bekannte moderne Sachlichkeit und Abkehr
von der Romantik zum A und O machen, entgegenhalten, daB man
Gott nicht stilistisch einfangen kann. Viel mehr wird sich hier nicht
sagen lassen, als was schon die dlteste Zeit gesagt hat, daB} nimlich
der Singer im Dienst der Kirche sein Bestmégliches bietet, und daB3
man sich hierbei desjenigen enthilt, was zu sehr an die Stitten welt-
licher (niederer und héherer) Vergniigungen erinnert.

5. Indem man solche allgemeinen Gesichtspunkte, wie wir sie vor-
schlugen, akzeptiert, wird es sich nicht darum handeln kénnen, daf3
man aus verschiedenen musikalischen Elementen ein kirchenmusi-
kalisches Esperanto herstellt; sondern es kommt nur darauf an, daf3



Die Kirchenmusik und die Frage der Wiedervereinigung der Kirchen 21

jeder, auf dem Boden seiner Kirche und innerhalb seines Kulturkrei-
ses stehend, solche Gesichtspunkte, sofern er sie akzeptiert, im Auge
behilt und behutsam anwendet. :

6. Wir werden uns erinnern miissen, dafl die Haltung der Glaubi-
gen in den Fragen der Kirchenmusik stets Abstufungen aufweist und
daBl man von ihnen diesbeziiglich nicht dieselbe Unbedingtheit, Ent-
schiedenheit und Einheitlichkeit des Standpunktes erwarten kann,
wie wenn es sich um den Glauben handelt. Neben denjenigen, die
der Musik in naiverer Weise gegeniiberstehen, wird es immer die-
jenigen geben, welche zu ihr bewuflt und skrupulés eingestellt sind,
aber auch diejenigen, die ganz ohne Musik auskommen kénnen und
darum doch nicht weniger Glaubige sind.

ANMERKUNGEN

1 Die bedeutsame Frage Augustins an Gregor lautete: Da der Glaube einer ist,
warum sind die Briuche der Kirchen so verschieden, und warum hat die ro-
mische Kirche den einen Brauch, die gallikanische den anderen? (Gregor,
Epistolae, Lib. XI Ind.IV Ep.LXIV, Patrologia latina LXXVII 1183 ff.). Aller-
dings handelt es sich hier um eine noch <«junge» Kirche, die englische; und
fiir die romische sieht Gregor das Festhalten an ihrem Brauch als selbstver-
standlich an.

2 Ein fiir die Orientierung niitzliches Biichlein ist das von S. Salaville, Liturgies
orientales (1932). ;

3 Man vergleiche den Aufsatz von O. Casel, Zur Kultsprache des hl. Paulus, im
Archiv fiir Liturgiewissenschaft I, 1950. Dem beriihmten Werk von A. von Har-
nack, Die Mission und Ausbreitung des Christentums in den ersten drei Jahr-
hunderten, gegeniiber (wo das hellenistische Gedankengut im Christentum als
spitere Uberlagerung hingestellt wurde) kann sich Casel nunmehr sogar auf
die Arbeit eines reformierten Theologen berufen (0. Cullmann, Urchristentum
und Gottesdienst, 1944).

4 Es kann immerhin auch in einem solchen Nebengottesdienst «etwas vor sich
gehen», wie in der griechisch-orthodoxen Matutin die Begehung des Gedicht-
nisses (oder die Darstellung) der Auferstehung.

5 Es sei an die Worte von Leo XIII. in seinem apostolischen Brief Orientalium
dignitas, von 1894, erinnert: «Die Bewahrung der orientalischen Riten ist wich-
tiger, als wie man glauben konnte. Das erhabene Alter, das diese verschiedenen
Riten adelt, dient der ganzen Kirche zur Zierde und bekriftigt die gottliche
Einheit des katholischen Glaubens. Hier wird den Hauptkirchen des Orients
ihre apostolische Abkunft bestitigt, hier wird gleichzeitig die enge Verbindung
ins Licht gesetzt, die sie vom Anfang des Christentums an mit der romischen
Kirche verband». In der Enzyklika Rerum orientalium von 1928 schrieb dann
auch Pius XI. vor, daB in allen Priesterseminaren das Studium der orienta-
lischen Fragen, und besonders das der Riten, begiinstigt wiirde.

-



22 Internationaler Kongref fiir Kirchenmusik

6 Hier konnte man ferner, was das 18. Jahrhundert und die schweizerische refor-
mierte Kirche betrifft, der Marienlieder gedenken, die J.K.Lavater dichtete
(dies allerdings nicht im liturgischen Sinn, sondern als Ausdruck personlicher
Verehrung).

7 Von diesem Denken erhilt man zum Beispiel einen Begriff durch H. U.von
Balthasars Buch Kosmische Liturgie; Maximus der Bekenner: Héohe und Krise
des griechischen Weltbildes, 1941, das trotz des etwas blumigen Titels eine ge-
wissenhafte Darstellung der Doktrin eines bedeutenden Lehrers des 7.Jahr-
hunderts bietet.

8 Das Buch von Th. Gérold, Les peres de I'église et la musique, 1931, bedeutet
hier eine niitzliche Zusammenstellung; wenn auch die Interpretation der Stel-
len wenig bietet, ergibt sich doch der Eindruck, der christliche Kultgesang
miisse schon in der Zeit der Katakomben einen bedeutenden Formenreichtum
besessen haben. Ein wichtiges Spezialproblem behandelt in selbstiindiger Weise
J. Quasten, Musik und Gesang in den Kulten der heidnischen Antike und
christlichen Friihzeit, 1930. Die dem Musikhistoriker bekannte Arbeit von H.
Abert, Die Musikanschauung des Mittelalters und ihre Grundlagen, 1905, ist
zwar eine gut geschriebene Zusammenstellung, steht aber auf dem iiblichen lai-
zistischen Standpunkt und behandelt die Symbolik der Theologen eher als
einen Gegenstand der Kuriositiit.

% Diese Formeln findet man noch in den mittelalterlichen Pontifikalien, ja auch

im heutigen romischen Pontificale.
10 Confessiones X 33.

11 Man sehe die verdienstliche Spezialabhandlung von G. C. Rietschel, Die Auf-
gabe der Orgel im Gottesdienst bis in das 18. Jahrhundert, 1893.

12 Allerdings scheint mir diese Verwendung als <breites Kissen» immer noch dem
Wesen der Orgel gemiBer, als wenn man beim Begleiten des Gemeindegesan-
ges die Oberstimme c<heraushaut» (ein Verfahren, das man in pritentioser
Weise als «Cantus-firmus-Spiel> bezeichnet).

13 Vgl. die gute Ubersicht bei W. Gurlitt, Johann Walter und die Musik der Re-
formationszeit (Luther-Jahrbuch XV, 1933), 81f. und 33{.

oSt e, 204,

15 Vgl. A. Geering, Die Vokalmusik in der Schweiz zur Zeit der Reformation, wo
diese Situation auf S. 30 ff. in besonnener Weise behandelt wird.

16 Hieriiber zum Beispiel die Abhandlung Le chant ecclésiastique russe in den
Acta musicologica XXIV (1952).

17 Es scheint mir kein Widerspruch gegen das Gesagte zu sein, wenn ich fest-
stelle, daBl ein Orgelstiick wie Ch.-M. Widors «Symphonie romane> oder sein
«Salve regina» (das nachtriglich einer fritheren Symphonie eingefiigt wurde)
echten religiosen Gehalt birgt. Einen solchen bergen ja auch Klavierstiicke von
Liszt. In diesen Fillen handelt es sich um das in die Sphire des autonomen
Kiinstlerischen iibertragene religiose Erlebnis, was nicht gleichbedeutend ist
mit der Einordnung einer Musik in die Liturgie.

18 Vgl. Confessiones IX 6—1.



23

Die Kirchenorgel in Geschichte und Gegenwart

WirisaLp Gurritt, FREIBURG 1. BR.

Auch in Kreisen der Musiker macht sich heute ein gewisses Unge-
niigen an der Historie breit, ja ein Miltrauen in die Vergangenheit.
Man spricht dngstlich von «Archaismus» und «Historismus», indem
man eine vermeintlich geschichtslose Gegenwart gegen die Vergan-
genheit ausspielen méchte und vor der Geschichte zu retten versucht.
Aber solch Uberdrufl an der Geschichte kann nicht die Grunderfah-
rung der Geschichtlichkeit unseres Daseins verdecken. Wie im Le-
ben des Einzelnen reichen sich auch im Leben unserer geistigen und
kiinstlerischen Kultur Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft die
Hand. Der Horizont unserer gegenwirtigen Musik-Wirklichkeit zeigt
sich von Einwirkungen der Vergangenheit ebenso bestimmt wie von
Riickstrahlungen der Zukunft — und diese zwiefache Bestimmtheit
macht das Wesen seiner Geschichtlichkeit aus. So mag gegenwirtige
Wirklichkeit aktuelle Vergangenheit heiBen, wobei aktuell nicht das-
selbe sagen will wie zeitlich nah oder gar gleichzeitig, auch nicht das-
selbe wie modern. Denn das Moderne ist nicht immer das Zukiinf-
tige, nicht einmal immer das Gegenwiirtige. Eine Compenius- oder
Praetorius-Orgel kann aktueller sein als eine noch so schone von
Walcker, Willis oder Cavaillé-Coll, und die Orgelmusik von Swee-
linck oder Frescobaldi, Scheidt oder Weckmann kann aktueller sein
als die mancher moderner Komponisten. Das ist keine Qualitatsfrage
sondern eine Stilfrage. Wie ndmlich jeder neue eigenstindige Stil
eine neue Schonheit und Vollkommenheit birgt, worin die kiinstle-
rischen Werte ihre Ordnung finden, so gilt es im Blick auf die Mu-
sikinstrumente und ihre Geschichte die innere Notwendigkeit einzu-
sehen, mit der eine bestimmte Klangvorstellung mit einer bestimm-
ten musikalischen Stilbildung zusammenhingt und darin eine be-
stimmte Auslese und Rangordnung der Musikinstrumente griindet.
In diesem Sinne sprechen wir von historischen «Klang-Idealen» (sehr
zu unterscheiden von geschichtslosem «idealen» Klang), nach denen
die Geschichte der Musikinstrumente sich ausrichtet. So auch der
Gestaltwandel der Orgel. Denn eine idealtypische, eine iibergeschicht-
liche Klanggestalt der Orgel gibt es nicht und kann es nicht geben,
schon weil wir den himmlischen Schatz nur in irdenen GefdBen be-
sitzen.



24 Internationaler KongreB fiir Kirchenmusik

Aus antiker, spitantiker und frithchristlicher Zeit ist die Orgel als
ein profanes Musikinstrument bekannt, das im Zirkus und Theater,
bei Wettkimpfen und Gastmihlern in der Hand der Spielleute eine
nicht unbedeutende Rolle spielte — eine Rolle, wie sie heute die
Funk- und Film-Orgel wieder zu spielen trachtet, die freilich eine
tausendjihrige Vergangenheit im Raum der Kirche hinter sich hat
und nicht verleugnen kann.

Als ein heidnisches und profanes Instrument war die Orgel im Ur-
christentum wegen ihres MiBbrauchs durch die Spielleute geidchtet,
nicht anders als der Aulos, dessen greller, unbiegsamer Klang als In-
strument des Dionysos im antiken Drama erklungen war.

In der Zeit der Volkerwanderung scheint die Orgel im Abendland
aufler Gebrauch gekommen zu sein, wihrend sie im Morgenland
weiterlebte, und zwar im héfischen Zeremoniell der byzantinischen
Kaiser. Von Konstantinopel her wird sie in das Frankenreich als ein
Geschenk des Kaisers an den Frankenkonig eingefiihrt. Ludwig der
Fromme liel 826 eine Orgel «more Graecorum» in der Aachener
Pfalzkapelle erbauen !, die der héfischen Reprisentation als ein
Wunderwerk diente im Rang der kostbaren Verkleidung der Winde
im Innenraum der Kapelle mit Marmor, Stuck, Mosaikbildern und
Teppichen.

Aus eben dieser Zeit ist uns die alteste Nachricht iiber den Ge-
brauch der Orgel in der Kirche tiberkommen, und zwar aus dem
Land, das am meisten dazu beigetragen hat, lateinische und christ-
liche Kultur in Europa zu verbreiten: aus Irland. In der Ostkirche
dagegen wurde das altchristliche Verbot des Gebrauchs von Musik-
instrumenten im Gottesdienst bis heute streng aufrechterhalten. Noch
Igor Strawinskys Messe von 1948 ist ohne Orgel. In frithreformato-
rischer Zeit, die der urchristlichen Gottesdienstordnung nacheiferte,
hat jenes Verbot sowohl in Wittenberg als auch in StraBburg zur
Achtung der Orgel gefiihrt. Selbst Martin Luther, der Freund der
Frau Musica, betrachtet die Orgel durchaus nicht mit giinstigen Au-
gen und erwiahnt sie nirgends in seinen Gottesdienstordnungen. Umso
eifriger rithmten die Humanisten Orgel und Orgelkunst. Im Berner
Miinster wurden, nach Zwinglis Verbot, Orgel und Orgelspiel ver-
bannt und erst nach 200 Jahren neu wiedereingefiihrt 2°, Auch heute
soll es Theologen geben, die aus jeder Orgelpfeife nur den Teufel
hervorlugen sehen und horen, und das «<laudare eum in cordis et or-



Die Kirchenorgel in Geschichte und Gegenwart 25

gano» des 150. Psalms nicht auf die Orgel anwenden wollen. Andere
wiederum konnen sich keinen Gottesdienst vorstellen ohne Mitwir-
kung der Orgel.

Englische Zeugnisse des 9. und 10. Jahrhunderts bestitigen die
Herkunft der Kirchenorgel aus der irisch-angelsidchsischen Kloster-
kultur, der das Abendland zugleich die dltesten Kirchenglocken ver-
dankt. Kirchenorgel und Kirchenglocken wurden durch iro-schot-
tische Monche mit der Christianisierung Kuropas vom britischen
Inselreich aus verbreitet. In den Klosterschulen wird die Kunst des
Orgelbaus und des Glockengusses gepflegt. Das Schweigen der Orgel
wie der Glocken in der Kirche hat seine liturgische Bedeutung bis
heute behalten. Um die Nihe von grolen und kleinen Glocken
(Cymbala, Zimbeln), Glockenrad und Glockenspiel*! zum Orgelspiel
wissen noch die Carillons auf den Kirch- und Stadthaustiirmen Hol-
lands, wei3 auch noch der Orgel-Carillon (Zimbelstern) der alten
Orgel, den bekanntlich noch Sebastian Bach liebte. Nicht nur, daB
der warme singende Ton einer gut proportionierten Glocke nah beim
Orgelklang liegt, sondern auch die Spieltechniken von Glockenspiel
und Orgel sind einander eng verwandt. Sitzt doch der Glockenspie-
ler nicht anders als der Organist auf seiner Bank und «schligt» die
Tasten, die durch das Regierwerk mit den Glocken verbunden sind,
manualiter und pedaliter, Es ist nicht unwahrscheinlich, dafl vom
Glockenspiel her das Pedal an die Orgel gekommen ist.

Im Raum der Kirche ist die Orgel jedenfalls um das Jahr 1000
so weit eingebiirgert, dal3 der Benediktiner Theophilus im Kloster
St. Pantaleon in Ké6ln in seiner «Schedula diversarum artium», worin
die Lehre vom Orgelbau ausfiithrlich mitbehandelt wird, die Orgel
(organa) bezeichnen darf als «utensilium domus Domini, sine qui-
bus divina mysteria et officiorum ministeria non valent consistere».
In der fir die europdische Musikgeschichte grundlegenden Epoche
des gotischen Mittelalters (etwa 1150—1320) bildet sich der neue
Stil organaler Mehrstimmigkeit in der Kunst der Choralbearbeitung,
dem Organum. Welche grole Geschichtssymbolik liegt doch in dem
Verhiltnis von Einstimmigkeit und Mehrstimmigkeit, das diese neue
Kunst trigt, indem der cantus prius factus, die vorgegebene Choral-
weise, die vox principalis (tenor), einer dlteren Zeitstufe, wiahrend
die Oberstimme, die vox organalis, einer spiteren Zeitstufe zugehort.
Cantus firmus und Gegenstimme zeigen eine zeittiefe Zuordnung und



26 Internationaler KongreB fiir Kirchenmusik

darin wurzelnde schopferische Freiheit in der Gebundenheit: das
Prinzip der dienenden Kunst als Grundlage aller groflen kultischen:
Orgelmusik.

Der erste Kantor der Kathedrale Notre Name in Paris, der Wiege
des organalen Stils, wird als «optimus organista», Meister der Orga-
num-Komposition, bezeichnet; das Hauptwerk seiner Kunst als
«Magnus liber organi pro servitio divino multiplicando», «Das grofle
Buch der Organum-Komposition zur Mehrung des Gottesdienstes».
Der gotische Stil der Choralbearbeitung lebt durch Jahrhunderte in
Europa fort, provinziell und altertiimlich bis in das 16. Jahrhundert,
und entbindet noch im 15. Jahrhundert die Formwerdung der Orgel-
musik. So wenig das anfinglich wechselseitige Verhiltnis von Orgel-
musik und organaler Mehrstimmigkeit im einzelnen geklirt sein mag,
so gibt doch der kundige Hinweis des Michael Praetorius zu den-
ken, wonach <auch durch die Orgel unsere figuralis musica erfunden
worden sei». In dem Jahrhundert, das dem gotischen Mittelalter
folgt, finden wir die Kirchenorgel iiberall in Europa verbreitet; bald
fehlt sie in keinem Kirchenraum mehr. Die ilteste Orgel in der
Schweiz in der Marien-, spiater Katharinenkirche von Valeria auf
dem Talhiigel iiber der Stadt Sitten, stammt aus dieser Zeit, wohl
von einem flamischen Orgelmacher.

Die Orgel des 14. Jahrhunderts besitzt sowohl die Gliederung ihres
Pfeifenwerks in einzelne Register als auch die Teilung in Manuale
und Pedale. Die iltesten erhaltenen Denkmiler von Orgelmusik
stammen aus England und Italien, Ende des 14. Jahrhunderts. Es be-
weist die Eigenstindigkeit der Welt der Orgel, Orgelmacher und Or-
ganisten, daf sie fiir die Niederschrift ihrer Komposition eine eigene
Schrift ausgebildet und beibehalten haben: die Tabulatur, die nicht
nur Noten, sondern auch Buchstaben verwendet, um die Griffe auf
den Tasten zu notieren. Noch Sebastian Bach bediente sich ihrer in
Fillen des Raummangels auf dem Papier.

Seit dem 15. Jahrhundert besitzt jede Kathedrale und groBere
Kirche schon mehrere Orgelwerke, ein kleines im Chorraum oder auf
dem Lettner zur Unterstiitzung der Kantorei, und ein groeres zu
mehr selbstindiger kiinstlerischer Betitigung (mit mehreren Ma-
nualen und an das Hauptwerk gekoppeltem Riickpositiv). Die gro-
Bere Orgel ist an einer der beiden Hochschiffwinde oder auf einer
Empore, oder im Querschiff oder iiber dem Kircheneingang am



Die Kirchenorgel in Geschichte und Gegenwart 27

Westgiebel in der Michaelskapelle angebracht. Auler der Chororgel
und Schiffsorgel besaBlen die Kirchen, oft auch die Organisten per-
sonlich mehrere Kleinorgeln, Positive und traghare Portative. Noch
Anton Bruckner spielte bei der Fronleichnamsprozession auf dem
mitgetragenen Portativ. Auf der Chororgel wurde im Wechsel mit
der Kantorei nach altem Brauch gewohnlich einstimmig gespielt, an
Fest- und Feiertagen auch mehrstimmig. Der Ausdruck «canere in
organis», «die Orgel besingen», entstammt der Nihe zum Singerchor
im Chorraum. Indem die Orgel den Vortrag einzelner Sitze der
Messe iibernahm, sei es allein oder im Wechsel mit der Kantorei, ent-
stand die «Missa ad organum», die Messe auf der Orgel, die Orgel-
messe, deren Denkmailer vom 14. Jahrhundert bis zum 3. Teil von
Samuel Scheidts «Tabulatura Nova» (1624) und zum 3. Teil von Se-
bastian Bachs Klavieriibung (1739) reichen.

In der Geschichte der Orgel ist der Aufgang der Neuzeit durch ein
Dokument bezeichnet, das uns die «Reformierung» der groBen Kir-
chenorgel (in Deutschland) vorstellt: Arnolt Schlick, «Spiegel der
Orgelmacher und Organisten», den der blinde Organist des Pfalz-
griflichen Hofes in Heidelberg mit einem Privileg Kaiser Maximi-
lians bei Peter Schoffer in Mainz 1511 herausgab. Dieses Werk schil-
dert die deutsche Orgel des 15. Jahrhunderts in dhnlich eindriick-
licher Weise wie Michael Praetorius in seiner «Organographia» (Wol-
fenbiittel 1619) die deutsche Orgel des 16. Jahrhunderts beschrieben
hat. Schlicks Orgel zeigt das Instrument mit Schleiflade aus Eichen-
holz, mechanisch angespielter Tonkanzellenlade, sechs bis zehn Re-
gistern («viel Register zu machen sein nit 16blich»), mehreren Ta-
stenreihen (Clavieren) als Grifftafeln (Tabulaturen), Hand- und
FuB3-Clavieren (Manualen und Pedalen). Es ist die Orgel, die Paul
Hofhaimer und seiner Schule zur Verfiigung stand: Hans Buchner
in Konstanz, Johannes Kotter in Freiburg i. Br., Fridolin Sicher in
St. Gallen, das Instrument, dem die zahlreichen Orgeltabulaturbii-
cher seit dem Buxheimer Orgelbuch (1475) galten.

Schlicks Lehrmeister, Johannes de Susato (von Soest), berichtet in
seiner fesselnden Selbstbiographie von 1504, wie er in Briigge bei
zwei Singern aus England das «Singen aus Kunst» gelernt habe, und
erwahnt dabei ausdriicklich den «fauberdon» ?2. Seine neun- bis
zwolfstimmigen Kompositionen erwahnt der Heidelberger Humanist



28 Internationaler KongreB fiir Kirchenmusik

Agricola in einem Brief an Jacques Barbireau (1485) als charakte-
ristisch fiir Johannes von Soest. An sie mag Schlick mit seinen Orgel-
kompositionen angekniipft haben. Auler seinem Orgeltabulaturbuch
von 1511 sind neuerdings drei- bis fiinfstimmige fauxbourdonartige
Kompositionen fiir Orgel von ihm in der Form von «Canones sine
pausis» iiber «Gaude Dei genitrix, quam circumstant obstetricum» 23,
einem Teil der Weihnachtsequenz «Natus ante saecula» als Cantus
firmus gefunden worden. Von alters her war ja die Orgel beim Sin-
gen der Sequenzen beteiligt. Der Meister hat diese Orgelmusik an-
laBlich der Kronung Karls V. zum romischen Konig in Aachen
(1520) geschrieben und bezeichnet sie als «etwas Neus, Lustigs, Selt-
sams, Kunstreichs» 24, Damit sind sowohl die kunstvollen Kanonbil-
dungen wie ein zehnstimmiger Satz mit sechs Stimmen im Manual
und vier Stimmen im Pedal iiber die Antiphon «Ascendo ad Patrem
meum» gemeint. Wie sehr mullte es Schlick dabei auf die klang-
liche Abhebung obligater Stimmen gegen die Cantus firmus-haltigen
Stimmen ankommen!

Eine solche Differenzierung wiire nicht moglich gewesen ohne ein
Ladenwerk, wie es Schlick voraussetzt, mit Schleifen, mechanisch ge-
steuerten Tonkanzellen, niedrigem Schalldruck bei geringem Wind-
druck und variablen Pfeifenmensuren. Damit ist verbunden, da8 der
Druckabfall in den Kanzellen umso merklicher ist, je mehr Pfeifen
ertonen, also bei vollgriffigem Spiel die Plena stufenweise schwicher
klingen als die einzelnen Register, Nebenwerke schwiacher als das
Hauptwerk 25, Weiterhin wird der Klang durch die rdaumliche Tren-
nung der Werke auseinandergefaltet, geliiftet, aufgelockert. Erst ein
solcher Klang vermag den Kirchenraum ganz zu durchdringen, ihn
zu erfiillen. Es kommt zu keiner Brennpunktbildung und Massierung
des Klanges, sondern zu seiner deutlich vernehmbaren Gliederung
und Staffelung.

Zu den Modifikationen des Schalldruckes kommt bei der Schlick-
Orgel das lebensvolle Einschwingen des Tones, verwandt etwa mit
dem Anschlag des Clavicymbels oder der Glocke. Infolge von Druck-
schwankungen erhilt der Ton einen organisch bebenden Anlaut,
hohe Téne, die rascher einschwingen, einen anderen als tiefe, lang-
samer einschwingende Toéne. Bei den neueren pneumatisch angespiel-
ten Ladensystemen entstehen die Tone gleichmiaBig explosiv, mit der
toten Prizision einer Maschine. Je mehr die Orgel eine iiber alle



Die Kirchenorgel in Geschichte und Gegenwart 29

Spielméoglichkeiten verfiighare Maschine wurde, je weniger war sie
Musikinstrument.

Dazu gehort ferner, daB das Legatospiel auf der alten Orgel die
einzelnen Téne klar gegeneinander abhebt und sie leichtfliissig wie
Perlen an einer Kette aufreiht. Sie sind verbunden, aber sie kleben
nicht aneinander. Auf der neueren Orgel ist dagegen das Legatospiel
immer monotoner, klebriger und ziahflissiger geworden. Ein Gleiten
von Taste zu Taste 1aBt die alte Orgel schon gar nicht zu, sondern
fordert nach Moglichkeit wechselnde Finger- und Fullsetzung fiir je-
den einzelnen Ton.

Im Blick auf die Schlick-Orgel ist es aufschluBlreich, die eigen-
stindige Tradition der Kompositions- und Spiellehren der Orgel-
kunst seit Conrad Paumann zu studieren: die «Fundamenta organi-
sandi» des 15. und 16. Jahrhunderts. Thre kompositionstechnische
Eigenart beruht darin, daB sie, von dem Satz Note gegen Note aus-
gehend, die Elemente der koloristischen und imitativen Satztechnik,
der Cantus firmus-Arbeit und der Ars fugandi einbeziehen.

Die italienische Kirchenorgel zur Zeit von Schlick 2¢ huldigt einer
Plastik und Leuchtkraft des Pleno-Klanges, der sich nah am vokalen
Chorklang halt und wie ihn die italienischen Ricercari und Tocca-
ten verlangen. Er geht aus von einem einheitlichen Prinzipalchor
mit wenigen zarten Floten, besitzt keine Charakterstimmen (die erst
mit den niederlindischen Orgelmachern nach Italien gelangten), ins-
besondere keine Zungen, mehr eng- als weitmensurierte Stimmen,
schmale Labiierung, meist kein Brustwerk und erst recht kein Riick-
positiv. Schon am Klang der Prinzipale lassen sich die geschicht-
lichen Orgeltypen erkennen, etwa die Silbermann-Prinzipale mit
ihrer Helligkeit des a-Lautes.

Fiir die giiltige Darstellung dieser durchscheinenden, kristallini-
schen Kldnge ist die neuzeitliche gleichschwebende Temperatur mit
ihrer freien Verfiigharkeit iiber die Dur-Moll-Harmonik und ihre
Modulationsméglichkeiten ein offensichtliches Hindernis. Linger als
das Clavicymbel hat die Orgel die mitteltonige Temperatur mit ihren
reinen groflen Terzen der modalen, kirchentonalen Harmonik fest-
gehalten.

Die deutsche Orgel der Barockzeit (1580—1740) darf als eine Syn-
these aus der norddeutschen Orgel mit niederlindischem Einschlag
und der italienischen Orgel mit schlesischem und &sterreichischem



30 Internationaler KongreB fiir Kirchenmusik

Einschlag betrachtet werden, indem den enger mensurierten Regi-
stergruppen weitere gegeniiberstehen und auf einem Manual verbun-
den sind, fiille- und schirfebetonte Klinge sich erginzen. Dabei iiber-
wiegen die Kurvenmensuren der Pfeifenreihen bis ins 18. Jahrhun-
dert, wo erst die Briider Silbermann in Kursachsen und im Elsal} zu
festen Mensuren iibergehen, die dann im 19. Jahrhundert immer
mehr vorherrschend werden. Die Kirchenorgel der Barockzeit ist vor
einem Menschenalter zu ungemeiner kiinstlerischer Aktualitit ge-
langt, nicht nur in Deutschland. Es liegt das d@hnlich wie bei dem
neuen Gesangbuch der evangelischen Kirche, dessen Liederbestand
zu mehr als 30 %0 der Zeit des Dreiligjihrigen Krieges entnommen
sind, zu 27 %o der Reformationszeit 2. Hieraus erhellt der weite Le-
bensraum des Orgelchorals noch im heutigen evangelischen Gottes-
dienst.

Dem neuen Stil der Orgelmusik des 17. Jahrhunderts liegt das
Formprinzip «d’une teneur» zugrunde: die einheitliche Gestaltung
der Einzelsitze, wie sie bei Jean Philipp Rameau am Gegenbild der
neuen deutschen Symphonik in Paris 1772 beobachtet worden ist %,
Dieses Aufgehen der Selbstindigkeit der Einzelteile eines Werkes
oder Satzes in einen Einheitsverlauf zeigt sich ebenso deutlich am
Weg von Ricercar zur Fuge, wie am Zusammenwachsen von Prilu-
dium und Fuge, Toccata und Fuge, auch der Gegenstimmen zum
Cantus firmus, beispielhaft in Joh. Seb. Bachs Orgelbiichlein. In sol-
cher Vereinheitlichung wurzelt zudem die Eigenart der sogenannten
«Orgelpolyphonie» mit ihrer harmonischen Bindung und iibergeord-
neten Zweistimmigkeit.

Derselbe Zug zur Einheitlichkeit ist im Klangaufbau der Silber-
mann-Orgel ersichtlich, im Abbau der Mehrchorigkeit und des Werk-
prinzips, wie er sich im Flichenprospekt spiegelt, ersichtlich auch
in den festen Mensuren der Einzelregister und ihrer gegenseitigen
Angleichung, in der Geschlossenheit der Manuale, auf denen mehr
als die Hilfte der Stimmen Grundstimmen sind, in dem Verzicht auf
das Riickpositiv usw. Der neue Stil von 1740 fiihrt von der Kirchen-
orgel weit ab und dem Symphonie-Orchester und dem Kammer-En-
semble zu. Damit riickt die Orgel an die Peripherie des Musiklebens
und seiner Musizierformen. Die alten Orgeln werden an die Land-
und Dorfgemeinden abgegeben, wo sie noch heute vielfach ein Dorn-
roschendasein fristen, und manches schone Werk noch unentdeckt



Die Kirchenorgel in Geschichte und Gegenwart 31

geblieben ist. Den eigentlichen Bruch in der Uberlieferung der Kir-
chenorgel in Deutschland vollziechen Abbé Vogler und sein Schiiler
Justin Knecht (Orgelschule 1795). Klangmodell war der neue Ham-
merfliigel und das Symphonie-Orchester Mannheimer Herkunft mit
seiner neuartigen empfindsam erregten Klanglichkeit und Dynamik,
die dem stationaren Klang der alten Orgel zuwider ist. IThnen ver-
dankt die Orgel den «Schweller» (piano-forte), den Sebastian Bach
noch nicht kannte, wihrend die «swell organ» in England seit 1712
bekannt war und Georg Friedrich Handel sie zu schitzen wuBte. Die
zugehorige Orgelmusik war mehr oder weniger Verkleidung von Or-
chester- und Klaviermusik im Stil des Wiener Klassizismus durch
Transkription.

Der Niedergang des Orgelspiels in der Kirche, besonders des Spiels
der linken Hand und des Pedals, der Verfall der alten Klangkultur
der Kirchenorgel, ihre «Simplifizierung» (Abbé Vogler) zu einem
mehr und mehr grundténig-homogenen einheitlichen Aqualklang
mit Vermehrung der 8-Stimmen und dem Ersatz des Werk- durch
das Additionsprinzip — alles das war unaufhaltsam, besonders in
Deutschland. In Frankreich dagegen blieb die Orgelkunst traditions-
gebundener, weil sie nicht so stark unter den EinfluBl der das Hand-
werk verdringenden Welt der Technologie, Mechanismen und Appa-
raturen geriet, Hier ist die Orgelmacherkunst Cavaillé-Colls in seiner
«symphonischen Orgel» und der Organisten César Franck mit seinen
spiten Orgelchorilen und Charles-Marie Widor mit seinen «Orgel-
Symphonien» fithrend gewesen. Beider Lebenswerk wirkt in der fran-
zosischen Orgelkunst noch heute ungeachtet der riicklaufigen Bewe-
gung, die von den Veroffentlichungen alter franzosischer Orgelmusik
durch Alexandre Guilmant und André Pirro ausgegangen war, die
aber noch ganz unter dem Klanghorizont der symphonischen Orgel
gehort und gespielt wurde. Hier kniipfte Albert Schweitzer an. Was
wire die neuere Musikgeschichte Frankreichs ohne seine Organisten
wie Louis Vierne, Marcel Dupré, Jehan Alain und Olivier Messiaen ?

Franzésischer Einflufl auf die deutsche Orgelkunst zeigt sich am
deutlichsten in Stiddeutschland bei Karl Riepp und den StraBburger
Briidern Silbermann. Dieser Einflu8 wirkt sich in einem gewissen
Gleichgewicht zwischen weiteren, mittleren und engeren Mensuren,
sowie in der Vorliebe fiir reichbesetzte Zungenchére aus. Im letzten
Jahrzehnt des 17. Jahrhunderts war die Rede von einem «vermisch-



32 Internationaler KongreB fiir Kirchenmusik

ten Geschmack» (J. J. Quantz) in der Instrumentalmusik, womit eine
europiaische Verbindung italienischer, franzésischer und deutscher
Stilbildungen gemeint war. Im Orgelwesen ist eine dhnliche Erschei-
nung zu beobachten. In dieser Zeit 16st sich die Stilgemeinschaft von
Orgel- und Klaviermusik weitgehend auf und kommt es zu einer
Differenzierung von Orgel- und Klavierspiel. Orgelmacher wechseln
zum Klavierbau iiber. Noch Mozart, fiir den die Orgel noch die alte
Vorrangstellung besall, und der keine Gelegenheit versdaumte, sich
auf der Orgel horen zu lassen, war sich dieser Differenzierung voll
bewuf3t. Bei seinem Besuch in Augsburg begegnete er Johann An-
dreas Stein, dem Orgel- und Klaviermacher, einem Schiiler des Straf3-
burger Johann Andreas Silbermann, und spielte auf der von Stein
erbauten Orgel in der Barfiierkirche. Dariiber schreibt Mozart
(Brief vom 24. Oktober 1777) an seinen Vater: «Als ich Herrn Stein
sagte, ich mochte gern auf seiner Orgel spielen, denn die Orgel seie
meine Passion, so verwunderte er sich groB3 und sagte: was, ein sol-
cher Mann wie Sie, ein solcher groB8er Clavierist will auf einem In-
strument spielen, wo kein douceur, kein expression, kein piano noch
forte stattfindet, sondern immer gleich fortgehet? — Das hat alles
nichts zu bedeuten, Die Orgel ist doch in meinen Augen und Ohren
der Konig aller Instrumente.» 2

Das Schicksal der deutschen Kirchenorgel war gleichsam besiegelt,
als die Orgel im Konzertsaal einzog, wo sie iibrigens in Amerika
schon langere Zeit heimisch war. Die Orgel im Kaimsaal in Miin-
chen, mit freistehendem Prospekt, von 1895, wo Karl Straube sein
erstes Orgelkonzert mit Werken von Max Reger (1901) gab, ist die
fritheste Orgel im Konzertsaal in Deutschland. Nach dem Vorbild
von Busonis reinen Klavierabenden waren reine Orgelabende ent-
standen, die spater vom Konzertsaal, der seinerseits bei der kirch-
lichen Architektur Anleihen machte, in die Kirche iibertragen wur-
den. Das Ziel Straubes ist es gewesen 3, die Orgel zu einem dem Kla-
vier ebenbiirtigen Konzertinstrument zu erheben. Zu diesem Zweck
iibertrug er die Klangkunst von Liszt und Wagner, spiter von De-
bussy und Reger auf die Orgel. Durch radikale Modernisierung, Sub-
jektivierung, Individualisierung seines Orgelspiels hat Straube den
Bruch der Uberlieferung in seine duBersten Konsequenzen getrieben,
bis dorthin, wo es nur noch eine Umkehr geben konnte. Die Orgel-
bauer, die fiir das virtuose Spiel durch Einfiihrung der pneumati-



Die Kirchenorgel in Geschichte und Gegenwart 33

schen und elektro-magnetischen Steuerung, Rollschweller, freie Kom-
binationen usw. die Orgel modernisierten, waren vor allem Walcker,
Ladegast, Sauer, Steinmayer. Von der Konzertorgel des beginnenden
20. Jahrhunderts ist der Weg nicht weit zu dem anglo-amerikani-
schen Orchestrion (Hope-Jones’ und Wurlitzers «one-man orche-
stra») und der elektronischen Orgel mit ihrem ortlosen, membrané-
sen Klang, der aller musikalisch belebender Einschwingungsvor-
cinge entbehrt. Sie bleibt im gegenwirtigen Stand ihrer Durchbil-
dung im Blick auf die musikalische Kirchenorgel noch immer nur
mit dem Ersatz der Kirchenglocken durch das Lautsprechergeliut
vergleichbar.

1908 beginnt in Deutschland die Krisis, aus der sich eine Gegen-
bewegung gegen die Orgel der zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts
und ihren «barbarisch-emotionalen» Klang entfaltete. Man hat auch
von «Orgel-Romantik», die man meinte bekampfen zu sollen, gespro-
chen, Es kam auch zu Ablehnungen wie der folgenden: «Ich kenne
die Orgel nicht, aber ich verabscheue sie.»

Die Gegenbewegung und Erneuerung nahm ihren Ausgang von
der Lebensarbeit zweier Méanner, denen die Kirchen- und Orgelkunst
grofiten Dank schuldet: Albert Schweitzer und Karl Straube.

Schweitzers Grundanliegen ist es, einen geschichtslosen «idealen»
Klangtypus der Orgel ausfindig zu machen. Er meint ihn in der Or-
cel der Briider Silbermann und deren Nachfolger im 19. Jahrhundert
zu finden. Dabei hilt Schweitzer an einem, uns lingst schon frag-
wiirdig gewordenen, weil zu eng mit der asthetischen Kategorie des
«Erhabenen» verkniipften monumentalen, majestiatischen Orgelklang
fest. Schweitzer sieht sich darin durch César Francks Orgelmusik,
besonders durch dessen spiite Orgelchorile bestitigt. «Die besten Or-
geln wurden etwa zwischen 1850 und 1880 erbaut, als Orgelbauer, die
Kiinstler waren, sich die Errungenschaften der Technik zunutze
machten, um das Orgelideal Silbermanns und der anderen groBen
Orgelbauer des 18. Jahrhunderts in héchstméglicher Vollendung zu
verwirklichen.» «Wahrend mir die monumentale Orgel des 18. Jahr-
hunderts, wie sie spiater durch Cavaillé-Coll und andere ihre Vollen-
dung erfuhr, in klanglicher Hinsicht als das Ideal gilt, wollen neuer-
dings Musikhistoriker in Deutschland auf die Orgel der Zeit vor
Bach zuriickgehen. Diese ist aber nicht die wahre Orgel, sondern
nur ihr Vorldufer. Es fehlt ihr das Majestiitische, das zum Wesen der



34 Internationaler KongreB fiir Kirchenmusik

Orgel gehort. Die Kunst hat absolute, nicht archaistische Ideale. Fiir
sie gilt das Wort: Wenn aber kommen wird das Vollkommene, so
wird das Stiickwerk aufhéren.» 31 Schweitzers Ruf vom Jahr 1906:
«Zuriick von der vom Erfindungsteufel eingegebenen modernen Fa-
brikorgel zur tonschénen und wahren Orgel!» war ein aufriittelndes
Programm, Zwei Jahre spiter fillt ein entscheidendes Ereignis der
Orgelgeschichte unseres Jahrhunderts: Karl Straube entsagt der Vir-
tuosenlaufbahn auf der Hihe seines Ruhmes als Orgelspieler aller
Grade, um im Blick auf die «ewig jungen alten Meister» seine Schii-
ler auf einen Weg zu bringen, der zu einer neuen schulbildenden
Uberlieferung der Orgelkunst fithren sollte und gefiihrt hat. Frei-
lich gibt es auch heute noch ausgezeichnete ehemalige Schiiler Strau-
bes, die diese Umkehr ihres Lehrers nicht in allen ihren Folgerungen
mitvollzogen haben, sondern noch in den Bahnen seiner friitheren
Lehrmeisterzeit wandeln.

Aber eben um diese Folgerungen geht es heute. Die alten Orgeln
erwachten wieder und gaben der alten Orgelmusik ihre eigentliche
Schonheit zuriick. Neben die Treue gegen das Original der Nieder-
schrift, des Notenbildes, des Urtextes trat die Treue gegen das histo-
rische Klangbild. Es waren zunichst Aufgaben der Musikforschung,
die zu den Rekonstruktionen alter Instrumente, sowie zur Einfiih-
rung des Kielfliigels und des Clavichords, der Viola da gamba und
der Blockflote fiithrten. Damit ist aber nicht ausgeschlossen, daf
entscheidende Antriebe hierzu in rein kiinstlerisch-musikalischen
Einsichten und Bediirfnissen zu suchen sind.

So kam es zu dem ersten Versuch einer Rekonstruktion eines Dis-
positions-Entwurfs des Michael Praetorius im Musikwissenschaft-
lichen Institut der Universitat Freiburg i. Br. Die Orgel war von Os-
car Walcker 1921 erbaut und von Kar] Straube eingeweiht worden 2,
Mancherlei Mingel und Unzulinglichkeiten mégen ihr angehaftet
haben, die aus der damaligen Lage der Orgelforschung nur zu ver-
staindlich sind. Immerhin darf die Praetorius-Orgel den Anspruch
erheben, das Tor zu der sogenannten «Orgelbewegung» in Deutsch-
land weit aufgestoBBen zu haben. Inzwischen ist das genannte Frei-
burger Institut mitsamt seiner Orgel und dem schonen alten Biblio-
theksbau in der BertholdstraB3e ein Opfer des Krieges geworden und
total vernichtet. Fiir das kommende Jahr jedoch besteht die berech-
tigte Hoffnung auf den Wiederaufbau der Praetorius-Orgel in der



Die Kirchenorgel in Geschichte und Gegenwart 35

Universitit Freiburg i. Br, unter Verwendung der in den dreiBig
Jahren erarbeiteten musikologischen Erkenntnisse und Forschungs-
ergebnisse, und zwar streng nach dem historischen Vorbild. Erst
jlingst ist wieder auf ein Kennzeichen der Dispositionsweise des Mi-
chael Praetorius hingewiesen worden, wonach «in allen Lagen die
lautstirkem@Big und farblich ausgerichteten Ubergangsregister feh-
len» 3, Indem das historische Vorbild bis in alle seine wesentlichen
kiinstlerischen und technischen Einzelheiten (Tonkanzellenlade,
Schleiflade, mechanische Traktur, Riickpositiv, mitteltonige Tempe-
ratur) hinein ganz ernst genommen wird, darf bei der Rekonstruk-
tion auf jede willkiirliche Stilisierung und jede Art von Kompromis-
sen mit heute beliebten neu-barocken oder neu-klassizistischen Or-
gelklangbildern verzichtet werden. Es verhilt sich damit ahnlich, wie
in der Musikgeschichte, wo einem verflachenden Historismus nur
durch vertiefte und verstirkte geschichtliche Interpretation begegnet
werden kann,

Wie gleichsinnig die Erneuerungsbestrebungen auf dem Gebiet des
Orgelwesens withrend der geistig und kiinstlerisch so aufgeschlosse-
nen und fruchtbaren Jahre nach dem ersten Weltkrieg mit dem
Weg verlaufen, den die musikalische Komposition in Deutschland
eingeschlagen hatte, erhellt aus der Tatsache, daf es sich dabei nicht
um eine anachronistische Romantik und romantisch verklirende
Wiederherstellung der alten Orgel oder gar um irgendeine musiko-
logische Mode handelte, sondern das Jahr 1921 auch das Jahr der
ersten Kammermusikfeste im nahen Donaueschingen gewesen ist,
deren musikgeschichtliche Bedeutung heute mehr denn je anerkannt
wird. Hier sammelten sich die Komponisten und Freunde Neuer
Musik, um die Riickwendung vom symphonischen Orchester zum
konzertanten Kammerorchester, sowie zu einer Erneuerung der kon-
trapunktischen Formen der Barockzeit in Nachfolge Max Regers,
aber auch Igor Strawinskys und Arnold Schénbergs, besonders in
den Frihwerken Paul Hindemiths zu feiern. Und fiinf Jahre spiter
sollte die Freiburger Tagung fiir deutsche Orgelkunst, wo der Straube-
Schiiler Karl Matthaei (Winterthur) an der Praetorius-Orgel sal3, mit
dem Entstehungsjahr von Hindemiths «Cardillac»> zusammenfallen.
Was Hindetmiths Oper, angeregt durch die Riickbesinnung auf die
Opernidee Georg Friedrich Hindels, von der Opernproduktion ihrer
Zeit unterscheidet, entspricht in ihrem konzertanten Stil dem kiinst-



36 Internationaler KongreB fiir Kirchenmusik

lerischen Anliegen, das in der Freiburger Orgeltagung im Rahmen
des deutschen Orgelwesens von 1926 besonders bei Karl Straube und
dessen Schiilern zum Durchbruch kam. Es ist im allgemeinen auch
noch wenig bekannt, was damals fiir die Komponisten die Begegnung
mit der Kunst von Heinrich Schiitz, Johann Sebastian Bach und
Georg Friedrich Handel bedeutet hat und was den Auswirkungen die-
ser Begegnung die sogenannte «Orgelbewegung» verdankt.

Die so reichhaltigen musikalischen Darbietungen unseres Kongres-
ses gerade auf dem Gebiet des Orgelspiels durch Organisten aus ver-
schiedenen Lindern, haben eindriicklich erwiesen, wie es bei allem
Gestaltwandel der Orgel und Orgelkunst doch immer die unverwan-
delten und lebendigen, kiinstlerischen und geschichtlichen Krifte
der Vergangenheit sind, die aktuell werden und die Gegenwart be-
fruchten konnen. Dabei bleibt die Entscheidung, was fiir die Aufgabe
der Orgel in der Kirche und im Gottesdienst aus der Fiille ihrer Ge-
schichtlichkeit iibernommen und ausgewihlt wird, dem einzelnen
als Glied einer kirchlichen Glaubens- und Bekenntnisgemeinschaft
und dieser selbst als kirchliche Institution iiberlassen. Hierzu gehort
die bedringende Frage der Instrumentalmusik und der Polyphonie
in der Kirche iiberhaupt, des Wechsels von Ein- und Mehrstimmig-
keit oder der Einstimmigkeit im Singen und Spiel. Fiir alles das, und
gerade auch fiir das einstimmige Orgelspiel, finden sich in der Ge-
schichte der Orgel bedeutende Vorbilder. Entsprechend der mehr-
seitigen Funktion der Musik im Leben der Kirche im allgemeinen
und der Orgelmusik im besonderen, wird es einheitliche Meinungen
und Praktiken fiir ihren Gebrauch im Gottesdienst nicht eigentlich
geben konnen, Aus den Kirchenverfassungen und Gottesdienstord-
nungen vom legitimen Typus evangelischer und katholischer, luthe-
rischer, reformierter, anglikanischer und anderer Bekenntnisse geht
hervor, wie grof3 die Zahl theologisch begriindeter Antworten auf
die Frage der Stellung der Orgel im Gottesdienst ist, sofern Orgel-
spiel nicht nur aus Gewohnheit und Bequemlichkeit in der Kirche
und auch nicht nur zur Begleitung des Gemeindegesangs — eine
Neuerung aus dem zweiten Drittel des 17. Jahrhunderts — beibehal-
ten wird. Die geschichtlich gewordenen Unterschiede dieser Antwor-
ten sind keineswegs belanglos. Erst recht ist es nicht so, dal die Auf-
gabe eines Kongresses wire oder sein konnte, durch irgendein Regu-
lativ iiberkonfessioneller Art die Unterschiede der christlichen Be-



Die Kirchenorgel in Geschichte und Gegenwart 37

kenntnisse im Blick auf die Kirchenmusik einerseits und auf eine
Wiedervereinigung der getrennten christlichen Kirchen andererseits
zu verschleiern oder gar zu iibersehen und Einheit vorzutiduschen,
wo es nur Einigung und Einigungsbewegungen geben kann.

In diesem Sinne gilt es auch im Bereich des kirchlichen Orgel-
wesens alles das sichtbar zu machen und verpflichtend aufzuweisen,
was uns eint. Denn wie in konfessionellen Fragen schulden wir erst
recht in den liturgischen Fragen und den Fragen der Kirchenmusik
und der Kirchenorgel einander nichts als Duldung und mitmensch-
liches Offenhalten.

Mébgen die Anregungen des Internationalen Kongresses fiir Kir-
chenmusik in Bern, den ich mit diesen Worten zu beschlieBen die
Ehre habe, dazu beitragen, unser kumenisches christliches Heimat-
gefiihl zu festigen und zu bewihren. M6chte es im Sinne des Wortes
aus dem 10. Buch der Confessiones des hl. Augustinus, Cap. 33 ge-
schehen, wo er von dem gewaltig bewegenden Eindruck spricht, den
der cantus ecclesiae, der Kirchengesang, auf ihn ausgeiibt hat und
darauf hinweist, weniger auf den cantus als solchen hinzuh6ren und
durch ihn sich bewegen zu lassen, als vielmehr auf die res quae cani-
tur, und — wie wir auf Grund unserer Besinnung auf die tausend-
jahrige abendlindische Geschichte der Kirchenorgel hinzufiigen
mochten —: canitur etiam in organis.

ANMERKUNGEN

19 Zur mittelalterlichen Geschichte der Orgel vgl. W. L. Sumner, The Organ, Lon-
don 1952, und J.Handschin, <Antiochien, jene herrliche Griechenstadt», Ar-
chiv fiir Musikforschung, VII, 1942, S.203 f. Dazu W. Gurlitt, Kirchenmusik
und Kirchenraum, Musik und Kirche, XIX, 1949, Heft 6.

20 A. Geering, Die Vokalmusik in der Schweiz zur Zeit der Reformation, Schweiz.
Jb. fiir Musikwissenschaft, VI, 1933, S.41.

21 Vgl. J. Smits van Waesberghe, Cymbala (Bells in the Middle Ages), Rom 1951.
22 F, Stein, Geschichte des Musikwesens in Heidelberg, Heidelberg 1921, S. 14.

23 Die Melodie bei O.Drinkwelder, Ein deutsches Sequentiar aus dem Ende des
12. Jahrhunderts, Graz und Wien 1914, S. 19.

24 R. Lunelli, Contributi trentini alle relazioni musicali fra U'ltalia e la Germa-
nia nel Rinascimento, Acta musicologica, XXI, 1949, S.48 ff. Dazu W. Gurlitt,
Canon sine pausis, Mélanges Paul-Marie Masson, Tome I, Paris 1954.



38 Internationaler Kongref fiir Kirchenmusik

25 W. Gurlitt, Das historische Klangbild im Werk Joh. Seb.Baéhs, Bach-Jahrbuch,
Jg.39, 1951/52, S. 16 ff.; dazu W. Lottermoser, Warum akustische Messungen an
Barockorgeln? Archiv fiir Musikwissenschaft, IX, 1952, S. 148 ff.

26 Vgl. K. Jeppesen, Die italienische Orgelmusik am Anfang des Cinquecento,
Kopenhagen 1943 (mit einem Kapitel iiber Den klassischen Orgelbau in Ita-
lien). Dazu H.Klotz in seinem Artikel iiber C. Antegnati in Fr. Blumes MGG.

27 Vgl. Chr. Mahrenholz, Das Evangelische Kirchengesangbuch, Kassel und Basel
1950.

28 H. Riemann, Handbuch der Musikgeschichte, 11, 3, Leipzig 1913, S.132{.

20 H. Worsching, Mozart und die Orgel, Augsburger Mozartbuch, herausg. vom
Historischen Verein fiir Schwaben, Augsburg 1943, S. 452 ff.

30 Vgl. K. Straube, Briefe eines Thomaskantors, herausg. von W. Gurlitt und H.
0. Hudemann, Stuttgart 1952; dazu W. Gurlitt, K. Straube als Vorkimpfer der
neueren Orgelbewegung, Festschrift fiir K. Straube, Leipzig 1943, S.195 ff.

31 A, Schweitzer, Aus meinem Leben und Denken, Leipzig 1932 (mit einem Ka-
pitel: Von Orgeln und vom Orgelbau), S.62 und 64.

32 0. Walcker, Erinnerungen eines Orgelbauers, Kassel und Basel 1948, S. 105 ff.
33 E.K.RoBler. Klangfunktion und Registrierung, Kassel und Basel 1952, S.12.

Der gemeinsame Ursprung
des gregorianischen und des altrussischen Neumengesangs

Viap. ILjinNg, PaAris

Hauptthesen

Gekiirzte Fassung

1. Die heutige Kunstkrise verdankt ihre Losung im wesentlichen
der Wiedergeburt des alten Neumengesangs sowohl im Occident wie
im Orient.

2. Man kann dieses Thema nicht behandeln, ohne sich daran zu er-
innern, dafl dieser Wiedergeburt die Entdeckung der Schonheiten
der byzantinischen und der griechischen Kultur sowie der altrussi-
schen Kultur von Kiew, Nowgorod und Moskau vorausgegangen ist.

3. In der Bliitezeit dieser alten Kulturepoche kann man ein inten-
sives religioses Leben beobachten, das die ganze schopferische Akti-
vitit des Menschen bestimmt. Diese Aktivitit stellt sich als eine un-
trennbare Ganzheit dar. Daher kann diese Ganzheit der Kultur von



Ursprung des gregorianischen und des altrussischen Neumengesangs 39

jedem ihrer Teile her verstanden und bestimmt werden. Es kann
aber auch umgekehrt jedes einzelne Teilgebiet vom Ganzen her be-
eriffen werden.

4. Diese Feststellung gibt uns ein wertvolles methodisches Werk-
zeug in die Hand, um auf den ersten Blick von einander so verschie-
dene Erscheinungen wie die Ikonenmalerei (Theologie in Farben)
und den Neumengesang (Theologie in Tonen) einander anzunihern.

5. Es ist vollig falsch, im russischen Neumengesang («Znamenny»,
von «Znamia» = Zeichen, Neume) Orientalismen nachweisen zu
wollen. Dieser Gesang stellt eines der schonsten Produkte diatoni-
schen Stiles dar, aufgebaut auf den mittelalterlichen Kirchentonen,
die ihrerseits aus dem griechisch-antiken Tonsystem hervorgegangen
sind.

6. Die Antike hat die altrussische Kultur von Kiew sowohl direkt
durch die griechischen Kolonien im Siiden RuBllands, als auch in-
direkt durch die Slawen des Siidens, die Greco-Syrier und die
Agypto-Athiopier beeinfluf3t.

7. Dieser griechisch-syrisch-athiopische Block bildet die gemein-
same Quelle, aus der sowohl der gregorianische Gesang im Westen
als auch der altrussische Neumengesang im Osten hervorgegangen ist.

8. Spiter vollzog sich eine gegenseitige Durchdringung von russi-
schem Volksgesang (der dem griechisch-antiken Gesang nahe steht)
und Kirchengesang. Das Tonsystem der acht Kirchentone wird er-
setzt durch ein System von Melodietypen (sogenannter «Popievrei»),
welches indirekt mit den acht Kirchentonen zusammenhingt.

9. Sowohl der altrussische Neumengesang wie auch der echte
Volksgesang Ruf3lands sind rein diatonisch und zeigen eine Neigung
zu kontrapunktischem Stil und zu einer natiirlichen Polyphonie.
Dies unterscheidet diese Gesinge deutlich vom alten wie vom neuen
eriechischen Gesangsstil.

10. Die gemeinsamen graeco-syrischen Wurzeln der gregoriani-
schen und der russischen Kirchenmusik (wie auch die der westlichen
und ostlichen Theologie in der Gestalt des Johannes Damascenus, ge-
nannt «Mansour») lassen die Moglichkeit einer zukiinftigen neuen
kirchlich-kulturellen Einheit erhoffen.



40

Fragen der Chorerziehung

AnTHON VAN DER HorsT, HILVERSUM

Zusammenfassung von Fraulein M. Egli, stud. phil.

Beim Wort «Chorerziehung» ist zu unterscheiden zwischen dem
Chormitglied als Einzelwesen und dem Chor als Ganzem, diesem
merkwiirdigen, komplizierten Apparat, den der Dirigent zur Einheit
formen muf}. Die Schulung des Chores besteht grof3tenteils in einer
Erziehung des Chormitgliedes, die sich in vier Teile gliedern 1af3t:

1. Die psychische Schulung besteht darin, da der Chorsinger ler-
nen mul}, an einem groflen Ganzen mitzuwirken und seine Person-
lichkeit teilweise aufzugeben. Dabei darf er aber seine geistige Akti-
vitit und Aufmerksamkeit nicht verlieren und muf} zu einem lau-
schenden und mitarbeitenden Glied gebildet werden.

2. Der rein-technische Teil betrifft das Gebiet der Gesangstechnik:
Die Atmung, der Sitz der Vokale und Konsonanten (wobei den Kon-
sonanten besondere Aufmerksamkeit zu schenken ist) und das Be-
wulltsein von Resonanz und Register. Der Dirigent hat die Technik
der Chormitglieder zu iiberwachen und allfillige Fehler in Privat-
stunden oder kleineren Kursen beheben zu lassen.

3. Die musikalische Schulung gliedert sich in zwei Teile, welche
die Tonhohe einerseits und Takt und Rhythmus andrerseits betref-
fen. Zur Erzielung reiner Intonation ist ein sicheres tonales Bewuf3t-
sein (die klare Kenntnis der Dur- und Moll-Modi, sowie fiir a cap-
pella-Chore der Kirchentone) und das Vorausdenken (eine genaue
innerliche Vorstellung des Tones vor der Realisierung) wichtig.

Zur Uberwindung der rhythmischen Schwierigkeiten muf3 der
Chorsinger den gemeinschaftlichen Pulsschlag des Chores fiihlen
und erleben und auflerdem die Gebiardensprache des Dirigenten ver-
stehen,

4. Der letzte, geistige Teil betrifft die Elemente, welche die Aus-
filhrung einer Komposition zu einer wirklichen Interpretation ma-
chen. In erster Linie muB3 der Chor sich auf das Wort, das ja auch
fiir den Komponisten der Ausgangspunkt war, einstellen. Auerdem



Errungenschaften und Aussichten der finnischen Kirchenmusik 41

sollte die Wiedergabe eines Werkes in vollkommene Stille eingehiillt
werden, denn nur aus der Stille klingt das Wort auf und aus dem

Wort der Klang.

Errungenschaften
und Aussichten der finnischen Kirchenmusik

Irmarr Kroun, HELSINKI

Zusammenfassung von Friulein M. Egli, stud. phil.

Nach der friedlich durchgefiihrten Reformation in Finnland wurde
der Psalter fiir den liturgischen Gebrauch ins Finnische iibersetzt.
Auch das Interesse fiir den gregorianischen Gesang blieb noch einige
Zeit sehr lebendig, so daB3 auch Introitusgesinge mit finnischen Wor-
ten gesungen wurden. Das Kirchenlied stand aber schon um 1600 im
Vordergrund und dringte den liturgischen Gesang allmihlich zu-
riick. Im ersten finnischen gedruckten Gesangbuch von 1702 sind die
meisten Melodien aus Deutschland und Frankreich tibernommen
oder von Schweden und Danemark beeinfluf3t.

Nach dem nordischen Krieg beruhte der Kirchengesang 150 Jahre
lang auf miindlicher Tradition und es bildeten sich lokale Choral-
varianten, die durch den mittelalterlichen Volksgesang beeinfluf3t
wurden. AuBlerdem wurde auch im Anschlufl an die deutschen Pie-
tisten der geistliche Volksgesang gepflegt, wobei nur die Texte der
Pietistenlieder iibersetzt und gedruckt, die Melodien dagegen miind-
lich iiberliefert und dabei stark verandert wurden. Um 1890 wurden
diese Melodien entdeckt und gesammelt und unter dem Titel «Ge-
schenk des Volkes an die Kirche» herausgegeben. Bei der Revision
des Choralbuches im Laufe der folgenden Jahre wurden diese Volks-
chorile teilweise aufgenommen, so daB im neuesten finnischen Ge-
- sangbuch ungefihr die Hilfte der Melodien nationalen Ursprungs,
entweder aus dem Volksgesang aufgenommen oder von finnischen
Komponisten neu geschaffen worden sind. Die Choralmelodien wur-
den auch harmonisiert, und zwar nicht im traditionellen Choralstil,
sondern entsprechend dem Charakter des mehrstimmigen Volks-
gesanges.



42 Internationaler Kongref fiir Kirchenmusik

Auch der liturgische Gesang wurde im Anschlufl an die Choral-
reform wiederbelebt, was einige Publikationen belegen und neuer-
dings ist vor allem ein starkes Interesse fiir den Psalmengesang als
Erbteil der Urkirche zur Einigung der Konfessionen und als Binde-
glied zwischen Kirchenlied und liturgischem Gesang erwacht und
der Vortragende hat es unternommen den finnischen Psalter fiir den
kirchlichen Gebrauch musikalisch zu bearbeiten.

Der Vortragende bot verschiedene Musikbeispiele am Klavier dar,

Die evangelische Kirchenmusik in Deutschland
im Lichte der Liturgie

WALTHER BLANKENBURG, SCHLUCHTERN/HESSEN

Zusammenfassung von Herrn Max Schlecker, stud. theol.

Vorab mufB3 darauf hingewiesen werden, daB das Wort Liturgie
hier nicht im landldaufig gebrauchlichen Sinne verstanden werden
darf, namentlich nicht im Sinne der in der Schweiz iiblichen soge-
nannten «liturgischen Gottesdienste» (Abendfeiern u. d.), sondern in
seinem ureigensten urspringlichen Wortsinn: Liturgie (griechisch
leiturgi’a) : Abgabe, Leistung; Dienst hier in unserm speziellen Falle
Gottesdienst.

Diese Deutung aber schliefit zwangsmiflig siamtliche Arten reli-
gioser Feiern aus, die sich als erstes Ziel die Erbauung der Gemeinde
setzen, ebenso alle Arten von «musikalischen Einlagen». Der Gottes-
dienst ist kein Konzert. ‘

Die Liturgie des Gottesdienstes muf} gerichtet sein auf die beiden
Hauptpole: Verkiindigung des Wortes und Altarsakrament. Diese
beiden Hauptelemente sind untrennbar mit dem christlichen Gottes-
dienst verbunden, sind recht eigentlich der Inhalt des Dienstes; der
selber wieder nicht ein opus hominum, sondern ein opus dei, eine
gottliche Stiftung ist. Es ist daher nicht Sache der Menschen sich
iiber den Inhalt des Dienstes zu streiten, sondern vielmehr nur, des-
sen Form im Einzelnen zu gestalten. Hier nun ist es unverriickbares
Faktum, daB3 es auf unserer Welt nichts Ungestaltetes gibt, sondern
Wohlgestalt oder Mi3gestalt. Es kann uns daher nur ein Gottesdienst,



Palestrina 43

eine Liturgie dem Opus dei gemifl erscheinen, die alle diese Forde-
rungen erfiillt, nicht aber kann dies in verbiirgter Weise ein ad hoc
zusammengestellter, oder liturgisierender «Gottesdienst», respektive
eine Predigt-Lied-Andacht.

In diesem Rahmen muB sich sodann auch die gottesdienstliche (li-
turgische) Kirchenmusik einfiigen. Sie soll nicht Predigt sein, auch
nicht Erbauungskonzert, sondern sich Wort und gottesdienstlicher
Handlung unter- respektiv zuordnen und so Evangelium und Sakra-
ment den Weg zum einzelnen Gliubiger ebnen. Dies ist der MaB3stab
echter liturgischer Kirchenmusik.

Palestrina

K. G. FELLERER, KOLN

Gekiirzte Fassung

Palestrina wurde zu Beginn des 19. Jahrhunderts in der inneren
Haltung seiner Kunst — wenigstens vermeintlich — wieder entdeckt,
nachdem die Technik seines Satzes ununterbrochen lebendig war und
im stile antico neben den neuen Stilrichtungen des Barocks im 17.
und 18. Jahrhundert weiter bestand.

J. J. Fux, Gius. Paolucci, P. Martini u. a. hielten in ihren musik-
theoretischen Schriften die Kunst Palestrinas ebenso wach, wie in
ihren Werken im stile antico. Die Romantik des 19. Jahrhunderts
aber prigte ihren Geist dem Werk des 16. Jahrhunderts auf und ide-
alisierte es in einer Weise, die den historischen Erkenntnissen nicht
in allem standhilt. Sie hat aber trotz solcher Fehlurteile das Bild
Palestrinas von der @uBleren rationalen Deutung der Satztechnik,
wie sie das 18. Jahrhundert schuf, gelost und im kirchlichen Aus-
druck seinen Sinngehalt erlebt. Dieses Bild der Kunst Palestrinas ist
— wenn auch gegeniiber dem der Romantiker in einigen Ziigen ver-
andert — heute noch vorzugsweise bestimmend, wenn der Sinn der
Kirchenmusik und der Geist der alten Polyphonie erfaf3t wird.

Jean Samson hat in seinem bedeutsamen Buch «Palestrina ou la
poésie de 'exactitude» 1939 diese Geistigkeit des Werkes Palestrinas
ebenso durchleuchtet, wie Heinrich Rahe in seinen Beitrigen zu Pale-
strinas Motette im Kirchenmusikalischen Jahrbuch 1950 und 1951.



44 Internationaler KongreB fiir Kirchenmusik

Aus solchen Untersuchungen geht hervor, wie nicht ein musikalisches
Form- und Strukturschema fiir Palestrinas Kunst — wie friiher an-
genommen — bestimmend ist, sondern eine tiefe Auseinandersetzung
mit dem Textsinn und der musikalischen Gestalt in der Geistigkeit
der Zeit. Wahrend Orlando di Lasso, der groBBe Zeitgenosse Palestri-
nas, seine Aufgabe in der mitreillenden Gestaltung der Einmaligkeit
des Ausdruckes fand und daher die textlich immer neue Motette in
den Mittelpunkt seines Schaffens stellte, blieb fiir Palestrina der
Messetext im Vordergrund. Mehr als neunzigmal gab er ihm seine
Vertonung, nicht in der dramatischen Deutung, sondern in immer
neuer Idealisierung des Textes im Geiste der Liturgie.

Diese Haltung wurde schon zu seinen Lebzeiten erlebt und gab Pa-
lestrina seine einzigartige Stellung im kirchenmusikalischen Leben
Roms. Sie war es, die ihm den Mythus des «Retters der Kirchen-
musik» verlieh, als beim Konzil von Trient Bedenken gegen den zeit-
gegebenen mehrstimmigen Kirchengesang laut wurden und neben
den Konzilpreces des Jacobus de Kerle die Missa Papae Marcelli,
wie Jeppesen wieder glaubhaft macht, in ihrem kirchlichen und
kiinstlerischen Ernst erkannt wurde.

Nicht auBBere Formen, sondern der Geist der Kunst Palestrinas wies
zuriick auf die Liturgie und die liturgische Weise des Gregorianischen
Chorals. Im Gedankenkreis des Humanismus wurde das Wort in
den Mittelpunkt gestellt und seine Verstindlichkeit gefordert.

Die Kunstfertigkeit der niederlandischen Komponisten wirkte in
der italienischen Kirchenmusik des frithen 16. Jahrhunderts zwar
noch weiter. Sie hat den musikalischen Satz iiber das Wort gestellt.
Doch fand der Klangsinn der Italiener und der Wortsinn der Hu-
manisten eine musikalische Gestalt, die neben diese kontrapunktische
Fertigkeit tritt. Schon im Fauxbourdon des 15. Jahrhundert ergeben
sich auf einer anderen Grundlage solche Méglichkeiten.

In diese Welt wurde Pierluigi Sante da Palestrina hineingeboren.
In der Bischofsstadt, die ihm den Namen gab, war er Chorknabe an
S. Agapita bis er als Chorknabe nach S. Maria Maggiore kam. Der
Niederldnder Firmin le Bel wurde dort sein Lehrer. Als er als Orga-
nist und Gesanglehrer an die Kathedrale der Heimat zuriickkehrte,
war die Musik der Niederlinder auch seine Kunst, Palestrinas Be-
wihrung an dieser Stellung bestimmte seinen Herrn den Kardinal
del Monte, als er 1550 zum Papst gewihlt wurde, ihn als Kapellmei-



Palestrina 45

ster der Cappella Giulia an S. Peter zu ernennen. Damals entstand
Palestrinas 1. Messenbuch, 1554 gedruckt. Es enthélt Messen, die die
strenge um den choralen Cantus firmus entwickelte Kontrapunktik
zeigen. Durch die Choralthemen sind alle diese Messen aufs engste
mit der Liturgie verbunden. Cantus firmus Arbeit, Kanon und Mo-
tettenform sind in groBter Kunstfertigkeit verwendet. Der etwa 27-
jahrige Palestrina hat in seinem ersten Druckwerk eine Haltung ge-
zeigt, die dem entspricht, was 12 Jahre spiter das Konzil von Trient
von der Kirchenmusik fordert.

In der Textbehandlung aber stand er dem dort vertretenen Ideal
fern. In der Missa Ecce sacerdos ist sogar noch die Mehrtextigkeit
beibehalten. Palestrina fithrt hier eine Tradition weiter, die diese
Kunst bei den Humanisten in Milkredit kommen lief3. Sie haben des-
halb in ihrer sich in allen Stimmen einer einheitlichen Wortdekla-
mation anschlieBenden Odenkomposition den Satz von jeder Kon-
trapunktik gelost. Daf3 Palestrina sich iiber diese Tradition erhebt,
zeigen seine folgenden Kompositionen.

1555 wurde Palestrina zum pipstlichen Kapellsinger ernannt, doch
unter Papst Paul IV. als verheirateter Singer aus diesem Kollegium
entfernt, Er fand Stellungen an S. Giovanni im Lateran und seit 1561
an S. Maria Maggiore.

Es war eine Zeit reichen Schaffens neben seiner Kapellmeister-
tatigkeit. In seinen vierstimmigen Motetten 1563, die zum Teil gre-
gorianische Themen iibernehmen, zeigt sich der Wandel, der sich in
seiner Kunst vollzogen hat. Wenn er in seinem 2. Messenbuch 1567
auch iltere Kompositionen strenger kontrapunktischer Kiinste, wie
die Missa ad fugam aufnimmt, so stehen daneben doch Messen, die
wie die Missa Papae Marcelli die neue Haltung in der Messenkompo-
sition deutlich machen.

In Rom waren damals die Gedanken der kirchlichen Erneuerung
in den Vordergrund getreten. Palestrina stand mit den fiihrenden
Minnern der Reformbewegung in enger personlicher Verbindung.
Er wurde als erster Musiklehrer 1566 an das réomische Priestersemi-
nar der Jesuiten berufen. Mit dem hl. Filippo Neri und seinem Ora-
torium fiihlte er sich verbunden. Nicht minder waren die herrschen-
den Anschauungen der Humanisten fiir Palestrinas Wort-Ton-Ver-
hiltnis bestimmend. So fand sein «neuer Stil» seine Begriindung und
Entwicklung.



46 Internationaler KongreB fiir Kirchenmusik

Die Titigkeit am romischen Seminar brachte Palestrina vor allem
mit dem Gregorianischen Choral in Verbindung, dem er in seiner
Polyphonie so hiufig neue Gestalt gegeben hat.

Ein Breve Papst Gregors XIII. bestimmte Palestrina 1577 eine
Choralreform durchzufiihren, die die mittelalterlichen liturgischen
Gesidnge einer Korrektur unterziehen, sie der liturgischen Textrevi-
sion und dem zeitgegebenen Melodie- und Deklamationsempfinden
angleichen sollte. Palestrina teilte sich mit Zoilo in den Auftrag,
doch lieBen verschiedene Umstinde das Werk nicht zur Versffent-
lichung kommen. Mit Guidetti, dessen Reformausgaben damals er-
schienen, war Palestrina befreundet. Palestrinas Reform des Gre-
gorianischen Chorals war wohl in d@hnlicher Richtung gelegen und
auf eine Vereinfachung der Melodien gerichtet, wie sie die 1614 er-
schienene Editio Medicaea und die anderen Reformausgaben der
Zeit zeigen. Jedenfalls war es fiir Palestrina von besonderer Bedeu-
tung, dall er hier zu einer Auseinandersetzung mit dem Choral und
seiner zeitgegebenen Pflege gezwungen wurde. Der Choral sollte
nicht nur als liturgische Verpflichtung, sondern als lebendige Kunst
dem von neuen Auffassungen getragenen kirchlichen Leben gerettet
werden. :

Die Einheit der Liturgie fallt Gegensitzlichkeiten der Formen zu-
sammen. Seit Nikolaus von Kues ist die coincidentio oppositorum ein
Kernproblem theologischen und philosophischen Denkens geworden.
Die Kiinste sind von dieser Geistigkeit aufs tiefste beriihrt und ihr
Leben in der Liturgie zu dieser Einheit der Gegensitzlichkeit ge-
zwungen. Das musikalische Problem des Ordinarium missae gewinnt
hier eine Losung und ebenso die im liturgischen Gesang und in der
Polyphonie gegebene duBlere Ausdrucksverschiedenheit.

Wenn Palestrina mehr als die Halfte seiner Messen iiber gregoria-
nische Themen schreibt, so wird deutlich, wie er die liturgische Me-
lodie und polyphone Kunst zu einer Einheit verschmilzt. Die weni-
gen Parodiemessen iiber weltliche Themen eigener und fremder
Werke — es sind etwa zehn — fallen gegeniiber den Choralmessen
und den 24 Parodiemessen iiber geistliche Motetten eigener oder
fremder Kompositionen kaum ins Gewicht.

Und doch ist die Verwendung weltlicher Themen bei Palestrina
vielleicht von besonderer Bedeutung fiir seine Geistigkeit. Dal} sie
auch in seinem Spitwerk auftreten, nicht nur in seinen frithen Kom-



Palestrina 47

positionen, scheint seiner liturgischen Grundhaltung zu widerspre-
chen. Es scheint aber, da3 hier nicht ein Zuriicksinken in iiberwun-
dene Traditionen gegeben ist, sondern dal ihn das Gefiihl der Kraft
bestimmte Weltliches in besonderen Fillen in den Bann des Kirch-
lichen in seiner Kunst zu zwingen.

Von Palestrinas Messen hat die Missa Papae Marcelli besonderen
Ruf erlangt, vielleicht mehr wegen der mit ihr in Verbindung ge-
brachten, bereits genannten historischen Gegebenheiten, als wegen
ihrer kiinstlerischen Gestalt, der andere Messen mindestens ebenbiir-
tig, wenn nicht iiberlegen sind. Daf} gerade diese Missa Papae Mar-
celli kein Choralthema zugrunde liegen hat, sondern an ein welt-
liches Chansonthema anklingt, ausgerechnet an das am meisten ver-
arbeitete und allgemein bekannte I’homme armé-Thema, scheint
Palestrinas Stellung zur Liturgie und liturgischen Melodie zu wider-
sprechen. Jedoch ist den Zeitgenossen vielleicht gerade die innige
Verschmelzung des Chansonthemas mit dem gregorianischen Melos
und die das Wort in den Vordergrund stellende Gesamtgestalt als
Ideal erschienen: die Verschmelzung von weltlich und geistlich in
einer liturgischen Kunst, die coincidentia oppositorum, die Vergeist-
lichung des Weltlichen wie es die Reform der Kirche im 16. Jahr-
hundert erstrebte, um die durch Renaissance und Humanismus auf-
gerissene Kluft zwischen Welt und Kirche zu schlieBen und den
Menschen als Kind Gottes auch im weltlichen Handeln von gottge-
wollter Sittlichkeit zu bestimmen. In dieser Problematik ist die Missa
Papae Marcelli zu sehen. In ihr gewinnt sie den kirchlichen Sinn
und mit ihr gewinnen die wenigen nicht geistlichen Parodiemessen
Palestrinas ihren Sinn, den ihr die eigene Zeit, die sich um eine um-
fassende Reform bemiihte, bereits gab.

Als Palestrina nach dieser Entwicklung seiner Kunst 1571 erneut
an die Cappella Giula an S. Peter berufen wurde, war seine Stellung
zur Kirchenmusik eine andere geworden, als damals, da er 20 Jahre
vorher als Chormeister an diesem Institut wirkte. Auch die Kapelle
war ein anderer Klangkoérper geworden, als damals. Die Zahl der
Sanger war vermehrt. Die Welt des Klangs erforderte neue Mittel.
AuBerhalb Roms, vor allem in Oberitalien und nérdlich der Alpen,
war es besonders die Heranziehung von Instrumenten zum Vokal-
satz, die ein neues Klangbild und einen sich aus der Colla parte Pra-
xis spaltenden Vokal- und Instrumentalsatz formte. Die Romantik



48 Internationaler KongreB fiir Kirchenmusik

des 19. Jahrhunderts hat diese Klangwelt in der altklassischen Poly-
phonie nicht gesehen und ein rein vokales A cappella-Ideal angenom-
men. Wenn der Instrumentengebrauch in der Cappella Sistina be-
stimmungsgemil3 auch ausgeschaltet war, so ist dies nicht fiir die an-
deren Kirchen Roms ebenfalls giltig. Dafl zum mindestens die Orgel
als colla parte-Instrument herangezogen wurde, zeigen die Basso
continuo-Stimmen, die im letzten Viertel des 16. Jahrhunderts nun
fast allgemein zu den Stimmbiichern der altklassischen Polyphonie
gedruckt werden. Noch zu Palestrinas Lebzeiten sind seine Werke
mit Bassus ad organum-Stimmen erschienen, ein Beweis, daf3 diese
Auffithrungsweise ihm nicht fremd war und von ihm ebenso wie die
improvisatorische Diminution keineswegs abgelehnt wurde. Diese
Feststellung bringt das Palestrinabild der Romantik, das in unserer
Zeit weiterwirkt, ins Wanken. Es wird aber Zeit, da3 wir auf Grund
der historischen Erkenntnisse uns einmal zu dieser Revision eines an
das 19. Jahrhundert gebundenen Standpunktes der Klanglichkeit der
altklassischen Polyphonie durchringen. Das gleiche gilt von der gro-
Ben chorischen Besetzung, die im 19. Jahrhundert im Gegensatz zu
Palestrinas Klangwelt die klangliche Raumfiillung der Klarheit der
Stimmfithrung und dem Eigenleben der Stimmen im Satz voraus
stellt.

Palestrinas Kunst ist von der nur das Strukturgeriist umfassenden
ars inveniendi aus zu verstehen. Damit sind der Auffiihrungspraxis,
die dadurch notwendig ist, daf} Palestrinas Kunst als kirchliche Mu-
sik heute ebenso lebendig ist, wie sie im 16. Jahrhundert lebendig
war, andere Probleme gegeben, als sie die Romantik in ihrem fest-
geformten eigenen Traum- und Wunschbild gesehen hat.

Fiir seine Zeit lag Palestrinas GroBe in der Entfaltung seiner Kunst
im Geiste der damals herrschenden Anschauungen und weil er sie
echt und erschopfend aus der Kraft der eigenen Personlichkeit zu
gestalten wullte, ist sie heute lebendig geblieben. Wie sehr er aber
schon zu seiner Zeit als die iiberragende Personlichkeit der Kirchen-
musik geschitzt wurde, zeigen nicht nur seine Stellungen in Rom,
sondern auch die Bemiihungen bedeutender Fiirsten, ihn an ihren
Hof zu ziehen, oder mit ihm in Fithlung zu treten. 1567 suchte ihn
Kaiser Maximilian als Nachfolger seines Kapellmeisters Jakob Vaet
fiir den Wiener Hof zu gewinnen. Das Haus Gonzaga, mit dem Pale-
strina in mehrfacher Beziehung stand, suchte ihn nach Mantua zu



Palestrina 49

ziehen. Mit zahlreichen Héfen stand Palestrina durch seine Widmun-
gen in Verbindung. Doch hielt ihn Rom bis zum Lebensende fest.
Unter zehn Pipsten hat er gedient. Als ihn am 2. Februar 1594 der
Tod hinwegraffte, lag ein Werk vor ihm, das die Vollendung einer,
seit der ars nova begonnenen Entwicklung bedeutet, das gleichzeitig
aber Auffassungen im Keime in sich trigt, die erst im 17. Jahrhundert
nach der Stilwende hervorgetreten sind.

Stimme und Satz, Rhythmik und Deklamation haben in Palestri-
nas Werk eine Ordnung gefunden, die in gegenseitigem Ausgleich
ruht und im Klang die Verklirung des Wortes schafft. Victoria in
seiner Sattheit des Klangs, Gabrieli in seiner Klanggegeniiberstellung
oder Lasso in seiner mitreiBenden Dramatik sind zu Palestrinas Zeit
andere Wege gegangen als er. Die Verstindlichkeit des Wortes ist
sein oberster Grundsatz, aber diese Verstindlichkeit ist gebunden an
den Ausgleich homophoner und polyphoner, harmonischer und kon-
trapunktischer Tendenzen.

So weitgehend sich seine Kunst von der Tradition entfernt zu ha-
ben scheint, sie hat ihn doch immer wieder erfaBt. Wenn er in einer
Zeit, in der Palestrina seine eigenen neuen Wege geht, in seine Pu-
blikationen immer wieder frither geschriebene in der Niederlander-
manier geschaffene Werke aufnimmt, so bestitigt dies, wie fiir ihn
bis zur letzten Schaffensperiode die alte Kunst in der Geistigkeit
der Liturgie mit der neuen eine Einheit bildet.

Palestrinas Kunst hat durch die Jahrhunderte infolge ihrer geisti-
gen Haltung ihre Giiltigkeit als Kirchenmusik bewahrt. Sie blieb
lebendig und ihr Leben ist nicht nur ein historisches Problem, son-
dern das Kernproblem echter liturgischer Kirchenmusik aller Zei-
ten, nicht zuletzt unserer Gegenwart.

Nicht in #uBerer Nachahmung, wie es der Cicilianismus des
19. Jahrhunderts und verwandte Stromungen erstrebten, besteht in
der kirchenmusikalischen Praxis dieses Leben des Werks Palestrinas
in unserer Zeit. Die Pflege der erkannten Wirklichkeit dieses Werks
ist eine Seite seines Lebens, die Verwirklichung und Neuschépfung
einer liturgisch gebundenen und erlebten Kirchenmusik in den Mit-
teln und Problemen unserer Gegenwart ist die Aufgabe einer leben-
digen Besinnung auf Palestrina als Meister der Kirchenmusik, der in
seiner Zeit und mit den Mitteln dieser Zeit Kirchenmusik und Litur-
gie zur vollendeten Einheit gestaltet hat.



50

Zeitgenossische evangelische Kirchenmusik

EpwiN NIEVERGELT, WINTERTHUR

Zusammenfassung

Unter den historischen Voraussetzungen der zeitgenossischen evan-
gelischen Kirchenmusik im deutschsprachigen Bereich sind vor allem
die folgenden fiinf zu nennen: die Stilwende von der Romantik zur
Moderne, die Renaissance der alten Musik, die Orgelbewegung, die
Singbewegung und die liturgische Bewegung.

Die neue Kirchenmusik ist undenkbar ohne jene Befreiung zum
Elementaren, die dem Zerfall hoherer musikalischer Ordnungen
folgte. Dieser Zerfall vollzog sich jedoch auBlerhalb der Kirche; die
zeitgenossische Kirchenmusik unterstellt sich bewuft einem Ord-
nungsanspruch, Im Zeichen der Renaissance alter Musik sind wich-
tig geworden die Wiederbegegnung mit dem friihprotestantischen
Kirchenlied und die Neubelebung der barocken Musik, welche vor-
wiegend Anregungen formaler und satztechnischer Art zeitigte und
sich stark an Schiitz orientierte. Die Orgelbewegung brachte nicht
nur eine Neubesinnung auf das Wesen und die Aufgabe der Orgel,
sie schiarfte auch die Aufmerksamkeit fiir die Beziehung zwischen
Werkstruktur und Klangfarbe, zwischen notierter Form und klang-
licher Realisierung eines Werks. Bei der Singbewegung geht es um
die Echtheit der Beziechung Mensch—Musik; hier ergab sich auch
eine fruchtbare Berithrung mit der liturgischen Bewegung in Deutsch-
land, welche eine Neubesinnung auf den Gottesdienst als geformten
Ausdruck christlicher Gott—Mensch-Beziehung brachte.

Von den Komponisten zeitgenossischer evangelischer Kirchen-
musik seien hier genannt: In Deutschland Hugo Distler, Ernst Pep-
ping, Helmut Bornefeld, Joh. Nep. David, Helmut Degen, Joh. DrieB-
ler, Karl Marx, Friedrich Micheelsen, Giinther Raphael, Siegfried
Reda, Gerhard Schwarz, Albert Thate, Kurt Thomas; in der Schweiz
Willy Burkhard, Frank Martin, Adolf Brunner, Henri Gagnebin,
Rudolf Moser, Paul Miiller, Bernard Reichel, Hans Studer, Lukas
Wieser. '

Die Auseinandersetzung der zeitgenossischen evangelischen Kir-
chenmusik mit der kirchenmusikalischen Tradition ist zum groBen
Teil eine solche mit dem protestantischen Choral, mit den barocken



Zeitgenossische evangelische Kirchenmusik 51

Formen, dem barocken Wort—Ton-Verhiltnis und den auf uns iiber-
kommenen Instrumenten.

Die Bindung an den protestantischen Choral ist ein Hauptkenn-
zeichen der neuen Kirchenmusik. Der Choral wird begriffen als ak-
tuelle und objektivierte Aussage. Beim einfachen Choralsatz ist die
Alleinherrschaft des vierstimmigen Satzes gebrochen, ebenso dieje-
nige des Sopran-Cantus-firmus und der A-cappella-Besetzung. Bei
aller Betonung der Polyphonie und des Kontrapunkts ist das Haupt-
problem des zeitgenossischen Choralsatzes doch die Harmonik. Die
Choralmottette lebt in ihrer klassischen Form weiter; Pepping sto8t
zu Formen vor, die sich teilweise vom Cantus firmus l6sen. Auch in
der Choralkantate werden neue Moglichkeiten erprobt.

Das Erbe von Heinrich Schiitz wirkt am deutlichsten in der Spruch-
motette nach, Neben «offenen Formen», die den Charakter der Mo-
tette als gesungene Lesung hervorheben (zum Beispiel Reda), stehen
solche mit strenger Architektur (zum Beispiel Burkhard); die tradi-
tionelle imitatorische Form wird weitergepflegt (zum Beispiel Pep-
ping, Brunner). Im geistlichen Konzert bezeugt sich das Bestreben,
eine fruchtbare Polaritit zwischen instrumentalem und vokalem Part
zu gewinnen. Bei den GroBformen (Messe, Oratorium, Passion) ver-
suchen die Komponisten, gegeniiber dem vielschichtigen Organismus
dieser Werke im Hochbarock zu groflerer Verdichtung zu gelangen.

Das Wort—Ton-Verhiltnis der zeitgenossischen evangelischen Kir-
chenmusik weist starke Entsprechungen zum Barock auf. Die Musik
ist dem Wort weniger als ein vom gefiihlshaften Erleben des Textes
her gestalteter Ausdruck zugeordnet, sie stellt vielmehr die musika-
lische Komponente des Wortleibs selbst dar. Es geht vorwiegend um
eine Umprigung des Sinn- und Bildgehalts ins Musikalische; die
Tonsymbolik stellt sich wieder ein. Damit wirkt die Musik eher ob-
jektiv als subjektiv, eher irrational als rational.

Auf dem Gebiet der Klangmittel ist man beim Herkommlichen
verblieben. Das A-cappella-Ideal ist zugunsten einer gemischten vo-
kalinstrumentalen Besetzung zuriickgetreten.

Die zeitgenossische Kirchenmusik stellt sich kraft ihres Dienstes in
der Kirche zugleich auf den Boden des Gottesdienstes und in die
Mitte einer christlichen Gemeinde. Der Kirchenmusiker sieht sich
deshalb der Aufgabe gegeniiber, alle Mittel seiner Kunst daraufhin
zu priifen, wie sie im Gottesdienst zur Verwendung gelangen kénnen.



52 Internationaler KongreB fiir Kirchenmusik

Die Spannung zwischen Werken, die neue Wege beschreiten, und sol-
chen, die im Blick auf das Gemeindemusizieren in der Anwendung
neuer Mitte]l Zuriickhaltung iiben, kann sich nur giinstig auswirken.
In der Auseinandersetzung des schaffenden Musikers mit den Auf-
gaben der Kirchenmusik zeigt sich immer wieder, dal3 der Choral
auch heute Zentrum und Priifstein seiner Tatigkeit ist. Dennoch er-
hebt sich die Frage, ob unter dem Eindruck des gewaltigen Choral-
Erbes nicht zu hohe und vielleicht auch falsche Anspriiche an die
Schopfer neuer Chorile gestellt werden. Eine kritische Beleuchtung
des evangelischen Chorals des 16. und 17. Jahrhunderts ist heute
nicht von der Hand zu weisen. Es geht dabei nicht um Neues um je-
den Preis, sondern um die Entscheidung fiir eine ungehinderte Wirk-
samkeit geistiger und geistlicher Krifte auch in der Kirchenmusik.

Als Werkbeispiele sang die Spandauer Kantorei unter Gottfried
Grote Motetten von Hugo Distler («Ich wollt, dal ich daheim wir»),

Adolf Brunner («Alles Fleisch ist Gras») und Ernst Pepping («Komm,
Gott Troster, Heiliger Geist»).

Le Psautier huguenot, lien universel d’amitié entre les peuples

Lucien RimBauLT, MONTPELLIER

Résume

Il peut paraitre audacieux de parler du Psautier huguenot comme
d’un lien universel d’amitié, alors que son histoire est étroitement
liée a une langue, une confession, aux souvenirs douloureux d’une
Eglise persécutée. Le psautier huguenot a cependant connu une for-
tune que l’on peut dire universelle et ceci sans qu’il soit possible de
I’attribuer au seul prestige des poétes ou des musiciens qui ’ont com-
posé. Pour mieux comprendre ce destin surprenant, il convient d’ob-
server que le psautier huguenot est, avant tout, le psautier biblique in-
tégral; il doit en premier lieu a sa sobriété, a son caractére objectif,
de n’étre resté captif ni d'un temps ni d’un lieu. Il est également in-
contestables que seuls les airs des psaumes leur ont donnée ’essor:
comment pourrait-on expliquer autrement leur adaptation a tant de



Le Psautier huguenot, lien universel d’amitié entre les peuples 53

langues dont la prosodie est si différente de celle du frangais? Clest
pour conserver le moule de mélodies admirées que de nombreux
traducteurs s’efforcérent de faire passer dans leur langage les stro-
phes que Marot et Béze avaient composées dans le leur. Par ailleurs,
Pautorité de Calvin, le prestige de Genéve, le dynamisme de la foi
réformée concourent a étendre le chant des psaumes dans tous les
lieux ou leur action s’étend. Le zéle des persécuteurs, la dispersion
des exilés contribuent d’autre part a faire du psautier un instrument
de la mission sur les terres les plus lointaines.

On peut a bon droit s’étonner d’un pareil destin, dont le mystere
est propre a la Parole de Dieu, qui n’est «pas liée», pas méme a ceux
qui s’en font les porteurs. Qui sont-ils? Clément Marot, d’abord, le
poete de cour qui dédie ses premiers psaumes au Roi Francois Ier, a
IEmpereur Charles-Quint, qui adresse les suivants aux Dames de
France et appelle de ses veeux le temps ou le laboureur et Partisan
les chanteront en travaillant. C’est Théodore de Béze, le Réforma-
teur enfin, qui achéve 'ceuvre, en traduisant les deux tiers du psau-
tier, auxquels Marot n’a pas touché. Marot travaille pour les Grands
et aspire a voir son ceuvre répandue dans le peuple. Béze ceuvre pour
une Eglise, pour le culte. Chant populaire et chant liturgique a la
fois, le psaume huguenot trouvera les musiciens qui donneront a ses
mélodies un caractére, un style bien conformes a son texte, unissant
a la gravite d’un chant approprié au culte, le rythme et la vivacité
du travail ou du combat.

C’est a Genéve, en 1562, que le Psautier revét sa forme «cano-
nique», son texte sera, par la suite, révisé, mais non le principe qui
fait de lui I'unique recueil de chants de I’Eglise réformée, Il faudra
attendre le XIXe siecle pour que les Réformés de langue francaise
se libérent de ces limitations et ceci, en un temps ou le texte des
psaumes, comme leurs airs alanguis semblent désormais désuets et
condamnés. Cette tardive défaveur ne peut faire oublier I’essor pro-
digieux du psautier, traduit aux XVIe et XVIle siécles dans toutes
les langues de ’Europe ou en des dialectes tels que le gascon ou le
béarnais. Il est piquant de le trouver traduit méme en latin, mais
bien plus singulier de le voir «mis en hébreu sur les airs francais et
avec les rimes disposées de la méme maniére que celles de Marot et
de Béze», juste un siecle aprés que Marot eut travaillé en sens in-
verse. Apres les langues de I’Europe, celles de I’Orient ou de I’Afri-



54 Internationaler KongreB fiir Kirchenmusik

que durent a leur tour se plier aux exigences de notre métrique. Bien
entendu, ces éditions n’eurent pas toutes la méme portée ni le méme
usage. Les Eglises de Hollande, de Hongrie ou de Pologne en firent
leur recueil de chants et il tint une place de choix dans les pays ré-
formés de langue allemande. Quoi qu’il en soit, le psautier huguenot
fut pour longtemps et il demeure encore un bien commun pour de
nombreux peuples. Dans ’état de dispersion des nations, la musique
de Bourgeois est devenue comme une langue maternelle ou s’exprime
la louange et la priere des peuples les plus divers. Les barriéres con-
fessionnelles ont été plus impénétrables que les frontiéres. En France,
chanter les psaumes, c’était braver la loi de I’'Eglise et du Royaume.
Dans les pays luthériens, on y décelait quelque soupgon de crypto-
calvinisme. Il faut bien se réjouir de ce qu’il n’en est plus ainsi: les
diverses traditions hymnologiques sont devenues un objet d’intérét
compréhensif et non de méfiance; les chrétiens apprennent a consi-
derer avec respect la priere et la louange d’autres chrétiens.

Le chant du psautier a parfois paru se perdre dans les sables,
comme un fleuve fatigué, trop éloigné de sa source. Cela a pu pro-
venir de négligences ou d’erreurs dans l'ordre de la musique et de
son exécution; cela vient bien davantage d’un changement d’attitude
vis-a-vis du texte, devenu obscur parce que sa relation avec la Révé-
lation de Dieu en Jésus-Christ a paru incertaine. Dans ce sens, le
renouveau des études bibliques porte la promesse d’une renaissance
du psautier,

Le chant du psautier huguenot a été réellement, comme on dit au-
jourd’hui, un chant engagé. Encore aujourd’hui, il cerne notre vie de
toutes parts, notre peine et notre joie, notre solitude et notre com-
munion, notre repentance et nos actions de graces. Il n’est un chant
d’Eglise que si I'on se sent encore dans I’Eglise quand le culte est
achevé: a I’heure du réveil et a celle du coucher, a celle du travail
comme a celle du repos. Il y a la, dans les caracteres mémes de ce
chant, une promesse offerte a la chrétienté, dont toutes les confes-
sions sont sans cesse menacées de faire deux parts dans la vie de
I’homme, I'une dans le sanctuaire et ’autre dans le siecle. A ce titre,
le psautier huguenot pourrait étre I'une des offrandes les plus pré-
cieuses que les chrétiens réformés apporteraient avec eux a la ren-
contre cecuménique ou se cherche aujourd’hui le véritable lieu d’u-
nité entre les peuples.



25

La musique sacrée a la Chapelle des Rois de France

FeELix RAucGeL, PAris

Résume

On peut dire que du début du sixiéme siécle, aprés la conversion
de Clovis, jusqu’a la chute de charles X en 1830, la Chapelle-Musique
des Souverains de France ne cessa jamais d’exercer une activité fé-
conde et glorieuse, et d’enrichir un admirable répertoire qui, pen-
dant onze siécles, a marqué dans le développement de ’art occidental.

Sous les rois mérovingiens, on chantait les mélodies des anciennes
liturgies en usage dans la Gaule franque dés le IVéme siecle; les sou-
verains de Neustrie et d’Austrasie rivalisaient de splendeur litur-
gique et musicale dans leurs oratoires. Au VIléme siecle, fut fondée
la Scola Palatina qui devait devenir aprés sa réunion a la Scola Sanc-
tae Mariae ou école de la Cathédrale, 'embryon de I'Université de
Paris, centre intellectuel du royaume.

Ce fut aux temps carolingiens que commencerent, particuliérement
du co6té de I'abbaye de Saint-Denis fondée par le roi Dagobert, les
premieres relations étroites entre Paris et Rome. Charles Martel, vers
725, envoie I’abbé de Corbie en mission au pape Grégoire I11; la cha-
pelle royale recoit de Pépin, en 750, sa constitution spéciale; elle
s’éloigne de Paris avec Charlemagne, mais y reviendra sous succes-
seurs. Le programme des études est reglé par Alcuin qui dirigea pen-
dant 14 ans la Scola Palatina, et la musique occupe dans I'enseigne-
ment une place éminente. :

Le chant grégorien supplante définitivement le chant gallican, et
devient' I'instrument le plus efficace de la politique religieuse et mu-
sicale du grand Empereur: réaliser 'unification de son immense
empire par le chant liturgique de I’Eglise romaine.

Sous la dynastie capétienne, qui réalisera 1'unité francaise, ’art
harmonique triomphe a la cour de Philippe Auguste et de Louis IX
pour atteindre son apogée sous les réegnes de Charles VII, de Louis XI,
Charles VIII, Louis XII et Francois Ier avec Ockeghem, Josquin des
Pres, Jean Mouton, Févin et Sermizy. Eustache du Caurroy, maitre
de la chapelle des rois Charles IX, Henri III et Henri IV, donne les
premiers modeles du contrepoint moderne; Nicolas Formé, sous
Louis XIII, inaugure le motet a deux cheeurs; Du Mont, Lully et La-



56 Internationaler KongreB fiir Kirchenmusik

lande lui donnent sa forme définitive sous Louis XIV et en font la
pierre angulaire du répertoire de la chapelle du chateau de Ver-
sailles.

Faire I’énumération des maitres de la musique et des organistes de
la chapelle royale sous Louis XIV, pendant la Régence (le régent
était lui méme un compositeur de talent), et sous Louis XV, c’est
rendre hommage a la mémoire des plus célebres de nos composi-
teurs et de nos virtuoses. Aprés le surintendant Michel de Lalande:
Madin, Bernier, Campra, Gervais, Mondonville, Blanchard; aprés
les organistes Richard et Le Bégue: Nivers, les Couperin, Marchand,
Dandrieu, d’Agincour, Calviére et Daquin. Sous Louis XVI, Gauzar-
gues et Giroust dirigeaient la musique accompagnée par les orga-
nistes Balbastre et Nicolas Séjan.

A coté des meilleures ceuvres des artistes francais, figuraient en-
core, dans I'inépuisable répertoire de la Chapelle royale, nombre de
chefs d’ceuvre de musiciens étrangers déja connus a Paris, ou recus
a la cour de Versailles au cours de leurs voyages d’études ou de leurs
tournées de concerts; la encore, que d’illustres compositeurs a énu-
mérer. On se contentera de signaler les principaux: Luigi Rossi et
Cavalli; Carissimi et Bassani; Lorenzani, maitre de musique de la
reine Marie-Thérese; Legrenzi et Jomelli; Hasse et Telemann; Gluck
et Mozart; Richter, de Strasbourg et Zingarelli; Piccini et Paésiello.

La Révolution eut pour résultat la suppression de la Chapelle
royale; mais Bonaparte le rétablit en 1802 sous la direction de Paé-
siello qui se fit adjoindre Lesueur.

A Tavenement de Louis XVIII, Porganisation de la Chapelle ne
fut pas modifiée. Lesueur demeura en place avec Martini comme ad-
joint. Celui-ci étant mort en 1816, Cherubini devint le collegue de
Lesueur comme surintendant de la musique du Roi.

Les surintendants alternaient par quartiers dans I'exercice de leurs
fonctions d’organisateurs ou créateurs du répertoire.’ A Cherubini
étaient dévolus les premier et troisiéme trimestres, a Lesueur les se-
cond et quatriéme. L’'un et l'autre faisaient exécuter leurs ceuvres
nouvelles et inscrivaient parfois au programme le Stabat de Pergo-
lese, le Requiem de Jomelli, une Messe de Mozart ou de Zingarelli,
un motet de Paésiello, Martini, Kreutzer ou Plantade.

La Chapelle royale avait atteint, sous le régne de Charles X, I’apo-
gée de sa splendeur; elle comprenait alors une centaine d’exécutants



Anglikanische Kirchenmusik 57

et se fit entendre pour la derniére fois a Saint-Cloud le 25 juillet
1830.

La Révolution de juillet amena la dissolution de la Chapelle-Mu-
sique des rois de France; le local méme des Tuileries fut dégradé au
cours des combats des journées que 'on a nommé «Les Trois Glo-
rieuses». L’orgue d’Erard fut détruit, et les artistes furent dispersés.
Malgré les protestations de Castil-Blaze et de Louis Fétis, la Chapelle
royale ne fut pas reconstituée par Louis-Philippe.

Ainsi disparut, aprés environ onze siécles d’une activité féconde et
glorieuse, au cours desquels son admirable répertoire avait marqué
dans le développement de I’art, la célebre institution de la Chapelle-
Musique des Souverains de France.

Anglikanische Kirchenmusik

Susi Jeans, LonponN

Zusammenfassung

Unter anglikanischer Kirchenmusik verstehen wir die seit der Re-
formation fiir die anglikanische Liturgie komponierte Musik, die in
zwei Gruppen eingeteilt wird:

1. Die sogenannte «Cathedral Music», die in den Kathedralen und
in einigen wenigen anderen Kirchen und Universitits-Kapellen ge-
pflegt wird, wo tagliche Morgen- und Abend-Gottesdienste von einem
Berufschor, der aus Knaben und Méannern besteht, gesungen werden.

2. Die Musik in den Pfarrkirchen, wo keine taglichen Gottesdienste
stattfinden und wo der Gemeindegesang eine wichtige Rolle spielt.

In der «Cathedral Music» erreichte die englische Kirchenmusik
ihre hochste Bliite. Von ihr soll hier die Rede sein. Schon im 16. und
17. Jahrhundert wirkten die besten Musiker des Landes in den Cho-
ren der Kathedralen und der Chapel Royal (Kéniglichen Kapelle).
Hier hatten sie die Moglichkeit, ihre schopferische Tatigkeit auch als
Komponisten voll zu entfalten. Die Kathedralen hatten ihre eigenen
Chorschulen, in denen musikalische Knaben kostenlos erzogen wur-
den. Noch heute haben fast alle erfolgreichen englischen Kompo-
nisten ihre erste musikalische Ausbildung als Chorknaben erhalten.



58 Internationaler KongreB fiir Kirchenmusik

Die eigentliche anglikanische Kirchenmusik — zum Unterschied
von der lateinischen Kirchenmusik, die schon vor der Reformation
eine Stufe hoher Vollendung erreichte — entstand im Jahre 1549.
In diesem Jahre wurde der allgemeine Gebrauch des «First Book
of Common Prayer» das die gesamte in die englische Sprache iiber-
setzte Liturgie enthielt, gesetzlich angeordnet, Fiir die neue Liturgie
wurde natiirlich auch eine neue Musik verlangt, so einfach als mog-
lich, so daBB auch die Gemeinde — die bisher keinen musikalischen
Anteil am Gottesdienste hatte — sie singen konnte. Die meisten Mu-
siker begniigten sich damit, die alte lateinische Kirchenmusik der
neuen englischen Liturgie anzupassen. Bahnbrechend war John Mer-
beckes «Book of Common Prayer Noted», in dem den englischen
Worten des «Book of Common Prayer» eine einstimmige Melodie
unterlegt wurde. Diese bestand aus einer Mischung von gregoriani-
schem Gesang und metrischen Elementen und war so gesetzt, daf
fiir jede Silbe je eine Note gesungen wurde. Doch Merbreckes Re-
form-Musik setzte sich nicht durch 3¢; die Englinder, wollten keine
unnétigen Anderungen in ihrer «Cathedral Music». Die Chére an den
Kathedralen hatten selbst den schweren Schlag, den die Kirchen-
musik durch die Aufhebung der Kloster (1536—1538) erlitten hatte,
iiberlebt, und blieben weiterhin bestehen. In religiosen Fragen wa-
ren die musikliebenden Tudor-Monarchen ihren Kirchenmusikern
gegeniiber sehr tolerant. Viele von diesen Musikern gingen unbehin-
dert ihrem alten Glauben nach, paBten sich jedoch gut der hiufig
wechselnden religiosen Situation an. Die gleichen Musiker kompo-
nierten wahrend der Regierung des jungen Edward VI. anglikanische
Kirchenmusik, unter der Konigin Mary, katholische Kirchenmusik,
um sich nach der Thronbesteigung der Konigin Elizabeth wieder der
anglikanischen Kirchenmusik zu widmen. Die Konigin ordnete die
Herausgabe eines neuen «Prayerbook» an (1559), auf dem, mit nur
sehr geringen Anderungen, unser heutiges Prayerbook (das im Jahre
1662 herausgegeben wurde) beruht.

Unter der Kénigin Elizabeth erreichte die englische Kirchenmusik
die erste ihrer zwei Bliiteperioden. An den Chapel Royal wirkten
die beriihmtesten Musiker ihrer Zeit, die Meister Tallis, Tye, Byrd,
O. Gibbons, Morley, Bull und Tomkins. Die konigliche Kapelle hatte
schon seit langer Zeit ein Vorrecht, sich der begabtesten Chorknaben



Anglikanische Kirchenmusik 59

zu bemichtigen und hatte so immer die besten Musiker zu ihrer Ver-
fiigung.

Die zweite Bliiteperiode in der englischen Kirchenmusik kam
mit der Wiederherstellung der Monarchie um 1660. Der unter fran-
zosischem EinfluBl stehende Charles II. brachte neues Leben in die
Chapel Royal. Ihm gefiel die alte und feierliche Kirchenmusik nicht,
und fiir sein nach dem Beispiel Louis X1IV. aus 24 Geigern gebildetes
Orchester, das auch bei den Gottesdiensten in der Chapel Royal mit-
wirkte, muBBten neue Anthems komponiert werden. An der Spitze der
neuen Schule von Komponisten stehen Henry Purcell, Blow, Wise
und Humfrey, in deren Werken alle die charakteristischen Merkmale
der zeitgenossischen Komposition, wie der bezifferte Bal3, Sologe-
sang, Recitative und Arien zu finden sind. :

Was sich zwischen diesen zwei Bliiteperioden der englischen Kir-
chenmusik abspielte, war ein langer Kampf zwischen zwei Stromun-
gen in der anglikanischen Kirche, der natiirlich die Kirchenmusik
sehr beeinflulte. Schon zur Zeit des ersten «Book of Common
Prayer», machten sich Stimmen geltend, die die Musik ginzlich aus
dem Gottesdienst verbannen wollten, Diese, von dem kontinentalen
Protestantismus beeinflu8ten Elemente — die spéteren Puritaner —
wurden noch von der Kénigin Elizabeth zuriickgehalten. Die Stuart-
Konige konnten jedoch dem wachsenden Puritaneransturm nicht
mehr standhalten. Es kam zum Biirgerkrieg, K6nig Charles I. wurde
hingerichtet und eine dhnliche Welle der Zerstorung, wie sie 100 Jahre
frither die Auflosung der Kloster und Abteien mit sich gebracht
hatte, brachte die Kirchenmusik diesmal wirklich zum Schweigen.
Obwohl die Musik aus den Kathedralen verbannt war, gab es Kom-
ponisten, die auch in dieser schweren Zeit weitere Werke fiir den
Gottesdienst schrieben. Zu ihnen gehorten C. Gibbons, Child, B. Ro-
gers und Locke, deren Werke einen Ubergang zum neuen «Restora-
tion»-Stil darstellen.

Die zweite Bliiteperiode die mit der «Restoration» einsetzte, war
die letzte in der Geschichte der englischen Kirchenmusik. Von jetzt
an beginnen fremde Einfliisse sich mehr und mehr geltend zu ma-
chen; im 18. Jahrhundert der gewaltige EinfluB Hindels und im
19. Jahrhundert waren es Mendelssohn, Spohr und Gounod, denen
gegeniiber die einheimischen Musiker nicht stark genug waren, sich
durchzusetzen. Im 18. Jahrhundert wurde noch eine Anzahl von ein-



60 Internationaler KongreB fiir Kirchenmusik

drucksvollen und wichtigen Werken fiir die Kirche komponiert, die
doch ihren eigenen englischen Stil bewahrten. Meister wie Croft,
Greene und Boyce haben sich groBe Verdienste um die Kirchen-
musik erworben. Gegen das Ende des Jahrhunderts machte sich ein
fortschreitender Niedergang bemerkbar, nicht nur in der Komposi-
tion, sondern auch im Chorwesen, das in einen sehr vernachlassig-
ten Zustand geriet, der im frithen 19. Jahrhundert sich noch ver-
schlechterte. Um die Mitte des 19. Jahrhunderts gelang es S. S. Wes-
ley, dem grofiten Kirchenkomponisten seiner Zeit und Sir F. G. Ou-
seley eine Riickkehr zur alten Tradition einzuleiten. Die weiteren
Reformbestrebungen von Sir J. Stainer, Stanford und Parry brach-
ten die «Cathedral Music» wieder auf ein hohes Niveau und machten
sie zu dem, was sie heute ist.

Die Musik der anglikanischen Liturgie

Es ist unmoglich in diesem kurzen Artikel, die Einzelheiten der
Entwicklung der anglikanischen liturgischen Musik zu verfolgen,
doch soll nur so viel gesagt werden, dafl die anglikanische Liturgie
von der romisch-katholischen Liturgie tibernommen wurde.

Die drei wichtigsten Formen der Gottesdienste mit Musik sind:

1. Das Morgengebet (Morning Prayer oder Mattins);

2. Das Abendgebet (Evening Prayer oder Evensong);

3. Der Heilige Kommuniongottesdienst (Office of the Holy Com-
munion oder Mass).

Die Litanei und die Begribnisgesange werden auch vertont. Die zur
Musik gesetzten Teile des Morgen- und Abendgebets sind:

1. Die Canticles:
a) Im Morgengebet das: «Venite», «Te-Deum», «Benedictus» und
die Alternativen «Benedicite» und «Jubilate»;
b) im Abendgebet das: Magnificat und «Nunc dimittis», mit den
Alternativen «Cantate Domino» und- «Deus misereatur».
2. Die Versicles und Responses.
3. Die Psalmen.

4. Das Anthem.



’ Anglikanische Kirchenmusik 61

(Die Hymnen, wie sie heute gesungen werden, gehéren nicht zur
Liturgie und entstanden in ihrer heutigen Form im 18. Jahrhundert.)

Die Canticles sind freie Kompositionen, die Versicles und Respon-
ses sind Wechselgesiinge; die Prose-Psalmen werden zum «Anglican
Chant» rezitiert, der wohl aus dem frithen 17. Jahrhundert stammt
und etwas typisch englisches in der Kirchenmusik darstellt. Genau
so englisch im Charakter ist das Anthem — die englische Motette —,
das von den Komponisten immer mit besonderer Liebe gepflegt
wurde.

Das der Messe dhnliche «Office of the Holy Communion» sollte in
seiner ganzen Lange Kyrie, Credo, Gloria in excelsis, Sanctus, Bene-
dictus und Agnus Dei enthalten. Nachdem dieser Gottesdienst aber
schon immer die Ursache von Streitigkeiten in der anglikanischen
Kirche war, wurde er fiir iiber 250 Jahre von den Komponisten sehr
vernachlissigt und nur in Teilen komponiert. Zur Zeit der Konigin
Elizabeth wurden gewohnlich nur das Kyrie und Credo komponiert.
Erst die Reformbestrebungen im 19. Jahrhundert brachten wieder
musikalisch vollstaindige Kommunionsgottesdienste in die englischen
Kathedralen.

Bei der Auffiihrung der «Cathedral Music» wurde die Orgel zur
Begleitung der Gesidnge beniitzt. Sie iibernahm aber auch selbstén-
dige Vor- und Zwischenspiele. Auch andere Instrumente (Blasinstru-
mente und Gamben, spéter durch Geigen ersetzt) wurden herange-
zogen, Heute wird groBtenteils auf der Orgel begleitet und die Ka-
thedralen wetteifern im Besitze der groten Instrumente dieser Art,
die alle der romantischen Richtung angehéren. In den Chorschulen
der Kathedralen werden die Chorknaben vom Organisten in tig-
lichen Gesangsstunden ausgebildet. Der Organist dirigiert auch den
Chor, der nach wie vor aus Knaben und Minnern besteht, und der
nach alter Tradition die Werke der letzten 400 Jahre und auch Kir-
chenmusik der Gegenwart singt.

ANMERKUNG

34 Merbeckes Liturgie wurde im 19.Jahrhundert wieder in Gebrauch gebracht
und kann heute im ganzen Land gehort werden.



Aktuelle Orgelbaufragen
und Moglichkeiten zu ihrer praktischen Lésung

SYBRAND ZACHARIASSEN, AABENRAA

Zusammenfassung

Fiir die Orgel, nicht zum wenigsten auch fiir ihren Klang, ist es
von entscheidender Bedeutung, daB8 Disposition, Windladen, Mecha-
nik, Fassade und Orgelgehiduse zu einer planvellen, innig verbunde-
nen, organischen Einheit zusammengefiigt werden.

Die klanglich beste Anlage wird immer die sein, wo das Pfeifen-
werk der Orgel direkt hinter dem Prospekt steht. Von den oft
iiblichen, tiefen und nach oben offenen Orgelanlagen sollte man —
im kleinen wie im groBen — endgiiltig abkommen. Die Werke einer
Orgel miissen aus klanglichen Griinden in geschlossene, freistehende,
nur zum Prospekt offene Gehiduse von moglichst geringer Tiefe ein-
gebaut werden.

Schlecht ist zum Beispiel folgende Aufstellung: Vorne Hauptwerk,
hinten Schwellwerk, dazwischen Pedal und Stimmginge. Dem Klang
des tief in der Orgel aufgestellten Schwellwerkes fehlt die freie Le-
bendigkeit und nétige Balance zum Hauptwerk.

Sofern die Hohe des Raumes keine Uberaufeinanderaufstellung er-
moglicht, ist es wesentlich besser, die beiden Manualwerke auf einer
gemeinschaftlichen Windlade mit doppelter Anzahl Tonkanzellen
zusammenzubauen und direkt hinter dem Prospekt aufzustellen. Ein
eventueller Schweller wird dann das Pfeifenwerk beider Manual-
werke umschlieBen. Der unmittelbar hinter dem Prospekt stehende
Schweller hat keine wesentliche Klangheeintrachtigung zur Folge.

Bei geniigender Hohe wird man selbstverstindlich die Manual-
werke iibereinander aufstellen und ganz von selbst kommt man dann
zu der Anordnung: Riickpositiv, Brustwerk, Hauptwerk und Ober-
werk, die gleichzeitig zum Oktavabstand der Prinzipalgruppen fiihrt.

Das Brustwerk, das in einem eigenen Kasten in den Unterteil des
Orgelgehiuses eingebaut wird, versieht man zweckmiBig mit Tiiren.
Werden in diese statt Fiillungen Jalousien eingesetzt, kann dies Werk
als offenes Brustwerk oder als kleines Schwellwerk benutzt werden.

Entsprechend den Manualwerken soll auch das Pedal seinen Platz
direkt hinter dem Prospekt haben. Muf} es aus Platzgriinden hinter



Aktuelle Orgelbaufragen und Méglichkeiten zu ihrer praktischen Losung 63

dem Hauptwerk stehen, dann stelle man es in einen eigenen, vom
Hauptwerke getrennten Gehduse auf. Eine Zwischenlésung wire, Pe-
dal und Hauptwerk auf einer Windlade zusammenzubauen und nur
die groBten Pfeifen hinten aufzustellen.

Die Gehiuse, die das Pfeifenwerk umschlieBen, haben die wesent-
liche Aufgabe, dem Klang Resonanz zu geben und ihn zu sammeln,
so daB er gesammelt vorne aus dem Prospekt hinausklingt. Die ver-
schiedene GroBe und damit Resonanz der Werkgehiuse trigt dazu
bei, den Klangcharakter der Werke stark unterschiedlich zu machen.
Es ist auBerordentlich wichtig, daB die Tiefe der Gehiuse so klein
wie moglich gehalten wird. Stimmginge sollen deshalb aufBlerhalb
der Gehiduse liegen. Das Pfeifenwerk stehe parallel zum Prospekt
und nicht chromatisch.

Bei der Ausarbeitung einer Disposition ist in erster Linie auf die
klanglich giinstigste Aufstellungsmoglichkeit Riicksicht zu nehmen.
Es ist besser, eine Orgel kleiner zu bauen und richtig aufzustellen,
als groBer zu bauen und weniger gut, bzw. schlecht aufzustellen.

Alle guten Aufstellungspline fallen aber ginzlich in sich zusam-
men, wenn man pneumatische Windladen verwenden will, weil
deren Konstruktion sowohl in der Linge als auch in der Breite viel
zu viel Platz beansprucht, viel mehr, als das Pfeifenwerk benétigt.
Bei der Schleiflade 1aBt sich dies Verhilinis in besten Einklang brin-
gen. Mit ihr steht und fallt die richtige Anlage einer Orgel und damit
iiberhaupt die Moglichkeit, eine wirklich gute Orgel bauen zu
konnen.

Zudem ist der Tonansatz bei der Schleiflade viel edler und ruhi-
ger als bei der pneumatischen Windlade, und Pfeifen, die miteinan-
der verschmelzen sollen, tun dies am besten, wenn sie auf einer Ton-
kanzelle stehen,

Der Tonansatz verliert aber einen Teil seiner guten Qualitit, wenn
die Ventile nicht mechanisch aufgezogen, sondern durch Bilge auf-
gerissen werden,.

Bei der mechanischen Traktur kann man auch besser ohne Kern-
stiche intonieren, von denen man méglichst wenig oder gar nicht Ge-
brauch machen sollte, weil Kernstiche den Klang glatt, charakterlos,
unklar und ansatzlos, mithin tot machen.

Sofern bei groBlen Orgelanlagen eine schwere Spielart befiirchtet
wird, kann eine Barkermaschine angelegt werden, allerdings nur fiir



64 Internationaler KongreB fiir Kirchenmusik

die Betitigung der an das Hauptwerk gekoppelten Werke. Die Trak-
tur zu den einzelnen Werken ist dann jedenfalls rein mechanisch.

Orgelfassade und Orgelgehduse — mit gleichen dulleren Konturen

— sollen ein organischer Teil der Orgel sein und nicht nur eine
Kulisse mit Seitenwinden. Das Hineinstellen des grof3ten Prinzipal-
registers jedes Werkes in den Prospekt macht die Werkaufstellung
nach auBen hin deutlich erkennbar, wodurch ein wertvoller Kontakt
zwischen dem Zuhorer oder Beschauer und der Orgel geschaffen
wird. Pfeifeniiberlangen sind verwerflich, sie fithren nur zur un-
natiirlichen Kulisse.

Freie Kombinationen? In den meisten Fallen wird die dafiir notige
elektro-pneumatische Apparatur fiir die Schleifenbewegung eine
gute Orgelaufstellung unméglich machen. Dann ist es nétig, eine me-
chanische Registratur anzulegen. Bei der richtigen Orgel ist aber
schlieBlich jedes Register eine neue Kombination.

Hin und wieder begegnet man der Auffassung, dafl der schoéne,
klare und volle Klang alter Orgelstimmen auf geheimnisvolle Men-
suren und Mensurkurven zuriickzufithren ist. Die Mensurierungs-
methoden der Alten hatten jedoch nichts Mystisches, sondern waren
«beym Liecht besehen, so schwer als des Columbi Eyer Kunst», wie
Andreas Werckmeister in seinem Buch «Orgelprobe» schreibt. Aber
die Alten verstanden es, Klang und Klanglinie in Mensuren umzu-
setzen. Der Klang beruht wesentlich auf einer in musikalischer Hin-
sicht im Laufe der Zeit eingetretenen Veredelung des Materials. Die-
ses wird namlich nach und nach von den Schwingungen des Tones
so beeinflult, dafl die Ton- und Eigenschwingungen der Pfeife immer
mehr miteinanderschwingen. Der Klang bekommt dadurch gréBere
Fiille bei gleichzeitig abnehmender Scharfe, sein Obertonaufbau wird
harmonischer, was wiederum zur Folge hat, dal die Klanglinie einer
Pfeifenreihe deutlicher wird. Dazu miissen nicht Jahrhunderte ver-
gehen. Schon nach einigen Jahren macht sich eine Verinderung des
Klanges bemerkbar.

Sollte die Schirfe im Anfang reichlich aufdringlich sein, kann sie
durch Anbringen von absorbierenden Platten im Orgelgehiuse ge-
mildert werden. Diese konnen dann nach einer Reihe von Jahren
nach und nach wieder entfernt werden.

Die klangliche Veredelung des Materials wird jedoch wirkungslos,
wenn bei der Intonation Eingriffe gemacht werden, die den natiir-



Orgelbau, Erfahrungen und Erkenntnisse der letzen Jahrzehnte 65

lichen Ton der Pfeifen verwischen oder mehr oder weniger toten.
Das spitere klangveredelnde Mitschwingen des Materials kommt
dann nicht in vollem Umfang, eventuell iiberhaupt nicht zur Gel-
tung. Ist der Klang von Anfang an tot, kann er nie lebend werden,
lebt er aber, wird er mit dem Alter schoner, klarer und edler.

Der Weg, der zu dieser hier kurz angedeuteten Orgel fiihrt, ging
in den vergangenen fast 30 Jahren iiber Kompromiflorgeln aller Art,
iiber pneumatische, elektrische und Barkermaschinentrakturen, iiber
planlose Orgelaufstellungen, miBBverstandene Mensuren und Klang-
auffassungen, kurz gesagt iiber ein furchtbares Chaos im Orgelbau.
Hiitten wir mitten auf diesem Wege Halt gemacht, wiren wir nicht
weitergekommen als zu neuen Dispositionen, schénen Kurvenmensu-
ren, hier und da auch Schleifladen. Es war aber einfach nicht mog-
lich, stehen zu bleiben, weil neue Erkenntnisse dauernd weitertrie-
ben. Und der Weg geht noch weiter, Wenn wir aber auf dem geraden
und natiirlichen Weg bleiben, und das miissen wir unbedingt, dann
wird eines schonen Tages die, gewissermallen wie aus der Natur her-
ausgewachsene, wahre und echte Orgel vor uns stehen.

Grundziige des neuen Orgelbaues,
Erfahrungen und Erkenntnisse der letzten Jahrzehnte

ErnsT ScHIESS, BERN

Zusammenfassung

Nach einem Bericht iiber die Entwicklung der schweizerischen
Orgelreform in den vergangenen drei3ig Jahren sprach der Referent
tiber die Grundsitze des heutigen Orgelschaffens. Sie beruhen in
erster Linie auf dem Bau der uniibertrefflichen Schleifwindlade und
der mechanischen Traktur. Wo es die Raumverhiltnisse gestatten,
werden die Instrumente «werkmifBig» in den Kirchenraum gesetzt.
Als Beispiel diene eine dreimanualige Orgel, bei welcher das Haupt-
werk auf der Hohe des HauptgehiausefuBes steht, das Oberwerk
moglichst tiber dem Hauptwerk und das Positiv als Riickpositiv in
der Emporenbriistung. Ein in dieser Art in den Raum gestelltes In-
strument tibertrifft das in der Fldache aufgebaute Werk vor allem
durch die scharfe Differenzierung der verschiedenen Manuale, sowie
durch die Unmittelbarkeit und Frische des Klanges. Auch fiir die



66 Internationaler KongreB fiir Kirchenmusik

Anlage der mechanischen Traktur bietet die werkmiBige Aufstel- -
lung entschiedene Vorteile.

Nach den Erfahrungen bei zahlreichen Werken wird die Wirkung
des Instrumentes bedeutend gehoben, wenn dasselbe in einem bis auf
die Prospektseite geschlossenen Holzgehiuse steht, wobei zwischen
der Gehiuseriickwand und der Mauer ein Gang frei bleiben soll. Ge-
geniiber den offenen, modernen Prospekten ohne Holzwerk hat der
in Felder und Tiirme gefaBte Prospekt den merklichen Vorteil einer
besseren Geschlossenheit des Klanges.

Bei der Organisation des Orgelklanges hidlt man sich durchwegs
an den durch geeignete Mensurverhéaltnisse sich ergebenden natiir-
lichen Ton. Der Erfolg einer gut klingenden Orgel liegt weit mehr
im geschickten Anpassen der Mensuration an die raumakustischen
Gegebenheiten als in sturem Imitieren historischer Pfeifentypen.

Fir die Aufstellung einer Disposition der Orgelstimmen sind uns
die Werke der grolen Meister des 17. und 18. Jahrhunderts zwar
weitgehend wegleitend, wobei aber auch auf die Anspriiche unseres
heutigen Musizierens Riicksicht genommen werden muB.

Ubertreibungen in der Nachahmung der Barockorgel haben zu
Werken mit ungeniigend dosierten Grundstimmen gefiihrt. Dieser
Superbarock fiithrt leicht zu einer Verwilderung des Orgelklanges
und zu vollig unorganischen und unstatischen Registrierungen. Auch
die aus dem Norden kommenden Tendenzen der iiberforcierten und
konsonantisch hart ansprechenden Intonationsmethoden sind zu ver-
meiden. Die Schweiz steht unter den verschiedensten Kultureinfliis-
sen und kann sich daher nicht einseitig zu der nordischen Richtung
entscheiden.

Wir bewerten die Orgel als ein hochstehendes und edles Instru-
ment. Seine Charakterstirke besteht darin, dal es sich nicht miB3-
brauchen lit und daB sich jede Vergewaltigung seines Wesens
richt. Wie kein anderes Instrument steht die Orgel in einer beson-
deren Klangwelt, was ihr den Rang als Konigin der Instrumente
sichert, Diesen Rang aber kann die Orgel nur behalten, wenn man
sich ihrer Vorziige und ihrer spezifischen, aber auch nicht unbe-
schrankten Méglichkeiten bewuf3t bleibt. Die Erreichung einer idea-
len Synthese der manigfaltigsten Klinge bleibe das Alpha und
Omega im Orgelschaffen. Nur bei der Respektierung dieses Leitge-
dankens wird das Instrument seine hohe Stellung wahren und festigen.



	Vorträge gehalten anlässlich des Kongresses
	Die Kirchenmusik und die Frage der Wiedervereinigung der Kirchen
	Die Kirchenorgel in Geschichte und Gegenwart
	Der gemeinsame Ursprung des gregorianischen und des altrussischen Neumengesangs
	Fragen der Chorerziehung
	Errungenscahften und Aussichten der finnischen Kirchenmusik
	Die evangelische Kirchenmusik in Deutschland im Lichte der Liturgie
	Palestrina
	Zeitgenössiche evangelische Kirchenmusik
	Le Psautier huguenot, lien universel d'amitié entre les peuples
	La musique sacre à la Chapelle des Rois de France
	Anglikanische Kirchenmusik
	Aktuelle Orgelbaufragen und Möglichkeiten zu ihrer praktischen Lösung
	Grundsätze des neuen Orgelbaues, Erfahrungen und Erkenntnisse der letzten Jahrzehnte


