
Zeitschrift: Prisma : illustrierte Monatsschrift für Natur, Forschung und Technik

Band: 7 (1952)

Heft: 9

Artikel: Der normalisierte Mensch : Abstieg des Menschlichen von der Vielfalt
zur Norm?

Autor: Bauer, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-654264

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-654264
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der normalisierte^elisch
Abstieg des Menschlichen von der Vielfalt zur Norm 1 Dr. Heinrich Bauer

\ M
DK 37.017.9:331.054.5:159.923

Wie die Leser unserer Zeitschrift wissen, betrachten wir es als unsere Aufgabe, nicht nur
Wissen zu vermitteln und über die Weiterentwicklung der Wissenschaften zu berichten,
sondern stets auch die Stellung des Menschen in der Welt und sein Verhältnis zur Natur
darzustellen. Diesem Zweck dient auch dieser Beitrag, der eine der wesentlichsten Fragen
unserer Zeit anschneidet.

Die menschliche Gesellschaft befindet sich
in einem Umwandlungs- und Normungsprozeß,
wie ihn unsere Vorfahren noch wenige
Generationen zurück sich niemals hätten vorstellen
können. Hier liegt auch der tiefere Grund,
warum die totalitären Systeme in so kurzen
Zeiträumen Gewalt über unübersehbare
Millionenmassen von Völkern der verschiedensten
Regionen unseres Planeten haben gewinnen
können und warum die politischen Formen
dieser Gebiete und Völker sich trotz oft
gegensätzlicher Voraussetzungen in so erschreckendem
Maße anzugleichen heginnen.

Wie vielgestaltig war doch einst das
gesellschaftlich-bürgerliche Leben in einer
mittelalterlichen Stadt der abendländischen, ebenso
wie der orientalischen Kulturkreise, wie liefen die
Grenzen ineinander! Es gab keine ungegliederten

Massen, es gab keine Arbeiterheere, keine
Angestellten- und Beamtenbataillone. Der
kleine Handwerker war zu seinem Teil ein
Künstler, der Gehilfe eines großen Handlungshauses

war nebenbei vielleicht Meistersinger,
oder er las in stillen Zirkeln die Sprüche Walters
von der Vogelweide vor, oder er malte mit
ungeschickten Fingern die Erscheinungen der
Welt, die ihn umgaben, von der Gartenblume
bis zum Sternenhimmel.

Der reiche Patrizier war nicht nur Kenner
der Handlungswaren aus ganz Europa und dem
Orient, er war auch Liebhaber und Kenner
der Künstler. Er war es, der neben Fürsten
und Kirchenherren die Tafelbilder, geschnitzten
Altäre und Madonnenfiguren in Auftrag gab.
Er scheute sich auch nicht, seine Tochter
einem Künstler der Stadt zur Frau zu geben,
denn der. Künstler war keine überflüssige
Drohne, sondern ein ratsfähiger Bürger und
notwendiges Glied des Gemeinwesens. In ihren
Studierstuben saßen die Rechtsgelehrten, die
Geographen, die Mediziner, die Erforscher der
alten Sprachen und der Dichtung des eigenen

Volkes, die nach Walter von der Vogelweide
und Wolfram von Eschenbach in Minnesang
und geistlicher Dichtung wieder mächtig
aufzublühen begonnen hatte. Aber sie alle
umfaßten ihr Gebiet ganz, bis in die letzten, ihnen
erreichbaren Tiefen. Sie wußten auch vieles
von dem geistigen Gehalt der Nachbargebiete,
denn ihr Streben ging auf die „universitas",
auf die Allerfassung aller Bereiche der
geistigen Welt zu einem geschlossenen Weltbild.

Noch vor einem Jahrhundert hatte die
deutsche, hatte die gesamte abendländische
Welt dieses einheitliche, vom gleichen Formwillen

und gleichen Inhalten geprägte Gesicht.
Aber schon waren, vom ungezähmten Forscherwillen

der Renaissance und dem aufklärerischen
Rationalismus und Deismus Englands und
Frankreichs hervorgerufen, verhängnisvolle Risse
im Gebälk der abendländischen Kultur und
ihrer Menschen sichtbar. Der Verstand, der
sich vom philosophischen und theologischen
Denken über die letzten Fragen, von der
künstlerischen und kosmischen Schau auf die
Materie dieser Erde gestützt hatte und sie,
auf der Suche nach der vermeintlich
endgültigen Wahrheit, mit seinen Meßgeräten
durchforschte, häufte bei dieser Sezierung eines
lebenden Körpers eine so verwirrende Fülle
von kleinsten Einzeldetails an, daß es dem
einzelnen Gelehrten auf die Dauer unmöglich
wurde, auch nur sein eigenes Wissensgebiet
zu überschauen. Nicht nur der Blick über das
Ganze ging verloren, jedes einzelne Wissensgebiet

teilte sich noch in eine Reihe
Fachgebiete. So bildete sich der schillernde, fälschlich

anspruchsvolle Begriff des Fachmannes
heraus, fast immer von Scheuklappen
eingeengt, nur noch sein Fach und sonst nichts
in der Welt kennend.

Die Zeit der Moderne war gekommen, von
deren Gefahren schon Walter Rathenau und
dann Ortega y Gasset prophetisch warnend

385



redete: in der statt des allseitig Gebildeten
(der wie ein Baum von allen Seiten her
gebildet ist) der einseitige „Gelehrte" herrscht.
Zu ihm ist nach den Worten der großen Warner
unserer Zeit fast nur noch der mittelmäßige
Geist, der handwerklich sichtende und
detailforschende, prädestiniert, nicht aber der
umfassende, zur großen Synthese treibende
Schöpfergeist. Dieser ist den kleinen
Fachleuten von heute verdächtig, wenn er nicht
gar allmählich von der inferioren Majorität als
dilettantisch hingestellt wird.

An diesem Punkte der Entwicklung stehen
wir heute, nachdem wir stolz die zweite Hälfte
des 20. Jahrhunderts beschritten haben. Der
Jurist weiß nichts mehr von der Kunst, der
Techniker nichts von Rechten oder von Kunst,
der Philosoph oder Theologe nichts vom Staate
oder von der menschlichen Physis. Er hat
keine zutreffende Vorstellung von dem
sogenannten Staatsmann, der endlich die steilen
Stufen hinaufgeklommen ist. Und diesem selbst
sind mit wenigen Ausnahmen, zu denen aus der
Neuzeit Rathenau, Stresemann, Briand, Nansen
gehören, weite Gebiete des menschlichen
Geistes, Metaphysik, der schönen Künste, die
Antike fremd, die seinen Horizont nicht mehr
berühren oder für die er keine Zeit mehr aufbringt.

Vorbei die Zeiten, da ein Herrscher noch
Oden dichtete, Literaturkritik betrieb, und
philosophische Essais schrieb, die Flöte spielte
und für sie komponierte! Der Herrscher von
heute, der von Parlament oder Volk gewählte
Präsident, kennt nur noch seine Verwaltung,
seine Parteien, der durchschnittliche Gelehrte
sein enges Fachgebiet, der Industrielle seine
Rohstoffe und Maschinen und der
Großkaufmann, ein kleinerer Nachkomme der Fugger
und Medici, sein Warenbuch und seine Baum-
woll- oder Erzladungen.

Sein Buchhalter, der zu Riemenschneiders
Zeit vielleicht selbst Figuren oder Leuchter
schnitzte, würde heute, wenn er ähnliche
Gedanken haben sollte, ein heimlich belächelter
Außenseiter sein. Er kennt oft nicht mehr
als das Handbuch des kaufmännischen Wissens
und den Liebes- oder Kriminalroman. Nur
der heimlich Liebende und Wissende, auf die
wahren inneren Werte bezogen, vermag sich
noch zur echten Dichtung oder zur eigenen
Weltanschauung durchzukämpfen. Aber wie
viele seiner Schicksalsgenossen aus den farblos
und freudlos gewordenen Heeren der
Angestelltenschaft kommen, gleich den Jugend¬

lichen aller Schattierungen nicht über das
sonntägliche Basteln am Radiogerät oder Motorrad

hinaus, statt an diesem Tag der Ruhe,
den Gott wollte, in der Stille der Natur nach
innen zu lauschen.

Der Handwerker, der einst ein Künstler
seines erwählten, oft sehr umfassenden
Gebietes war und in Kirchen und Rathäusern
unvergängliche Meisterwerke hinterließ, stellt
in angstvollem Wettbewerb mit schnellerer
und billigerer Fabrikarbeit nur noch Reste
dessen her, was er einst in Träumen vor seiner
Seele sah. Oder er steht .als Arbeiter in einer
Fabrik und sieht auf dem -Fließband das
zerrinnen, was seine Vorfahren vieler Generationen
in einfacherer und zugleich vollkommener' Form
erdacht und erschaffen haben.

Er ist nicht mehr Meistersinger oder
Schuhmacher und heimlicher Dichter, wie Hans Sachs,
der in Reimen und Stücken alte fromme
Geschichten oder heitere Schwänke erdachte oder
zu seiner Zeit sprach. Der wie ein anderer
Schuster, Jakob Böhme im schlesischen Görlitz,

über Gott und Unendlichkeit und das
Licht der Morgenröte bei seiner Arbeit vor
der Schusterkugel und im stillen Blumengarten
mehr Visionen und Gedanken hatte als ganze
Geschlechter von „Philosophen" nach ihm.

Welch umfassender Geist war Paracelsus, und
zu welchen Handwerkern ist nach ihm der
Großteil der Ärzte geworden, die nur Teile
ihres Fachgebietes, kleine Symptome des Wunders

an menschlichem Organismus kennen und
behandeln, ohne jemals in das Geheimnis des
Ganzen eingedrungen zu sein und dem
leidenden Menschen danach den Weg zur Heilung
des Ganzen weisen zu können. Nur der
ganz unmögliche Außenseiter und Rebell aus
allen Schichten, vom Handarbeiter bis zum
Gelehrten, wirft vielleicht in einer dunklen
Stunde die ganze Parteipresse, öffentliche
Volksaufklärung und Fachliteratur beiseite, setzt sich
in den von Bomben halb zerstörten Park seiner
Großstadt und liest in irgendeinem nachdenklichen

Buch, wie den Betrachtungen des großen
und guten Römerkaisers Marc Aurel oder etwa
in Jean Pauls höchst unmodernen, kosmischen
Phantasien, und ahnt bei dem Lesen der
„Rede des toten Christus vom Weltgebäude

herab, daß kein Gott sei" erschüttert
die Tragödie der menschlichen Seele und
unserer Welt, die ein Dichter, der noch
ein „Vater", ein Seherund kein Reporter
war, sie voraussah!

386


	Der normalisierte Mensch : Abstieg des Menschlichen von der Vielfalt zur Norm?

