
Zeitschrift: Prisma : illustrierte Monatsschrift für Natur, Forschung und Technik

Band: 3 (1948)

Heft: 3

Artikel: Aberglauben und Heilkunde in Tibet und Ladakh

Autor: Wirz, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-653581

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-653581
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


der Blitzbahn im Augenblick ihres Erscheinens
eine gewaltige Explosionswelle entstellt, die mit
kurzem, hellem und scharfem Knall an unser
Ohr klingt, und daß von dieser Explosionswelle
eine mächtige, sich nach allen Seiten
fortpflanzende Druckwelle ausgeht. Diese Druckwelle

ist geräuschlos; sie ist zwar von solcher
Kraft, daß sie Bäume und Mauern zerschmettert,
die in unmittelbarster Nähe stehen, aber
gehört wird sie nicht. Denn sie besteht (ihrer Hauptmasse

nach) aus Lufterschütterungen, die sich
in so getragenem langsamen Tempo fortbewegen,
daß sie unser Ohr nicht mehr als Töne
wahrnimmt. Erst wenn jene Druckwelle sich in der
Atmosphäre eine Strecke weit fortgepflanzt hat,
zweigen sich von ihr beim Zusammenprallen
mit Wolkenwänden andere Schwingungen ab,
die in rascheren Wellen durch den Raum
weiterschwingen. Diese kurzwelligen Lufterschütterungen

gehören aber nun gerade noch in den
Bereich jener Luftbewegungen, die von uns als
Töne gehört werden können und machen sich
uns als ein lautes, aber sehr tiefes und rasselndes

Rollen bemerkbar. Gewöhnlich pflegt indessen
dem plötzlichen Anfangsknall und dem später
einsetzenden Rollen noch ein helleres,
langanhaltendes Donnergeräusch zu folgen, das wir
wie das Brausen eines einzigen regelmäßigen,
langsam verebbenden Tones vernehmen. Dies
kommt daher, daß die Blitzdruckwelle, je weiter
sie sich von ihrem Entstehungsorte entfernt,
immer schneller zu schwingen beginnt; rascher
schwingen heißt aber für unser Ohr heller tönen.
Mit wachsender Entfernung klingt auch diese
hellere Welle allmählich ab; der Donner
verstummt.

Das Merkwürdige an diesen Feststellungen ist,
daß wir vom Donner, so unwahrscheinlich es

klingt, nur den kleinsten Teil hören, weil die
Schwingungsweise der Blitzdruckwelle gerade
in den Anfangsstadien, wo sie am
energiegewaltigsten ist, in so schleppendem Tempo
erfolgt, daß die Wellen für uns nicht tönen. Wie
mag wohl der Donner Lebewesen erscheinen, die
mit andern Hörapparaten versehen sind

Aberglauben und Heilkunde in Tibet und Ladakh
Von Dr. Paul Wirz

Wie im benachbarten Indien und auf Ceylon, so ist auch im Tibet die Heilkunde in zwei ganz
verschiedene und voneinander unabhängige Gebiete getrennt. Das eine ist die eigentliche Heilkunde in unserem
Sinne, die mit wahrnehmbaren und kontrollierbaren physischen und physiologischen Methoden arbeitet,
während die andere dem Gebiet der okkulten Wissenschaften zugehört. Ein jeder dieser beiden Wissenszweige

wird von Männern ausgeübt, die die nötigen Kenntnisse und Fähigkeiten für ihren Beruf erworben
haben. Die einen sind die Heilkundigen, die Aerzte im eigentlichen Sinne, die anderen die Zauberdoktoren
oder Medizinmänner, von denen man annimmt, daß sie mit den überweltlichen Mächten und Kräften in
Verbindung stehen und infolgedessen über Kräfte verfügen, die andere nicht besitzen. Diese beiden

Kategorien von Heilkundigen arbeiten vollkommen unabhängig voneinander, aber auch ohne jemals miteinander
lri Konflikt zu kommen; denn ein jeder hat sein festumschriebenes Tätigkeitsgebiet.

Vlämonenkult und Zauberei

Da die Krankheiten in erster Linie bösen
0Geistern und Dämonen zugeschrieben werden, so
*st es ohne weiteres begreiflich, daß auch die
-Medizin aufs engste mit der Religion dieses Yol-

es> also mit dem Buddhismus und mehr noch
der alten vorbuddhistischen bon-Religion,

ltl Zusammenhang gebracht wird. «Ist jemand
erkrankt», schreibt der Tibetforscher Tafel, «so

lrd zuerst ein bönbo (Priester des bon-Kultes)
Brufen. Oft bringt dieser heraus, daß der Kranke

einen btsam (Dämonen), der in einem Baum oder
einer Quelle wohnt, erzürnt hat. Er verbindet in
einem solchen Falle das Haus mit jenem Baum
oder jener Quelle durch einen Strick, an dem
Tuchstücke mit Beschwörungsformeln flattern.
Nach den Vorstellungen der Tibetaner bereitet
er einen Weg für den Dämonen.»1

In gleicher Weise sind die Lama-Zauberdok-
toren (Titelbild) tätig. Der Kranke erhält Amulette

mit magischen Figuren und zauberkräftigen

1 Tafel, Meine Tibetreise, 1923. Seite 423.

77



Bild 1: Mit schwarz-weiß-roten Fadenkreuzen versehenes

Grab der Angami-Naga.

Formeln, die oft auch innerlich angewendet werden.

Demselben Zweck dienen auch Pillen,
schwarze Kugeln aus Gerstenmehl, die Reliquien
von Heiligen, sogar Stückchen Kot vom Dalai-
Lama enthalten. In vielen Fällen erfolgt die

Heilung, wie man glaubt, durch Vermittlung
überirdischer Mächte, durch die Schutzgottheiten.

In der Provinz Ladakh, im «kleinen Tibet»,
wird der Zauberdoktor «Lhaba» genannt. Von
ihm heißt es, daß er mit gewissen Gottheiten in
Verbindung stehe. In der Regel besitzt ein jedes
größere Dorf seinen Lhaba, der in allen möglichen
Fällen, nicht allein bei Krankheit, zu Rate
gezogen wird. Dieser wird vor allen Dingen sein

«pothi», sein Zauberbuch, nachschlagen und je
nach dem Fall dem Patienten ein Amulett
vermachen. Er geht dabei von dem Gedanken aus,
daß ein böser Dämon oder aber der ungünstige
Einfluß eines Planeten mit im Spiel ist, die durch
das Amulett gebannt werden müssen.2

Die Schutzmitlei

Um die bösen Geister, die allenthalben
herumschweifen und Schaden anrichten, unschädlich
zu machen, dienen vor allem die Fadenkreuze,
die aus verschiedenfarbigem Garn um dünne
Holzstäbe geknüpft werden. Sie machen ebenfalls

einen Bestandteil des alten bon-Kultes aus
und werden von den bönbo unter ständigen
Anrufungen und Gebeten und unter Anhauchen und
Anblasen nach den strengen Vorschriften alter
Zauberbücher angefertigt. Bei den den Tibetanern
benachbarten Nagas, die das südöstliche Hochland

von Assam bewohnen, speziell den sogenannten

Angami-Naga, spielt das Fadenkreuz vor

2 Pandit Amar Nath, An Echo of the Unknown, Man-
galore 1931, Seite 25.

' Waddell, The Buddhism of Tibet, London 1899. S. 485.

78

allem als Grabbeigahe eine besondere Rolle,
womit wohl der Gedanke der «Bannung des

Geistes des Verstorbenen» verknüpft ist (Bild 1).
Im Tibet hat sich auch der Buddhismus diese
Fadenkreuze zunutze gemacht, und vielenorts
werden sie heute ebensowohl von den Lama, wie
den bönbo angefertigt. In allen Größen, bis zu
einem halben Meter im Durchmesser hergerichtet,

an Bäumen und an Holzspeeren aufgehängt,
dienen sie zur Besänftigung der Himmel- und
Erdgeister, im «kleinen Tibet» hingegen um diese
Geister einzufangen und zu deren Vernichtung.
In Verbindung mit einem Widderkopf dienen sie

zur Beschwörung der «Mutter der Erdgeister»,
mit einem Hundekopf hingegen zur Beschwörung
«des Vaters der Himmelsgeister».3 Opfergaben,
mit magischen Zeichnungen und Zeichen
versehene Brettchen oder Papierstreifen, werden
ihnen weiterhin beigefügt und in Ladakh stets
auch eine von Stroh verfertigte, meist allerdings
nur symbolisch angedeutete Figur. Das Ganze
wird an der Außenwand des Hauses, häufig über
der Türe oder dem Tor des Gehöftes, angebracht
(Bild 2).

Ein anderes Abwehrmittel bilden sodann
rotbemalte oder auch unbemalte und häufig mit
dem eingeschnittenen «om mani padme hum»
versehene Yak- und Schafgehörne, die ebenfalls
auf den Hausdächern aufgestellt oder aber an
bestimmten Stellen, vornehmlich auf den
Paßhöhen zu ganzen Haufen zusammengetragen
werden, wo sie von weitem schon sichtbar sind
und so den Geistern und Dämonen Furcht
einflößen sollen (Bild 3).

Mani-Wälle und Tschörten

Die tibetisch-buddhistische Glaubensformel,
«Om mani padme hum», ist übrigens nicht bloß
das bekannteste und meistgesprochene Gebet,
sondern zugleich eine Formel, die die bösen Gei-

Bild 2: Widderschädel mit Strohfigur und Fadenkreuzen zur
Beschworung und Abwehr der Erdgeister an der Wand eines
Wohnhauses in der Nahe von Leh.



ster und Mächte abzuhalten vermag. Bekannt
sind die kleinen und großen, von Hand, durch
Wasser oder den Wind in Drehung versetzten
Gehetmühlen, sodann die mit beschriebenen
«mani-Steinen» belegten Steinwälle oder Mauern,
die sich oft kilometerweit den Wegen entlangziehen

und von den Orthodoxen stets rechts,
von den Anhängern der bon-Religion jedoch
links umgangen werden müssen, und ferner
die weithin sichtbaren Inschriften an Felswänden

und großen Felsblöcken, die ebenfalls dieses
eine und einzige Glaubensbekenntnis dem
Vorübergehenden in großen Schriftzeichen in
Erinnerung bringen (Bild 4). Diese mani-Wälle
bilden neben den Tschörten und den Klöstern so

eigentlich das Charakteristikum der tibetischen
Landschaft.

Die Tschörten (Bild 5), die den indischen Stupa,
den ceylonesischen Dagoba und den hinterindischen

Pagoden entsprechen und zur Erinnerung
an Heilige und große Lama erbaut wurden,
bilden in der Tat die reinste architektonische
Ausdrucksform der buddhistischen Religion. In ihrer
vollendeten Symmetrie repräsentieren sie das
verkörperte Sinnbild der fünf Elemente: Erde,
Wasser, Feuer, Luft und Äther. Der solide,
würfelförmige Unterbau, der stets auch die Hauptmasse

ausmacht, entspricht der Erde, die nach
unten zu sich verjüngende Kuppel dem
Wasserelement, der mit dreizehn Einschnürungen
versehene konische Aufsatz dem feurigen Element,
und der ihm aufsitzende Halbmond und die über
dessen Mitte sich erhebende Flamme oder runde
Scheibe dem Äther.

Die Tschörten bergen im allgemeinen nicht
Keliquien, sondern von Ton geformte Figuren,
die Buddha und verschiedene Gottheiten
darstellen und denen, wie es heißt, die Asche der im
Leuer bestatteten Heiligen und Lama — nach
Tafel auch die Asche heiliger Tiere — beigemengt
"wird.

LbV Heilkunde

Das Gegenstück zu den Zauberdoktoren sind
die eigentlichen Ärzte oder besser gesagt die
Heilkundigen (lharjey), deren medizinische
Kenntnisse zum Teil aus Indien, dem Ursprungsland

des Buddhismus, zum Teil aber aus China
Hammen und die nicht allzugering zu
veranschlagen sind. Es sind fast ausschließlich Lama,
die ihre Kenntnisse in einer Klosterschule
erworben haben, wo auch Medizin als Lehrfach
etrieben wird. Nicht zu Unrecht kann man da-

^er von einer lamaistischen Heilkunde reden, als

^°ren Schutzpatron der indische Arzt Dschivaka,
er Sohn des Königs Bimbisara von Magadlia,

eiO Zeitgenosse von Gautama Buddha, angesehen
lrd. Wahre Wundergeschichten werden von

Bild 3: Auf einer Paßhöhe zu einem Haufen zusammengetragene

Yakhörner zur Abuehr der bösen Geister.

ihm erzählt, wie er zum Beispiel einen Mann von
einem Ohrenleiden heilte, das ein ins Ohr
gekrochener Tausendfuß verursacht hatte. Der
Mann mußte sich auf den erwärmten Fußboden
legen, und Dschivaka besprengte die Erde mit
Wasser und schlug die Pauke, worauf der Wurm
in der Meinung, es sei Sommer und ein Gewitter
gekommen, samt seinen 700 Jungen ins Freie
kroch. Aber neben all dem Wust von Aberglauben,

der auch heute noch hinter der tibetischen
Schulmedizin steckt, birgt sie zweifellos auch
sehr viel Sachliches und selbst von der Wissenschaft

anerkanntes Gut, und hin und wieder wird
sogar von hervorragenden Kuren berichtet. So

wird unter anderem auf den genannten Dschivaka

die Trepanation zurückgeführt, die er
damals schon mit Erfolg angewendet haben soll
und desgleichen auch das Aderlassen.

Die Heilmittel und die Heilmethoden

Der tibetanische Heilkundige bereitet seine
Medikamente aus Kräutern und Wurzeln, und
seine Methode hat große Ähnlichkeit mit dem
Ayurvedic-System, wie es in Indien heute noch
im Gebrauch ist. Nachdem er die Diagnose
gestellt hat, verordnet er dem Patienten ein
Medikament und gibt ihm die nötigen Verhaltungsmaßregeln.

Großer Beliebtheit erfreut sich auch

79



Bild 4: Stein am Wege mit eingemeißelten tibetanischen
Schriftzeichen.

das Schröpfen mit Hilfe eines an der Spitze
durchbohrten Yakhornes, und der bereits
erwähnte Aderlaß. Oft wird auch dem Patienten
angeraten, eine heiße Quelle aufzusuchen, zu
baden und das Wasser zu trinken. Tatsächlich
erfreuen sich die Thermalquellen in Tibet und
auch in Indien großen Zuspruchs von Gesunden
so gut wie von Kranken.

Uber die Behandlung der Tollwut wird
berichtet, daß diese geheilt werden kann, indem
man so rasch wie möglich über der verwundeten
Stelle den Blutlauf durch einen Verband
abbindet, das Gift mittels eines besonderen
Instrumentes aussaugt und die Wunde aufs neue
zum Bluten bringt. Kommt der Verwundete
rasch genug zum Arzt, so braucht dieser nur die
gebissene Stelle zu brennen und eine Salbe von
Butter, Gelbwurz, Moschus und einer giftigen
Knolle (bon-nya) aufzulegen. Auch bei
Schlangenbissen wird die Stelle abgebunden,
ausgebrannt und mit Molken oder Milch gewaschen.
Am wirkungsvollsten betrachtet man Kamelmilch,

denn es heißt, daß eine Schlange, die ein
Kamel beißt, augenblicklich stirbt, ohne daß ihr
Biß dem Kamel Schaden bringt. Von innerlich
angewendeten Medikamenten stehen Cardamon,
Moschus und Pfeffer obenan.

In Südtibet und den Himalajaländern bildet
der Kropf eine häufige Erscheinung, von
welchem die tibetischen Ärzte sechs verschiedene
Arten unterscheiden. Heilmethoden sind auch
hier: Brennen und Aderlaß der Halsader und des

Kropfes selbst, ferner Arzneien, bestehend aus
getrockneter Gurgel von Yak oder Schaf, Dörrfisch,

verschiedenen Salzen, Pfeffer und pulverisierter

Muschelschale. Viele Erfolge scheinen
zweifellos auch auf hypnotischer Einwirkung und
suggestiven Kräften des Medizinmannes zu
beruhen, wie es ja auch bei den Beschwörungszeremonien

der Singhalesen, der Batak, der
Dayak und vieler anderer primitiver Völker der
Fall ist.

Der Grundsatz Dschivakas, daß alles
Heilmittel sei und es überhaupt nichts gäbe, was es

nicht sei, läßt sich ebensogut auf China als auf
Tibet anwenden. Von jeder Pflanze wird der
tibetische Heilkundige sagen können, daß dieser-

oder jener Teil für irgend etwas gut sei, und
dasselbe trifft auch für das Tier- und Mineralreich
zu. Es wäre also vollkommen unmöglich, eine

Aufzählung auch nur der bedeutendsten dieser
direkt der Natur entstammenden Heilmittel zu
geben. Was die tierischen Heilmittel anbetrifft,
so stehen getrocknete Eidechsen, Geckos, Schlangen,

das Fett und die Drüsensekrete verschiedener

höherer Tiere, gepulvertes Horn von
Hirschen, Ziegen, Antilopen, Schafen, ferner Wolfszähne,

Affenknochen, Eulenkot und Schlangenfleisch

obenan. Man erkennt, daß der Großteil
der Heilmittel der mystischen Küche angehören;
sie erinnern an die altägyptische oder
mittelalterliche Dreckapotheke. Die Mittel werden
wie bei den Chinesen in roten Papiertüten
verwahrt und in den meisten Fällen in gepulvertem
Zustand oder als Absud innerlich verabreicht.

So soll Antilopenhorn bei Fieber und Durchfall

helfen, vom Moschus wird gesagt, daß er
Verstopfung heile, Bärengalle soll blutstillende
Wirkung haben, Hammelhirn Schwindelgefühl
beseitigen. Von den mineralischen Stoffen stehen
wohl Quecksilber und Gold obenan. Ersteres
wurde schon von jeher zur Behandlung von Lues
angewendet, wie übrigens auch in Indien, Gold,
in Form von Staub oder Blattgold gegen Lungen-
und Herzleiden. Nicht minder überrascht auch
die Anwendung von allerhand Mineralien und
Edelsteinen (Lapislazuli, Achat, Türkis, Rubin,
Saphir usw.), Korallen, Bernstein und selbst
Perlen. Die teuren, schwer zu beschaffenden
Heilmittel werden, wie nicht anders zu erwarten,
auch als die wirksamsten angesehen.

Bild 5: Tschörten in der Nähe von Hemis.
(Alle Aufnahmen vom Verfasser)

80



Das Studium der Heilkunde
und die medizinische Literatur

Es gibt in Tibet eine nicht unbedeutende
medizinische Literatur, über die allerdings noch
recht wenig bekannt ist, und in fast allen größeren

Lamaklöstern gibt es medizinische Schulen,
wo die dafür begabten Mönche sich mit Theorie
und Praxis der Heilkunde beschäftigen. Auch in
Ladakh wird die Heilkunde in den Lamaklöstern
gelehrt, gewöhnlich pflegt aber die betreffende
Person, die sich der Heilkunde auch beruflich zu
widmen gedenkt, bei einem erfahrenen Lharjey
in die Lehre zu gehen. Als erstes hat er dann
gewisse medizinische Schriften auswendig zu
lernen, worauf er mit den verschiedenen Heilmitteln,

deren Herstellung und Anwendung bekannt
gemacht wird und als letztes erfolgt das Erlernen
der chirurgischen Eingriffe, das Schröpfen,
Aderlassen und was dergleichen Dinge mehr sind.

Die Kenntnis vom menschlichen Körper wird
wie in Indien auf magischen und symbolischen
Erwägungen aufgebaut; auch hier wird der Körper

des Menschen als Mikrokosmos mit dem
großen Kosmos in Verbindung gesetzt. Die Lehre
von den Körpersäften und von den drei Humores,
nach welcher sämtliche Krankheiten auf
Gleichgewichtsstörungen dieser drei Prinzipien: Galle,
Schleim und Wind, zurückzuführen sind, gilt
auch hier und desgleichen kennt man auch im

Tibet die Beherrschung der verschiedenen
Körperregionen, der Körperöffnungen und Organe
durch Gottheiten, die durch gewisse magische
Silben gebannt werden können.

Unter den medizinischen Werken ist das

Dschud-shi, «die vier Wurzeln» (der Heilkunde)
zu erwähnen, dessen mongolische Übersetzung
in ihren vier Teilen aus über 800 gedruckten
Blättern besteht. Ein anderes, nicht minder
bedeutungsvolles Werk ist das Lhantab
(Ergänzung). Die Ausgabe des erstgenannten
Buches, das die Lama dem berühmten Dschivaka
zuschreiben, gehen auf die Bearbeitung des

tibetischen Heilkünstlers Yuthog Gonpo
zurück, der in Indien in dem bekannten Buddha-
Kloster Nalanda studiert haben soll. Sein
gleichnamiger Schüler war noch berühmter. Acht
Dakinis, die Schützerinnen der Medizin, besuchten

ihn, wie die Legende berichtet, schon nach
der Geburt und vollzogen die Waschungen an
ihm. Auch er soll in Indien studiert haben, wo er
«die dreiundachtzig Methoden des
Wasserheilverfahrens» kennenlernte. Er soll im neunten
Jahrhundert gelebt und als erster das Fühlen
des Pulses in die ärztliche Praxis eingeführt
haben. Zu der medizinischen Literatur gehören
auch die Tagebücher der Lama, in denen sie ihre
Beobachtungen und Erfahrungen eintragen und
die sie zumeist an ihre Lieblingsschüler vererben.

Kröte und Ameisen Von Dr. Robert Stäger

In einem meiner Ameisenbücher zählte ich die
Feinde der Ameisen auf. Sie rekrutieren sich
sowohl aus dem Pflanzen- als auch aus dem
Tierreich. Um bei letzterem zu bleiben, erwähne
lch den Käfer Lomechusa, den die Ameisen in
ihren Nestern seiner aromatischen Ausschwitzung
^ogen pflegen und hätscheln und darob ihre
e,gene Brut vernachlässigen, so daß sie zugrunde
geht. Kleine Schmarotzerwespehen legen ihre
Fier an die Larven und die ausgewachsenen
Enteisen ab, ebenso treten gewisse Fliegen
(Phasiden) als Schmarotzer bei Ameisen auf und
töten sie. Viele erliegen den Nachstellungen des
Ameisenlöwen und der Larven des Laufkäfers
B-1cindela), die ihnen den Kopf abschneiden und

ann den Rumpf aussaugen.
Die Eidechsen sind als weitere Ameisenlieb-

aber bekannt; der Gecko in Südeuropa vertilgt

sie mit Vorliebe. Unter den Vögeln gehen
besonders die Spechte den großen schwarzen
Roßameisen (Camponotus) nach. Nadelbäume, deren
Inneres oft von diesen waldzerstörenden
Insaßen wimmelt, werden von ihnen ausgebohrt
(sogenannte Spechtschmiede) und die Ameisen
zum Verspeisen herausgeholt. Ebenso werden

von diesen Vögeln die großen Haufen unserer
Waldameisen durchwühlt.

Unter den Säugern sind als ausgesprochene
Ameisenfeinde der Ameisenbär, der Ameisenigel,

das Gürtel- und Schuppentier, das
Erdschwein und der südafrikanische Erdwolf
bekannt. Auch die Paviane sollen nach Berichten
von Reisenden die Ameisen der Tropen nicht
verschonen.

Einem Bewohner meines Gartens, der Kröte,
hätte ich solche Missetaten nicht zugetraut; aber

81


	Aberglauben und Heilkunde in Tibet und Ladakh

