Zeitschrift: Prisma : illustrierte Monatsschrift fr Natur, Forschung und Technik

Band: 3 (1948)

Heft: 3

Artikel: Aberglauben und Heilkunde in Tibet und Ladakh
Autor: Wirz, Paul

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-653581

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-653581
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

der Blitzbahn im Augenblick ihres Erscheinens
eine gewaltige Explosionswelle entsteht, die mit
kurzem, hellem und scharfem Kmnall an unser
Ohr klingt, und daBl von dieser Explosionswelle
eine michtige, sich nach allen Seiten fort-
pflanzende Druckwelle ausgeht. Diese Druck-
welle ist gerduschlos; sie ist zwar von solcher
Kraft, daB sie Baume und Mauern zerschmettert,
die in unmittelbarster Nihe stehen, aber ge-
hort wird sie nicht. Denn sie besteht (ihrer Haupt-
masse nach) aus Lufterschiitterungen, die sich
in so getragenem langsamen Tempo forthewegen,
daB sie unser Ohr nicht mehr als Téne wahr-
nimmt. Erst wenn jene Druckwelle sich in der
Atmosphire eine Strecke weit fortgepflanzt hat,
zweigen sich von ihr beim Zusammenprallen
mit Wolkenwinden andere Schwingungen ab,
die in rascheren Wellen durch den Raum weiter-
schwingen. Diese kurzwelligen Lufterschiitte-
rungen gehoren aber nun gerade noch in den
Bereich jener Luftbewegungen, die von uns als
Téne gehort werden konnen und machen sich
uns als ein lautes, aber sehr tiefes und rasselndes

Rollen bemerkbar. Gewohnlich pflegt indessen
dem plotzlichen Anfangsknall und dem spiter
einsetzenden Rollen noch ein helleres, langan-
haltendes Donnergeriusch zu folgen, das wir
wie das Brausen eines einzigen regelmifigen,
langsam verebbenden Tones vernehmen. Dies
kommt daher, daf} die Blitzdruckwelle, je weiter
sie sich von ihrem Entstehungsorte entfernt,
immer schneller zu schwingen beginnt; rascher
schwingen heiflit aber fiir unser Ohr heller tonen.
Mit wachsender Entfernung klingt auch diese
hellere Welle allmihlich ab; der Donner ver-
stummt.

Das Merkwiirdige an diesen Feststellungen ist,
dal wir vom Donner, so unwahrscheinlich es
klingt, nur den kleinsten Teil horen, weil die
Schwingungsweise der Blitzdruckwelle gerade
in den Anfangsstadien, wo sie am energie-
gewaltigsten ist, in so schleppendem Tempo er-
folgt, dal die Wellen fiir uns nicht témen. Wie
mag wohl der Donner Lebewesen erscheinen, die
mit andern Hérapparaten versehen sind ?

Aberglauben und Heilkunde in Tibet und Ladakh

Von Dr. Paul Wirz

Wie im benachbarten Indien und auf Ceylon, so ist auch im Tibet die Heilkunde in zwei ganz ver-
schiedene und voneinander unabhiingige Gebiete getrennt. Das eine ist die eigentliche Heilkunde in unserem
Sinne, die mit wahrnehmbaren und kontrollierbaren physischen und physiologischen Methoden arbeitet,
wihrend die andere dem Gebiet der okkulten Wissenschaften zugehért. Ein jeder dieser beiden Wissens-
Zweige wird von Mdnnern ausgeiibt, die die nitigen Kenntnisse und Fihigkeiten fiir thren Beruf erworben
haben. Die einen sind die Heilkundigen, die Aerzte im eigentlichen Sinne, die anderen die Zauberdoktoren
oder Medizinminner, von denen man annimmt, daf} sie mit den iiberweltlichen Miichten und Kriften in
Verbindung stehen und infolgedessen iiber Krifte verfiigen, die andere nicht besitzen. Diese beiden Kate-
$Orien von Heilkundigen arbeiten vollkommen unabhingig voneinander, aber auch ohne jemals miteinander
in Konflikt zu kommen; denn ein jeder hat sein festumschriebenes Titigkeitsgebiet.

Diimonenkult und Zauberei

Da die Krankheiten in erster Linie bisen
.Geistern und Dimonen zugeschrieben werden, so
St es ohne weiteres begreiflich, dafl auch die

edizin aufs engste mit der Religion dieses Vol-

¢S, also mit dem Buddhismus und mehr noch
Mit der alten vorbuddhistischen bon-Religion,
'n Zusammenhang gebracht wird. «Ist jemand
er_krankt», schreibt der Tibetforscher Tafel, «so
“ird zuerst ein bonbo (Priester des bon-Kultes)
8erufen. Oft bringt dieser heraus, dafl der Kranke

einen btsam (Didmonen), der in einem Baum oder
einer Quelle wohnt, erziirnt hat. Er verbindet in
einem solchen Falle das Haus mit jenem Baum
oder jener Quelle durch einen Strick, an dem
Tuchstiicke mit Beschworungsformeln flattern.
Nach den Vorstellungen der Tibetaner bereitet
er einen Weg fiir den Didmonen.»!

In gleicher Weise sind die Lama-Zauberdok-
toren (Titelbild) titig. Der Kranke erhilt Amu-
lette mit magischen Figuren und zauberkriiftigen

1 Tafel, Meine Tibetreise, 1923. Seite 423.

17



Bild 1: Mit schwarz-weif3-roten Fadenkreuzen wversehenes
Grab der Angami-Naga.

Formeln, die oft auch innerlich angewendet wer-
den. Demselben Zweck dienen auch Pillen,
schwarze Kugeln aus Gerstenmehl, die Reliquien
von Heiligen, sogar Stiickchen Kot vom Dalai-
Lama enthalten. In vielen Fillen erfolgt die
Heilung, wie man glaubt, durch Vermittlung
iiberirdischer Michte, durch die Schutzgottheiten.

In der Provinz' Ladakh, im «kleinen Tibet»,
wird der Zauberdoktor «Lhaba» genannt. Von
ihm heifit es, daf3 er mit gewissen Gottheiten in
Verbindung stehe. In der Regel besitzt ein jedes
grolere Dorf seinen Lhaba, der in allen méglichen
Fillen, nicht allein bei Krankheit, zu Rate ge-
zogen wird. Dieser wird vor allen Dingen sein
«pothi», sein Zauberbuch, nachschlagen und je
nach dem Fall dem Patienten ein Amulett ver-
machen. Er geht dabei von dem Gedanken aus,
daB} ein béser Diamon oder aber der ungiinstige
Einflu} eines Planeten mit im Spiel ist, die durch
das Amulett gebannt werden miissen.?

Die Schutzmittel

Um die bosen Geister, die allenthalben herum-
schweifen und Schaden anrichten, unschidlich
zu machen, dienen vor allem die Fadenkreuze,
die aus verschiedenfarbigem Garn um diinne
Holzstibe gekniipft werden. Sie machen eben-
falls einen Bestandteil des alten bon-Kultes aus
und werden von den bénbo unter stindigen An-
rufungen und Gebeten und unter Anhauchen und
Anblasen nach den strengen Vorschriften alter
Zauberbiicher angefertigt. Bei den den Tibetanern
benachbarten Nagas, die das siidéstliche Hoch-
land von Assam bewohnen, speziell den sogenann-
ten Angami-Naga, spielt das Fadenkreuz vor

2 Pandit Amar Nath, An FEcho of the Unknown, Man-
galore 1931, Seite 25.
2 Waddell, The Buddhism of Tibet, London 1899. S. 485.

78

allem als Grabbeigabe eine besondere Rolle,
womit wohl der Gedanke der «Bannung des
Geistes des Verstorbenen» verkniipft ist (Bild 1).
Im Tibet hat sich auch der Buddhismus diese
Fadenkreuze zunutze gemacht, und vielenorts
werden sie heute ebensowohl von den Lama, wie
den bonbo angefertigt. In allen GréBen, bis zu
einem halben Meter im Durchmesser hergerich-
tet, an Biumen und an Holzspeeren aufgehingt,
dienen sie zur Besinftigung der Himmel- und
Erdgeister, im «kleinen Tibet» hingegen um diese
Geister einzufangen und zu deren Vernichtung.
In Verbindung mit einem Widderkopf dienen sie
zur Beschworung der «Mutter der Erdgeister»,
mit einem Hundekopf hingegen zur Beschwérung
«des Vaters der Himmelsgeister».® Opfergaben,
mit magischen Zeichnungen und Zeichen ver-
sehene Brettchen oder Papierstreifen, werden
ihnen weiterhin beigefiigt und in Ladakh stets
auch eine von Stroh verfertigte, meist allerdings
nur symbolisch angedeutete Figur. Das Ganze
wird an der Auflenwand des Hauses, hiufig iiber
der Tiire oder dem Tor des Gehoftes, angebracht
(Bild 2).

Ein anderes Abwehrmittel bilden sodann rot-
bemalte oder auch unbemalte und hiufig mit
dem eingeschnittenen «om mani padme hum»
versehene Yak- und Schafgehérne, die ebenfalls
auf den Hausddchern aufgestellt oder aber an
bestimmten Stellen, vornehmlich auf den Pal}-
hohen zu ganzen Haufen zusammengetragen
werden, wo sie von weitem schon sichtbar sind
und so den Geistern und Dimonen Furcht ein-

flofen sollen (Bild 3).

Mani-Wiille und Tschérten
Die tibetisch-buddhistische Glaubensformel,

«Om mani padme humpy, ist iibrigens nicht blof3
das bekannteste und meistgesprochene Gebet,
sondern zugleich eine Formel, die die bésen Gei-

Bild 2: Widderschiidel mit Strohfigur und Fadenkreuzen zur
Beschwirung und Abwehr der Erdgeister an der Wand eines
Wohnhauses in der Ndihe von Leh.




ster und Michte abzuhalten vermag. Bekannt
sind die kleinen und groflen, von Hand, durch
Wasser oder den Wind in Drehung versetzten
Gebetmiihlen, sodann die mit beschriebenen
«mani-Steinen» belegten Steinwiille oder Mauern,
die sich oft kilometerweit den Wegen entlang-
zichen und von den Orthodoxen stets rechts,
von den Anhingern der bon-Religion jedoch
links umgangen werden miissen, und ferner
die weithin sichtbaren Inschriften an Felswiin-
den und groBen Felsblocken, die ebenfalls dieses
eine und einzige Glaubensbekenntnis dem Vor-
iibergehenden in groflen Schriftzeichen in Er-
innerung bringen (Bild 4). Diese mani-Wiille
bilden neben den Tschérten und den Klgstern so
eigentlich das Charakteristikum der tibetischen
Landschaft.

Die Tschirten (Bild 5), die den indischen Stupa,
den ceylonesischen Dagoba und den hinterindi-
schen Pagoden entsprechen und zur Erinnerung
an Heilige und groBle Lama erbaut wurden, bil-
den in der Tat die reinste architektonische Aus-
drucksform der buddhistischen Religion. In ihrer
vollendeten Symmetrie reprisentieren sie das ver-
korperte Sinnbild der fiinf Elemente: Erde,
Wasser, Feuer, Luft und Ather. Der solide, wiir-
felformige Unterbau, der stets auch die Haupt-
masse ausmacht, entspricht der Erde, die nach
unten zu sich verjiingende Kuppel dem Wasser-
element, der mit dreizehn Einschniirungen ver-
sehene konische Aufsatz dem feurigen Element,
und der ihm aufsitzende Halbmond und die iiber
dessen Mitte sich erhebende Flamme oder runde
Scheibe dem Ather.

Die Tschorten bergen im allgemeinen nicht
Reliquien, sondern von Ton geformte Figuren,
die Buddha und verschiedene Gottheiten dar-
stellen und denen, wie es heif3t, die Asche der im
Feuer bestatteten Heiligen und Lama - nach
Tafel auch die Asche heiliger Tiere — beigemengt
wird,

Die Heilkunde

'Daﬁ Gegenstiick zu den Zauberdoktoren sind
die eigentlichen Arzte oder besser gesagt die
eilkundigen (lharjey), deren medizinische
enntnisse zum Teil aus Indien, dem Ursprungs-
and des Buddhismus, zum Teil aber aus China
Stammen und die nicht allzugering zu veran-
S?hlagen sind. Es sind fast ausschlieBlich Lama,
e ihre Kenntnisse in einer Klosterschule er-
Worben haben, wo auch Medizin als Lehrfach
trieben wird. Nicht zu Unrecht kann man da-
€T von einer lamaistischen Heilkunde reden, als
erep Schutzpatron der indische Arzt Dschivaka,
eier St‘lhn des Konigs Bimbisara von Magadha,
n Zeltgenosse von Gautama Buddha, angesehen
Wird, Wahre Wundergeschichten werden von

- ¥ ooy
e f"’u
o 3
et A5 P

Bild 3: Auf einer Pafhohe zu einem Haufen zusammen-
getragene Yakhorner zur Abwehr der bosen Geister.

ihm erzihlt, wie er zum Beispiel einen Mann von
einem Ohrenleiden heilte, das ein ins Ohr ge-
krochener Tausendfull verursacht hatte. Der
Mann mullte sich auf den erwirmten Fullboden
legen, und Dschivaka besprengte die Erde mit
Wasser und schlug die Pauke, worauf der Wurm
in der Meinung, es sei Sommer und ein Gewitter
gekommen, samt seinen 700 Jungen ins Freie
kroch. Aber neben all dem Wust von Aberglau-
ben, der auch heute noch hinter der tibetischen
Schulmedizin steckt, birgt sie zweifellos auch
sehr viel Sachliches und selbst von der Wissen-
schaft anerkanntes Gut, und hin und wieder wird
sogar von hervorragenden Kuren berichtet. So
wird unter anderem auf den genannten Dschi-
vaka die Trepanation zuriickgefiithrt, die er
damals schon mit Erfolg angewendet haben soll
und desgleichen auch das Aderlassen.

Die Heilmittel und die Heilmethoden

Der tibetanische Heilkundige bereitet seine
Medikamente aus Kriutern und Wurzeln, und
seine Methode hat groBe Ahnlichkeit mit dem
Ayurvedic-System, wie es in Indien heute noch
im Gebrauch ist. Nachdem er die Diagnose ge-
stellt hat, verordnet er dem Patienten ein Medi-
kament und gibt ihm die nétigen Verhaltungs-
malregeln. Grofler Beliebtheit erfreut sich auch

79



Bild 4: Stein am Wege mit eingemeiflelten tibetanischen
Schrifizeichen.

das Schropfen mit Hilfe eines an der Spitze
durchbohrten Yakhornes, und der bereits er-
wihnte Aderla3. Oft wird auch dem Patienten
angeraten, eine heile Quelle aufzusuchen, zu
baden und das Wasser zu trinken. Tatsichlich
erfreuen sich die Thermalquellen in Tibet und
auch in Indien grofen Zuspruchs von Gesunden
so gut wie von Kranken.

Uber die Behandlung der Tollwut wird be-
richtet, dal} diese geheilt werden kann, indem
man so rasch wie moglich iiber der verwundeten
Stelle den Blutlauf durch einen Verband ab-
bindet, das Gift mittels eines besonderen In-
strumentes aussaugt und die Wunde aufs neue
zum Bluten bringt. Kommt der Verwundete
rasch genug zum Arzt, so braucht dieser nur die
gebissene Stelle zu brennen und eine Salbe von
Butter, Gelbwurz, Moschus und einer giftigen
Knolle (bon-nya) aufzulegen. Auch bei Schlan-
genbissen wird die Stelle abgebunden, ausge-
brannt und mit Molken oder Milch gewaschen.
Am wirkungsvollsten betrachtet man Kamel-
milch, denn es heilt, daBl eine Schlange, die ein
Kamel beifit, augenblicklich stirbt, ohne daf} ihr
Bil dem Kamel Schaden bringt. Von innerlich
angewendeten Medikamenten stehen Cardamon,
Moschus und Pfeffer obenan.

In Siidtibet und den Himalajalindern bildet
der Kropf eine hiufige Erscheinung, von wel-
chem die tibetischen Arzte sechs verschiedene
Arten unterscheiden. Heilmethoden sind auch
hier: Brennen und Aderla3 der Halsader und des
Kropfes selbst, ferner Arzneien, bestehend aus
getrockneter Gurgel von Yak oder Schaf, Dérr-
fisch, verschiedenen Salzen, Pfeffer und pulveri-
sierter Muschelschale. Viele Erfolge scheinen
zweifellos auch auf hypnotischer Einwirkung und
suggestiven Kriiften des Medizinmannes zu be-
ruhen, wie es ja auch bei den Beschwérungs-
zeremonien der Singhalesen, der Batak, der
Dayak und vieler anderer primitiver Vélker der

Fall ist.

80

Der Grundsatz Dschivakas, daf} alles Heil-
mittel sei und es iiberhaupt nichts giibe, was es
nicht sei, 1afit sich ebensogut auf China als auf
Tibet anwenden. Von jeder Pflanze wird der
tibetische Heilkundige sagen konnen, daf} dieser
oder jener Teil fiir irgend etwas gut sei, und das-
selbe trifft auch fiir das Tier- und Mineralreich
zu. Es wire also vollkommen unméglich, eine
Aufzihlung auch nur der bedeutendsten dieser
direkt der Natur entstammenden Heilmittel zu
geben. Was die tierischen Heilmittel anbetrifft,
so stehen getrocknete Eidechsen, Geckos, Schlan-
gen, das Fett und die Driisensekrete verschiede-
ner hoherer Tiere, gepulvertes Horn von Hir-
schen, Ziegen, Antilopen, Schafen, ferner Wolfs-
ziihne, Affenknochen, Eulenkot und Schlangen-
fleisch obenan. Man erkennt, dafl der GrofBteil
der Heilmittel der mystischen Kiiche angehéren;
sie erinnern an die altigyptische oder mittel-
alterliche Dreckapotheke. Die Mittel werden
wie bei den Chinesen in roten Papiertiiten ver-
wahrt und in den meisten Fillen in gepulvertem
Zustand oder als Absud innerlich verabreicht.

So soll Antilopenhorn bei Fieber und Durch-
fall helfen, vom Moschus wird gesagt, daf} er
Verstopfung heile, Birengalle soll blutstillende
Wirkung haben, Hammelhirn Schwindelgefiihl
beseitigen. Von den mineralischen Stoffen stehen
wohl Quecksilber und Gold obenan. Ersteres
wurde schon von jeher zur Behandlung von Lues
angewendet, wie iibrigens auch in Indien, Gold,
in Form von Staub oder Blattgold gegen Lungen-
und Herzleiden. Nicht minder iiberrascht auch

die Anwendung von allerhand Mineralien und
Edelsteinen (Lapislazuli, Achat, Tiirkis, Rubin,
Saphir usw.), Korallen, Bernstein und selbst
Perlen. Die teuren, schwer zu beschaffenden
Heilmittel werden, wie nicht anders zu erwarten,
auch als die wirksamsten angesehen.

|

]

Bild 5: Tschirten in der Niihe von Hemis.

(Alle Aufnahmen vom Verfasser)



Das Studium der Heilkunde

und die medizinische Literatur

Es gibt in Tibet eine nicht unbedeutende
medizinische Literatur, iiber die allerdings noch
recht wenig bekannt ist, und in fast allen grofle-
ren Lamaklostern gibt es medizinische Schulen,
wo die dafiir begabten Moénche sich mit Theorie
und Praxis der Heilkunde beschiftigen. Auch in
Ladakh wird die Heilkunde in den Lamakléstern
gelehrt, gewdhnlich pflegt aber die betreffende
Person, die sich der Heilkunde auch beruflich zu
widmen gedenkt, bei einem erfahrenen Lharjey
in die Lehre zu gehen. Als erstes hat er dann ge-
wisse medizinische Schriften auswendig zu ler-
nen, worauf er mit den verschiedenen Heilmit-
teln, deren Herstellung und Anwendung bekannt
gemacht wird und als letztes erfolgt das Erlernen
der chirurgischen Eingriffe, das Schropfen,
Aderlassen und was dergleichen Dinge mehr sind.

Die Kenntnis vom menschlichen Kérper wird
wie in Indien auf magischen und symbolischen
Erwigungen aufgebaut; auch hier wird der Kor-
per des Menschen als Mikrokosmos mit dem
groflen Kosmos in Verbindung gesetzt. Die Lehre
von den Kérpersiften und von den drei Humores,
nach welcher simtliche Krankheiten auf Gleich-
gewichtsstérungen dieser drei Prinzipien: Galle,
Schleim und Wind, zuriickzufiihren sind, gilt
auch hier und desgleichen kennt man auch im

Tibet die Beherrschung der verschiedenen Kor-
perregionen, der Korperéfinungen und Organe
durch Gottheiten, die durch gewisse magische
Silben gebannt werden kénnen.

Unter den medizinischen Werken ist das
Dschud-shi, «die vier Wurzeln» (der Heilkunde)
zu erwihnen, dessen mongolische Ubersetzung
in ihren vier Teilen aus iiber 800 gedruckten
Blittern besteht. Ein anderes, nicht minder be-
deutungsvolles Werk ist das Lhantab (Er-
ginzung). Die Ausgabe des erstgenannten Bu-
ches, das die Lama dem berithmten Dschivaka
zuschreiben, gehen auf die Bearbeitung des
tibetischen Heilkiinstlers Yuthog Gonpo zu-
riick, der in Indien in dem bekannten Buddha-
Kloster Nalanda studiert haben soll. Sein gleich-
namiger Schiiller war noch berithmter. Acht
Dakinis, die Schiitzerinnen der Medizin, besuch-
ten ihn, wie die Legende berichtet, schon nach
der Geburt und vollzogen die Waschungen an
ihm. Auch er soll in Indien studiert haben, wo er
«die dreiundachtzig Methoden des Wasserheil-
verfahrens» kennenlernte. Er soll im neunten
Jahrhundert gelebt und als erster das Fiihlen
des Pulses in die é#rztliche Praxis eingefiihrt
haben. Zu der medizinischen Literatur gehoren
auch die Tagebiicher der Lama, in denen sie ihre
Beobachtungen und Erfahrungen eintragen und
die sie zumeist an ihre Lieblingsschiiler vererben.

@ /(z//;//i «é@éfﬂgif/ﬂfz ¢72 aéz @%{1%

Kriote und Ameisen VonDr. Robert Stiger

In einem meiner Ameisenbiicher zihlte ich die
Feinde der Ameisen auf. Sie rekrutieren sich
Sowohl aus dem Pflanzen- als auch aus dem
'_I‘ierreich. Um bei letzterem zu bleiben, erwiihne
}Ch den Kiifer Lomechusa, den die Ameisen in
ihren Nestern seiner aromatischen Ausschwitzung
Wegen pflegen und hitscheln und darob ihre
€igene Brut vernachlissigen, so daf} sie zugrunde
geht. Kleine Schmarotzerwespchen legen ihre
Fier an die Larven und die ausgewachsenen
Ameisen ab, ebenso treten gewisse Fliegen
Phasiden) als Schmarotzer bei Ameisen auf und
toten sie. Viele erliegen den Nachstellungen des
lI.Ieisenlﬁwen und der Larven des Laufkifers
teindela), die ihnen den Kopf abschneiden und
ann den Rumpf aussaugen.
ie Eidechsen sind als weitere Ameisenlieb-
aber bekannt; der Gecko in Stideuropa vertilgt

sie mit Vorliebe. Unter den Vogeln gehen be-
sonders die Spechte den grofien schwarzen Rof3-
ameisen (Camponotus) nach. Nadelbiume, deren
Inneres oft von diesen waldzerstorenden In-
saen wimmelt, werden von ihnen ausgebohrt
(sogenannte Spechtschmiede) und die Ameisen
zum Verspeisen herausgeholt. Ebenso werden
von diesen Vogeln die grolen Haufen unserer
Waldameisen durchwiihlt.

Unter den Siugern sind als ausgesprochene
Ameisenfeinde der Ameisenbir, der Ameisen-
igel, das Giirtel- und Schuppentier, das Erd-
schwein und der siidafrikanische Erdwolf be-
kannt. Auch die Paviane sollen nach Berichten
von Reisenden die Ameisen der Tropen nicht
verschonen.

Einem Bewohner meines Gartens, der Krote,
hitte ich solche Missetaten nicht zugetraut; aber

81



	Aberglauben und Heilkunde in Tibet und Ladakh

