
Zeitschrift: Prisma : illustrierte Monatsschrift für Natur, Forschung und Technik

Band: 2 (1947)

Heft: 9

Artikel: Die Grenzen unserer naturwissenschaftlichen Erkenntnis

Autor: Jakob, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-653964

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-653964
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Grenzen unserer

naturwissenschaftlichen Erkenntnis
Von Prof. Dr. J. Jakob

Was, der naturwissenschaftlichen. Forschung
sollen Grenzen gesetzt werden Diese Zumutung
können wir uns nicht gefallen lassen, gleichgültig,
von welcher Seite her und mit welchen Begründungen

sie erhoben werden sollte! Die freie
Forschung und die freie Formulierung der
jeweiligen Forschungsergebnisse gehören zu unserm
Menschsein, denn sie bilden einen wesentlichen
Bestandteil unseres Geisteslebens. Ein
Beeinträchtigen der freien wissenschaftlichen
Forschung würde eine Erniedrigung unseres Menschseins

bedeuten. Ein Volk wird nie mehr versklavt,
als wenn es seiner geistigen Freiheit beraubt wird!
Wo immer sich unserer Forschung auch nur
scheinbare Grenzen entgegenstellen, ruhen wir
nicht, bis diese Barrikaden endgültig beseitigt
sind. Grenzen sind dazu da, um überwunden zu
werden! Dieser Satz hat wohl nirgends größere
Geltung als auf wissenschaftlichem Gebiet.

Und dennoch können wir uns der Frage nicht
erwehren: «Gibt es vielleicht trotz allem doch
Grenzen, die durch die Forschung und unsere
Erkenntnis einfach nicht überschritten werden können

»
Gewiß, es sind unserer experimentellen

Forschung in mancher Hinsicht Schranken gesetzt,
die wir nicht überwinden können und deren
Umgehung geradezu aussichtslos erscheint. Wir
unterscheiden vor allem drei Arten von solchen
Schranken. Wir denken da an Experimente, die
aus ethischen Gründen nicht ausgeführt werden
können. Dann sind alle jene Experimente zu nennen,

die mehr als ein Menschenleben oder gar
dasjenige ungezählter Generationen beanspruchen
würden. Endlich gibt es auch Experimente, durch
die der beobachtende Mensch sich selbst in seinem
Erkennen beschränkt, weil er durch sein
Beobachten aktiv in den Gang des Geschehens
eingreift und dieses beeinflußt.

Die ersten beiden Arten von Experimenten,
also diejenigen, welche aus irgend einem Grunde

gar nicht ausgeführt werden können, sind für
unsere Erkenntnis gar nicht unbedingt notwendig.
Der wissenschaftlichen Forschung stehen
gelegentlich andere Wege zur Verfügung, um zum
Ziele zu gelangen, wenn wir diese Wege auch
manchmal lange nicht sehen. Es ist sogar nicht

einmal immer so, daß diese Umwege auch
zeitraubender sind, sie können es aber sein. Kein
Experiment ist notwendig! Aus diesem Grunde
bildet ein Experiment, das nicht ausgeführt werden

kann, für unsere naturwissenschaftliche
Erkenntnis keine Grenze, sondern bloß eine
vorläufige Schranke, die gelegentlich überwunden
oder umgangen werden kann.

Etwas ernster ist die dritte Art von Schranken
zu nehmen, welche dadurch geschaffen werden,
daß der Mensch durch sein Beobachten selbst
aktiv in das zu beobachtende Geschehen
eingreift und es gerade dadurch verändert. Der
Mensch kann nicht mehr, wie er das in früheren
Zeiten glaubte tun zu können, während seines
wissenschaftlichen Beobachtens unbeteiligt
beiseite stehen. Die Zeit, da der Forscher die Rolle
eines neutralen Beobachters glaubte spielen zu
können, ist prinzipiell für immer vorbei. Wir müssen

nun allerdings zugeben, daß dieses Prinzip
sich eigentlich erst in der Welt des Kleinen praktisch

auswirkt. Wir können zum Beispiel für ein
Elektron nie gleichzeitig den Ort und die
Geschwindigkeit bestimmen; wenn wir den Ort
bestimmen wollen, dann verändern wir durch das

experimentelle Eingreifen die Geschwindigkeit
eben dieses Elektrons. Zum Schluß läuft es darauf

hinaus, daß wir nicht mehr scharf unterscheiden

können zwischen Raum und Zeit. Wenn auch
der forschende Mensch durch sein Experimentieren

seinem eigenen Erkennen Schranken setzt,
so sind diese doch nicht ernstlich als Grenzen zu
betrachten. \

Die wirklichen Grenzen unseres naturwissenschaftlichen

Erkennens liegen überall da, wo unser
Denkvermögen prinzipiell aufhört.

Die Welt um uns her besteht aus einer Vielheit
von Dingen, die wir in verschiedene Gruppen
oder Kategorien einteilen und so eine Ordnung
schaffen. Wir unterscheiden hiebei leblose und
belebte Dinge, die letzteren unterteilen wir in
pflanzliche und tierische Lebewesen. Jede weitere
Unterteilung der Lebewesen erfolgt auf Grund
äußerer Merkmale, welche die Folge verschiedenen

inneren Aufbaues sind. In der Anatomie
zergliedern wir ein Lebewesen und stellen so dessen
Innern Aufbau, seine innere Organisation fest; wir

264



studieren das betreffende Ordnungsprinzip. In
analoger Weise erforschen wir die unbelebten Dinge.
Bei einem Gestein untersuchen wir, aus welchen
Mineraben (festen Phasen) dasselbe besteht, in
welchen Mengenverhältnissen die verschiedenen
Mineraben vorhanden sind, und ob sie in ihrer
Anordnung eine besondere Richtung irgendwie
bevorzugen und welche. Auch die das Gestein
aufbauenden Mineraben werden auf ihren Aufbau
hin untersucht; es wird festgestebt, aus welchen
Elementen diese bestehen, und wie die einzelnen
Atome oder Ionen in dem betreffenden Kristall
angeordnet sind. Schbeßbch wird auch der Aufbau

der elementaren Atome selbst einem
eingehenden Studium unterworfen, denn auch diese
kleinsten Teilchen der Elemente sind noch
aufgebaut. Und schon fragen wir wieder nach dem
Bau derjenigen Gebilde, welche als Bausteine der
Atome gelten. Und so geht das weiter. Es ist
immer ein Ordnungsprinzip, das wir suchen; denn
das Ordnungsprinzip ist die uns zugängliche
Ursache, der einzige uns zugängliche Ursprung alles
Seienden.

Woraus ist diese Welt, oder auch ein bestimmtes

dieser Welt angehörendes Ding, aufgebaut?
Das ist eine unwirkliche Frage; denn wir wissen
eigentbch gar nicht, was wir damit fragen. Wir
können im Ernste nach gar nichts anderem, als
nach einem Ordnungsprinzip fragen; etwas, das
nicht Ordnungsprinzip wäre, können wir schon

gar nicht denken. Wir fragen zwar gewohnheitsmäßig

nach einem «Was», erwarten jedoch eine
Antwort auf die Frage nach dem «Wie» des

betreffenden Aufbaues. Die Verhältnisse begen nun
aber so, daß wir im tägbchen Leben bei der Frage
nach dem «Was» oder «Wie» des Aufbaues nicht
konsequent zu Ende denken, sondern bei einem

ganz bestimmten Ordnungsprinzip haltmachen.
Zum Beispiel: Dieses Gartentor besteht aus Eisen!
Dieser Satz ruft bei verschiedenen Menschen
recht unterschiedliche Vorstellungen wach. Einem
Schlosser ist es ganz selbstverständlich, daß nur
jene Art Eisen in Frage kommen kann, die er
selbst zu ähnlichen Gegenständen verarbeitet.
Ein Mineraloge oder Metabograph sieht jedoch in
Gedanken die verschiedenen kristabinen Phasen,
die sich möglicherweise in diesem Schmiedeisen
vorfinden. Der Chemiker hingegen weiß, daß dieses

Eisen allerlei Beimengungen anderer Elemente,

vor allem Kohlenstoff, enthält, wenn auch nur
in geringen Mengen. Der Physiker endbch denkt
sofort an die 26 Elektronen, welche den Atomkern

des Eisens umkreisen, und anderes mehr.
Alle diese verschiedenen Berufsleute machen eben

gewohnheitsmäßig bei einem für sie besonders
interessanten Ordnungsprinzip halt. Der
philosophisch orientierte Naturforscher wird hingegen
bei keinem dieser Ordnungsprinzipien haltma¬

chen; er wird weiterfragen. Er wird aber immer
nur wieder nach einem Ordnungsprinzip
fragen, denn etwas anderes kann er gar nicht denken
und deshalb auch nicht darnach fragen.

Wir werden in der Erforschung der Materie,
wie wir das Seiende ganz allgemein zu bezeichnen
pflegen, nie an ein Ende gelangen; was wir je-
weilen feststehen und weiterhin suchen, ist immer
nur ein Ordnungsprinzip. Nach etwas, das nicht
Ordnungsprinzip wäre, können wir naturwissenschaftlich

gar nicht fragen und deshalb auch nicht
suchen. Wir drücken diese Erkenntnis aus in dem
Satze: Die Materie ist irrationall

Dieses eine, das selbst nicht Materie ist, das
aber durch das Ordnungsprinzip zur Materiewird,
und das deshalb abem Sein zugrunde begt, ist für
uns nicht faßbar, trotz aber Webenmechanik,
denn wir können dasselbe in Wirkbchkeit nicht
einmal denken. Wir konstatieren nämlich immer
nur, daß wir mit der Erforschung der Materie
noch lange nicht am Ende sind, und daß dieses
Ende sich gleichsam immer wieder von uns
entfernt und in immer weitere Fernen entrückt wird.
Das Ordnungsprinzip ist die Grenze, über die hinaus

keine naturwissenschaftliche Forschung zu greifen

vermag; dieses Prinzip ist deshalb die Grenze

unserer naturwissenschaftlichen Erkenntnis.

*

Nachdem wir gesehen haben, daß der letzte
Grund des materiellen Seins für uns unfaßbar und
somit irrational ist, stellt sich uns eine weitere
sehr wichtige Frage: Gibt es nur eine irrationale
Qualität, die allem Sein zugrunde liegt, oder gibt es

mehrere
Es ist prinzipieb nicht einzusehen, warum es

nur ein Irrationales geben sobte; es ist gerade so

gut denkbar, daß es eine Vielheit von irrationalen
Quabtäten gibt. Wir müssen uns aber vor allem
hüten, uns selbst und unser Erkenntnisvermögen
zu verabsolutieren, als besäßen wir die Möglichkeit,

letzte Erkenntnisse zu haben. Vorderhand
kommen wir allerdings auf naturwissenschaft-
bchem Gebiet mit nur einem Irrationalen als

Grundlage alles Seins sehr gut aus; denn aus
diesem einen könnenwir auf Grund des Ordnungsprinzips

alle materielle Verschiedenartigkeit
hervorgehen lassen. Das bedeutet nun aber keineswegs,

daß es in Wirkbchkeit nur diese irrationale
Qualität gibt. Es wird jedoch nie möglich sein,
eine Mehrzahl von irrationalen Quabtäten
naturwissenschaftlich nachzuweisen, denn, wenn wir
das könnten, wären diese Quabtäten nicht mehr
irrational, und zwar aus folgenden Gründen:

Wenn wir nämlich von der Existenz zweier
irrationaler Quabtäten sprechen, dann kann das

nur geschehen auf Grund einer Feststellung, daß
diese beiden irgendwie von einander verschieden

265



sind. Yon Verschiedenheit können wir aber nur
auf Grund eines Ordnungsprinzips sprechen. Aus
diesem Grunde sind diese beiden Qualitäten
niemals irrational; denn wir können sie auch denken.
Trotz alledem müssen wir die Möglichkeit der
Existenz mehrerer irrationaler Qualitäten im
Auge behalten; das schützt uns vor der Gefahr,
die eine Qualität zu verabsolutieren, zu vergotten.

Der Gedanke von der Existenz mehrerer
irrationaler Qualitäten tritt uns besonders dann nahe,
wenn wir die sogenannte leblose Materie verlassen
und uns der Erforschung alles dessen zuwenden,
das wir mit «Leben» zu bezeichnen pflegen. Doch
müssen wir auch hier sehr vorsichtig sein. Es gab
eine Zeit, und diese ging mit dem Jahre 1828 zu
Ende, da glaubte man regelrecht, daß es organische

Stoffe gebe, die nur auf Grund einer
geheimnisvollen Lebenskraft im pflanzlichen oder
tierischen Organismus gebildet würden, die aber
niemals durch ein chemisches Experiment hergestellt

werden könnten. Heute wissen wir, daß das
ein Irrtum war; jeder von einem Lebewesen
erzeugte Stoff kann prinzipiell auch künstlich
dargestellt werden, wenn heute noch nicht, so doch
morgen!

Es ist aber anderseits noch nie gelungen, auch
nur die primitivsten Formen physiologischen
Lebens künstlich zu verwirklichen, und das trotz
gelungener Synthese sehr großer Moleküle
hochkomplexer organischer Stoffe. Über den alten
Satz «omnis cellula e cellula» (jede Zelle geht
immer nur aus einer Zelle hervor) sind wir noch
immer nicht hinausgekommen. Leben entsteht
auch heute noch, so weit wir feststellen können,
immer nur aus Leben. Und doch besteht die
Möglichkeit, naturwissenschaftlich gesehen, daß
die Erscheinung, die wir mit «Leben» bezeichnen,

letzten .Endes doch noch auf ein Ordnungsprinzip

zurückgeführt werden kann. Wenn wir
bedenken, daß zum Beispiel beim Menschen rein
geistige Eigenschaften oder Fähigkeiten auf die
Nachkommen vererbt werden, und daß die
Vererbung eine Funktion der in den Chromosomen
der Zellkerne enthaltenen Gene ist, welche ihrerseits

nichts anderes als hochkomplexe Moleküle
bestimmter organischer Verbindungen darstellen,

dann müssen solche Eigenschaften doch das
Produkt eines Ordnungsprinzips sein, welch
letzteres aus unbelebter Materie Leben erstehen
läßt. Ob diese Fähigkeiten aber ausschließlich
das Produkt eines Ordnungsprinzips sind, - wer
weiß es! Über die Art und Weise des Zusammen¬

hangs zwischen Molekülbau der Gene einerseits
und den durch die betreffenden Gene verursachten

äußern Erbmerkmalen anderseits wissen wir
heute noch gar nichts; wir wissen darüber so

wenig, wie über den Zusammenhang zwischen den
im menschlichen Auge empfangenen Lichtreizen
und den dadurch im Bewußtsein erzeugten
Vorstellungen. Diese Beziehungen liegen zur Zeit noch

ganz im Dunkeln.
So lange es nicht gelingt, aus unbelebter

Materie durch irgendwelche chemischen oder
physikalischen Experimente wirkliches Leben zu
erzeugen, besteht auch die Möglichkeit, daß
Leben eben doch mehr ist als nur in besonderer
Weise geordnete organische Materie; so lange
besteht auch die Möglichkeit, daß eine bestimmte
irrationale Qualität letztlich, allerdings in
Verbindung mit dem Ordnungsprinzip, das ausmacht,
was wir physiologisches Leben nennen.
Entsprechende Betrachtungen könnten wir auch in
bezug auf das geistige Leben des Menschen
anstellen, doch wir wollen das hier unterlassen.

Wenn wir in der Erforschung des physiologischen

Lebens auch künftig immer wieder die
Feststellung machen, daß das Ordnungsprinzip
einfach nicht ausreicht, um die Tatsache des

Lebens zu erklären, dann gewinnt die Auffassung
von der Existenz einer besondern irrationalen
Qualität, welche zusammen mit dem Ordnungsprinzip

das Leben bedingt, zunehmend an
Wahrscheinlichkeit. Die Existenz einer solchen Qualität

werden wir aber nie beweisen können, denn,
könnten wir sie beweisen, wäre sie nicht irrational.

Auch in der Erforschung alles dessen, was wir
mit «Leben » zu umschreiben gewohnt sind, werden

wir nie abschließen. Was wir aber in dieser
Hinsicht erschließen und feststellen können, ist
immer ein Ordnungsprinzip, denn etwas anderes

vermögen wir nicht einmal zu denken.
Wir wollen die gewonnenen Resultate kurz

zusammenfassen. In der Erforschung dieser Welt
mit ihren unbelebten und belebten Dingen landen

wir immer bei einem Ordnungsprinzip; denn
dieses ist der einzig uns zugängliche Ursprung
alles Seins. Alles, was nicht Ordnungsprinzip ist,
entzieht sich unserer Feststellung; es kann von
uns nicht einmal gedacht werden und ist deshalb
irrational. Das Ordnungsprinzip ist die Grenze

unserer naturwissenschaftlichen Erkenntnis, über
die wir nicht hinauskommen werden, weil wir nicht
in dieser Richtung zu denken vermögen.

266


	Die Grenzen unserer naturwissenschaftlichen Erkenntnis

