Zeitschrift: Prisma : illustrierte Monatsschrift fr Natur, Forschung und Technik

Band: 2 (1947)

Heft: 9

Artikel: Die Grenzen unserer naturwissenschaftlichen Erkenntnis
Autor: Jakob, J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-653964

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-653964
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Grenzen unserer

naturwissenschaftlichen Erkenntnis

Von Prof. Dr. J. Jakob

Was, der naturwissenschaftlichen Forschung
sollen Grenzen gesetzt werden ? Diese Zumutung
konnen wir uns nicht gefallen lassen, gleichgiiltig,
von welcher Seite her und mit welchen Begriin-
dungen sie erhoben werden sollte! Die freie
Forschung und die freie Formulierung der je-
weiligen Forschungsergebnisse gehéren zu unserm
Menschsein, denn sie bilden einen wesentlichen
Bestandteil unseres Geisteslebens. Ein Beein-
trichtigen der freien wissenschaftlichen For-
schung wiirde eine Erniedrigung unseres Mensch-
seins bedeuten. Ein Volk wird nie mehr versklavt,
als wenn es seiner geistigen Freiheit beraubt wird !
Wo immer sich unserer Forschung auch nur
scheinbare Grenzen entgegenstellen, ruhen wir
nicht, bis diese Barrikaden endgiltig beseitigt
sind. Grenzen sind dazu da, um iiberwunden zu
werden! Dieser Satz hat wohl nirgends groflere
Geltung als auf wissenschaftlichem Gebiet.

Und dennoch kénnen wir uns der Frage nicht
erwehren: «Gibt es vielleicht trotz allem doch
Grenzen, die durch die Forschung und unsere Er-
kenntnis einfach nicht iiberschritten werden kon-
nen ? »

Gewil}, es sind unserer experimentellen For-
schung in mancher Hinsicht Schranken gesetzt,
die wir nicht iiberwinden kénnen und deren Um-
gehung geradezu aussichtslos erscheint. Wir un-
terscheiden vor allem drei Arten von solchen
Schranken. Wir denken da an Experimente, die
aus ethischen Griinden nicht ausgefiithrt werden
kénnen. Dann sind alle jene Experimente zu nen-
nen, die mehr als ein Menschenleben oder gar das-
jenige ungezihlter Generationen beanspruchen
wiirden. Endlich gibt es auch Experimente, durch
die der beobachtende Mensch sich selbst in seinem
Erkennen beschrinkt, weil er durch sein Beob-
achten aktiv in den Gang des Geschehens ein-
greift und dieses beeinflufit.

Die ersten beiden Arten von Experimenten,
also diejenigen, welche aus irgend einem Grunde
gar nicht ausgefithrt werden konnen, sind fiir
unsere Erkenntnis garnicht unbedingt notwendig.
Der wissenschaftlichen Forschung stehen ge-
legentlich andere Wege zur Verfiigung, um zum
Ziele zu gelangen, wenn wir diese Wege auch
manchmal lange nicht sehen. Es ist sogar nicht

264

einmal immer so, daB diese Umwege auch zeit-
raubender sind, sie konnen es aber sein. Kein
Experiment ist notwendig! Aus diesem Grunde
bildet ein Experiment, das nicht ausgefiihrt wer-
den kann, fiir unsere naturwissenschaftliche Er-
kenntnis keine Grenze, sondern blo eine vor-
ldufige Schranke, die gelegentlich iiberwunden
oder umgangen werden kann.

Etwas ernster ist die dritte Art von Schranken
zu nehmen, welche dadurch geschaffen werden,
dal der Mensch durch sein Beobachten selbst
aktiv in das zu beobachtende Geschehen ein-
greift und es gerade dadurch verindert. Der
Mensch kann nicht mehr, wie er das in fritheren
Zeiten glaubte tun zu konnen, wihrend seines
wissenschaftlichen Beobachtens unbeteiligt bei-
seite stehen. Die Zeit, da der Forscher die Rolle
eines neutralen Beobachters glaubte spielen zu
konnen, ist prinzipiell fiir immer vorbei. Wir miis-
sen nun allerdings zugeben, daf} dieses Prinzip
sich eigentlich erst in der Welt des Kleinen prak-
tisch auswirkt. Wir kénnen zum Beispiel fiir ein
Elektron nie gleichzeitig den Ort und die Ge-
schwindigkeit bestimmen ; wenn wir den Ort be-
stimmen wollen, dann veridndern wir durch das
experimentelle Eingreifen die Geschwindigkeit
eben dieses Elektrons. Zum Schluf} lduft es dar-
auf hinaus, daf} wir nicht mehr scharf unterschei-
den kénnen zwischen Raum und Zeit. Wenn auch
der forschende Mensch durch sein Experimen-
tieren seinem eigenen Erkennen Schranken setzt,
so sind diese doch nicht ernstlich als Grenzen zu
betrachten. \

Die wirklichen Grenzen unseres naturwissen-
schaftlichen Erkennens liegen iiberall da, wo unser
Denkvermigen prinziptell aufhért.

Die Welt um uns her besteht aus einer Vielheit
von Dingen, die wir in verschiedene Gruppen
oder Kategorien einteilen und so eine Ordnung
schaffen. Wir unterscheiden hiebei leblose und
belebte Dinge, die letzteren unterteilen wir in
pflanzliche und tierische Lebewesen. Jede weitere
Unterteilung der Lebewesen erfolgt auf Grund
duBerer Merkmale, welche die Folge verschiede-
nen inneren Aufbaues sind. In der Anatomie zer-
gliedern wir ein Lebewesen und stellen so dessen
innern Aufbau, seine innere Organisation fest ; wir



studierendasbetreffende Ordnungsprinzip.Inana-
loger Weise erforschen wir die unbelebten Dinge.
Bei einem Gestein untersuchen wir, aus welchen
Mineralien (festen Phasen) dasselbe besteht, in
welchen Mengenverhiltnissen die verschiedenen
Mineralien vorhanden sind, und ob sie in ihrer
Anordnung eine besondere Richtung irgendwie
bevorzugen und welche. Auch die das Gestein
aufbauenden Mineralien werden auf ihren Aufbau
hin untersucht; es wird festgestellt, aus welchen
Elementen diese bestehen, und wie die einzelnen
Atome oder Ionen in dem betreffenden Kristall
angeordnet sind. SchlieBlich wird auch der Auf-
bau der elementaren Atome selbst einem ein-
gehenden Studium unterworfen, denn auch diese
kleinsten Teilchen der Elemente sind noch auf-
gebaut. Und schon fragen wir wieder nach dem
Bau derjenigen Gebilde, welche als Bausteine der
Atome gelten. Und so geht das weiter. Es ist
itmmer ein Ordnungsprinzip, das wir suchen; denn
das Ordnungsprinzip ist die uns zugdngliche Ur-
sache, der einzige uns zugdngliche Ursprung alles
Seienden.

Woraus ist diese Welt, oder auch ein bestimm-
tes dieser Welt angehérendes Ding, aufgebaut ?
Das ist eine unwirkliche Frage; denn wir wissen
eigentlich gar nicht, was wir damit fragen. Wir

konnen im Ernste nach gar nichts anderem, als

nach einem Ordnungsprinzip fragen; etwas, das
nicht Ordnungsprinzip wire, kénnen wir schon
gar nicht denken. Wir fragen zwar gewohnheits-
méfig nach einem «Was», erwarten jedoch eine
Antwort auf die Frage nach dem «Wie» des be-
treffenden Aufbaues. Die Verhiltnisse liegen nun
aber so, dal wir im téglichen Leben bei der Frage
nach dem «Was» oder «Wie» des Aufbaues nicht
konsequent zu Ende denken, sondern bei einem
ganz bestimmten Ordnungsprinzip haltmachen.
Zum Beispiel : Dieses Gartentor besteht aus Eisen !
Dieser Satz ruft bei verschiedenen Menschen
recht unterschiedliche Vorstellungen wach. Einem
Schlosser ist es ganz selbstverstindlich, dafl nur
jene Art Eisen in Frage kommen kann, die er
selbst zu #hnlichen Gegenstinden verarbeitet.
Ein Mineraloge oder Metallograph sieht jedoch in
Gedanken die verschiedenen kristallinen Phasen,
die sich moglicherweise in diesem Schmiedeisen
vorfinden. Der Chemiker hingegen weif3, dal die-
ses Eisen allerlei Beimengungen anderer Elemen-
te, vor allem Kohlenstoff, enthilt, wenn auch nur
in geringen Mengen. Der Physiker endlich denkt
sofort an die 26 Elektronen, welche den Atom-
kern des Eisens umkreisen, und anderes mehr.
Alle diese verschiedenen Berufsleute machen eben
gewohnheitsm#Big bei einem fiir sie besonders
interessanten Ordnungsprinzip halt. Der philo-
sophisch orientierte Naturforscher wird hingegen
bei keinem dieser Ordnungsprinzipien haltma-

chen; er wird weiterfragen. Er wird aber immer
nur wieder nach einem Ordnungsprinzip fra-
gen, denn etwas anderes kann er gar nicht denken
und deshalb auch nicht darnach fragen.

Wir werden in der Erforschung der Materie,
wie wir das Seiende ganz allgemein zu bezeichnen
pflegen, nie an ein Ende gelangen; was wir je-
weilen feststellen und weiterhin suchen, ist immer
nur ein Ordnungsprinzip. Nach etwas, das nicht
Ordnungsprinzip wire, konnen wir naturwissen-
schaftlich gar nicht fragen und deshalb auch nicht
suchen. Wir driicken diese Erkenntnis aus in dem
Satze: Die Materie ist irrational!

Dieses eine, das selbst nicht Materie ist, das
aber durch das Ordnungsprinzip zur Materie wird,
und das deshalb allem Sein zugrunde liegt, ist fiir

“uns mnicht falbar, trotz aller Wellenmechanik,

denn wir kénnen dasselbe in Wirklichkeit nicht
einmal denken. Wir konstatieren ndmlich immer
nur, dafl wir mit der Erforschung der Materie
noch lange nicht am Ende sind, und daf} dieses
Ende sich gleichsam immer wieder von uns ent-
fernt und in immer weitere Fernen entriickt wird.
Das Ordnungsprinzip ist die Grenze, iiber die hin-
aus keine naturwissenschaftliche Forschung zu grei-
fen vermag; dieses Prinzip ist deshalb die Grenze
unserer naturwissenschafilichen Erkenntnis.

*

Nachdem wir gesehen haben, dafl der letzte
Grund des materiellen Seins fiir uns unfaflbar und
somit irrational ist, stellt sich uns eine weitere
sehr wichtige Frage: Gibt es nur eine irrationale
Qualitit, die allem Sein zugrunde liegt, oder gibt es
mehrere ?

Es ist prinzipiell nicht einzusehen, warum es
nur ein Irrationales geben sollte; es ist gerade so
gut denkbar, daB} es eine Vielheit von irrationalen
Qualitéten gibt. Wir miissen uns aber vor allem
hiiten, uns selbst und unser Erkenntnisvermégen
zu verabsolutieren, als besdflen wir die Moglich-
keit, letzte Erkenntnisse zu haben. Vorderhand
kommen wir allerdings auf naturwissenschaft-
lichem- Gebiet mit nur einem Irrationalen als
Grundlage alles Seins sehr gut aus; denn aus
diesem einen kénnen wir auf Grund des Ordnungs-
prinzips alle materielle Verschiedenartigkeit her-
vorgehen lassen. Das bedeutet nun aber keines-
wegs, da} es in Wirklichkeit nur diese irrationale
Qualitat gibt. Es wird jedoch nie maglich sein,
eine Mehrzahl von irrationalen Qualitdten natur-
wissenschaftlich nachzuweisen, denn, wenn wir
das kénnten, wiren diese Qualititen nicht mehr
irrational, und zwar aus folgenden Griinden:

Wenn wir nidmlich von der Existenz zweier
irrationaler Qualititen sprechen, dann kann das
nur geschehen auf Grund einer Feststellung, dafl
diese beiden irgendwie von einander verschieden

265



sind. Von Verschiedenheit kénnen wir aber nur
auf Grund eines Ordnungsprinzips sprechen. Aus
diesem Grunde sind diese beiden Qualititen nie-
mals irrational ; denn wir kénnen sie auch denken.
Trotz alledem miissen wir die Moglichkeit der
Existenz mehrerer irrationaler Qualititen im
Auge behalten; das schiitzt uns vor der Gefahr,
die eine Qualitit zu verabsolutieren, zu vergotten.

Der Gedanke von der Existenz mehrerer irra-
tionaler Qualitédten tritt uns besonders dannnahe,
wenn wir die sogenannte leblose Materie verlassen
und uns der Erforschung alles dessen zuwenden,
das wir mit «Leben» zu bezeichnen pflegen. Doch
miissen wir auch hier sehr vorsichtig sein. Es gab
eine Zeit, und diese ging mit dem Jahre 1828 zu
Ende, da glaubte man regelrecht, daf} es organi-
sche Stoffe gebe, die nur auf Grund einer geheim-
nisvollen Lebenskraft im pflanzlichen oder tieri-
schen Organismus gebildet wiirden, die aber nie-
mals durch ein chemisches Experiment herge-
stellt werden konnten. Heute wissen wir, daB das
ein Irrtum war; jeder von einem Lebewesen er-
zeugte Stoff kann prinzipiell auch kiinstlich dar-
gestellt werden, wenn heute noch nicht, so doch
morgen !

Es ist aber anderseits noch nie gelungen, auch
nur die primitivsten Formen physiologischen
Lebens kiinstlich zu verwirklichen, und das trotz
gelungener Synthese sehr grofier Molekiile hoch-
komplexer organischer Stoffe. Uber den alten
Satz «omnis cellula e cellula» (jede Zelle geht
immer nur aus einer Zelle hervor) sind wir noch
immer nicht hinausgekommen. Leben entsteht
auch heute noch, so weit wir feststellen kénnen,
immer nur aus Leben. Und doch besteht die
Mébglichkeit, naturwissenschaftlich gesehen, daf3
die Erscheinung, die wir mit «Leben» bezeich-
nen, letzten Endes doch noch auf ein Ordnungs-
prinzip zuriickgefithrt werden kann. Wenn wir
bedenken, dal zum Beispiel beim Menschen rein
geistige Eigenschaften oder Fahigkeiten auf die
Nachkommen vererbt werden, und dafB3 die Ver-
erbung eine Funktion der in den Chromosomen
der Zellkerne enthaltenen Gene ist, welche ihrer-
seits nichts anderes als hochkomplexe Molekiile
bestimmter organischer Verbindungen darstel-
len, dann miissen solche Eigenschaften doch das
Produkt eines Ordnungsprinzips sein, welch
letzteres aus unbelebter Materie Leben erstehen
laBt. Ob diese Fahigkeiten aber ausschlieBlich
das Produkt eines Ordnungsprinzips sind, — wer
weil es! Uber die Art und Weise des Zusammen-

hangs zwischen Molekiilbau der Gene einerseits
und den durch die betreffenden Gene verursach-
ten dullern Erbmerkmalen anderseits wissen wir
heute noch gar nichts; wir wissen dariiber so
wenig, wie iiber den Zusammenhang zwischen den
im menschlichen Auge empfangenen Lichtreizen
und den dadurch im Bewufltsein erzeugten Vor-
stellungen. Diese Beziehungen liegen zur Zeit noch
ganz im Dunkeln.

So lange es nicht gelingt, aus unbelebter
Materie durch irgendwelche chemischen oder
physikalischen Experimente wirkliches Leben zu
erzeugen, besteht auch die Moglichkeit, dal
Leben eben doch mehr ist als nur in besonderer
Weise geordnete organische Materie; so lange
besteht auch die Moglichkeit, dafl eine bestimmte
irrationale Qualitit letztlich, allerdings in Ver-
bindung mit dem Ordnungsprinzip,dasausmacht,
was wir physiologisches Leben nennen. Ent-
sprechende Betrachtungen kénnten wir auch in
bezug auf das geistige Leben des Menschen an-
stellen, doch wir wollen das hier unterlassen.

Wenn wir in der Erforschung des physiologi-
schen Lebens auch kiinftig immer wieder die
Feststellung machen, daBl das Ordnungsprinzip
einfach nicht ausreicht, um die Tatsache des
Lebens zu erkliren, dann gewinnt die Auffassung
von der Existenz einer besondern irrationalen
Qualitit, welche zusammen mit dem Ordnungs-
prinzip das Leben bedingt, zunehmend an Wahr-
scheinlichkeit. Die Existenz einer solchen Quali-
tit werden wir aber nie beweisen kénnen, denn,
koénnten wir sie beweisen, wire sie nicht irratio-
nal.

Auch in der Erforschung alles dessen, was wir
mit «Leben » zu umschreiben gewohnt sind, wer-
den wir nie abschlieBen. Was wir aber in dieser
Hinsicht erschlieBen und feststellen kénnen, ist
immer ein Ordnungsprinzip, denn etwas anderes
vermogen wir nicht einmal zu denken.

Wir wollen die gewonnenen Resultate kurz
zusammenfassen. In der Erforschung dieser Welt
mit ihren unbelebten und belebten Dingen lan-
den wir immer bei einem Ordnungsprinzip; denn
dieses ist der einzig uns zugingliche Ursprung
alles Seins. Alles, was nicht Ordnungsprinzip ist,
entzieht sich unserer Feststellung; es kann von
uns nicht einmal gedacht werden und ist deshalb
irrational. Das Ordnungsprinzip ist die Grenze
unserer naturwissenschafilichen Erkenninis, iiber
die wir nicht hinauskommen werden, weil wir nicht
in dieser Richtung zu denken vermdgen.

266



	Die Grenzen unserer naturwissenschaftlichen Erkenntnis

