
Zeitschrift: Prisma : illustrierte Monatsschrift für Natur, Forschung und Technik

Band: 1 (1946)

Heft: 10

Artikel: Der Streit um die Wissenschaft

Autor: Hahn, Arnold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-654078

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-654078
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


<£>er ^h*e(<- um $>ie

Dr. Arnold Hahn, Oxford

Es kann kein Zweifel darüber bestehen, daß die
Wissenschaft, besonders in ihrer objektivierten Form
der Technik, eines der Fundamente, vielleicht das

Fundament des Gebäudes modernen Lebens ist. Alle
Kulturbeobachter, die nicht gerade vom «Schreck
der Wissenschaft» befallen sind, stellen es fest. Die
Fortschritte der Wissenschaft, das heißt, der
Welterkenntnis, nehmen in einer starken Steigerung seit

etwa 150 Jahren zu. Nicht bloß die Erkenntnisse
häufen sich lawinenartig; auch die Zahl der
Menschen, die mit Wissenschaft beschäftigt sind, und
diejenige der Stätten, wo Wissenschaft betrieben wird,
steigt mit großer Schnelligkeit an. Dies gilt für die
reine Wissenschaft und noch viel mehr für die

angewandte. Tausenderlei neue Berufe sind durch die
Wissenschaft geschaffen worden. Man kann sagen,
daß die Grenze zwischen den beiden Hauptberufen
der Menschheit: Industrie und Landwirtschaft,
immer mehr an Schärfe verliert. Die Industrie ist von
der Wissenschaft beherrscht, aber auch die Landwirtschaft

wird immer mehr industrialisiert und durch
die Forschung immer mehr verwissenschaftlicht.

Daß die Wissenschaft auch das private Leben
jedes einzelnen Menschen unserer Zeit durchdrungen

hat, beweist jeder Gashahn und jeder elektrische

Kontakt, jedes Drehbleistift und jede Konservenbüchse.

Dies sind nicht bloß durch die wissenschaftliche

Technik geschaffene Erleichterungen des

Alltages. Es ist ein technisch-wissenschaftliches Milieu,
in das der moderne Mensch hineingeboren wird, in
dem er aufwächst und das ihn mit ungeheurer
Intensität formt. Dieser Umwelteinfluß, in der Jugend
des Menschen als Selbstverständlichkeit vorhanden,
wirkt schon auf die Gedankenwelt des Kindes und
entwickelt unausbleiblich in ihm eine neue
Denktechnik, die sich von derjenigen früherer Generationen

grundsätzlich unterscheidet.
Ist es wünschenswert, daß das Leben in entschei-

denem Maße von der Wissenschaft durchdrungen
ist? Da beginnt der Streit um die Wissenschaft, der
besonders nach dem Nervenschock der Atombombe
in ein erregtes Stadium getreten ist. Es gibt große
Gruppen hochkultivierter Menschen, welche die
Wissenschaft fürchten und hassen. Wir kennen alle
die Schlagworte von der gefühlstötenden Mechanisierung

des Lebens, von der Maschine, die den
Menschen fressen wird, von dem Dämon Wissenschaft,
der alles Hohe und Schöne zerstört und den
Menschen, insbesondere durch Darreichung teuflischer
Vernichtungsmittel, immer böser macht. Im tiefsten
Grunde führen alle diese Anklagen zu dem
Verdammungsurteil: Die Wissenschaft, und ihr Satellit,
die Technik, verfälschen und zerstören den wahren
Sinn des menschlichen Lebens, der ihm in einer

harmonischen Weltordnung zugeteilt ist. Die
Wissenschaft ist eine Rebellion gegen den Weltgeist.

Gegen dieses Urteil haben die Freunde der Wissenschaft

zu kämpfen. Und das ist nicht leicht; denn die

Gegner haben eine uralte Tradition der nichtwissenschaftlichen

Betrachtung für sich und in Lehren
geformte nichtwissenschaftliche «Wahrheitssätze», die
durch Jahrtausende die Kulturmenschheit beherrschten.

Das erste und wichtigste Beweismittel der
Verteidiger der Wissenschaft lautet: Wissenschaft und
Technik sind naturgewollt. Dabei soll unter «Natur»
eben jene von den Feinden herbeigerufene alles
lenkende wohltätige und vollkommene Weltordnung
verstanden werden, die nach ihrer Ansicht von der
Wissenschaft verletzt wird.

Tatsächlich liegt im Menschen ein angeborener
wissenschaftlicher Trieb. Wenn der Mensch schon

von klein auf die Eigenschaft besitzt, Ursache und
Wirkung zu sehen, und durch die Vermittlung dieser

Eigenschaft die Welt sehen muß, dann ist er nicht
bloß ein homo sapiens, sondern auch ein homo scien-

tificus, dann muß er, ob er will oder nicht, trachten,
den Grund der Dinge zu erforschen: verum cognos-
cere causas.

Aber auch jede Kleinkindpsychologie weist diesen

angeborenen Trieb, nach Ursachen zu suchen, nach.
Es gäbe nicht so viel zerbrochenes Spielzeug, wenn
diese natürliche Neugierde nicht angeboren wäre,
die sich dann später zu der edlen Neugierde
«Forschung» entwickelt.

Nicht minder naturgetreu ist die Technik, das

Mittel, um Naturkräfte zu bestimmten Zwecken zu
ordnen. Der ganze Weltenbau mit den darin waltenden

gigantischen Kräften würde zum Chaos werden,
wenn nicht die Technisierung, das heißt, die
vernünftige Anordnung der Kräfte in ihm herrschte.
Planeten- und Sternensysteme sind Maschinen von
kosmischen Dimensionen. Der mineralogische Aufbau

unserer Erde ist so gut, vernünftig angeordnet
oder technisiert, wie der Kreislauf des Wassers, oder
die Konstanz der Atmosphäre. Aber die großen und
subtilen Leistungen der Natur liegen erst im
Organischen. Hat nicht die Natur den Wunderbau der
Zelle geschaffen? Und hat sich von da an nicht ein
technischer Apparat nach dem anderen entwickelt?
Knochen als Vorbild des Brückenbaues, das plastische
Material Muskel, die Maschinenteile der Gelenke,
das optische Instrument Auge, das akustische Instrument

Ohr und gar erst die tausend Arten von Waffen
vom Zahn bis zur elektrischen Schlagvorrichtung.
Technik ist ein Naturprinzip, das besonders im
Organischen wirkt und - durch das Organische.

Durch das Organische! Wie wären sonst die
technischen Instinkte der Tierwelt zu erklären? Man

4



denke nur an den kunstvollen Nestbau, an die Bauten

der Bienen, an die vielen Arten von Fallen, die
Tiere konstruieren, und an die vielen besonderen

Waffen, die sie verwenden.
Der Mensch hat diesen Instinkt ins Bewußte und

Verstandesmäßige gehoben. Das heißt, der ihm von
der Natur konstruierte chemisch-elektrische Apparat,
das Gehirn, hat es getan; das Gehirn, das die Hauptwaffe

des Menschen ist, jener Teil, auf den sich die
Evolution seiner Gattung zur Hauptsache konzentriert

hat. Und da es unmöglich ist, die Richtung der
Evolution zu ändern, ist der Mensch durch seine

Herkunft und die Richtung der Entwicklung des

Gehirns gezwungen, Technik zu treiben, und die
Evolution durch außerkörperliche Mittel zu
beeinflussen. Wenn sich das Gehirn zur Fähigkeit der

Logik entwickelt, so kann es auch technisch denken.
Denn Technik ist die praktische Schlußfolgerung aus

erkannten Tatsachen und Gesetzen.

Wenn wir die Welt wie Leibniz für die beste aller
möglichen Welten halten, dann ist diese naturgewollte
Wissenschaft und Technik ein harmonischer Teil
dieser Vollkommenheit, und unsere Frage, ob Wissenschaft

und Technik äußere und innere Glückseligkeit
schaffen, ist beantwortet. Sehen wir aber die Welt
nicht als die bestmögliche an, dann ist es möglich,
daß der Wissenschaftstrieb, so wie viele andere Ein¬

richtungen dieser unvollkommenen Welt zu
Schädlichem, Bösem und Unheilbringendem führt.

Soll also in diesem Falle die Wissenschaft verbannt,
sollen die Laboratorien zerstört, die Bibliotheken
geschlossen werden? Man könnte sich vorstellen, daß

bei einer Revolution gegen die Wissenschaft das

geschähe. Aber hätte es einen Zweck? Bald würden
wieder Laboratorien emporwachsen und Bibliotheken
sich wieder füllen. Es wäre ein Kampf, wie der Dort
Quichotes gegen die Windmühlen. Die menschliche
Gattung, in die einmal eingeschlagene Richtung der
Evolution eingestellt, kann diese Richtung nicht mehr
wechseln. Wir sind Werkzeug unseres Gehirns, das

nicht anders kann, als rerum cognoscere causas.

Darum ist aller Streit um die Wissenschaft und
Technik nutzlos. Ist die Technik unserer Glückseligkeit

schädlich, dann müssen wir ihre Entwicklung
so lenken, daß sie nützlich wird. Das ist der Sinn der
«Bändigung von Naturkräften». Und der
technischwissenschaftliche Trieb ist eine Naturkraft. Diese
Naturkraft zu bändigen ist unendlich leicht, wenn
es vorher gelingt, jene anderen minderwertigen
Triebe zu bändigen, die seitJahrtausenden die Menschheit

immer wieder ins Unheil stürzen. Denn sie sind

es, die den technischen Trieb, der an sich neutral ist,
zum Werkzeug des Bösen machen.

Einheit des Lebens Prof. Dr. Ernst Gäuniann

Die dem Eidgenössischen Departement des Innern unterstellte Marcel Benoist-Stiftung richtet jährlich einen Preis an
denjenigen schweizerischen oder seit wenigstens fünfJahren in der Schweiz domizilierten Gelehrten aus, der im
vorausgehenden Jahre die nützlichste Entdeckung, Erfindung oder Studie auf dem Gebiete der Wissenschaften und zwar
vornehmlich derjenigen Wissenschaften gemacht hat, die für das menschliche Leben von Bedeutung sind. Der Preis für
1946 ist dem Autor des nachstehenden Beitrages, Prof. Dr. Ernst Gäumann, zuerkannt worden.

Die Erkenntnis, daß auch Pflanzen, nicht nur
Menschen und Tiere, krank werden können, ist im
wesentlichen eine Errungenschaft des 19. Jahrhunderts.

In frühern Zeiten führte man die Mißernten
auf das Einwirken übermenschlicher Kräfte zurück,
im Alten Testament auf die Strafe Gottes, bei Plinius
auf die Ungunst der Götter und besonders der Sterne,
im spätem Mittelalter und bis in das 18. Jahrhundert
hinein auf die Behexung durch okkulte Kräfte.

Erst gegen das Ende des 18. und ganz besonders in
der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts begann die

Vorstellung Gestalt zu gewinnen, daß die Mißernten
nicht durch übermenschliche Kräfte verursacht werden,

sondern daß die betreffenden Pflanzen aus sich

selbst heraus einem Krankheitszustand anheimfallen.
Der große Schritt, den man vor 100 Jahren machte,
besteht also darin, daß man endgültig zum Begriff
der Pflanzenkrankheit gelangt ist und daß man
begann, die verschiedenen Pflanzenkrankheiten
voneinander zu unterscheiden, sie zu beschreiben und

zu klassifizieren. Die Ursache dieser Pflanzenkrankheiten

führte man dagegen ausschließlich auf
physiologische Störungen zurück, auf Boden-, Sonnen-,

Wind-, Regeneinflüsse usw. Pilzfruchtkörper, die

man zuweilen auf den erkrankten Organen
wahrnahm, wurden als Ausscheidungen, mitunter sogar
als Hautausschläge, als Ekzeme der betreffenden
Pflanzen angesprochen.

Um die Mitte des vergangenen Jahrhunderts wurde,

im Anschluß an die medizinischen Entdeckungen
von Pasteur, mit dieser Auffassung gebrochen und
der Nachweis erbracht, daß diese Krankheitszustände
nicht aus sich selbst entspringen, sondern durch
bestimmte Erreger, insbesondere Pilze, seltener
Bakterien und Viren, verursacht werden, die in den

erkrankenden Organen parasitieren. Seit dieser

Entdeckung ist das Krankwerden nicht mehr eine

selbständige Angelegenheit der betreffenden pflanzlichen
Individuen; die Pflanze wird nicht mehr von selbst

krank; sondern die Krankheit wurde erkannt als eine

5


	Der Streit um die Wissenschaft

