
Zeitschrift: Prisma : illustrierte Monatsschrift für Natur, Forschung und Technik

Band: 1 (1946)

Heft: 6

Artikel: Das Antlitz des Menschen

Autor: Blum, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-653868

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-653868
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Antlitz des Menschen

DR. E. BLUM

Das Ausdrucksmittel, dessen sich der Mensch
bedient, um sich den andern verständlich zu machen,
Beziehungen zu schaffen und auszubauen, ist die
Sprache. Durch sie unterscheidet er sich in einem
Wesentlichen vom Tier. Sie führt ihn vom
Erkennen zur Erkenntnis und zum Wissen, sie ist ein
Mittel gegenseitigen Verstehens. Aber es gibt auch
eine andere Art des Sichverstehenkönnens, älter als

jede Sprache und wortlos, die uns in eine ganz andere

Welt, in eine Sphäre völlig anderen Seins führt. In
ihr begegnet der Mensch dem Menschen nicht
wahrnehmend und erkennend, sondern mehr ahnungs-
haft, erlebend und empfindend. In ihr bringt er
nicht, wie in der sprachlichen Mitteilung,
Abgegrenztes und Abgezirkeltes seines Interessenkreises
oder seines Wesens dem andern dar, sondern er
erlebt dessen ganzes Wesen mit seinem Wesen in einer
Gemeinsamkeit. Auch in der Rede mischt sich, sobald
sie sich an einen Mitmenschen persönlich richtet,
dieses Etwas, das mehr ist als das gesprochene Wort.
In der Melodie der Sprache, in ihrem Tonfall kommt
etwas zum Ausdruck, das uns oft ebenso wichtig,
wenn nicht noch bedeutungsvoller wird, als das

Inhaltliche. Und ein Blick, eine Miene kann uns oft
erst den eigentlichen Sinn des Gesprochenen
verraten. Mit den Worten: « Freu Dich nur, wenn Du
nach Hause kommst» kann die Mutter, wenn sie

ihren Ausspruch mit einem entsprechenden Tonfall
und entsprechendem Gesichtsausdruck begleitet,
gerade das Gegenteil zum Ausdruck bringen, als die
Worte besagen: Nämlich statt Freude eine Strafe.
Und wenn sie zum Beispiel dieser Drohung hinzufügt:

«Du bist ja ein netter kleiner Schlingel» und
diese Worte mit einem schalkhaften Lächeln
begleitet, so kann sie mit ihrer Miene zeigen, daß das

Ganze gar nicht so ernst gemeint ist, und das vorher

erschrockene Kind wird getröstet, vertrauend
und vielleicht auch reuig zu ihr aufblicken. In diesen

wenigen Blicken liegt also mehr als Worte sagen
können, darin kommt eine ganze Welt des

Verstehens, des Verständnisses und der Gefühle zum
Ausdruck und zum Erleben. Wenn Antlitz zu Antlitz
spricht, so versteht der Mensch unmittelbar den
Menschen, bildet mit ihm eine Gemeinschaft, die
keiner Überlegung und Worte bedarf.

In dieser Sphäre des wort- und sprachlosen
Verstehens bewegt sich die Ausdruckslehre oder
Physiognomik. Sie will aus dem Gesicht des Menschen, aus
dem in ihm enthaltenen Ausdruck auf seine
Charakter-Eigenschaften schließen. Sie baut ihre Lehre also

auf aus dem sprachlosen Verstehen, aus dem, was
sie vom Gesicht ablesen kann. Aber nicht nur der
Mensch hat ein Gesicht, sondern die ganze sichtbare

sprachlose Welt. Auch die Landschaft trägt ein Antlitz

und bückt uns an. Der Himmel lacht, das Tal
spricht uns friedlich an und die Bergeswelt teilt uns
ihre Erhabenheit mit. Das reichste und vielfältigste
Miterleben bringt aber das Antlitz des Menschen.
Tiere haben keine Gesichter und darum ist das Men-
schenantütz das Wesentüchste, aus dem sich Menschsein

überhaupt kundgibt. Dieses Gesicht des
Menschen wird uns stets ein Wunder bleiben, und dem
Menschengesicht, sei es durch Leidenschaften
zerstört, durch Kummer zergraben oder durch Freude
erhellt, werden wir ewig mit Ehrfurcht gegenübertreten.

Jedem von uns ist es ein Selbstverständüches, aus
dem Gesicht und seinem Ausdruck Schlüsse zu
ziehen, die wir zu einer Beurteilung des ganzen
Menschen erweitern. Wir finden ein Gesicht
sympathisch oder abstoßend, es spricht uns an oder läßt
uns kalt, es flößt uns Zutrauen, Achtung oder
Mißtrauen und Abscheu ein, und entsprechend einem
solchen vielleicht ersten Eindruck stellen wir uns zu
dem ganzen Menschen ein. Aber wer hat uns
gelehrt., ein Gesicht angenehm, vertrauenerweckend,
abstoßend, schreckend oder üebüch zu beurteilen,
oder besser gesagt zu empfinden? — Niemand!
Ebensowenig wie wir lernen mußten, die Landschaft als

liebüch, zu beurteilen, die Berge als erhaben, Donner
und Blitz als schrecklich, den Regenbogen als
versöhnend zu erleben, ebensowenig wie wir lernen
konnten, aus dem Rieseln eines Baches, dem Gesänge
eines Vogels, angesichts eines blühenden Baumes die
Sprache der Natur zu begreifen, da wir sie je und je
in uns hatten, ebensowenig mußte und konnte uns
irgendwer lehren, das menschüche Antütz und seine

Sprache zu verstehen. Jeder versteht sie, wenn zwar
nur auf seine eigene Weise. Aber er kann auch nicht
mit fremden Ohren hören, noch mit fremden Augen
sehen. Mit Hilfe der Sprache kann er sich wohl
gegenüber Dritten darüber verständigen, was er
sieht, hört und bis zu einem gewissen Grade auch,
was er dabei empfindet, wie seine Gefühle dabei

ansprechen, wie er dies alles erlebt und miterlebt.
Nie und nimmer kann er aber erklären, warum er so

empfindet und nicht anders, warum er auf dieses

menschüche Antütz anspricht, während er einem
anderen gleichgültig gegenübersteht. Wohl aber kann
es gelingen, dies alles zu einem sympathethischen
Miterleben und Mitempfinden zu bringen. Wie das

Wort aber selbst sagt, geüngt diese Art Verständigung
nur auf der Basis einer Gemeinsamkeit, eines Mit-
und Sich-Einfühlens, nicht aber durch verstandesmäßige

Überlegung. Es gibt wohl Bücher über
Musik, schöne, kluge, ernste, tiefsinnige Bücher, die

2



unser Musikverständnis bereichern, aber vermögen
sie jemanden musikalisch zu machen? Es gibt schöne,
erlebnistiefe Bücher über Kunst, die uns etwa das

Wertvollste geschenkt haben, was Bücher geben
können. Sie haben uns vielleicht künstlerisch sehen

gelehrt, haben uns neues Verstehen gebracht, aber
können sie uns zum Künstler machen, ja, können sie

uns das künstlerische Erlebnis lehren? Nie und
nimmer. Denn Erleben kann man nicht lehren, nur
im Miterleben können wir lernen.

Ganz gleich steht es auch mit der Lehre und den
Büchern der Physiognomik. Es gibt ganz
außerordentliche Werke von Autoren, die tiefes
Einfühlungsvermögen, starke Einbildungskraft mit
einer großen Beobachtungsgabe und Stärke des

Urteils verbinden, welche Gebäude der Physiognomik
errichten, denen wir wie den Werken großer Dichter

nur mit Ehrfurcht gegenübertreten. Aber
können sie uns zu Menschenkennern machen,
können sie uns Menschenkenntnis lehren? Auch hier
müssen wir mit einem Nein antworten. Denn auch
Menschenkenntnis ist nur erlebbar, nicht aber
erlernbar. Und die großen und wahren Physiognomen
haben auch keine Lehrbücher geschrieben, denn sie

sind viel zu große Psychologen, um nicht zu wissen,
was erlernen und was erleben, was verstehen und
was erfassen bedeutet. Die Menschenkenntnis aber,
wie sie oft in Lehrbüchern feilgeboten wird, ist
manchmal nichts anderes als eine Art auf den
Menschen zugeschnittene Zoologie. Für sie ist nur die

starre Form des Körpers, nicht aber sein Ausdruck
physiognomisches Forschungsziel. Die Form rundete
sich nicht zur Gestalt und nicht zum Ausdruck. Es

entstand eine tote Geographie des Gesichtes, das

einem Mosaik gleich in Einzelheiten, Flächen,
Linien zerlegt wurde, von dem jedes Teilchen seine

Bedeutung und sein Charakteristikum besitzen
sollte, welche, zusammengesetzt, den Charakter des

Menschen gleichsam als eine Summe ergeben würde.
In dieser Form spielt die Physiognomik als Irrlehre
noch heute eine Rolle, gehört zu den Scheinwissenschuften,

die sich populär zu machen gewußt hatte,
ähnlich wie das Handlesen und das Stellen von
Horoskopen.

Wenn wir uns dies gegenwärtig halten, werden
wir erst den richtigen Weg zur Physiognomik finden
und die Lehre vom menschlichen Ausdruck zu einer
sinnvollen gestalten. Dann werden wir auch der
eigenartigen Tatsache inne werden, deren nur
wenige gedacht haben, wie großartig einheitlich und
erschütternd vielfältig zugleich das Menschengesicht
ist. In seiner Einheitlichkeit erleben wir das Gleichsein

des andern mit uns selbst, das Vertrautsein und
den Glauben zum andern. In seiner Verschiedenheit
werden wir zur Stellungnahme gegenüber dem
andern veranlaßt und durchleben wir alle Phasen des

erschreckend Fremden, des unheimlich Unbekannten,

des rätselhaft Unvertrauten in allen Abstufungen

und Milderungen bis zur Annäherung an uns
selbst und an uns Bekanntes. Dieses eigentümliche
Gemisch und Hin- und Hergeworfenwerden von
Vertrautheit zum Fremden, von Bekanntem zum
Rätselhaften ist es, was das Erleben gegenüber dem
andern im Grunde ausmacht, und das uns immer
wieder veranlaßt, Hilfen zu suchen, mittels derer
wir im Gesichte des andern zu lesen vermögen. Aber
je mehr wir nur die Einzelheiten im Gesichte des

andern zu erkennen suchen, um so fremder wird es

uns, um so weiter entfernen wir uns von seinem
Wesen. Nur die Hingabe und volle Hinwendung
zum andern wandelt die ängstliche Fremdheit zum
miterlebenden Bekanntsein.

Was sind Kondensationskerne?

PROF. W. VON GONZENBACH

Es gibt Leute - und ihre Zahl ist nicht gering -,
die die Luft in geheizten Räumen sehr unangenehm
empfinden. Sie führen das unangenehme Gefühl
von Trockenheit und Brennen in ihrem Rachen,
eventuell gar Brennen in den Augen, auf stärkeres

Austrocknungsvermögen der geheizten Luft zurück.
Sehen wir näher zu, so stellen wir fest, daß eine

Luft um so mehr Wasserdampf bis zu ihrer Sättigung

aufzunehmen vermag, je höher temperiert sie

ist. Feuchtigkeitsgesättigte Luft von 0° C enthält
beispielsweise 5 g Wasser, von 37° C (Bluttemperatur)
43,7 g Wasser. Daraus ergibt sich, daß der
eingeatmeten Winterluft von 0° C, wenn sie sich in den

Atrrmngsorganen auf Körpertemperatur aufwärmt,
bis zu ihrer Sättigung rund 36 g Wasser pro Kubikmeter

oder 36 mg pro Liter fehlen, welche sie ihrer
feuchten Umgebung zu entziehen trachten muß
(Sättigungsdefizit). Dringt diese kalte Luft zuerst in
einen geheizten Raum, so erhält sie natürlich ebenfalls

ein gewisses Sättigungsdefizit oder

Austrocknungsvermögen, das sich auf alle feuchten Gegenstände

in diesem Raum erstreckt. Überdies sind die

im Raum atmenden Menschen ihrerseits Spender
von weiterem Wasserdampf, so daß die Luft in
jedem geheizten Raum im Winter sicher mehr Wasserdampf

(Feuchtigkeit) enthält als die Außenluft.

3


	Das Antlitz des Menschen

