
Zeitschrift: Pestalozzi-Kalender

Herausgeber: Pro Juventute

Band: 89 (1996)

Artikel: "Hexen auf dem Scheiterhaufen!" : Wie es im Mittelalter zu
Hexenprozessen kommen konnte

Autor: Gürtler, Claudia

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-989967

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-989967
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


204



«HEXEN AUF DEN
SCHEITERHAUFEN!»

km1»
Viele

Dokumente sind verschwun¬
den, denn am liebsten hätte man,
einmal zur Vernunft gekommen,

eines der dunkelsten Kapitel der
europäischen Geschichte ungeschehen
gemacht. Wie es überhaupt zu Hexenprozessen,

Folterungen und Hexenverbrennungen

kommen konnte, ist schwer
verständlich.

Der Hexenwahn nahm seinen Anfang in
Frankreich. Die erste beglaubigte
Hexenverbrennung fand im Jahre 1275 in Toulon
statt. Rasch breitete sich danach der
Glaube an Hexen und ihre übersinnlichen
Fähigkeiten aus. Nach Frankreich wurde
die Schweiz von der Angst vor Hexen er-
fasst, und bald fieberte ganz Europa bis
nach Skandinavien und England mit.
Amerika blieb ebenfalls nicht verschont.
Einzig in Spanien, Portugal und Italien
kam es nie zu Hexenprozessen. Die Welle
erreichte in katholischen und protestantischen

Gebieten Anfang des 16. Jahrhunderts

einen ersten, in der zweiten Hälfte
des 17. Jahrhunderts einen zweiten
Höhepunkt. Man schätzt, dass etwa eine Million

Menschen, meist Frauen, auf dem
Scheiterhaufen starben.

Mutige Einzelkämpfer, etwa Johannes
Kepler, Friedrich von Spee und Christian
Thomasius, traten schliesslich vehement
gegen die Hexenprozesse auf. Damit
riskierten sie ihr eigenes Leben. Erst der
aufgeklärte Absolutismus brachte um die
Mitte des 18. Jahrhunderts das Ende der
Hexenverfolgungen. Als erste Regentin
untersagte Christina von Schweden
bereits im Jahre 1649 die Hexenprozesse. In

Preussen waren es Friedrich Wilhelm I., in
Österreich Maria Theresia, die die
Hexenprozesse unterbanden. Die wahrscheinlich

letzten Hexenverbrennungen fanden
1782 in Glarus und 1793 im preussischen
Posen statt.

Hexen waren nicht immer Hexen

Vom Altertum bis zum Mittelalter nannte

man sie «weise Frauen». Man schätzte
ihre besonderen Fähigkeiten im Umgang
mit Kranken. Man nahm ihre Dienste als

weissagende, wissende, heilende Frauen
in Anspruch. Für die Menschen war die
Welt als Ganzes beseelt und lebendig.
Man glaubte an gute und böse Mächte,
an Teufel und Dämonen, an Segen und
Fluch - und an Zauber. Die weisen Frauen
sah man als Hüterinnen und Bewahrerinnen

uralter Traditionen. Sie gehörten
damit zu den guten, fürs Überleben
notwendigen Mächten. Hinter ihnen stan-

205



den beschützend ihre grossen Familien
und Sippen, die davon überzeugt waren,
dass nur ein Volk, das seinen
Überlieferungen treu bleibt, auch überlebt. Die
weisen Frauen gaben ihr Wissen jeweils
an eine Tochter weiter, die dann ihrerseits
zur Bewahrerin und geistigen Führerin
ihres Stammes wurde.

Mittelalterliche Vorwürfe
Das Mittelalter sah die Dinge anders. Dass

weise Frauen ihre Töchter ins geheime
Wissen einweihten, bedeutete nun nichts
anderes, als dass sie sie in furchteinflös-
senden Ritualen dem Teufel weihten. Vom
Teufel, behauptete man im Mittelalter,
hätten «Hexen», denn so nannte man die
weisen Frauen nun, ihre besonderen
Fähigkeiten. Als Gegenleistung mussten
sie sich dem Teufel körperlich hingeben
und ihm ihre Seelen versprechen.

Der Volkskundler Sergius Golowin weist
nach, dass nur durch den allmählichen Zerfall

der Grossfamilien die Hexenverfolgungen

überhaupt möglich wurden. Die
Bewahrerinnen von Traditionen verloren
schnell an Bedeutung. Dadurch standen
sie auch nicht mehr unter dem starken
Schutz ihrer Familien. Was folgte, hört
sich mehr als grotesk an: Oft waren es
gerade Gebote und Verbote der streng
moralischen Gesellschaft, die Anlass zu weit
hergeholten Anschuldigungen gaben. Es

war Sitte, dass die Frauen knöchellange
Röcke trugen. Dass man ihre Beine nie sah,

führte zum Verdacht, sie hätten haarige
Waden und Bocksfüsse wie der Teufel.

Tanzveranstaltungen galten als verwerflich

und sündhaft. Lebenslustige junge
Leute, die hin und wieder ihrem Vergnügen

nachgehen wollten, mussten sich also
verstecken. Sie suchten sich möglichst
unzugängliche Plätze im Wald aus. Nun
wunderte man sich, dass sie die Plätze,
umgeben von Sümpfen, steilen Felswänden

und Abgründen, überhaupt erreichen

konnten. Schnell war eine Erklärung
gefunden: Hexen können fliegen.

Was konnten Hexen?

Fliegen konnten sie selbstverständlich
nicht, weder auf Besen noch auf Tieren
reitend. Unwetter heraufbeschwören konnten

sie ebensowenig. Aber der Bauer,
dem die ganze Ernte vernichtet worden
war, musste einen Sündenbock finden.
Hatte nicht seine Nachbarin wenige
Stunden vor dem verheerenden Sturm
gesagt, sie glaube, es werde Hagelschlag
geben?

«Sie machen Wetter, unzeitigen, un-
mässigen Regen, Wind, Donner, Hagel,
Schnee, Reif, Frost, Raupen, Käfer und
anderes Ungeziefer, damit Korn, Wein,
Eicheln und andere Früchte auf dem Felde

und in den Wäldern verderben», stand
im «Hexenhammer». Die als Hexen
verdächtigten Frauen wurden angeklagt, die
Allgemeinheit zu schädigen und sich
dadurch eines grossen Verbrechens schuldig
zu machen.

Die Frauen sammelten Kräuter und stellten

daraus Salben und andere Arzneien
her. Vielen Kranken hätten sie helfen können,

wenn man ihnen nicht so viel
Misstrauen entgegengebracht hätte. Dass

gewöhnliche Besen, einmal mit «Hexensalbe»

eingerieben, zu fliegenden Hexenbesen

wurden, ist selbstverständlich ein
Märchen. Über die Wirkung der Salbe

war man sich einig, nicht aber über die
Zusammensetzung. Paracelsus schrieb,
sie bestehe aus Kinderhackfleisch, Mohn,
Judenkirsche und Schierling. Damit schien

nun auch erwiesen zu sein, dass es unter
den Hebammen viele Hexen gab. Sie

kamen ja am ehesten an ungetaufte
Neugeborene heran. Die Stadt Köln tötete
zwischen 1627 und 1630 fast alle Hebammen

des Ortes.

«Hexenbulle» und «Hexenhammer»

Im Jahre 1474 wurde dem papsttreuen
Heinrich Institoris das Amt eines Inquisitors

übertragen. Er hatte nun das Recht,

Gegner der Kirche zu verfolgen und zu

206



bestrafen. Zehn Jahre später, am 5.

Dezember 1484, unterzeichnete Papst Innozenz

VIII. eine «Bulle», die jedermann
untersagte, die Arbeit «seiner geliebten
Söhne Heinrich Institoris und Jakob

Sprenger» zu behindern. Man hatte den
beiden Inquisitoren immer wieder
mangelnde richterliche Kompetenz, ja sogar
richterliche Unfähigkeit vorgeworfen.
Solche Kritik verbot der Papst nun
kurzerhand. Institoris und Sprenger
überzeugten Innozenz davon, dass der Teufel
versuche, die Weltherrschaft zu übernehmen.

Bereits habe er ein grosses Heer von

«Hexenhammer»:

Unrecht

wird Gesetz.

Hexen ausgesandt, die seine Ankunft
vorbereiteten. Der Papst gab den beiden
auch in dieser Sache völlig freie Hand. Sie

verfassten den «Hexenhammer», eine
Anleitung zur erbarmungslosen Vernichtung
der «Hexen». Universitäten kritisierten
das Werk, allerdings nicht vehement
genug. Nach 1491 wurde in ganz Deutschland

und in allen angrenzenden Gebieten
nach dem «Hexenhammer» (Un-)Recht
gesprochen. Als einer der ersten setzte
der lothringische Richter Remigius die
Theorie des «Hexenhammers» in grossem
Stil in die Praxis um. Seine Prozesse waren
gnadenlos. Er verurteilte Männer, Frauen
und Kinder als Hexen und Zauberer. Im
Jahre 1612 wurde der zweiundachtzig-
jährige Remigius wahnsinnig. Er klagte
sich selbst der Hexerei an, wurde
verurteilt und auf dem Scheiterhaufen
hingerichtet. Der «Hexenhammer» aber
bildete weiterhin die Grundlage der
Hexenprozesse.

Anklage

Verdächtig war im Grunde jedermann
respektive vor allem jede Frau. Wo immer
ein Unglück geschah, suchte man einen
Schuldigen oder eine Schuldige.
Krankheiten, Todesfälle, Schmerzen, Unfruchtbarkeit,

Missernten, schlechtes Wetter
und vieles mehr waren nun nicht mehr
Schicksal, sondern Hexenwerk. Eine
Verdächtigung, einmal ausgesprochen,
genügte. War der Lebenswandel einer Frau

«sündhaft», so war das ein Indiz. War er
hingegen tadellos, so nahm man auch
dies als Beweis: diese besonders
raffinierte Hexe versteckte sich hinter ihrer
Tugendhaftigkeit. Sofort wurde die Frau
ins Gefängnis gesteckt. Zeigte sie Furcht,
so bewies dies ihr schlechtes Gewissen
und ihre Schuld. War sie hingegen ohne
Angst, so bewies sie damit, dass der Teufel

ihr half, indem er sie gegen seelische
und körperliche Schmerzen unempfindlich

machte. Es fand nun ein Schein-

prozess statt, der wirkliche Rechtspre-

207



chung mit Füssen trat. Man wollte die
Sache schnell hinter sich bringen.

Dazu war jedes Mittel recht. Da die
Hexerei als Sonderverbrechen galt, hatten

die Richter völlig freie Hand. Sie muss-
ten sich nicht nach den sonst üblichen
Regeln der Rechtsprechung richten. Viele
Frauen wurden gefoltert. Legten sie
Geständnisse ab, wurden sie sofort
hingerichtet. Geständige durften zudem mit
einer besonderen Gnade rechnen: sie
wurden umgebracht, bevor sie auf dem
Scheiterhaufen verbrannt wurden. Wuss-
ten die Angeklagten hingegen nichts zu
gestehen, so wurde die Folter unzählige
Male angewendet. Erst als die
Hexenverfolgungen allmählich zu Ende gingen,
wurde festgesetzt, dass eine Folter nicht
länger als eine Stunde dauern dürfe und
dass dabei keine Knochen gebrochen und
keine Sehnen zerrissen werden sollten.
Diese Forderung von Johann Weyer,
einem Gegner der Hexenprozesse,
umschreibt indirekt das ganze Ausmass der
Tragödie, die die Folter für die Betroffenen

darstellte.

Denunziation

Man wollte möglichst schnell alle Hexen
ausrotten. Jeder noch so kleine Hinweis
wurde aufgegriffen. Vor missgünstigen
Verwandten und Nachbarn war nun
niemand mehr sicher. Auch erpressten die
Richter, um möglichst schnell an
Informationen zu kommen, Geständnisse von
ihren Opfern. Unter der Folter waren
Suggestivfragen zwar nicht erlaubt, sie wurden

abertrotzdem gestellt: «Mit wem hat
Meyers Frau im Wald getanzt?» - «Waren
dieTöchter des Färbers am letzten Sabbat
mit dabei?» Solche «Geständnisse» führten

zu neuen Verhaftungen. Eine wahre
Prozesslawine rollte an. Aussageberechtigt

war jedermann. Sogar Kinder wurden
bereitwillig angehört. Der «Hexenhammer»

empfahl gar, Kinder seien zuerst zu
befragen, «da sie leichter ausplauderten».
In die Geschichte eingegangen ist ein Fall

208

Hexenproben:
Im Zweifel gegen
die Angeklagte.

aus dem Jahre 1669: Im schwedischen
Mora führten die Aussagen von vierjährigen

Kindern dazu, dass zweiundsiebzig
Frauen und fünfzehn Jugendliche wegen
Hexerei zum Tode verurteilt wurden.

Hexenproben
Zum Schein bewiesen die Gerichte den
Angeklagten ihre Schuld. Zu den
Hexenproben fanden sich immer viele Schaulustige

ein. Es gab einige gängige
«Methoden», eine Hexe ausfindig zu machen.
Bei der Wasserprobe wurden den
Angeklagten die Hände an die Füsse gebunden.

Sie wurden nackt ins Wasser geworfen,

und man beobachtete gespannt, ob



der Körper sank oder an der Wasseroberfläche

blieb. Sank er unterWasser, so wurde

das Opfer wieder herausgefischt. Seine
Unschuld war bewiesen. Blieb das Opfer
aber oben, weil es die Luft anhielt oder
vor Angst zappelte, so war bewiesen: sie

ist eine Hexe. Der Probe lag die Idee
zugrunde, Hexen müssten leichter sein als

normale Menschen, da sie ja fliegen
könnten.

Nach dem gleichen Prinzip funktionierte
die Wiegeprobe. Vermeintliche Hexen

wurden gewogen, um festzustellen, ob
«das Gewicht der Person in rechtem
Verhältnis zu ihrer Grösse und Körperform»
steht. Das kleine holländische Städtchen
Oudewater erlangte in diesem
Zusammenhang eine zweifelhafte Berühmtheit.

Seine Marktwaage wurde bald
ausschliesslich für die Wiegeprobe verwendet.

Wenn Warzen, Narben, Muttermale
schmerzunempfindlich seien, seien es

«Hexenmale», die der Teufel seinen
Anhängerinnen bei der ersten Teilnahme am
Hexensabbat eingebrannt habe, behaupteten

«Sachverständige». Bei der Nadelprobe

prüfte man, ob Muttermale
bluteten oder schmerzten, wenn man mit
Nadeln hineinstach. Da die meisten
Menschen Muttermale haben, hatten die
Richter einmal mehr leichtes Spiel. Fehlten

wider Erwarten die Muttermale, so
entlastete das den Verdächtigen keineswegs.

Im Gegenteil, nun war man sicher,
eine besonders treue Teufelsanhängerin
vor sich zu haben, für die kein äusserliches
Zeichen der Treue nötig war. Seltener
wurde die Tränenprobe angeordnet. Ver-
goss das Opfer während der Folter keine
Tränen, so war es mit Sicherheit schuldig.

Ist Rettung möglich?
In den meisten Fällen bedeuteten Anklage

und Einweisung ins Gefängnis schon
das Todesurteil. Nur selten Hess sich das
Gericht von der Unschuld einer Angeklagten

überzeugen. Über Katharina Kepler
wurde von 1615 bis 1621 zu Gericht

gesessen. Die Frau entsprach ganz dem
Hexenklischee ihrer Zeit; sie war klein,
mager, von «bräunlicher» Hautfarbe.
Nachbarn und selbst der eigene Sohn
beschrieben sie als klatschsüchtig und
zänkisch. Sie betätigte sich als Naturheilkundige,

und ihre Zeremonien gingen nie
ohne magische Segenssprüche ab. Katharina

Kepler wurde beschuldigt, sie habe
ihren gewalttätigen Mann verschwinden
lassen, sie habe das Vieh behext, zwei Kinder

getötet, dem Teufel eine junge Frau

zugeführt, die Lähmungen des
Dorfschneiders verursacht, und sie sei durch
verschlossene Türen gegangen. Gefoltert
wurde Katharina Kepler nur deshalb
nicht, weil die siebenundsechzigjährige
Frau die Tortur bestimmt nicht überlebt
hätte. Endlich schritt der Sohn der
Angeklagten energisch ein. Und nur seiner
Berühmtheit als Professor, kaiserlicher
Hofastronom und Astrologe war es zu
verdanken, dass Katharina Kepler 1621

endlich freikam. Sie hatte «nur» die
Prozesskosten zu tragen.

Im Zweilei gegen den Angeklagten
Nach diesem Grundsatz des Weihbischofs
Peter Binsfeld von Trier wurden bis zum
Beginn der Aufklärung vermeintliche
Hexen zum Tode verurteilt. Da auch der
Sympathisant einer Hexe sein Leben
riskierte, wagte es lange Zeit niemand,
die Verteidigung der Unglücklichen zu
übernehmen. Heinrich Cornelius Agrippa
von Nettesheim, Jurist, Historiker, Arzt,
Magier, Archivar, Offizier, Universitätslehrer

und Stadtsyndikus in Metz, war der
erste Advokat, der mutig die Verteidigung

einer Hexe übernahm. «Ich aber
hörte nicht auf, jenes arme Weibsbild zu
verteidigen und entriss sie endlich kraft
des Rechts dem Rachen des Löwen»,
schrieb er nach dem Prozess an einen
Freund. Das Gericht war beeindruckt und
verkündete einen Freispruch. Agrippa
hatte damit bewiesen, dass es möglich
war, weite Bevölkerungskreise vom Un-

209



Die Höhepunkte des GREENLiGHT-Jugendkontos:

• Vorzugszins
• ec-Karte
• GREENLiGHT-Checkheft

• GREENLiGHT-Magazin
• ab 18 Jahren: EUROCARD by Swiss Volksbank

Bei Deiner Geschäftsstelle kannst Du ab 14 Jahren einsteigen.

UdattM.

by Swiss Volksbank

210



recht der Hexenprozesse zu überzeugen.
Bald traten andere in seine Fussstapfen.
Agrippas Schüler Johann Weyer war
einige Jahre später ein noch weit
nachhaltigerer Erfolg im Kampf gegen das

Hexenwesen beschieden. Auch Christian
Thomasius, Friedrich von Spee, Anton
Praetorius und einige weitere setzten sich

zunächst für die Abschaffung der Folter
und, nachdem dieses Ziel 1776 erreicht
war, für ein Ende aller Hexenprozesse ein.
Friedrich II. nannte Thomasius «den Mann,
der den Weibern die Gewissheit vindi-
cierte, in Ruhe alt werden und sterben zu
können». Diese Gewissheit hätte ihnen
eigentlich immer zugestanden.

Ausblick

Der Volkskundler Sergius Golowin weist
nach, dass gerade in unserer Zeit eine
Rückbesinnung auf alte Werte stattfindet.

Sagen, in denen manche Menschen
mehr konnten als Brot essen, werden wieder

erzählt. Die Kinderliteratur ist davon
abgekommen, ein negatives Hexenbild

zu zeichnen. In den sechziger Jahren
kehrten die Hippies zur Idee der grossen,
friedlichen, schützenden Familie, bestehend

aus allen Menschen, zurück. Das

Wissen von Naturärzten ist wieder
gefragt, und selbst uraltes Heilwissen von
«weisen Frauen» gewinnt wieder an
Bedeutung.

t E Xt: CLAUDIA GÜRTLER

ILLUSTRATIONEN:

TANYA-MARISA DE RIVERA

Heute ist das

Heilwissen von

«weisen Frauen»

wieder zunehmend

gefragt.

211


	"Hexen auf dem Scheiterhaufen!" : Wie es im Mittelalter zu Hexenprozessen kommen konnte

