
Zeitschrift: Pionier: Organ der schweizerischen permanenten Schulausstellung in
Bern

Herausgeber: Schweizerische Permanente Schulausstellung (Bern)

Band: 48 (1927)

Heft: 3-4

Artikel: Moderner Religionsunterricht [Teil 1]

Autor: Grütter, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-269561

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-269561
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PIONIER
Organ

des Schweizerischen Schulmuseums in Bern

Bern, den 15. Mai 1927. N° 3/4. XLVIII. Jahrgang.
Preis pro Jahr: Fr. 2 (franko), durch die Post bestellt 20 Cts. mehr.

Anzeigen: per Zeile 40 Rp.

Inhalt: Moderner Religionsunterricht. — Heimatkunde des Moosseetales

(Fortsetzung). — Ein neues Relief des Napfgebietes. — Schweiz. Schulmuseum :

Auszug aus der Jahresrechnung pro 1926. Bezug der Mitgliederbeiträge pro 1927.

Moderner Religionsunterricht.
Von Walter Grütter, Seminardirektor f.\

Eine Verständigung darüber, wie Religion zu unterrichten sei,

setzt Übereinstimmung darin voraus, was Religion ist.
Um festzustellen, was Religion ist, gehen wir von dem Worte

selbst aus. Dieses Wort: religio, stammt aus der lateinischen Sprache
und hängt mit dem Verbum «religare» (zurückbinden) und mit «reli-

gere» (rücksichtlich beachten) zusammen. Es bezeichnet den
Tatbestand einer Gebundenheit, in der sich der Mensch findet. Und zwar
ist die Gebundenheit gemeint, die darin besteht, dass wir alle im Leben
unmittelbar objektiven Wert und damit etwas von schlechthiniger,
absoluter Geltung anerkennen; z. B. anerkennen: es gibt Wahrheit,

Vorbemerkung. — Die Lehrmittelkommission für deutsche Primarschulen des

Kantons Bem hat mich seinerzeit beauftragt, den Nachlass des verstorbenen
Seminardirektors Grütter durchzusehen. Es fand sich da unter anderm der Vortrag:
Modemer Religionsunterricht. Ich freue mich, dass er hier zum Abdruck gebracht
werden kann. Er bietet einen kleinen Ersatz für Grütters geplanten, aber nicht zm
Vollendung gelangten Kommentar zur neuen Kinderbibel. Ihr Verfasser zeigt hier,
von was für Voraussetzungen er seine Arbeit unternommen hat und wie er sie auf -

genommen, verstanden und ausgewertet wissen wollte. Überdies mag der Vortrag
Schülern und Kollegen, Freimden und Bekannten einen letzten Gruss bedeuten mid
sie — bei aller möglichen Verschiedenheit des Denkens — daran erinnern, wie ernsthaft

der Verstorbene um Klarheit in den wichtigsten Lebensfragen gerungen hat.
A. Jaggi.



— 26 —

und sie gilt schlechthin. Dass wir die Wahrheit anerkennen, zeigt sich
in allen Fragen nach Wahrheit, in allem Suchen von Wahrheit ; zeigt
sich aber auch darin, dass selbst der, der leugnet, dass es Wahrheit
gibt, die Wahrheit anerkennt. Denn wenn einer leugnet, dass es

Wahrheit gibt, so hält er den Satz «Es gibt keine Wahrheit» doch für
schlechthin richtig und zeigt eben damit, dass er gar nicht anders
kann als zugestehen: es gibt Wahrheit, und sie gilt.

Die Anerkennung objektiver Werte erleben wir in unserem
Erleben, Wahrnehmen, Vorstellen, Denken, Fühlen, Wollen, Handeln,
in einer sogenannten Norm, d. h. in einem unser Erleben zensurierenden
und regulierenden Faktor. Wir erleben diesen Faktor der Norm darin,
dass wir in jedem Moment unseres Erlebens den Unterschied von
richtig und unrichtig, wahr und falsch, schön und hässhch, gut und
schlecht machen und darum um ein Sollen wissen. Dabei ist zu
beachten, dass nicht das, was wir jeweilen für richtig halten, das

Normative, das die Norm Ausmachende ist, sondern dass wir
überhaupt etwas für richtig und damit ein anderes für unrichtig halten und
dadurch um das Sollen wissen.

Das schlechthin Geltende, das wir als Norm in unserem Erleben
in der Anerkennung objektiven Wertes miterleben, kann nun, eben

weil es das schlechthin Geltende ist, nur eine Einheithchkeit sein,
d. h.: nichts in sich selber Widersprechendes. Damit ist nicht gesagt,
dass es von dem Verschiedenen, das ist, auch von den verschiedenen

Erlebenden, den Menschen, nicht Verschiedenes fordern könnte. Im
Gegenteil: da einerseits das Sein nicht nur Sein ist, sondern auch

Einzelsein, Sondersein, Individualität, ja als Sein nur im Sein des

Sonderseins besteht; da anderseits das schlechthin Geltende gerade
als schlechthin Geltendes für alles Sein gilt, so wird durch das schlechthin

Geltende von jeder Individualität ein Besonderes gefordert;
aber von keiner wird etwas gefordert, das zu dem, was von andern
gefordert wird, in Widerspruch stehen könnte. Nur so ist die
Einheithchkeit der Norm zu verstehen.

Wir bezeichnen diese Einheitlichkeit, die widerspruchslose Einheit

alles Normativen, wie sie für jede Individualität gilt, mit einem

der platonischen Philosophie entnommenen Ausdruck als Idee. Wir
verstehen darunter nicht eine mehr oder weniger vage Vorstellung, die



— 27 —

ein Mensch hat, sondern das Wort bezeichnet jenes «Etwas», von dem
wir nicht sagen können, was es ist, noch wie es ist, von dem wir aber
auch nicht bestreiten können, dass wir uns ihm unterwerfen in der
Tatsache, dass wir objektive Geltung anerkennen.

Und wenn wir uns nun vergegenwärtigen, dass die Idee der
Inbegriff aller schlechthinigen Forderungen ist und dass diese Forcierung
für jede Individualität gilt, so verstehen wir, dass in der Anerkennung
des objektiven Wertes, im Erleben der Norm, im «Haben» der Idee
jeder Individualität die Aufgabe- gesetzt ist, ihrerseits die Idee zu
verwirklichen, zu realisieren, und dass in dieser Eealisierung der
Idee die Bestimmung auch jeder menschlichen Individualität liegt.
In dem Masse, wie die Idee durch Individualität oder durch Gruppen
von Individualitäten realisiert wird, entsteht das, was wir Kultur
nennen. Ein Stück dieser Kultur stellt auch die Beligion dar; und
die Frage ist nun, was macht ihre Eigentümlichkeit aus

Was wir Beligion nennen, hat seinen Grund darin, dass die Idee
«über uns liegt», wir ihr als einer absoluten Norm «unterstehen». Ob

es uns lieb oder leid ist — und ob wir wollen oder nicht : wir stehen
im «Bann» objektiven, schlechthinigen, absoluten Wertes; dieser
«hat» uns noch bevor wir ihn «haben»; wir sind unmittelbar an ihn
gebunden. Und eben mit dieser Gebundenheit ist die Beligion gegeben.
Ja, die Beligion ist selbst nichts anderes als diese Gebundenheit:
religio. Nur dass das Wort heute nicht mehr bloss diesen Tatbestand
bezeichnet, sondern noch weiteres Erleben, das sich daran knüpft.

Man kann sagen, dass das Wort Beligion für ein Dreifaches
gebraucht wird: einmal eben für dieses Faktum der Gebundenheit
an eine Norm unwidersprechlicher Art; zweitens aber auch für
Vorstellungsreihen, die aus der Tatsache dieser Gebundenheit erwachsen,
nebst den Gefühlskomplexen, die sich an sie knüpfen; drittens für
bestimmte Handlungen, die sich aus eben diesen Vorstellungsreihen
und Gefühlskomplexen ergeben. WTr wollen der Klarheit wegen diese

drei Tatbestände auseinanderhalten und den ersten als Normgebunden-
heit, den zweiten als Religiosität oder Gotteserlebnis, den dritten als

Kirchlichkeit oder Gottesdienst bezeichnen.
Die Normgebundenheit selbst nun ist keinem Menschen fremd.

Und so verstanden hat jeder Mensch Beligion. Aber gerade weil er



— 28 —

sie so hat, hat er meist auch noch Religion in anderem Sinne. Jeder
Mensch kann nämlich der Normgebundenheit gegenüber eine doppelte
Stellung einnehmen. Er kann das darin liegende Sollen anerkennen als

etwas, das besteht, um das er sich aber nicht «kümmert», oder er kann
es anerkennen als etwas, dem er sich hingibt. Er kann das Sollen nicht
wollen, kann es aber auch wollen. Von denen, die die erstere Stellung
beziehen, haben wir nicht weiter zu reden; sie mögen sehen, wie weit
sie mit ihrer Stellungnahme kommen. Aber für die andern ergeben sich
bestimmte Konsequenzen.

Wir sehen davon ab, dass, wo man sich zum Wollen des Sollens

entschliesst, dieses Wollen selbst wieder von verschiedener Konstanz
sein kann. Wir nehmen an, es sei von grosser Konstanz, tiefe
Hingabe an die Idee. Dann können wir diese Innerlichkeit, die als solche

Hingabe an die Idee näher zu beschreiben wäre, Idealität nennen.
Diese Idealität, die also im Wollen ist, das Ideewollen, kommt nun,
wie alles' Wollen, darin zum Ausdruck, dass ein Verhalten in Erscheinung

tritt. Dieses Verhalten wird sich darstellen als das Bestreben,
das Leben theoretisch und praktisch ideegemäss zu gestalten, die
Realität der «Welt » im Sinn der Idee zu formen. Wo aber ist das jemals
restlos gelungen, oder wo gelingt es restlos heute Wir wissen von
nichts, von dem man sagen könnte, es sei die Vollkommenheit selbst.

Ungezähltes haben die Menschen im Lauf der Jahrtausende geformt:
«Anschauungen» von der Welt und vom Leben und «Werke» der Welt
und des Lebens. Aber nie hat eine Anschauung, nie hat ein Werk
die Idee an sich real dargestellt. Und wo Individualitäten, Völker,
Kirchen, Zeiten es behaupteten, hat diese Behauptung sich immer
als ein Wahn dadurch erwiesen, dass der Versuch der Bealisierung
stets weiter ging. Es ist der Irrtum aller Irrtümer zu meinen, irgendwelche

Darstellungen, seien es Lehren, seien es Gestalten, seien auch
das objektiv, schlechthin, absolut Geltende selbst. Jede Bealisierung
von Idee •— auch wo sie gelingt, was lange nicht überall der Fall ist —
ist im besten Fall Bealisierung der Idee durch eine Individualität.
Wir nennen eine Individualität, die Idee realisiert hat, ein Ideal;
beim Menschen speziell ideale Persönlichkeit. Und wir schauen zum
Ideal auf, weil in ihm Bealität «Fleisch» geworden ist, was vor uns
andern noch als zu realisierendes Ziel steht. Jedes Ideal aber ist ein



— 29 —

solches immer nur für bestimmte Individualitäten, nämlich für die,
mit denen es sich als Sondersein deckt.

Auch die Realisierung der Idee durch eine Individualität stösst
indessen auf tausend Hemmungen. Es denke jeder daran, was es für
ihn heisst, sich klar zu werden über das, was er soll, und, soweit er sich
darüber klar geworden ist, es dann auch zu sein, als denkendes und
handelndes Wesen. Und es denke jeder daran, was dies für alle jene
Menschen geheissen hat, die wir heute vielleicht als Ideale verehren.
Sind diese Ideale nicht fast ausnahmslos Märtyrer gewesen? Von
vielen wissen wir es bestimmt, von andern nur deshalb nicht, weil
wir in ihr Leben zu wenig Einblicke getan haben.

Fest steht aber auch, dass die Menschen, trotz allen Hemmungen,
denen sie dabei begegnen, immer wieder versuchen, die Idee zu
erfassen und zu realisieren. Sie hören nicht auf, nach der Wahrheit zu
suchen, der Wahrheit im Sinne der Idee, der Wahrheit an sich; der
Schönheit im Sinn der Idee, der Schönheit an sich; der Sittlichkeit im
Sinn der Idee, der Sittlichkeit an sich. Aber so sehr sie sich auch
darum mühen, ganz ist es ihnen noch nie gelungen, diese Wahrheit,
diese Schönheit, diese Sittlichkeit darzustellen.

Und indem das keinem gelingt, erlebt jeder, der sich um die
Realisierung der Idee müht, der eine früher, der andere später, der
eine hier, der andere dort, seine Ohnmacht. Aber die Erfahrung dieser
Ohnmacht hebt für den, der in der Idee verankert ist, den Willen an
ihrer Realisierung nicht auf. Sie gebiert nur aus sich heraus eine
«innere Handlung», die darin besteht, dass der Mensch die Idee als

Verwirklicherin ihrer selbst setzt. Unerschütterlich ihre Geltung
anerkennend, unvermögend, sie von sich aus zu realisieren, baut er
auf sie selbst. Sie wird sich durchsetzen, sagt er; sie wird sich
verwirklichen! Er appelliert so an die Idee.

Damit erleidet nun aber diese im Erleben des Menschen eine

Veränderung. Sie bleibt nicht mehr der nicht weiter bezeichenbare

Inbegriff des objektiven, schlechthinigen, absoluten Wertes, sie wird
eine Grösse neuer Art. Aus der Idee, die als Geltung absolut ist, wird
ein Wesen, das als Sein relativ ist. Aus dem als dem Reich des

Metaphysischen angehörenden und darum nicht bestimmbaren Etwas
wird ein durch Ausdrücke des Empirischen bestimmtes Etwas.



— 30 —

Das übliche Wort für dieses Etwas ist: Gott. Das Wort bedeutet
auch soviel wie: Angerufenes; denn es ist eine passive Partizipial-
bildung zu einer indogermanischen Wurzel, «ghu», die im Sanskrit
als «hu», anrufen, sich findet.

So setzt also der an die Idee gebundene Mensch, auf Grund dieser

Bindung, veranlasst durch seine Ohnmächtigkeit, das in der Idee
Geforderte zu realisieren, diese als Bealisiererin ihrer selbst in einer

Vorstellung empirischer Art, für die die gewöhnliche Bezeichnung
«Gott» lautet. Das ist nicht so zu verstehen, als ob also der Mensch

das mache, von dem bisher galt, dass es den Menschen gemacht habe.

Nur wissen wir von «diesem», das den Menschen gemacht hat und
noch macht, zunächst nichts, als dass es objektiver, schlechthiniger,
absoluter Wert ist, an den wir gebunden sind und dies dadurch
erweisen, dass wir nicht anders können, als ihn anzuerkennen. Und
wir nennen ihn Idee, um damit zu sagen, dass alle Ausdrücke, die

wir dem empirischen Leben, der Beahtät, entnehmen, ihn nicht adäquat
oder geradezu falsch beschreiben w7ürden. Auf Grund unserer
Gebundenheit an dieses «Es», die Idee, kommen wir dann vermittels
der Erfahrung unserer persönlichen Ohnmacht dazu, was wir vorerst

nur als Geltung wussten, als «Wesen» zu erleben. Und die so wesenhaft

erlebte Idee nennen wir «Gott».
Wer sich an dem Ausdruck «Idee» stösst und glaubt, es sei eine

Herabsetzung Gottes, wenn man ihn als die auf Grund innerer
Gebundenheit und vermittels der Erfahrung persönlicher Ohnmacht
erlebte Idee bezeichnet, der sage statt Idee: das Göttliche, und
vergegenwärtige sich, dass, wenn wir uns dieses Göttliche anschaulich
machen wollen, dies eben doch immer in Vorstellungen tun, die wir
dem empirischen, speziell menschlichen Leben entnehmen.

Jenes Setzen der Idee, des Göttlichen, als Verwirklicherin ihrer
selbst, von dem wir gesprochen haben, ist das, was man Glauben

nennt. Das Glauben besteht nicht darin, dass irgend etwas Überliefertes

für wahr gehalten wird, sondern darin, dass in Anerkennung absoluten

Wertes die Welt als eine solche, innerlich und äusserlich gesehen, erfasst

wird, in der dieser Wert sich durchsetzt. Wer glaubt, ist in der Idee,

im Göttlichen, verankert. Sie «hat» ihn, noch bevor er sie «ergriffen»
hat. Das ist die Wahrheit des Wortes, class aller Glaube auf Offen-



— 31 —

barung beruhe. Aber wer glaubt, hat auch besondere Vorstellungen.
Er macht sich solche von dem, das ihn «hat» und von der Welt, in
die er als dieser «gehabt Seiende» gestellt ist. Es sind die Vorstellungen
vom Göttlichen und dem Verhältnis des Göttlichen zur Welt. In ihnen
veranschaulicht sich der Mensch die Durchsetzung der Idee durch sich
selbst. Wir nennen die Gesamtheit dieser Vorstellungen die religiöse
Vors tellungsweit

Sobald es zu diesen Vorstellungen kommt, knüpfen sich an sie

Wertungen. Denken Sie, was man fühlt, wenn man sich vergegenwärtigt:

Gott, Gottessohn, heiliger Geist. Jene Vorstellungen und
diese Gefühle machen zusammen die Eeligiosität aus. Sie führt ihrerseits

zu Gottesdienst und Kirchlichkeit, der Summe aller Handlungen,
durch welche die Idee als Gott in ihrem Wirken beeinflusst wird.

Da die Menschen Individualitäten sind und als solche 'die
Realisierung der Idee (des Göttlichen) erstreben — auch erstreben sollen —
so sind die Vorstellungen, in denen sie sich die Idee als Verwirk-
licherin ihrer Ziele vergegenwärtigen, die religiösen Vorstellungen,
individuelle. Darum gibt es im Grunde so viele Religionen, als es

Individualitäten respektive Gruppen von individuellen Typen gibt.
Jene spiegeln die Lebensziele dieser. Dabei ist ein wichtiges Moment
nicht zu übersehen.

Auch bei starker Hingabe eines Menschen an die Idee ist diese

Hingabe doch selten eine völlig ungeteilte. Im Willen mischt sich
mit dem Verlangen, was man soll, zu realisieren, die Neigung, was

man wünscht, zu verwirklichen; nicht nur Wirklichkeit werden zu
lassen, was von der Idee gefordert ist, sondern auch, was von den

Trieben her nach Erfüllung strebt. Und so geschieht es denn, dass

der Mensch sich die Idee nicht nur vorstellt als: das, was sie selber

fordert, realisierend, sondern auch als: das realisierend, was erwünscht.
Er hat dann einen Gott, der nicht sich dient, sondern ihm, dem
Menschen. Solche Religionen sind Kompromisse.

Nun ist die Religion (als Normgebundenheit und Idealität,
Religiosität und Gottesdienstlichkeit) eine geschichtliche Erscheinung.
Ihre Anfänge liegen im Dunkel; aber es ist gewiss, dass ihre erste

Form den primitiven Lebensformen der frühesten Menschen entsprochen

hat.



— 32 —

Wann und wo immer das erste menschliche Erleben aufgetreten
sein mag, schon dieses war, wie alles Sein, bestimmt durch die Idee.
Natürlich war der primitive Mensch sich weder dieses Begriffes, noch
auch der Sache reflektorisch bewusst. Er hatte wirklich «noch keine
Idee» von der Idee. Aber er wusste um sie, als das besondere Wesen
Mensch «spürte», dass er Menschsein zu idealisieren, dass er das

Menschtum zu realisieren habe. Aber die Idee hatte ihn schon in
ihrem Bann, und in ihrem Bann seiend, hatte er sich von jeher um
ihre Bealisierung bemüht.

Weil im Bann der Idee, des Göttlichen, als ein von der Idee
Besessener, begann der Mensch Idee zu realisieren oder Kultur zu
bauen, und zwar einerseits als theoretisch erlebender und anderseits
als praktisch erlebender Mensch, das Leben erschauend und das Leben

gestaltend. Unmittelbar als das Wesen, das er war, wusste er, dass er
schauen und gestalten sollte; er erlebte den Unterschied von Ich und
Nicht-Ich, des Bewegten und Unbewegten, des spontan Bewegten und
des durch Anstoss von aussen Bewegten, des Belebenden, «Seelischen»,

und des Belebten, Leiblichen. So schuf er sich zunächst jene
Weltanschauung, die wir als animistische bezeichnen. Und wie er als

denkendes Wesen eine Weltanschauung aufbaute, so arbeitete er als

handelndes Wesen an der Weltgestaltung. Er konnte nichts anderes,
als sich einen Feuerherd ein-« richten», eine Wohnung erstellen, Felle
zusammennähen, jagen und fischen. und in dem allem seiner

Individualität, seines Menschtums bewusst werden, um dann, dieser

Individualität bewusst, als sie, unterschieden vom Tier, weiter zu leben.
Was der Mensch so leistete, tat er vielleicht «in einem dunklen

Drange», war aber dabei kaum weniger «belichtet» als wir, wenn wir
unsere Alltagsgeschäfte verrichten. Auch wir tun das ja nicht immer
im Bewusstsein, darin einer Norm zu unterstehen, und wissen doch,
dass es unsere Aufgabe, Bestimmung und Pflicht ist. Wir wissen es

durch den Zusammenhang der Dinge, in den wir eingereiht sind.
Nicht anders wird es bei jenen ersten Menschen gewesen sein. Geschah

es auch unbewusst, durch ihr Erleben realisierten sie schon — wenn
auch vielleicht oft unvollkommen genug — Idee (das Göttliche),
wie es ihnen zugeordnet war, realisierten Idee bei einem Leben noch
wesentlich vegetativer Art, bei einem Leben, das aufging in Essen



— 33 —

und Trinken, Wachen und Schlafen, Staunen und Träumen. Aber
auch sie schon erlebten, wie schwer es hält, Idee zu realisieren; schon
sie machten die Erfahrung persönlicher Ohnmacht.

Als Individualitäten spürten sie die Forderung, dass sie ihr Leben
als denkende Wesen leben sollten. Dies wollend, realisierten sie die

Idee und schufen die primitive Kultur vorerst nur vegetativ interessierter

Denkwesen. Aber wie schwer war schon das Wie häufig kam
ihr Denken und Gestalten nicht weiter ; aufwieviel Bätsei stiessen sie

Dann aber appellierten sie eben an die Idee. Nicht als ob sie den

Begriff derselben gehabt hätten, aber indem sie sie erlebten, wussten
sie sich an etwas gebunden über ihnen. Und dieses Etwas legten sie

sich zurecht nach ihren Erkenntnissen als ein sogenanntes «Seelisches»,

das sie nicht im Stiche lasse, sondern garantierte, was sie erstrebten.
Kurz, sie bildeten die Vorstellung eines Gottes, oder auch mehrerer

Götter; sie schufen eine animistisch polytistische religiöse Vorstellungswelt

mit entsprechenden Gefühlskomplexen und gottesdienstlichen
Verrichtungen. Dabei hatte gewiss auch schon diese Beligion
Kompromisscharakter, indem der Primitive wohl nicht weniger als ein
Moderner sich nicht nur vom Sollen, sondern auch vom Wünschen in
seinem Handeln bestimmen liess.

Es blieben aber die Menschen auf der primitiven Stufe nicht
stehen, \vie sie überhaupt nie auf einer Stufe stehen bleiben werden.
Weil sie der Idee unterstehen, werden sie an ihrer eigenen Kultur
emporsteigen, wie es tatsächlich auch geschehen ist und noch ständig
geschieht. Über die Form dieses Emporstiegs haben wir hier nicht
zu reden. Geradlinig verläuft er nicht, eher spiralmässig. Aber sicher

ist, class in diesem Aufstieg an der Kultur unter der Idee die Individualitäten

sich immer mehr differenzieren, und mit den Individualitäten
auch die Kulturen, und mit diesen wiederum die Lebensinteressen.

Es ist weder nötig noch möglich, dass wir diesen Prozess, soweit

er schon der Geschichte angehört, verfolgen. Nur auf zwei Punkte
wollen wir aufmerksam machen, die für unsere Sache von besonderer

Bedeutung sind. Der eine ist die Kultur, die wür als Sittlichkeit, der

andere die, die wir als Philosophie bezeichnen ; oder kurz : das sittliche
und das philosophische Leben im kulturellen Aufstieg.



— 34 —

Der Mensch hat, im Bann der Idee stehend, nicht nur Formen des

vegetativen Lebens entwickelt, sondern auch Formen sittlichen Lebens
in den Gemeinschaften, zu denen er sich zusammenfand, wie: Ehe,
Familie, Stamm, Volk, Staat, Freundschaft, Geselligkeit. Es ist ein
altes Wort : ubi hommes sunt, modi sunt. Er lebte dabei diese Kultur
nicht nur, er «hatte» sie auch als Begehr: Gesetz und Becht. Ihr Sinn
ist immer die Bändigung des Einzelnen im Interesse der Gesamtheit.
Auch diese Kultur erwächst den Menschen als ideebeherrschten
Individualitäten, ohne dass darum die tatsächlich geltende Sittlichkeit
immer ideegemäss ist. Dass sie nicht immer ideegemäss ist, hat seinen
Grund darin, dass auch hier in das Wollen des von der Idee geforderten
aus den Trieben stammende Wünsche sich mischen. Die Ohnmachtserfahrung

in der Bealisierung sittlicher Kultur führt aber auch zur
Fortbildung der religiösen Vorstellungswrelt, indem an die Idee appelliert,

diese dadurch zu Gott, nur jetzt zu Gott als einer das Sittliche
garantierenden Grösse, einer sittlichen Persönlichkeit, wird. So

entstehen Volksreligionen mit sittlichem Charakter, wie etwa die
griechische, so wie sie sich bei den grossen Tragikern dieses Volkes
darstellt.

Aber gerade die sittliche Kultur führt nun den Menschen auch
wieder weiter. Sie ist die Verkörperung des Gedankens, eine mannigfaltige

Melheit unter der Einheit eines Gesichtspunktes zusammenzuhalten.

Im Leben in der Gemeinschaft lernt der Mensch diesen

Gedanken verstehen. Und dieser Gedanke drängt sich ihm nun auch
sonst auf. Denn der Mensch erlebt die Welt zwar als eine mannigfaltige

Vielheit, aber er erlebt sie in dieser mannigfaltigen Vielheit
auch als eine zusammengehaltene Einheit. Und so erwächst ihm die

Frage nach dem Einen hinter dem Vielen, und im Suchen der
Antwort die philosophische Kultur. Es erwächst die Frage nach Jenem,

von dem in den Upanischaden wie folgt gesprochen wird:
Wer will, dass sich der Geist hier allenthalben breitet?
Wer lenkt das Leben seit dem ersten Schritt
Wer macht uns reden und wer gibt Verstehen,
Wer macht uns hören und wer macht uns sehen?

Es erwächst die Frage nach dem, von dem es in denselben Werken
heisst: «Höher als die Sinne steht die Wirklichkeit, denn sie macht



— 35 —

jene erst möglich; höher als diese Wirklichkeit steht der Geist, der sie

begreift ; höher als der Geist steht die Seele, die ihn hält ; höher als die
Seele steht die Idee, die sie begründet; höher als die- Idee steht dies

Eine, des Leben all dies ist.» Und es erwachst im Suchen der Antwort
auf die Frage nach diesem Einen die philosophische Kultur, als

Weltauffassung und als Persönlichkeitsleben. Indem aber auch hier wieder
die Realisierung der Idee, das Finden und Haben des «wahren» Lebens
auf Hemmungen und Schwierigkeiten stösst, wird der Philosoph zum
Religiösen, und es entsteht die Religion des Monotheismus. Auf dieser
Stufe sind freilich Philosophie und Religion nicht leicht und nicht
scharf zu trennen. Es kommt immer darauf an, was im Erleben gerade
im Vordergrund steht. Ist es das denkende Suchen des Einen und

Hingabe an es, so ist der Mensch Philosoph. Ist es die aus gemachter
Erfahrung der Ohnmacht erfolgte Appellation an das Eine, so ist der
Mensch der Religiöse.

Der Prophetismus des Alten Testamentes stellt eine Form einer
solchen philosophischen Religion dar, das Christentum eine andere.
Dort wird das Eine erfasst und geglaubt, als weltbestimmende Kraft,
deren Wille soziale Gesinnung im Rahmen der Volksgemeinschaft ist,
und das Praktizieren dieser Gesinnung macht das «wahre Leben»

aus. Hier wird das Eine verstanden und geglaubt als arbeitende Liebe,
die eine Gemeinschaft einander dienender Seelen heraufführt, und das

wahre Leben ist Einssein mit dieser Liebe. Beizufügen ist nur, dass

sowohl der Prophetismus jene «weltbestimmende Kraft» nicht in
dieser Farblosigkeit eines blossen Begriffs, sondern in der aus einer

lebendigen Volkstradition sich aufbauenden anschaulichen
Vorstellung des «Herrn der Heerscharen» hatte, wie wir das Wort «Jahwe»

übersetzen können; und dass auch, wo Christentum ist, die Liebe in
der konkreten Persönlichkeit des «himmlichen Vaters »vorgestellt würd.

Damit dürfte, soweit es hier möglich war, klargestellt sein, was

wir meinen, wenn wir von Beligion reden. Und nun kommen wir
dazu, zu fragen: wie ist Beligion zu unterrichten?

Man könnte dabei zunächst die Frage aufwerfen, ob denn Beligion
überhaupt zu unterrichten sei, und diese Frage ist auch schon oft
gestellt worden. Es wird sie aber jeder bejahen müssen, der bedenkt,
dass Beligion ein Stück Kultur ist, und dass Kultur zu bauen, Idee



— 36 —

zu realisieren die Aufgabe des Menschen ist. Gerade weil der Mensch
diese Aufgabe hat, erziehen wir ihn.

Dabei ist die Erziehung selbst wieder etwas durch die Idee
Gesetztes, selbst ein Stück Kultur, und ihr Sinn, ihre Aufgabe, ihre
Bestimmung ist, dem Menschen zum kulturellen Erleben zu helfen, dazu,
seine Bestimmung, die mit seiner Individualität gegeben ist, im Sinn
der Idee zu realisieren. Um aber befähigt zu werden, kulturell zu
erleben, das heisst Kultur urteilend und gestaltend weiter zu bauen,
und zw^ar als Individualität, muss man den Werdeprozess der Kultur
durchgemacht haben, durchgemacht haben als ein kulturell Tätiger.
Und sofern die Erziehung hilft, diesen Werdeprozess zu durchleben,
wird sie zum Unterricht. (Fortsetzung folgt.)

Neue Beiträge zur Heimatkunde des Moosseetales.

Von Fr. König und Fr. Nnssbanm. (Fortsetzung.)

e Neuere Forschungen.

Die Erforschung des Pfahlbaus Moosseedorf war eigentlich mit
dem Hinscheide Dr. Uhlmanns im Dezember 1882 abgeschlossen.
Seine Sammlungen wurden im Frühjahr 1883 vom Burgerrat der
Stadt Bern angekauft, und sie sind derzeit zum grössten Teil im
Historischen Museum Bern untergebracht und mit seinem Namen
bezeichnet aufgestellt. Das im gleichen Saale befindliche,
überreiche Fundmaterial von den Pfahlbauten aus den 3 Juraseen, das nach
der Juragewässerkorrektion ans Tageslicht trat, stellt dasjenige von
Moosseedorf fast in Schatten. Gleichwohl behauptet letzteres
infolge seiner sorgfältigen Präparation und typologischen Auswahl
noch immer einen gewissen Vorrang vor demjenigen aus andern
Pfahlbauten, wovon die Dissertation Gummels frisch wieder Zeugnis
ablegt.

Jahrzehntelang begnügte man sich mit dem Vorhandenen, bis

durch die in den Jahren 1917/1918 durchgeführte III. Entsumpfung


	Moderner Religionsunterricht [Teil 1]

