Zeitschrift: Pionier: Organ der schweizerischen permanenten Schulausstellung in

Bern
Herausgeber: Schweizerische Permanente Schulausstellung (Bern)
Band: 48 (1927)
Heft: 3-4
Artikel: Moderner Religionsunterricht [Teil 1]
Autor: Gritter, Walter
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-269561

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-269561
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

PIONIER

Organ
des Schweizerischen Schulmuseums in Bern

Bern, den 15. Mai 1927.  No 3/4. XLVIII. Jahrgang.

Preis pro Jahr: Fr. 2 (franko), durch die Post bestellt 20 Cts. mehr.
Anzeigen: per Zeile 40 Rp.

Inhalt: Moderner Religionsunterricht. — Heimatkunde des Moosseetales
(Fortsetzung). — Ein neues Relief des Napfgebietes. — Schweiz. Schulmuseum :
Auszug aus der Jahresrechnung pro 1926. Bezug der Mitgliederbeitrige pro 1927.

Moderner Religionsunterricht.
Von Walter Griitter, Seminardirektor .

Eine Verstindigung dariiber, wie Religion zu unterrichten sei,
setzt Ubereinstimmung darin voraus, was Religion ist.

Um festzustellen, was Religion ist, gehen wir von dem Worte
selbst aus. Dieses Wort: religio, stammt aus der lateinischen Sprache
und hingt mit dem Verbum «religare» (zuriickbinden) und mit «reli-
gere» (riicksichtlich beachten) zusammen. HEs bezeichnet den Tat-
bestand einer Gebundenheit, in der sich der Mensch findet. Und zwar
ist die Gebundenheit gemeint, die darin besteht, dass wir alle im Leben
unmittelbar objektiven Wert und damit etwas von schlechthiniger,
absoluter Geltung anerkennen; z. B. anerkennen: es gibt Wahrheit,

Vorbemerkung. — Die Lehrmittelkommission fiir deutsche Primarschulen des
Kantons Bern hat mich seinerzeit beauftragt, den Nachlass des verstorbenen
Seminardirektors Griitter durchzusehen. Es fand sichda unter anderm der Vortrag:
Moderner Religionsunterricht. Ich freue mich, dass er hier zum Abdruck gebracht
werden kann. Er bietet einen kleinen Ersatz fiir Griitters geplanten, aber nicht zur
Vollendung gelangten Kommentar zur neuen Kinderbibel. Ihr Verfasser zeigt hier,
von was fiir Voraussetzungen er seine Arbeit unternommen hat und wie er sie auf-
genommen, verstanden und ausgewertet wissen wollte. Uberdies mag der Vortrag
Schiilern und Kollegen, Freunden und Bekannten einen letzten Gruss bedeuten und
sie — bel aller moglichen Verschiedenheit des Denkens — daran erinnern, wieernst-
haft der Verstorbene um Klarheit in den wichtigsten Lebensfragen gerungen hat.

A. Jagg.



— E e

und sie gilt schlechthin. Dass wir die Wahrheit anerkennen, zeigt sich
in allen Fragen nach Wahrheit, in allem Suchen von Wahrheit; zeigt
sich aber auch darin, dass selbst der, der leugnet, dass es Wahrheit
gibt, die Wahrheit anerkennt. Denn wenn einer leugnet, dass es
Wahrheit gibt, so hélt er den Satz «Es gibt keine Wahrheit» doch fiir
schlechthin richtig und zeigt eben damit, dass er gar nicht anders
kann als zugestehen: es gibt Wahrheit, und sie gilt.

Die Anerkennung objektiver Werte erleben wir in unserem Fir-
leben, Wahrnehmen, Vorstellen, Denken, Fihlen, Wollen, Handeln,
in einer sogenannten Norm, d. h. in einem unser Erleben zensurierenden
und regulierenden Faktor. Wir erleben diesen Faktor der Norm darin,
dass wir in jedem Moment unseres FErlebens den Unterschied von
richtig und unrichtig, wahr und falsch, schon und hésslich, gut und
schlecht machen und darum um ein Sollen wissen. Dabel ist zu
beachten, dass nicht das, was wir jeweilen fiir richtig halten, das
Normative, das die Norm Ausmachende ist, sondern dass wir tber-
haupt etwas fiirrichtig und damit ein anderes fiir unrichtig halten und
dadurch um das Sollen wissen.

Das schlechthin Geltende, das wir als Norm in unserem Erleben
in der Anerkennung objektiven Wertes miterleben, kann nun, eben
well es das schlechthin Geltende 1st, nur emme Finheitlichkeit sein,
d. h.: nichts in sich selber Widersprechendes. Damit ist nicht gesagt,
dass es von dem Verschiedenen, das i1st, auch von den verschiedenen
Erlebenden, den Menschen, nicht Verschiedenes fordern konnte. Im
Gegenteil: da einerseits das Sein nicht nur Sein ist, sondern auch
Einzelsein, Sondersein, Individualitdt, ja als Sein nur im Sein des
Sonderseins besteht; da anderseits das schlechthin Geltende gerade
als schlechthin Geltendes fiir alles Sein gilt, so wird durch das schlecht-
hin Geltende von jeder Individualitit ein Besonderes gefordert;
aber von keiner wird etwas gefordert, das zu dem, was von andern ge-
fordert wird, in Widerspruch stehen kénnte. Nur so ist die Ein-
heitlichkeit der Norm zu verstehen.

Wir bezeichnen diese Hinheitlichkeit, die widerspruchslose Kin-
heit alles Normativen, wie sie fiir jede Individualitiat gilt, mit einem
der platonischen Philosophie entnommenen Ausdruck als Idee. Wir
verstehen darunter nicht eine mehr oder weniger vage Vorstellung, die



S e e

ein Mensch hat, sondern das Wort bezeichnet jenes «Etwas», von dem
wir nicht sagen konnen, was es ist, noch wie es ist, von dem wir aber
auch nicht bestreiten konnen, dass wir uns ithm unterwerfen in der
Tatsache, dass wir objektive Geltung anerkennen.

Und wenn wir uns nun vergegenwirtigen, dass die Idee der In-
begriff aller schlechthinigen Forderungen ist und dass diese Forderung
fiir jede Individualitit gilt, so verstehen wir, dass in der Anerkennung
des objektiven Wertes, im Erleben der Norm, im «Haben» der Idee
jeder Individualitit die Aufgabe gesetzt ist, ihrerseits die Idee zu
verwirklichen, zu realisieren, und dass in dieser Realisierung der
Idee die Bestimmung auch jeder menschlichen Individualitit liegt.
In dem Masse, wie die Idee durch Individualitit oder durch Gruppen
von Individualititen realisiert wird, entsteht das, was wir Kultur
nennen. Hin Stlick dieser Kultur stellt auch die Religion dar; und
die Frage ist nun, was macht ithre Higentiimlichkeit aus ?

Was wir Religion nennen, hat seinen Grund darin, dass die Idee
«iiber uns liegt», wir 1hr als einer absoluten Norm «unterstehen». Ob
es uns lieb oder leid ist — und ob wir wollen oder nicht: wir stehen
im «Bann» objektiven, schlechthinigen, absoluten Wertes; dieser
«hat» uns noch bevor wir ithn «haben»; wir sind unmittelbar an ihn
gebunden. Und eben mit dieser Gebundenheit ist die Religion gegeben.
Ja, die Religion 1st selbst nichts anderes als diese Gebundenheit:
religio. Nur dass das Wort heute nicht mehr bloss diesen Tatbestand
bezeichnet, sondern noch weiteres Frleben, das sich daran kniipft.

Man kann sagen, dass das Wort Religion fiir ein Dreifaches
gebraucht wird: einmal eben fiir dieses Faktum der Gebundenheit
an eine Norm unwidersprechlicher Art; zweitens aber auch fir Vor-
stellungsreithen, die aus der Tatsache dieser Gebundenheit erwachsen,
nebst den Gefithlskomplexen, die sich an sie kniipfen; drittens fir
bestimmte Handlungen, die sich aus eben diesen Vorstellungsreihen
und Gefithlskomplexen ergeben. Wir wollen der Klarheit wegen diese
drei Tatbestdnde auseinanderhalten und den ersten als Normgebunden-
heit, den zweiten als Religiositit oder Gotteserlebnis, den dritten als
Kirehlichkeit oder Gottesdienst bezeichnen. Y

Die Normgebundenheit selbst nun ist keinem Menschen fremd.
Und so verstanden hat jeder Mensch Religion. Aber gerade weil er



O

sie so hat, hat er meist auch noch Religion in anderem Sinne. Jeder
Mensch kann namlich der Normgebundenheit gegeniiber eine doppelte
Stellung einnehmen. Er kann das darin liegende Sollen anerkennen als
etwas, das besteht, um das er sich aber nicht «kimmert», oder er kann
es anerkennen als etwas, dem er sich hingibt. Er kann das Sollen nicht
wollen, kann es aber auch wollen. Von denen, die die erstere Stellung
beziehen, haben wir nicht weiter zu reden; sie mégen sehen, wie weit
sie mit 1threr Stellungnahme kommen. Aber fiir die andern ergeben sich
bestimmte Konsequenzen.

Wir sehen davon ab, dass, wo man sich zum Wollen des Sollens
entschliesst, dieses Wollen selbst wieder von verschiedener Konstanz
sein kann. Wir nehmen an, es sel von grosser Konstanz, tiefe Hin-
gabe an die Idee. Dann konnen wir diese Innerlichkeit, die als solche
Hingabe an die Idee ndher zu beschreiben wire, Idealitit nennen.
Diese Idealitit, die also 1m Wollen 1st, das Ideewollen, kommt nun,
wie alles’ Wollen, darin zum Ausdruck, dass ein Verhalten in Erschei-
nung tritt. Dieses Verhalten wird sich darstellen als das Bestreben,
das Leben theoretisch und praktisch ideegemiss zu gestalten, die
Realitéit der « Welt » im Sinn der Idee zu formen. Wo aber ist das jemals
restlos gelungen, oder wo gelingt es restlos heute? Wir wissen von
nichts, von dem man sagen konnte, es sei die Vollkommenheit selbst.
Ungezihltes haben die Menschen im Lauf der Jahrtausende geformt:
«Anschauungen» von der Welt und vom Leben und «Werke» der Welt
und des Lebens. Aber nie hat eine Anschauung, nie hat ein Werk
die Idee an sich real dargestellt. Und wo Individualititen, Volker,
Kirchen, Zeiten es behaupteten, hat diese Behauptung sich immer
als eiln Wahn dadurch erwiesen, dass der Versuch der Realisierung
stets weiter ging. Es i1st der Irrtum aller Irrtiimer zu meinen, irgend-
welche Darstellungen, seien es Lehren, seien es Gestalten, seien auch
das objektiv, schlechthin, absolut Geltende selbst. Jede Realisierung
von Idee — auch wo sie gelingt, was lange nicht iiberall der Fall ist —
ist 1m besten Fall Realisierung der Idee durch eine Individualitit.
Wir nennen eine Individualitit, die Idee realisiert hat, ein Ideal;
beim Menschen speziell ideale Personlichkeit. Und wir schauen zum
Ideal auf, weil in 1thm Realitit «Fleisch» geworden ist, was vor uns
andern noch als zu realisierendes Ziel steht. Jedes Ideal aber ist ein



R0 gt

solches 1immer nur fir bestimmte Individualititen, ndmlich fir che
mit denen es sich als Sondersein deckt.

Auch die Realisierung der Idee durch eirie Individualitit stosst
indessen auf tausend Hemmungen. KEs denke jeder daran, was es fiir
1hn heisst, sich klar zu werden tiber das, was er soll, und, soweit er sich
dariiber klar geworden ist, es dann auch zu sein, als denkendes und
handelndes Wesen. Und es denke jeder daran, was dies fiir alle jene
Menschen geheissen hat, die wir heute vielleicht als Ideale verehren.
Sind diese Ideale nicht fast ausnahmslos Mértyrer gewesen? Von
vielen wissen wir es bestimmt, von andern nur deshalb nicht, weil
wir in ihr Leben zu wenig Einblicke getan haben.

Fest steht aber auch, dass die Menschen, trotz allen Hemmungen,
denen sie dabei begegnen, immer wieder versuchen, die Idee zu er-
fassen und zu realisieren. Sie horen nicht auf, nach der Wahrheit zu
suchen, der Wahrheit 1im Sinne der Idee, der Wahrheit an sich; der
Sehonheit 1im Sinn der Idee, der Schonheit an sich; der Sittlichkeit 1m
Sinn der Idee, der Sittlichkeit an sich. Aber so sehr sie sich auch
darum miihen, ganz ist es ihnen noch nie gelungen, diese Wahrheit,
diese Schonheit, diese Sittlichkeit darzustellen.

Und indem das keinem gelingt, erlebt jeder, der sich um die
Realisierung der Idee miiht, der eine frither, der andere spiter, der
eine hier, der andere dort, seine Ohnmacht. Aber die Erfahrung dieser
Ohnmaecht hebt fur den, der in der Idee verankert ist, den Willen an
ihrer Realisierung nicht auf. Sie gebiert nur aus sich heraus eine
«innere Handlung», die darin besteht, dass der Mensch die Idee als
Verwirklicherin ihrer selbst setzt. Unerschiitterlich ihre Geltung
anerkennend, unvermdogend, sie von sich aus zu realisieren, baut er
auf sie selbst. Sie wird sich durchsetzen, sagt er; sie wird sich ver-
wirklichen! Er appelliert so an die Idee.

Damit erleidet nun aber diese im FErleben des Menschen eine
Verdnderung. Sie bleibt nicht mehr der nicht weiter bezeichenbare
Inbegriff des objektiven, schlechthinigen, absoluten Wertes, sie wird
eme Grosse neuer Art. Aus der Idee, die als Geltung absolut ist, wird
ein Wesen, das als Sein relativ ist. Aus dem als dem Reich des Meta-
physischen angehorenden und darum nicht bestimmbaren Etwas
wird ein durch Ausdriicke des Empirischen bestimmtes Etwas.



ST

Das iibliche Wort fiir dieses Etwas ist: Gott. Das Wort bedeutet
auch soviel wie: Angerufenes; denn es ist eine passive Partizipial-
bildung zu einer indogermanischen Wurzel, «ghu», die im Sanskrit
als «<hu», anrufen, sich findet.

So setzt also der an die Idee gebundene Mensch, auf Grund dieser
Bindung, veranlasst durch seine Ohnméchtigkeit, das in der Idee
Geforderte zu realisieren, diese als Realisiererin ihrer selbst in einer
Vorstellung empirischer Art, fur die die gewbhnliche Bezeichnung
«Gott» Jautet. Das ist nicht so zu verstehen, als ob also der Mensch
das mache, von dem bisher galt, dass es den Menschen gemacht habe.
Nur wissen wir von «diesem», das den Menschen gemacht hat und
noch macht, zunéichst nichts, als dass es objektiver, schlechthiniger,
absoluter Wert ist, an den wir gebunden sind und dies dadurch er-
welsen, dass wir nicht anders konnen, als 1thn anzuerkennen. Und
wir nennen ihn Idee, um damit zu sagen, dass alle Ausdriicke, die
wir dem empirischen Leben, der Realitit, entnehmen, thn nicht addquat
oder geradezu falsch beschreiben wiirden. Auf Grund unserer Ge-
bundenheit an dieses «Es», die Idee, kommen wir dann vermittels
der Erfahrung unserer personlichen Ohnmacht dazu, was wir vorerst
nur als Geltung wussten, als «Wesen» zu erleben. Und die so wesen-
haft erlebte Idee nennen wir «Gott».

Wer sich an dem Ausdruck «Idee» stosst und glaubt, es sel eine
Herabsetzung Gottes, wenn man ihn als die auf Grund mnerer Ge-
bundenheit und vermittels der Erfahrung personlicher Ohnmacht
erlebte Idee bezeichnet, der sage statt Idee: das Gottliche, und ver-
gegenwiirtige sich, dass, wenn wir uns dieses Gottliche anschaulich
machen wollen, dies eben doch immer in Vorstellungen tun, die wir
dem empirischen, speziell menschlichen Leben entnehmen.

Jenes Setzen der Idee, des Gottlichen, als Verwirklicherin ihrer
selbst, von dem wir gesprochen haben, ist das, was man Glauben
nennt. Das Glauben besteht nicht darin, dass irgend etwas Uberliefertes
fiir wahr gehalten wird, sondern darin, dass in Anerkennung absoluten
Wertes die Welt als eine solche, innerlich und dusserlich gesehen, erfasst
wird, in der dieser Wert sich durchsetzt. Wer glaubt, ist in der Idee,
im Gottlichen, verankert. Sie «hat» ihn, noch bevor er sie «ergriffen»
h@t. Das ist die Wahrheit des Wortes, dass aller Glaube auf Offen-



S gt

barung beruhe. Aber wer glaubt, hat auch besondere Vorstellungen.
Er macht sich solche von dem, das ihn «hat» und von der Welt, in
die er als dieser «gehabt Seiende» gestellt ist. Es sind die Vorstellungen
vom Gottlichen und dem Verhiiltnis des Gottlichen zur Welt. In ithnen
veranschaulicht sich der Mensch die Durchsetzung der Idee durch sich
selbst. Wir nennen die Gesamtheit dieser Vorstellungen die religiose
Vorstellungswelt.

Sobald es zu diesen Vorstellungen kommt, kniipfen sich an sie
Wertungen. Denken Sie, was man fithlt, wenn man sich vergegen-
wartigt: Gott, Gottessohn, heiliger Geist. Jene Vorstellungen und
diese Gefithle machen zusammen die Religiositit aus. Sie fithrt ihrer-
seits zu Gottesdienst und Kirchlichkeit, der Summe aller Handlungen,
durch welche die Idee als Gott in threm Wirken beeinflusst wird.

Da die Menschen Individualititen sind und als solche die Reali-
sierung der Idee (des Gottlichen) erstreben — auch erstreben sollen —,
so sind die Vorstellungen, in denen sie sich die Idee als Verwirk-
licherin ihrer Ziele vergegenwirtigen, die religiosen Vorstellungen,
mdividuelle. Darum gibt es im Grunde so viele Religionen, als es
Individualititen respektive Gruppen von individuellen Typen gibt.
Jene spiegeln die Lebensziele dieser. Dabei 13t ein wichtiges Moment
nicht zu tubersehen.

Auch bei starker Hingabe eines Menschen an die Idee ist diese
Hingabe doch selten eine vollig ungeteilte. Im Willen mischt sich
mit dem Verlangen, was man soll, zu realisieren, die Neigung, was
man winscht, zu verwirklichen; nicht nur Wirklichkeit werden zu
lassen,’ was von der Idee gefordert ist, sondern auch, was von den
Trieben her nach Erfilllung strebt. Und so geschieht es denn, dass
der Mensch sich die Idee nicht nur vorstellt als: das, was sie selber
fordert, realisierend, sondern auch als: dasrealisierend, was e; wiinscht.
Er hat dann einen Gott, der nicht sich dient, sondern ihm, dem Men-
schen. Solche Religionen sind Kompromisse. .

Nun ist die Religion (als Normgebundenheit und Idealitdt, Reli-
~ giositit und Gottesdienstlichkeit) eine geschichtliche Erseheinung.
Thre Anfinge liegen im Dunkel; aber es ist gewiss, dass ihre erste
Form den primitiven Lebensformen der frithesten Menschen entspro-
chen hat.



Bt ol RO ¢ et

Wann und wo immer das erste menschliche Erleben aufgetreten
sein mag, schon dieses war, wie alles Sein, bestimmt durch die Idee.
Natiirlich war der primitive Mensch sich weder dieses Begriffes, noch
auch der Sache reflektorisch bewusst. Er hatte wirklich noch keine
Idee» von der Idee. Aber er wusste um sie, als das besondere Wesen
Mensch «spiirte», dass er Menschsein zu idealisieren, dass er das
Menschtum zu realisieren habe. Aber die Idee hatte ihn schon in
ithrem Bann, und in ithrem Bann seiend, hatte er sich von jeher um
ihre Realisierung bemiiht.

Weil im Bann der Idee, des Goéttlichen, als ein von der Idee
Besessener, begann der Mensch Idee zu realisieren oder Kultur zu
bauen, und zwar einerseits als theoretisch erlebender und anderseits
als praktisch erlebender Mensch, das Leben erschauend und das Leben
gestaltend. Unmittelbar als das Wesen, das er war, wusste er, dass er
schauen und gestalten sollte; er erlebte den Unterschied von Ich und
Nicht-Ich, des Bewegten und Unbewegten, des spontan Bewegten und
des durch Anstoss von aussen Bewegten, des Belebenden, «Seelischen »,
und des Belebten, Leiblichen. So schuf er sich zunéchst jene Welt-
anschauung, die wir als animistische bezeichnen. Und wie er als
denkendes Wesen eine Weltanschauung aufbaute, so arbeitete er als
handelndes Wesen an der Weltgestaltung. FEr konnte nichts anderes,
als sich einen Feuerherd ein-«richten», eine Wohnung erstellen, Felle
zusammenndhen, jagen und fischen. .. und in dem allem seiner Indi-
vidualitit, seines Menschtums bewusst werden, um dann, dieser
Individualitit bewusst, als sie, unterschieden vom Tier, weiter zu leben.

Was der Mensch so leistete, tat er vielleicht «<in einem dunklen
Drange», war aber dabei kaum weniger «belichtet» als wir, wenn wir
unsere Alltagsgeschifte verrichten. Auch wir tun das ja nicht immer
1im Bewusstsein, darin einer Norm zu unterstehen, und wissen doch,
dass es unsere Aufgabe, Bestimmung und Pflicht ist. Wir wissen es
durch den Zusammenhang der Dinge, in den wir eingereiht sind.
Nicht anders wird es bei jenen ersten Menschen gewesen sein. Geschah
es auch unbewusst, durch ihr Erleben realisierten sie schon — wenn
auch vielleicht oft unvollkommen genug — Idee (das Gottliche),
wie es ihnen zugeordnet war, realisierten Idee bei einem Leben noch
wesentlich vegetativer Art, bei einem Leben, das aufging in HEssen



RO a i

und Trinken, Wachen und Schlafen, Staunen und Triaumen. Aber
auch sie schon erlebten, wie schwer es hialt, Idee zu realisieren; schon
sie machten die Erfahrung personlicher Ohnmacht.

Als Individualitdten spiirten sie die Forderung, dass sie ihr Leben
als denkende Wesen leben sollten. Dies wollend, realisierten sie die
Idee und schufen die primitive Kultur vorerst nur vegetativ interes-
sierter Denkwesen. Aber wie schwer war schon das! Wie hiufig kam
ihr Denken und Gestalten nicht weiter; aufwieviel Ritsel stiessen sie!
Dann aber appellierten sie eben an die Idee. Nicht als ob sie den
Begriff derselben gehabt hatten, aber indem sie sie erlebten, wussten
sie sich an etwas gebunden iiber ihnen. Und dieses Etwas legten sie
sich zurecht nach ihren Frkenntnissen als ein sogenanntes «Seelisches,
das sie nicht 1m Stiche lasse, sondern garantierte, was sie erstrebten.
Kurz, sie bildeten die Vorstellung eines Gottes, oder auch mehrerer
Gotter; sie schufen eine animistisch polytistische religiose Vorstellungs-
welt mit entsprechenden Gefithlskomplexen und gottesdienstlichen
Verrichtungen. Dabei hatte gewiss auch schon diese Religion Kom-
promisscharakter, indem der Primitive wohl nicht weniger als ein
Moderner sich nicht nur vom Sollen, sondern auch vom Winschen in
seinem Handeln bestimmen liess.

Es blieben aber die Menschen auf der primitiven Stufe nicht
stehen, wie sie iiberhaupt nie auf einer Stufe stehen bleiben werden.
Weil sie der Idee unterstehen, werden sie an ihrer eigenen Kultur
emporsteigen, wie es tatsdchlich auch geschehen ist und noch stindig
geschieht. Uber die Form dieses Emporstiegs haben wir hier nicht
zu reden. Geradlinig verliuft er nicht, eher spiralmiissig. Aber sicher
ist, dass in diesem Aufstieg an der Kultur unter der Idee die Individua-
lititen sich immer mehr differenzieren, und mit den Individualititen
auch die Kulturen, und mit diesen wiederum die Lebensinteressen.

Es ist weder notig noch moglich, dass wir diesen Prozess, soweit
er schon der Geschichte angehort, verfolgen. Nur auf zwei Punkte
wollen wir aufmerksam maechen, die fur unsere Sache von besonderer
Bedeutung sind. Der eine ist die Kultur, die wir als Sittlichkeit, der
andere die, die wir als Philosophie bezeichnen ; oder kurz: das sittliche
und das philosophische Leben im kulturellen Aufstieg.



d O iols

Der Mensch hat, im Bann der Idee stehend, nicht nur Formen des
vegetativen Lebens entwickelt, sondern auch Formen sittlichen Lebens
in den Gemeinschaften, zu denen er sich zusammenfand, wie: Ehe,
amilie, Stamm, Volk, Staat, Freundschaft, Geselligkeit. Es ist ein
altes Wort: ubi homines sunt, modi sunt. Er lebte dabei diese Kultur
nicht nur, er «hatte» sie auch als Regeln: Gesetz und Recht. Ihr Sinn
ist immer die Bindigung des Finzelnen im Interesse der Gesamtheit.
Auch diese Kultur erwichst den Menschen als ideebeherrschten Indivi-
dualititen, ohne dass darum die tatsiichlich geltende Sittlichkeit
immer ldeegemadss ist. Dass sie nicht immer ideegemiss ist, hat seinen
Grund darin, dass auch hier in das Wollen des von der Idee geforderten
aus den Trieben stammende Winsche sich mischen. Die Ohnmachts-
erfahrung in der Realisierung sittlicher Kultur fithrt aber auch zur
Fortbildung der religiosen Vorstellungswelt, indem an die Idee appel-
liert, diese dadurch zu Gott, nur jetzt zu Gott als einer das Sittliche
garantierenden Grosse, einer sittlichen Personlichkeit, wird. So ent-
stehen Volksreligionen mit sittlichem Charakter, wie etwa die grie-
chische, so wie sie sich bei den grossen Tragikern dieses Volkes
darstellt.

Aber gerade die sittliche Kultur fithrt nun den Menschen auch
wieder weiter. Sie ist die Verkorperung des Gedankens, eine mannig-
faltige Vielheit unter der Einheit eines Gesichtspunktes zusammen-
zuhalten. Im Leben in der Gemeinschaft lernt der Mensch diesen
Gedanken verstehen. Und dieser Gedanke dringt sich ihm nun auch
sonst auf. Denn der Mensch erlebt die Welt zwar als eine mannig-
faltige Vielheit, aber er erlebt sie in dieser mannigfaltigen Vielheit
auch als eine zusammengehaltene Einheit. Und so erwéchst ithm die
Frage nach dem Einen hinter dem Vielen, und im Suchen der Ant-
wort die philosophische Kultur. Es erwiichst die Frage nach Jenem,
von dem In den Upanischaden wie folgt gesprochen wird:

Wer will, dass sich der Geist hier allenthalben breitet ?
Wer lenkt das Leben seit dem ersten Schritt ?

Wer macht uns reden und wer gibt Verstehen,

Wer macht uns héren und wer macht uns sehen ?

Es erwiichst die Frage nach dem, von dem es in denselben Werken
heisst: «Hoher als die Sinne steht die Wirklichkeit, denn sie macht



Shaiars ]

jene erst moglich; hoher als diese Wirklichkeit steht der Geist, der sie
begreift ; hoher als der Geist steht die Seele, die ihn hilt; hoher als die
Seele steht die Idee, die sie begriindet; hoher als die Idee steht dies
Eine, des Leben all dies 1st.» Und es erwachst 1m Suchen der Antwort
auf die Frage nach diesem Einen die philosophische Kultur, als Welt-
auffassung und als Personlichkeitsleben. Indem aber auch hier wieder
die Realisierung der Idee, das Finden und Haben des «wahren» Lebens
auf Hemmungen und Schwierigkeiten stosst, wird der Philosoph zum
Religiosen, und es entsteht die Religion des Monotheismus. Auf dieser
Stufe sind freilich Philosophie und Religion nicht leicht und nicht
scharf zu trennen. Es kommt immer darauf an, was im Erleben gerade
im Vordergrund steht. Ist es das denkende Suchen des Einen und
Hingabe an es, so ist der Mensch Philosoph. Ist es die aus gemachter
Erfahrung der Ohnmacht erfolgte Appellation an das Eine, so 1st der
Mensch der Religiose.

Der Prophetismus des Alten Testamentes stellt eine Form einer
solchen philosophischen Religion dar, das Christentum eine andere.
Dort wird das Eine erfasst und geglaubt, als weltbestimmende Kraft,
deren Wille soziale Gesinnung im Rahmen der Volksgemeinschaft ist,
und das Praktizieren dieser Gesinnung macht das «wahre Leben»
aus. Hier wird das Eine verstanden und geglaubt als arbeitende Liebe,
die eine Gememschaft emmander dienender Seelen herauffihrt, und das
wahre Leben ist Einssein mit dieser Liebe. Beizufiigen ist nur, dass
sowohl der Prophetismus jene «weltbestimmende Kraft» nicht in
dieser Farblosigkeit eines blossen Begriffs, sondern in der aus einer
lebendigen Volkstradition sich aufbauenden anschaulichen Vor-
stellung des «Herrn der Heerscharen» hatte, wie wir das Wort « Jahwe»
ibersetzen konnen; und dass auch, wo Christentum ist, die Liebe
der konkreten Personlichkeit des «<himmlichen Vaters»vorgestellt wird.

Damit durfte, soweit es hier moglich war, klargestellt sein, was
wir meinen, wenn wir von Religion reden. Und nun kommen wir
dazu, zu fragen: wie ist Religion zu unterrichten ?

Man konnte dabei zunichst die Frage aufwerfen, ob denn Religion
iberhaupt zu unterrichten sei, und diese Frage ist auch schon oft
gestellt worden. Es wird sie aber jeder hejahen miissen, der bedenkt,
dass Religion ein Stiick Kultur ist, und dass Kultur zu bauen, Idee



S npaEn

zu realisieren die Aufgabe des Menschen ist. Gerade weil der Mensch
diese Aufgabe hat, erziehen wir ihn.

Dabei ist die Erziehung selbst wieder etwas durch die Idee Ge-
setztes, selbst ein Stiick Kultur, und ihr Sinn, ihre Aufgabe, ihre Be-
stimmung ist, dem Menschen zum kulturellen Erleben zu helfen, dazu,
seine Bestimmung, die mit seiner Individualitit gegeben ist, im Sinn
der Idee zu realisieren. Um aber befihigt zu werden, kulturell zu er-
leben, das heisst Kultur urteilend und gestaltend weiter zu bauen,
und zwar als Individualitdt, muss man den Werdeprozess der Kultur
durchgemacht haben, durchgemacht haben als ein kulturell Tétiger.
Und sofern die Erziehung hilft, diesen Werdeprozess zu durchleben,
wird sie zum Unterricht. (Fortsetzung folgt.)

Neue Beitrdge zur Heimatkunde des Moosseetales.
Von F/'.'K'o'm'g und £7r. Nassbaum. (Fortsetzung.)

e) Neuere Forschungen.

Die Erforschung des Pfahlbaus Moosseedorf war eigentlich mit
dem Hinscheide Dr. Uhlmanns im Dezember 1882 abgeschlossen.
Seme Sammlungen wurden im Frithjahr 1883 vom Burgerrat der
Stadt Bern angekauft, und sie sind derzeit zum grossten Teil im
Historischen Museum Bern untergebracht und mit seinem Namen
bezeichnet aufgestellt. Das im gleichen Saale befindliche, iiber-
reiche Fundmaterial von den Pfahlbauten aus den 8 Juraseen, das nach
der Juragewisserkorrektion ans Tageslicht trat, stellt dasjenige von
Moosseedorf fast in Schatten. Gleichwohl behauptet letzteres in-
folge seiner sorgfiltigen Pridparation und typologischen Auswahl
noch immer einen gewissen Vorrang vor demjenigen aus andern
Pfahlbauten, wovon die Dissertation Gummels frisch wieder Zeugnis -
ablegt.

Jahrzehntelang begniigte man sich mit dem Vorhandenen, bis
durch die in den Jahren 1917/1918 durchgefiihrte III. Entsumpfung



	Moderner Religionsunterricht [Teil 1]

