
Zeitschrift: Pionier: Organ der schweizerischen permanenten Schulausstellung in
Bern

Herausgeber: Schweizerische Permanente Schulausstellung (Bern)

Band: 48 (1927)

Heft: 7-8

Artikel: Moderner Religionsunterricht [Teil 3]

Autor: Grütter, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-269568

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-269568
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PIONIER
Organ

des Schweizerischen Schulmuseums in Bern

Bern, den 30. Sept. 1927. N° 7/8. XLVIII. Jahrgang.
Preis pro Jahr: Fr. 2 (franko), durch die Post bestellt 20 Cts. mehr.

Anzeigen: per Zeile 40 Rp.

Inhalt: Moderner Religionsunterricht (Schluss). — Heimatkunde des

Moosseetales (Forts.). — Fritz König als Heimatforscher. — Buchbesprechung. —
Neue Anschaffungen.

Moderner Religionsunterricht.
Von Walter Grütter, Seminardirektor f (Schluss).

Aber dieses Sich-der-Idee-unterstellt-wissen müssen die Eltern und
Erzieher auch in einer dem Kinde verständlichen Weise bekennen;
das geschieht so, dass sie von der Idee, die über ihnen, aber auch über
dem Kinde steht, in einer diesem fassbaren Weise reden. Die fassbare

Weise, von der Idee zu reden, besteht aber darin, dass man dem Kinde
vom lieben Gott erzählt. Dabei darf natürlich dieser «lieb Gott» nie
als ein schwächlicher Papa erscheinen, sondern er ist mit aller Majestät
höchster Geltung zu umgeben. Das Kind muss ihm gegenüber den

ganzen Ernst absoluter Forderung spüren. Dieser Gott als höchste

Majestät ist dem Kinde durch sein ganzes Schulerleben hindurch vor
Augen zu halten. Und es ist der unermessliche Wert der biblischen
Geschichten, dass Gott in ihnen allen als diese Geltungsmacht erscheint.

Nun ist aber Religion nicht nur Anerkennung des schlechthin
Geltenden, sondern sie ist immer auch das, was wir als Idealität bezeichnet
haben: die Hingabe an die Idee, das Wollen derselben, der dauernde

Entschluss, das schlechthin Geltende zu leben, die Idee zu realisieren.
Dieses Wollen ist vorbereitet durch die Anerkennung des Absoluten,

wie sie vom Kinde zunächst dem Erwachsenen gegenüber

vollzogen, aber von diesem auf die Idee, das Göttliche, Gott gelenkt wird.



— 66 —

Und dieses Wollen ist wenigstens beim kleinen Kinde auch leicht da.
Aber nur, weil das Kind die ganze Schwere der absoluten Forderung
noch nicht erkannt hat, nicht erkannt die Unsumme der innern und
äussern Hemmungen, die ihrer Realisierung entgegenstehen. Wo die

Erkenntnis dieser Hemmungen allmählich in der Tatsächlichkeit des

Lebens oder wieder vielleicht auch in Erzählungen, in die das Kind sich

vertieft, aufgeht, da wird es dann nötig, dem Kinde mit allen Mitteln
zu jenem Wollen der höchsten Forderung zu helfen, als zu einer
ständigen des innern Lebens, deren Charakter darin besteht, dass sie eben

ideegemäss gerichtet ist.
Man sieht ohne weiteres, dass dieses Wollen zwei Tatbestände

einschliesst : eine bestimmte innere Kraft und ein bestimmtes inneres

Licht, ein Hingegebensein an ein Aufgegangensein, ein Hingeben an
eine Aufgabe. Die Frage ist: wie kommt das eine und das andere
zustande und was können wir für dieses Zustandekommen tun.

Vor allem müssen wir wissen, dass jeder Mensch nicht nur der Idee

untersteht, als die Wirklichkeit, die er ist, unter einem Sollen liegt,
sondern dass er als diese Wirklichkeit auch ein Sein darstellt, eine in
Trieben lebendige Wesenheit, wobei die Triebheit zum Teil auf
Durchsetzung des Ichs auf Kosten anderer, zum Teil auf Aufgehen des Ichs
in andern gerichtet ist.

Aber weiter muss der Lehrer der Religion sich nun auch sagen,
dass der Mensch wohl ein Triebwesen ist, dass er als dieses Triebwesen
aber der Idee untersteht und, indem er dieser untersteht, eine Aufgabe
hat, die Aufgabe, nicht einfach «drauflos zu leben», sondern das Leben
in einer bestimmten Form zu leben, nämlich in der ihm von der Idee

gesetzten Form. Und der Lehrer muss nun aus dieser seiner Erkenntnis
die Konsequenzen ziehen und als Lehrer — das ist gerade seine

Aufgabe als Lehrer — dem Kinde helfen ; einmal : seinerseits sich klar zu
werden über die Aufgabe, die es hat ; und weiter : das was seine Aufgabe
ist zu wollen. Dabei setzt das Klarwerden über die Aufgabe schon

voraus, dass man diese will, und darum ist das erste, wozu man dem
Kinde helfen muss, das Wollen dessen, was es soll: d. h. ihm zu einem
Wollen zu helfen, das unter allen Umständen nur will, was man soll.
Dieses Wollen ist dann nichts anderes als eben die Idealität, die

Hingabe an die Idee. Sie kommt klassisch zum Ausdruck in dem



— 67 —

Worte Jesu: «Nicht wie ich will, sondern wie Du», oder in dem des

Meisters Eckehardt: «Alles zu tun, was Gott lieb ist, und alles zu
lassen, was wider Gott ist.»

Das erste Mittel, zu diesem Wollen zu helfen, ist, dem Kinde zu
zeigen, dass das Sollen, wo es denn überhaupt anerkannt wird, das Wollen
bedingt. Oder wie : wenn einmal von uns anerkannt ist, eine Aufgabe
und Bestimmung zu haben, ist es dann nicht sinnlos, ihr nicht zu
entsprechen? Setzt aber dieses Entsprechen nicht vor allem ein

Entsprechen wollen voraus Ist es also nicht ein Widerspruch, ein Sollen
anzuerkennen und es doch nicht zu wollen? Können wir aus diesem

Widerspruch etwas anderes als Schaden davontragen Erleben w7ir nicht
auch diesen Widerspruch in der Tatsache der Unruhe des Gewissens, in
der Tatsache auch, dass es im Geschehen immer wieder anders kommt,
als wir gewünscht haben. Und ist es nicht auf der andern Seite eine

Tatsache, dass eben die Wahrheit nicht untergeht, auch wenn sie

unterdrückt wird, sondern sich durchsetzt Ist nicht die Weltgeschichte
das Weltgericht Das ist nicht ein Beweis für das Sollen, aber ein
Beweis für den Schaden, den das Nichtanerkennen des Sollens mit sich

bringt. So wird die Absicht des Sollens ins Erleben hineingebaut.
Aber die Absicht ist noch nicht wollen, sondern sie wird dies erst

dann, wenn mit ihr sich der Wunsch, sie durch Selbsttätigkeit zu
realisieren, verbindet. Und zu diesem Wünschen ist dem Kinde zu
helfen. Hierfür ist aber das wesentlichste Mittel das Beispiel. Die positive
Bedeutung des Beispiels liegt darin, dass es ein Vorbild darstellt, das

erreicht hat, was wir eigentlich auch beabsichtigen, aber so wie das Vorbild

nicht erreicht haben. Indem wir aber am Beispiel erreicht sehen,

was für uns noch Zukunft ist, wird in uns die Hoffnung geweckt, zu

jenem Ziel auch zu kommen, und daraus ziehen wir beständige Impulse
in der Bichtung des Ziels, und diese Impulsierung bedeutet eben Wollen
und Festigkeit und Stetigkeit des Wollens.

Und nun gilt es eben, das Kind mit Vorbildern des Wollens des

Sollens zusammenbringen. Am besten ist es natürlich, wenn der Erzieher
selber ein solches Vorbild darstellt. Aber, wto es nicht der Fall ist, da

ist auf solche in der Geschichte, und wiederum gerade in der biblischen
Geschichte, zu verweisen. Denn das macht nun insbesondere den Wert
der grossen biblischen Persönlichkeiten aus, dass sie Menschen waren,



— 68 —

stark im Wollen nicht des Gewünschten — solche kommen freilich
auch vor —, sondern dass sie stark waren im Wollen des Sollens. Die
besondere Art der biblischen Geschichten ist eben die, dass sie, wie
ihre Helden, immer mit einem schlechthin Geltenden rechnen, das

das Leben bestimmt und dem es gehorchen heisst. Als Wollen des

Sollens sind die biblischen Persönlichkeiten unsere und unserer Kinder
Vorbilder.

Was wir sollen ist freilich anders, als was jene sollten; ja, genau
genommen, kaum jemals einfach das Gleiche. Nur sofern unsere
Individualität sich mit der jener deckt, kann es das Gleiche sein.

Zu bemerken ist allerdings, dass, wenn jene Persönlichkeiten als

Beispiele wirken sollen, ihr Leben dem unsrigen nicht einfach fremd
sein darf und auch nicht dem Leben unserer Kinder. Darum müssen
wir als Vorbilder für diese solche Persönlichkeiten wählen, die in
ihrem Leben Berührungspunkte haben mit dem Leben der Kinder.
D. h. wir müssen die Geschichten, in denen wir die Kinder mit jenen
Persönlichkeiten zusammenbringen, nach diesem Gesichtspunkt
auswählen. Die Welt dieser Geschichten muss eine dem Kinde kongeniale
Welt sein. Das aber trifft eben vom Leben der alttestamentlichen
Menschen zu; es ist ein Leben der Familiengemeinschaft, der Kameradschaft

und Gefolgschaft und schliesslich der Volksgemeinschaft.
Darum halten wir die Schüler vom 3. bis 7. Schuljahr im alten Testament

fest.
Indem so das Kind angeregt wird, unter allen Umständen das

Sollen zu wollen, wird nun auch der Wille in ihm geweckt, sich klar zu
werden über das, was nun gerade es soll. Und ihm bei diesem
Klarwerden zu helfen, ist wieder die Aufgabe des Erziehers und Lehrers.

Zu bemerken ist dabei, dass diese Hilfe nicht nur Aufgabe des

Religionslehrers oder der Religionsstunde ist. Jeder Erzieher und jeder
Lehrer hat hier sein Teil beizutragen, hat dem Kinde zu helfen, sich
über seine Bestimmung und Aufgabe klarzuwerden. Der Beligions-
lehrer tut dies dadurch, dass er dem Kinde zum Bewusstsein bringt, wie
das «Sich-klar-werden» über das, was man soll, auch selber wieder eine

Aufgabe bedeutet, die jedem gestellt ist und um deren Lösung sich
auch jeder vor allem selber mühen muss. Dabei kann er auf die
biblischen Persönlichkeiten hinweisen, die ihrerseits ebenfalls die Aufgabe



— 69 —

hatten, sich über das Göttliche, wie es sich ihnen erschloss, klar zu
werden und es zu realisieren, und wie sie auch ihrerseits in diesem
Sinne Gottsucher waren. Br hilft ihm weiter auch dadurch, dass er
auf Grund seiner pädagogischen Kenntnis des Kindes diesem seine

Begabung und seine Schwächen zum Bewusstsein bringt und sich hütet,
ihm etwas, was nur sein, des Erziehers Wunsch wäre, als schlechhinigen
Beruf zu suggerieren. Weiter hilft er ihm auch dadurch, sich über
seine Bestimmung und Aufgabe klar zu werden, dass er das Kind mit
andern Persönlichkeiten, sei es solchen der Wirklichkeit, sei es solchen
der Geschichte, und gerade wieder der biblischen Geschichte,
zusammenbringt und es erkennen lässt, worin es ihnen gleicht und
worin es sich von ihnen unterscheidet. Endlich auch dadurch, dass er
das Kind anhält, sich mit jenen Persönlichkeiten nicht nur in bezug
auf Wesen und Begabung zu vergleichen, sondern sich auch an ihnen
zu messen hinsichtlich dessen, was sie in bezug auf das, was sie sollten,
erreicht haben.

Aber zum religiösen Erleben gehört nicht nur, dass der Mensch
sich des Absoluten bewTusst sei, auch nicht nur, dass er sich über seine

Forderung an ihn klar sei und sie wolle, sondern es gehört dazu auch,
dass er eine religiöse Vorstellungswelt habe, eine solche bilde und darin
stehe. Wie er zu einer solchen kommt, wissen wir: Er erfährt seine

Ohnmacht, die Idee zu realisieren, trotz alles Wollens. Aber in ihr
verankert kann er nun nicht anders, als sie als sich selbst realisierend

zu setzen. Indem er das tut, postuliert er die «Welt» als ein der Idee
unterworfenes und dienstbares Gefüge. Er spricht: «Es mag gehen,
wie es will, die Bechte des Herrn behält den Sieg.» So glauben heisst
dann: Die Idee (das Göttliche) als Gott haben.

Notwendig bekommt dabei Gott individuelle Züge. Indem er
vorgestellt wird, spiegeln diese Vorstellungen wider, was ein Mensch

an Ideegemässem, Göttlichem durch die Idee, durch das Göttliche sich
realisierend denkt. Aber auch, was er an Kompromisshaftem, an
Göttlich-menschlich-Wunschhaftem durch sie sich realisiert werdend
denkt. Denn das ist mit allem Nachdruck zu betonen: indem der
Mensch die Idee als Bealisiererin ihrer selbst in dem von ihm Erfassten
setzt, setzt er sie auch als Bealisiererin dessen, was er in jenes erfasste

Ideegemässe an eigenen Wünschen hineinmischt. In allen Beligionen



— 70 —

erscheint Gott nicht nur als Verwirklicher seiner eigenen, sondern auch
menschlicher Ziele —, und das ist dann das Menschliche an ihm.

Auch dieses Bilden der religiösen Vorstellungswelt ist ein Vorgang,
bei dessen Vollzug der Lehrer dem Kinde helfen muss. Und wieder
sind es die biblischen Geschichten, deren er sich bei dieser
Hilfeleistung bedient. Diese Geschichten sind überreich an religiösen
Vorstellungen und bieten so den Kindern das Material, mit dem sie ihre
eigene religiöse Vorstellungswelt aufbauen können. Es muss nur wieder
dafüs gesorgt werden, dass jeder Entwicklungsstufe das ihr entsprechende
religiöse Vorstellungsmaterial geboten wird.

Nun ist es die Art der Kinder der untersten Schulstufe, die Welt
sich noch durch eine Vielheit von Wesen regiert zu denken, die alle
doch wieder einem Höchsten Untertan sind. Es hängt dies mit der

gefühlsmässig-phantasiehaften Auffassung des Kindes von der Natur
zusammen. Darum soll man den Kindern in diesem Alter von den

Engeln und dem wundertätigen Heiland erzählen. Man gibt ihnen
damit das Material an die Hand, mit dem sie die religiöse Vorstellungswelt

bauen können, wie sie sie als die Kinder, die sie sind, haben müssen.
Auf einer weiteren Stufe dann fasst der Mensch das Geschehen

als ein solches, das in jedem Glied durch ein vorhergehendes bedingt
ist. Damit ist die Zeit gekommen, wo er Verständnis zu gewinnen

vermag für die Wahrheit, dass jedes Nachlassen im Wollen sich rächt,
und wo er damit auch Verständnis zu gewinnen vermag für die
Tatsache des innern und äusseren Gerichts. Aber er darf doch im Gerichts -

gedanken auch nicht stecken bleiben; er muss vielmehr den Go'tt

finden, der über die Schrecken des Gerichts hinaushebt, den Gott,
von dem es heisst : «der dir alle deine Sünden vergibt und heilet alle
deine Gebrechen». Auch für die Vorstellung dieses Gottes liegt das

Material in den alttestamentlichen Geschichten vor.
Schliesslich aber begnügen wir Menschen uns nicht damit, diese

oder jene unserer Pflichten zu erfüllen im engern oder weitern
Gesellschaftskreis. Wir wollen in unserem Erleben die Idee in ihrer Einheit
und Fülle erfassen und ihr entsprechen. Mag das ein unmögliches
Unterfangen sein, wir stehen und fallen mit ihr. Wir wollen ein
vollkommenes Sein. Ich sage ausdrücklich Sein und will damit sagen,
dass es sich nichtnur darum handelt mit unserer abgegrenzten Persönlich-



- 71 —

keit vollkommen zu sein, sondern, an diese Persönlichkeit angeschlossen,
ihre ganze Lebensgemeinschaft. Aber wo gelingt das Wenn
vielleicht auch einem, der sich freizuhalten wusste von überlieferten,
falschen Autoritäten, die Idee sich rein erschliesst und er sie sogar
für sich realisiert, wo vermag er sich mit einer Verkörperung der Idee
durchzusetzen: «Es liebt die Welt, das Strahlende zu schwärzen und
das Erhabene in den Staub zu ziehn.» Der Heilige, der Gottmensch,
er wird verhöhnt, verlästert, gekreuzigt. Andererseits ist freilich er
auch am tiefsten verankert in der Idee, lässt am allerwenigsten von
ihr, ist am festesten von ihrer Durchsetzung überzeugt, glaubt am
stärksten, hat am vollsten einen Gott. Gerade diesem Menschen ist
die Welt nur das vergängliche Gleichnis eines unvergänglichen Ewigen ;

stillächelnd nimmt er selbst den blutigsten Widerstand hin ; er weiss :

auch dieser muss und wird letztlich dem Alleinen dienen, auch in ihm
waltet das, das nichts anderes kann und nichts anderes will, als sich

selbst, das Vollkommene, verwirklichen. Darum bedeutet für jeden,
der auf wahres Leben ausgeht, nächst der Idee selbst, der Gottmensch
das Höchste, was er kennt; er bedeutet ihm das Beispiel, das ihm zeigt,
wie er selber sein möchte und doch nicht ist, und an dem er beides erlebt :

Beschämung darüber, dass er nicht ist wie das Ideal, aber auch
Erhebung in der Möglichkeit der Verwirklichung des Ideals ; er erlebt am
Gottmenschen seinen Heiland.

Und für uns Westeuropäer (mit Einschluss der Amerikaner) ist
dieser Heiland Jesus von Nazareth. Mögen andere Völker, z. B. die

Juden, andere Heilande haben — die vielleicht allerdings auch uns
mancherlei zu sagen hätten, wie übrigens auch unser Heiland den
Juden viel zu sagen hat — für uns ist Jesus von Nazareth der Heiland.
Und weil dem so ist, darum ist die letzte Aufgabe, die der Beligions-
unterricht hat, den Schüler in das Leben Jesu hineinzustellen und in
das Leben der Gemeinschaft, das sich um ihn gebildet hat. Was einer
dabei alles gewännt, wir wollen es William Wolfensberger sagen lassen

mit den Worten:
Und wenn auch alles bricht,
Du wankst und weichest nicht
Und stehst erhaben.
Kannst noch im tiefsten Leid



— 72 —

Mit deiner Herrlichkeit
Mich still erlaben.
Du führst mich durch die Nacht
Noch ehe ich's gedacht
Ganz ohne Schaden.

0 lass mich in dem Grau n
Nun deine Helle schau n
Du Licht der Gnaden.

So sprechen können, heisst eben dann : den Heiland gefunden haben.

* *

Dem Unterrichtsplan will nun die Kinderbibel dienen. Als
Verfasser des Buches möchte ich hier mitteilen, wie es entstanden ist, was
es enthält und wie es gemeint ist.

Es will ein Buch für Lehrer und Schüler sein. Es setzt voraus,
dass jener, wie sonst bei geschichtlichen Stoffen, diese anschaulich und
frei gestaltend erzählt Das Buch will dem Lehrer eine solche Erzählung
ermöglichen. Wer den Text recht liest, wird durch ihn zu weiterer

Ausgestaltung von selbst geführt. Hat der Lehrer dann erzählt und
die Erzählung durch Herausarbeitung der Motive und ihre Beurteilung
vertieft, so sollen die Schüler in der Schule oder daheim sie selber noch
nachlesen.

Um eine möglichste Verlebendigung zu erzielen, ist alles Lehrhafte
in einen geschichtlichen Bahmen gestellt. Das gilt vom alten und vom
neuen Testament. Deshalb finden sich im Buche keine isolierten
Sprüche und Gleichnisse (vgl. Amos, S. 107, und Jesus: Eichtet nicht,
S. 194). Die Zeit seit der Rückkehr aus der babylonischen Gefangenschaft.

ist in einem besonderen Abschnitt behandelt.
Für den Text wurden unter voller Würdigung der Lutherschen

Darstellung die besten neueren Übersetzungen benützt. Das Buch
gliedert sich in drei Hauptteile ; von jedem Teil zum andern schlägt ein

Übergangskapitel die Brücke. Diese Kapitel sind, wie andere, zur
Umrahmung lehrhaften Stoffes Produkte des Verfassers. Der dritte
Teil setzt voraus, dass der Lehrer gewisse kirchengeschichtliche
Zeitbilder vor den Kindern entwirft und dann die im Buch enthaltenen
Quellenstücke im Anschluss daran lesen lässt. Ein weiterer Abschnitt



— 73 —

dieses dritten Teiles enthält religiöse Poesie; sie will als Begleitstoff
den andern Stoffen dienen, kann aber auch selbständig religiöser
Besprechung zugrunde gelegt werden.

Der Verfasser bildet sich nicht ein, mit dem Buche die Idee eines

Lehrmittels für den Beligionsunterricht der Schule realisiert zu haben.
Er hofft aber, dass es der Lehrerschaft ein wenig dienen und das Interesse

am Beligionsunterricht beleben wird. Die Wünsche, die seinerzeit
für ein neues Lehrmittel laut wurden, hat der Verfasser berücksichtigt,
soweit dies möglich war und sich mit seiner persönlichen Überzeugung
über ein solches Lehrmittel vertrug. Er ist sich aber auch von Anfang
an bewusst gewesen, dass, wie immer das Buch gestaltet werde, es

unmöglich aller Beteiligten und Unbeteiligten Beifall finden könne.

Neue Beiträge zur Heimatkunde des Moosseetales.
Von F. König und F. Kussbaum. (Fortsetzung.)

„B°ttis Grab" auf der Grauholzhöhe, ein Grabdenkmal
aus der megalithischen Periode der Jungsteinzeit.

Um den Toten ein würdiges und unvergängliches Denkmal zu
errichten, wurden je nach Ansehen der Person Grabhügel von
verschiedener Grösse aufgebaut.

In der Einleitung zur kürzlich erschienenen Urgeschichte des

Thurgaus entwirft H. Beinerth ein anschauliches und den neuesten

Forschungen entsprechendes Bild von dieser Zeitepoche. Er schreibt
S. 28 —32 (hier in etwas gekürzter Form wiedergegeben): «So treffen
wir gleichzeitig mit den ärmlichen Fischerdörfern am Untersee und
in Oberschwaben (ergänze: am Moossee und den wTestschweizerischen

Seen) an den nordischen Küsten die Dolmen und Grabmäler stolzer
Kriegergeschlechter, die seit dem Beginn der Trockenzeit südwärts

drängen und zahlreiche Gebiete erwarben. Dort in dem Tiefland
Dänemarks und in den norddeutschen Ebenen begann eine Kultur
heranzublühen, die später auch der Schweiz nicht fern geblieben ist.
Ihre Träger waren die Nordleute, wohl Indogermanen. Für den Süden
Deutschlands ist in den mitteldeutschen, sächsisch-thüringischen


	Moderner Religionsunterricht [Teil 3]

