Zeitschrift: Pionier: Organ der schweizerischen permanenten Schulausstellung in

Bern
Herausgeber: Schweizerische Permanente Schulausstellung (Bern)
Band: 48 (1927)
Heft: 7-8
Artikel: Moderner Religionsunterricht [Teil 3]
Autor: Gritter, Walter
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-269568

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-269568
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

PIONIER

Organ
des Schweizerischen Schulmuseums in Bern

Bern, den 30. Sept. 1927. Ne /8. XLVIII. Jahrgang.

Preis pro Jahr: Fr, 2 (franko), durch die Post bestellt 20 Cts. mehr.
Anzeigen: per Zeile 40 Rp.

Inhalt: Moderner Religionsunterricht (Schluss). — Heimatkunde des
Moosseetales (Forts.). — Fritz Konig als Heimatforscher. — Buchbesprechung. —
Neue Anschaffungen.

Moderner Religionsunterricht.
Von Walter Griitter, Seminardirektor  (Schluss).

Aber dieses Sich-der-Idee-unterstellt-wissen miissen die Eltern und
Erzieher auch in einer dem Kinde verstindlichen Weise bekennen;
das geschieht so, dass sie von der Idee, die {iber ithnen, aber auch {iber
dem Kinde steht, in einer diesem fassbaren Weise reden. Die fassbare
Weise, von der Idee zu reden, besteht aber darin, dass man dem Kinde
vom lieben Gott erzihlt. Dabei darf natiirlich dieser «lieb Gott» nie
als ein schwichlicher Papa erscheinen, sondern er ist mit aller Majestét
hochster Geltung zu umgeben. Das Kind muss 1thm gegeniiber den
ganzen Ernst absoluter Forderung spiiren. Dieser Gott als hochste
Majestit 1st dem Kinde durch sein ganzes Schulerleben hindurch vor
Augen zu halten. Und es ist der unermessliche Wert der biblischen
Geschichten, dass Gott in 1thnen allen als diese Geltungsmacht erscheint.

Nun 1st aber Religion nicht nur Anerkennung des schlechthin Gel-
tenden, sondern sie ist immer auch dag, was wir als Idealitét bezeichnet
haben: die Hingabe an die Idee, das Wollen derselben, der dauernde
Entschluss, das schlechthin Geltende zu leben, die Idee zu realisieren.

Dieses Wollen ist vorbereitet durch die Anerkennung des Absoluten,
wie sie vom Kinde zunichst dem Krwachsenen gegeniiber voll-
zogen, aber von diesem auf die Idee, das Gottliche, Gott gelenkt wird.



B R

Und dieses Wollen ist wenigstens beim kleinen Kinde auch leicht da.
Aber nur, weil das Kind die ganze Schwere der absoluten Forderung
noch nicht erkannt hat, nicht erkannt die Unsumme der innern und
dussern Hemmungen, die ihrer Realisierung entgegenstehen. Wo die
Erkenntnis dieser Hemmungen allméhlich in der Tatsichlichkeit des
Lebens oder wieder vielleicht auch in Erzéhlungen, in die das Kind sich
vertieft, aufgeht, da wird es dann nétig, dem Kinde mit allen Mitteln
zu jenem Wollen der héchsten Forderung zu helfen, als zu einer stin-
digen des innern Lebens, deren Charakter darin besteht, dass sie eben
1deegeméss gerichtet ist.

Man sieht ohne weiteres, dass dieses Wollen zwei Tatbestinde
einschliesst: eine bestimmte innere Kraft und ein bestimmtes inneres
Licht, ein Hingegebensein an ein Aufgegangensein, ein Hingeben an
eine Aufgabe. Die Frage ist: wie kommt das eine und das andere zu-
stande und was kénnen wir fiir dieses Zustandekommen tun.

Vor allem miissen wir wissen, dass jeder Mensch nicht nur der Idee
untersteht, als die Wirklichkeit, die er ist, unter emmem Sollen liegt,
sondern dass er als diese Wirklichkeit auch ein Sein darstellt, eine in
Trieben lebendige Wesenheit, wobel die Triebheit zum Teil auf Durch-
setzung des Ichs auf Kosten anderer, zum Teil auf Aufgehen des Ichs
In andern gerichtet ist.

Aber weiter muss der Lehrer der Religion sich nun auch sagen,
dass der Mensch wohl ein Triebwesen 1st, dass er als dieses Triebwesen
aber der Idee untersteht und, indem er dieser untersteht, eine Aufgabe
hat, die Aufgabe, nicht einfach «drauflos zu leben», sondern das Leben
in einer bestimmten Form zu leben, ndmlich in der thm von der Idee
gesetzten Form. Und der Lehrer muss nun aus dieser seiner Erkenntnis
die Konsequenzen ziehen und als Lehrer — das ist gerade seine Auf-
gabe als Lehrer — dem Kinde helfen ; einmal: seinerseits sich klar zu
werden tiber die Aufgabe, die es hat; und weiter: das was seine Aufgabe
1st zu wollen. Dabei setzt das Klarwerden tiber die Aufgabe schon
voraus, dass man diese will, und darum 1st das erste, wozu man dem
Kinde helfen muss, das Wollen dessen, was es soll: d. h. ihm zu einem
Wollen zu helfen, das unter allen Umsténden nur will, was man soll.
Dieses Wollen ist dann nichts anderes als eben die Idealitit, die
Hingabe an die Idee. Sie kommt klassisch zum Ausdruck in dem



i e s

Worte Jesu: «Nicht wie ich will, sondern wie Du», oder in dem des
Meisters Eckehardt: «Alles zu tun, was Gott lieb ist, und alles zu
lassen, was wider Gott ist.»

Das erste Mittel, zu diesem Wollen zu helfen, ist, dem Kinde zu
zeigen, dass das Sollen, wo es denn iiberhaupt anerkannt wird, das Wollen
bedingt. Oder wie: wenn einmal von uns anerkannt ist, eine Aufgabe
und Bestimmung zu haben, ist es dann nicht sinnlos, ihr nicht zu ent-
sprechen ? Setzt aber dieses Entsprechen nicht vor allem ein Ent-
sprechen wollen voraus ? Ist es also nicht ein Widerspruch, ein Sollen
anzuerkennen und es doch nicht zu wollen ? Kénnen wir aus diesem
Widerspruch etwas anderes als Schaden davontragen ? Erleben wir nicht
auch diesen Widerspruch in der Tatsache der Unruhe des Gewissens, in
der Tatsache auch, dass es im Geschehen immer wieder anders kommt,
als wir gewiinscht haben. Und ist es nicht auf der andern Seite eine
Tatsache, dass eben die Wahrheit nicht untergeht, auch wenn sie
unterdriickt wird, sondern sich durchsetzt ? Ist nicht die Weltgeschichte
das Weltgericht ? Das ist nicht ein Beweis fiir dag Sollen, aber ein Be-
weis fur den Schaden, den das Nichtanerkennen des Sollens mit sich
bringt. So wird die Absicht des Sollens ins FErleben hineingebaut.

Aber die Absicht ist noch nicht wollen, sondern sie wird dies erst
dann, wenn mit ihr sich der Wunsch, sie durch Selbsttitigkeit zu
realisieren, verbindet. Und zu diesem Wiinschen ist dem Kinde zu
helfen. Hierfur ist aber das wesentlichste Mittel das Beispiel. Die positive
Bedeutung des Beispiels liegt darin, dass es ein Vorbild darstellt, das
erreicht hat, was wir eigentlich auch beabsichtigen, aber so wie das Vor-
bild nicht erreicht haben. Indem wir aber am Beispiel erreicht sehen,
was fir uns noch Zukunft ist, wird in uns die Hoffnung geweckt, zu
jenem Ziel auch zu kommen, und daraus ziehen wir bestindige Impulse
in der Richtung des Ziels, und diese Impulsierung bedeutet eben Wollen
und Festigkeit und Stetigkeit des Wollens.

Und nun gilt es eben, das Kind mit Vorbildern des Wollens des
Sollens zusammenbringen. Am besten ist es natiirlich, wenn der Erzieher
selber ein solches Vorbild darstellt. Aber, wo es nicht der Fall ist, da
ist auf solche in der Geschichte, und wiederum gerade in der biblischen
Geschichte, zu verweisen. Denn das macht nun insbesondere den Wert
der grossen biblischen Persénlichkeiten aus, dass sie Menschen waren,



g

stark 1m Wollen nicht des Gewiinschten — solche kommen freilich
auch vor —, sondern dass sie stark waren 1m Wollen des Sollens. Die
besondere Art der biblischen Geschichten ist eben die, dass sie, wie
ithre Helden, immer mit einem schlechthin Geltenden rechnen, das
das Leben bestimmt und dem es gehorchen heisst. Als Wollen des
Sollens sind die biblischen Personlichkeiten unsere und unserer Kinder
Vorbilder. '

Was wir sollen ist freilich anders, als was jene sollten; ja, genau
genommen, kaum jemals einfach das Gleiche. Nur sofern unsere Indi-
vidualitit sich mit der jener deckt, kann es das Gleiche sein.

Zu bemerken ist allerdings, dass, wenn jene Personlichkeiten als
Beispiele wirken sollen, ihr Leben dem unsrigen nicht einfach fremd
sein darf und auch nicht dem Leben unserer Kinder. Darum miissen
wir als Vorbilder fur diese solche Personlichkeiten wihlen, die in
ithrem Leben Bertihrungspunkte haben mit dem Leben der Kinder.
D. h. wir miissen die Geschichten, in denen wir die Kinder mit jenen
Personlichkeiten zusammenbringen, nach diesem Gesichtspunkt aus-
wihlen. Die Welt dieser Geschichten muss eine dem Kinde kongeniale
Welt sein. Das aber trifft eben vom Leben der alttestamentlichen
Menschen zu ; es ist ein Leben der Familiengemeinschaft, der Kamerad-
schaft und Gefolgschaft und schliesslich der Volksgemeinschaft.
Darum halten wir die Schiiler vom 3. bis 7. Schuljahr im alten Testa-
ment fest.

Indem so das Kind angeregt wird, unter allen Umstinden das
Sollen zu wollen, wird nun auch der Wille in ihm geweckt, sich klar zu
werden iiber das, was nun gerade es soll. Und ithm bei diesem Klar-
werden zu helfen, ist wieder die Aufgabe des Erziehers und Lehrers.

Zu bemerken ist dabei, dass diese Hilfe nicht nur Aufgabe des
Religionslehrers oder der Religionsstunde ist. Jeder Erzieher und jeder
Lehrer hat hier sein Teil beizutragen, hat dem Kinde zu helfen, sich
iber seine Bestimmung und Aufgabe klarzuwerden. Der Religions-
lehrer tut dies dadurch, dass er dem Kinde zum Bewusstsein bringt, wie
das «Sich-klar-werden» iiber das, was man soll, auch selber wieder eine
Aufgabe bedeutet, die jedem gestellt ist und um deren Lésung sich
auch jeder vor allem selber mithen muss. Dabei kann er auf die bib-
lischen Personlichkeiten hinweisen, die ihrerseits ebenfalls die Aufgabe



hatten, sich iber das Gottliche, wie es sich ihnen erschloss, klar zu
werden und es zu realisieren, und wie sie auch ihrerseits in diesem
Sinne Gottsucher waren. Er hilft thm weiter auch dadurch, dass er
auf Grund seiner pidagogischen Kenntnis des Kindes diesem seine Be-
gabung und seine Schwiichen zum Bewusstsein bringt und sich hiitet,
ihm etwas, was nur sein, des Erziehers Wunsch wire, als schlechhinigen
Beruf zu suggerieren. Weiter hilft er thm auch dadurch, sich iiber
seine Bestimmung und Aufgabe klar zu werden, dass er das Kind mit
andern Personlichkeiten, se1 es solechen der Wirklichkeit, sei es solchen
der Geschichte, und gerade wieder der biblischen Geschichte,
zusammenbringt und es erkennen lisst, worin es ihnen gleicht und
worin es sich von i1hnen unterscheidet. Endlich auch dadurch, dass er
das Kind anhilt, sich mit jenen Personlichkeiten nicht nur in bezug
auf Wesen und Begabung zu vergleichen, sondern sich auch an ihnen
zu messen hinsichtlich dessen, was sie in bezug auf das, was sie sollten,
erreicht haben.

Aber zum religiésen Erleben gehort nicht nur, dass der Mensch
sich des Absoluten bewusst sei, auch nicht nur, dass er sich tiber seine
Forderung an ihn klar sei und sie wolle, sondern es gehdrt dazu auch,
dass er eine religiése Vorstellungswelt habe, eine solche bilde und darin
stehe. Wie er zu einer solchen kommt, wissen wir: Er erfihrt seine
Ohnmacht, die Idee zu realisieren, trotz alles Wollens. Aber in ihr
verankert kann er nun nicht anders, als sie als sich selbst realisierend
zu setzen. Indem er das tut, postuliert er die « Welt» als ein der Idee
unterworfenes und dienstbares Gefiige. Er spricht: «Es mag gehen,
wie es will, die Rechte des Herrn behilt den Sieg.» So glauben heisst
dann: Die Idee (das Gottliche) als Gott haben.

Notwendig bekommt dabei Gott individuelle Ziige. Indem er
vorgestellt wird, spiegeln diese Vorstellungen wider, was ein Mensch
an Ideegemissem, Gottlichem durch die Idee, durch das Gottliche sich
realisierend denkt. Aber auch, was er an Kompromisshaftem, an
Gottlich-menschlich-Wunschhaftem durch sie sich realisiert werdend
denkt. Denn das ist mit allem Nachdruck zu betonen: indem der
Mensch die Idee als Realisiererin ihrer selbst in dem von ithm Erfassten
setzt, setzt er sie auch als Realisiererin dessen, was er in jenes erfasste
Ideegemiisse an eigenen Wiinschen hineinmischt. In allen Religionen



e T 0 e

erscheint Gott nicht nur als Verwirklicher seiner eigenen, sondern auch
menschlicher Ziele —, und das ist dann das Menschliche an ihm.

Auch dieses Bilden der religiosen Vorstellungswelt ist ein Vorgang,
bei dessen Vollzug der Lehrer dem Kinde helfen muss. Und wieder
sind es die biblischen Geschichten, deren er sich bei dieser Hilfe-
leistung bedient. Diese Geschichten sind wberreich an religiosen Vor-
stellungen und bieten so den Kindern das Material, mit dem sie ihre
eigene religiose Vorstellungswelt autbauen konnen. Es muss nur wieder
dafiis gesorgt werden, dass jeder Entwicklungsstufe dasihrentsprechende
religiose Vorstellungsmaterial geboten wird.

Nun ist es die Art der Kinder der untersten Schulstufe, die Welt
sich noch durch eine Vielheit von Wesen regiert zu denken, die alle
doch wieder einem Hochsten untertan sind. Es hingt dies mit der
gefiihlsméssig-phantasiehaften Auffassung des Kindes von der Natur
zusammen. Darum soll man den Kindern in diesem Alter von den
Eingeln und dem wundertétigen Heiland erzihlen. Man gibt ihnen da-
mit das Material an die Hand, mit dem sie die religiose Vorstellungs-
welt bauen kénnen, wie sie sie als die Kinder, die sie sind, haben miissen.

Auf einer weiteren Stufe dann fasst der Mensch das Geschehen
als ein solches, das in jedem Glied durch ein vorhergehendes bedingt
1st. Damit 1st die Zeit gekommen, wo er Verstindnis zu gewinnen
vermag fiir die Wahrheit, dass jedes Nachlassen im Wollen sich récht,
und wo er damit auch Verstindnis zu gewinnen vermag fiir die Tat-
sache des innern und dusseren Gerichts. Aber er darf doch im Gerichts-
gedanken auch nicht stecken bleiben; er muss vielmehr den Gott
finden, der iber die Schrecken des Gerichts hinaushebt, den Gott,
von dem es heisst: «der dir alle deine Siinden vergibt und heilet alle
deine Gebrechen». Auch fiir die Vorstellung dieses Gottes liegt das
Material in den alttestamentlichen Geschichten vor.

Schliesslich aber begniigen wir Menschen uns nicht damit, diese
oder jene unserer Pflichten zu erfillen im engern oder weitern Gesell-
schaftskreis. Wir wollen in unserem Erleben die Idee in ihrer Einheit
und Fille erfassen und ihr entsprechen. Mag das ein unmogliches
Unterfangen sein, wir stehen und fallen mit ithr. Wir wollen ein voll-
kommenes Sein. Ich sage ausdriicklich Sein und will damit sagen,
dass essichnicht nur darumhandelt, mit unserer abgegrenzten Personlich-



et S

keit vollkommen zu sein, sondern, an diese Personlichkeit angeschlossen,
ihre ganze Lebensgemeinschaft. Aber wo gelingt das? Wenn viel-
leicht auch einem, der sich freizuhalten wusste von iberlieferten,
falschen Autorititen, die Idee sich rein erschliesst und er sie sogar
fiir sich realisiert, wo vermag er sich mit einer Verkorperung der Idee
durchzusetzen: «Es liebt die Welt, das Strahlende zu schwiirzen und
das Erhabene in den Staub zu ziehn.» Der Heilige, der Gottmensch,
er wird verhohnt, verlastert, gekreuzigt. Andererseits ist freilich er
auch am tiefsten verankert in der Idee, lisst am allerwenigsten von
ihr, 1st am festesten von ihrer Durchsetzung iiberzeugt, glaubt am
starksten, hat am vollsten einen Gott. Gerade diesem Menschen ist
die Welt nur das vergéingliche Gleichnis eines unvergénglichen Ewigen ;
stilliichelnd nimmt er selbst den blutigsten Widerstand hin; er weiss:
auch dieser muss und wird letztlich dem Alleinen dienen, auch in thm
waltet das, das nichts anderes kann und nichts anderes will, als sich
selbst, das Vollkommene, verwirklichen. Darum bedeutet fiir jeden,
der auf wahres Leben ausgeht, nichst der Idee selbst, der Gottmensch
dag Hochste, was er kennt; er bedeutet ihm das Beispiel, das thm zeigt,
wie er selber sein mochte und doch nicht 1st, und an dem er beides erlebt:
Beschimung dariiber, dass er nicht ist wie das Ideal, aber auch Er-
hebung in der Moglichkeit der Verwirklichung des Ideals; er erlebt am
Gottmenschen seinen Heiland. :

Und fiir uns Westeuropder (mit Einschluss der Amerikaner) ist
dieser Heiland Jesus von Nazareth. Mogen andere Volker, z. B. die
Juden, andere Heilande haben — die vielleicht allerdings auch uns
mancherlel zu sagen hétten, wie iibrigens auch unser Heiland den
Juden viel zu sagen hat —, fiir uns ist Jesus von Nazareth der Heiland.
Und weil dem so ist, darum ist die letzte Aufgabe, die der Religions-
unterricht hat, den Schiiler in das Leben Jesu hineinzustellen und in
das Leben der Gemeinschaft, das sich um ihn gebildet hat. Was einer
dabei alles gewinnt, wir wollen es William Wolfensberger sagen lassen
mit den Worten:

Und wenn auch alles bricht,
Du wankst und weichest nicht
Und stehst erhaben.

Kannst noch 1im tiefsten Leid



Mit deiner Herrlichkeit
Mich still erlaben.
Du fihrst mich durch die Nacht
Noch ehe ich’s gedacht '
Ganz ohne Schaden.
O lass mich in dem Grau'n
Nun  deine Helle schau'n
Du Licht der Gnaden.
So sprechen konnen, heisst eben dann : den Heiland gefunden haben.

% *
*

Dem Unterrichtsplan will nun die Kinderbibel dienen. Als Ver-
fasser des Buches mochte ich hier mitteilen, wie es entstanden ist, was
es enthilt und wie es gemeint ist.

Es will ein Buch fiir Lehrer und Schiiler sein. Es setzt voraus,
dass jener, wie sonst bei geschichtlichen Stoffen, diese anschaulich und
frei gestaltend erzéhlt. Das Buch will dem Lehrer eine solche Erzihlung
ermoglichen. Wer den Text recht liest, wird durch ihn zu weiterer
Ausgestaltung von selbst gefithrt. Hat der Lehrer dann erzahlt und
die Erzdhlung durch Herausarbeitung der Motive und ihre Beurteilung
vertieft, so sollen die Schiiler in der Schule oder daheim sie selber noch
nachlesen. :

Um eine moglichste Verlebendigung zu erzielen, ist alles Lehrhafte
in einen geschichtlichen Rahmen gestellt. Das gilt vom alten und vom
neuen Testament. Deshalb finden sich im Buche keine isolierten
Spriiche und Gleichnisse (vgl. Amos, S. 107, und Jesus: Richtet nicht,
S. 194). Die Zeit seit der Riickkehr aus der babylonischen Gefangen-
schaft ist in einem besonderen Abschnitt behandelt.

Fir den Text wurden unter voller Wiirdigung der Lutherschen
Darstellung die besten neueren Ubersetzungen beniitzt. Das Buch
gliedert sich in drei Hauptteile; von jedem Teil zum andern schligt ein
Ubergangskapitel die Briicke. Diese Kapitel sind, wie andere, zur
Umrahmung lehrhaften Stoffes Produkte des Verfassers. Der dritte
Teil setzt voraus, dass der Lehrer gewisse kirchengeschichtliche Zeit-
bilder vor den Kindern entwirft und dann die im Buch enthaltenen
Quellenstiicke 1m Anschluss daran lesen lidsst. Ein weiterer Abschnitt



LG

dieses dritten Teiles enthélt religiose Poesie; sie will als Begleitstoff
den andern Stoffen dienen, kann aber auch selbstindig religioser
Besprechung zugrunde gelegt werden.

Der Verfasser bildet sich nicht ein, mit dem Buche die Idee eines
Lehrmittels fiir den Religionsunterricht der Schule realisiert zu haben.
Er hofft aber, dass es der Lehrerschaft ein wenig dienen und das Inter-
esse am Religionsunterricht beleben wird. Die Wiinsche, die seinerzeit
tiir ein neues Lehrmittel laut wurden, hat der Verfasser beriicksichtigt,
soweit dies moglich war und sich mit seiner persénlichen Uberzeugung
tiber ein solches Lehrmittel vertrug. Er ist sich aber auch von Anfang
an bewusst gewesen, dass, wie immer das Buch gestaltet werde, es
unmoglich aller Beteiligten und Unbeteiligten Beifall finden konne.

Neue Beitrdge zur Heimatkunde des Moosseetales.
Von F. Konig und F. Nussbaum. (Fortsetzung.)

»Bottis Grab“ auf der GrauholzhOhe, ein Grabdenkmal
aus der megalithischen Periode der Jungsteinzeit.

Um den Toten ein wiirdiges und unvergingliches Denkmal zu
errichten, wurden je nach Ansehen der Person Grabhiigel von ver-
schiedener Grosse aufgebaut.

In der Einleitung zur kiirzlich erschienenen Urgeschichte des
Thurgaus entwirft H. Reinerth ein anschauliches und den neuesten
Forschungen entsprechendes Bild von dieser Zeitepoche. Er schreibt
S. 28—32 (hier in etwas gekiirzter Form wiedergegeben): «So treffen
wir gleichzeitig mit den drmlichen Fischerdorfern am Untersee und
in Oberschwaben (ergéinze: am Moossee und den westschweizerischen
Seen) an den nordischen Kiisten die Dolmen und Grabmiler stolzer
Kriegergeschlechter, die seit dem Beginn der Trockenzeit siidwérts
dringen und zahlreiche Gebiete erwarben. Dort in dem Tiefland
Dénemarks und in den norddeutschen Ebenen begann eine Kultur
heranzublithen, die spéiter auch der Schweiz nicht fern geblieben ist.
Ihre Tréger waren die Nordleute, wohl Indogermanen. Fir den Siiden
Deutschlands 1st in den mitteldeutschen, sdchsisch-thiiringischen



	Moderner Religionsunterricht [Teil 3]

