
Zeitschrift: Pionier: Organ der schweizerischen permanenten Schulausstellung in
Bern

Herausgeber: Schweizerische Permanente Schulausstellung (Bern)

Band: 37 (1916)

Heft: 6

Artikel: Pater Girards Projekt zu einem schweizerischen Schulwesen : 1799
[Teil 2]

Autor: Lüthi, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-266732

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-266732
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PIONIER
Organ

der Schweiz, permanenten Schnlansstellnng in Bern.

XXXVII. Jahrgang. Ar2 6. Bern, 4. Juli 1916.

Erscheint jeden Monat.

Preis pro Jahr: Fr. 2 (franko), durch die Post bestellt 20 Cts. mehr.

Anzeigen : per Zeile 20 Rp.

Inhalt: Pater Girards Projekt zu einem schweizerischen Schulwesen, 1799.
— Rechnung des Unterstützungsvereins. — Inspektionsbericht. — Schweizerische
permanente Schulausstellungen. — Literatur.

Pater Girards Projekt zu einem schweizerischen Schulwesen, 1799.
Im eidgenössischen Staatsarchiv gefunden und übersetzt von E. Lüthi.

(Fortsetzung.)

Also die Industrie beiseite lassend, aus Gründen, die wir nun
angeführt haben, wird unsere Anstalt den Geist der Schüler bilden
durch die Wissenschaft und damit ihnen die Mittel bieten zur
Erfüllung ihrer Pflichten gegen das Vaterland.

§ 8. Bezeichnen wir nun die literarischen Objekte, die in unsern
Schulen Aufnahme finden sollen. Zurückkommend auf die reellen
öffentlichen Bedürfnisse, deren Einzelheiten wir oben aufgeführt
haben, finde ich, dass sie sich auf folgende reduzieren :

1. Die Physik oder die Naturkunde. Darunter verstehe ich nicht
eine Anhäufung von Spitzfindigkeiten und Hypothesen, die
ebenso schädlich sind wie unnütz, und die man mit dem Namen
Wissenschaft dekoriert, aber ein weises uud bescheidenes

Studium, das sich innert den Schranken bewegt, in welchen
der Mensch die Natur kennen kann und es wichtig ist, dass

er sie kenne. Die Verbesserung der Landwirtschaft, der

Medizin, der Künste und Gewerbe wird Zweck, Richtschnur
und Mass dieser Forschung sein.

2. Die Mathematik. Es gibt auch Luxusgegenstände im weiten
Gebiet dieser Wissenschaft. Unsere Anstalt wird sie vernachlässigen,

um sie nur dem wahrhaft Kützlichen und den
bezeichneten Bedürfnissen Entsprechenden zu widmen. Sie wird



— 58 —

in der niedern und höhern Arithmetik unterrichten; eines wie
das andere ist von einer Nützlichkeit, um nicht zu sagen von
einer allgemeinen Notwendigkeit. Die Kenntnis der Geometrie
ist der Gesellschaft unentbehrlich, selbst nach der Abschaffung
des Feudalsystems.

3. Die Geographie. Sie ist dem Handel, dem Militär und selbst
der Politik nützlich, besonders diejenige unseres Vaterlandes
und der es umgebenden Länder.

4. Die Chirurgie und die Medizin. Hier kostet die Unwissenheit
das Leben, den Menschen und auch den Tieren, welche mit
uns die Arbeit teilen, welche uns die Kleidung liefern und als

Nahrungsmittel dienen.
5. Die Politik oder die Kunst des ßegierens und der öffentlichen

Verwaltung; sie begreift die Gesetzgebung, das Gerichtswesen,
die Statistik mit allen bezüglichen Wissenschaften, wie Naturrecht,

Menschenrecht etc. Es ist nichts in dieser weiten
Disziplin, das nicht notwendig wäre und also unserer Anstalt
fremd bliebe, es sei denn das eigentümliche Recht derjenigen
Völker, mit welchen wir keine Beziehungen haben.

6. Die Militärwissenschaft, welche in sich begreift die Taktik und
die Befestigungskunst wie auch die Führung der Truppen.

Das sind, denke ich, die Zweige der Wissenschaft, welche
unmittelbar unseren öffentlichen Bedürfnissen entsprechen. .Es gibt noch

andere, welche, obgleich in zweiter Linie, nicht weniger verlangen,
mit Sorgfalt gepflegt zu werden. Es sind:

7. Das Studium der neuen und alten Sprachen. Die Schweiz ist
geteilt in eine deutsche, französische und italienische, und es

ist notwendig, dass die Kinder einer und derselben Familie
sich verstehen können. Latein und Griechisch setzen uns in
den Besitz aller Meisterwerke und Denkmäler der Alten Welt.
Sie verbinden uns mit jenen Bepubliken, die unter so vielen
Beziehungen uns als Muster dienen sollen. Das Latein
insbesondere ist bis dahin die Sprache, welche die Gelehrten aller
Nationen einigte und weithin mit Schnelligkeit das Licht
verbreitete, welches der Unterschied der Sprachen lange würde
innert den Grenzen eines einzigen Volkes konzentriert haben.

8. Die Redekunst. Sie ist eine gewaltige Kraft der Regierung
und der öffentlichen Erziehung. Sie wurde bei den Alten in
hohen Ehren gehalten und besonders in den Eepubliken, und
sie verrichtete Wunder.



- 59 —

9. Die Logik. Man kat sie die Türe und den Schlüssel aller
Wissenschaften genannt, sie bezeichnet den Gang des Denkens,
verwirft den Irrtum und führt zur Wahrheit; wer würde also

ihren Wert verleugnen wollen Man muss sie jedoch nicht
verwechseln mit dem Plunder von Spitzfindigkeiten, welcher
ihren Namen angenommen hatte im Zeitalter der barbarischen
Scholastik.

10. Die Geschichte. Sie ist von grosser Nützlichkeit für die

Politik, die Militärwissenschaft, für alle Zweige des Wissens.
Es handelt sich nur darum, eine gute Auswahl zu treffen.
Nicht nur von der Geschichte der Menschen rede ich hier,
sondern von der Geschichte des Menschen, welche die
Triebfedern sucht, welche den Menschen bewegen, die

Leidenschaften, die ihn bestürmen, und die Bedürfnisse, die ihn
umgeben, und die Kunst, ihn zu regieren.

§ 9. Jetzt müssen wir noch von der dritten Aufgabe unserer
Arstalt reden, nämlich davon, der Jugend den festen Willen
einzupflanzen, ihre Pflichten mit all der Genauigkeit und dem Eifer
zu erfüllen, als sie fähig ist. Diese Aufgabe ist ebenso schwierig,
wie sie wichtig ist. Man muss hierbei aus seinem Herzen jeden
eitlen Beweggrund entfernen, alle Abneigung von sich weisen,
den Egoismus bekämpfen und vernichten und an dessen Stelle
Friedens- und Bruderliebe, Liebe zum allgemeinen Besten und
unverletzliche Anhänglichkeit an die Pflicht setzen. Es ist die Liebe
zur Erfüllung der Pflichten, welche die Grundlage des öffentlichen
Wohles ist. Die menschlichen Kräfte sind nur insofern nützlich,
als sie von der Tugend geleitet und beherrscht werden. Wenn sie

nicht der Tugend dienen, so dienen sie dem Laster und
überschütten die Menschheit mit unberechenbarem Übel, welches die

Unwissenheit ihr erspart hätte. Wo ist der vernünftige Mensch,
der nicht lieber in der Mitte einer unwissenden und rohen Völkerschaft

wohnen wollte, als seine Tage im Schosse einer Nation zu

verleben, deren Geist gut kultiviert, aber deren Herz ruchlos wäre?

Wenn es einen Staat gibt, wo die Tugend notwendig ist, so

ist's die Eepublik. Hier untergraben und zerstören die
Eigeninteressen alles, wenn sie sich nicht zum allgemeinen Besten

vereinigen; auch fordert unsere Verfassung gebieterisch die sittliche

Veredlung der Bürger. Ja, sie setzt sie sogar voraus, denn der
unsittliche Mensch ist nicht der Bruderliebe fähig; die Gleichheit



— 60 —

bedeutet für ihn Verachtung der öffentlichen Ordnung und die Freiheit

Ausschweifung. Er ist also nicht dazu geschaffen, frei zu sein,

er ist für Sklaverei und Ketten geboren.
Sie haben sehr wohl die Kotwendigkeit der Tugend gefühlt,

jene unerreichbaren Eupubliken des Altertums. Der von der öffentlichen

Meinung gebrandmarkte Mensch wurde mit Abscheu aus allen
offiziellen Funktionen Verstössen, und der weise Solon verbot ihm

sogar, vor einer öffentlichen Versammlung zu reden. Er zeigte
dadurch, dass die Tugend in seinen Augen die erste Eigenschaft
eines Bürgers sei, dass sie einzig die Anwendung der geistigen Vorzüge

verantworten kann und dass die Bedekunst eines korrumpierten
Menschen ist, was der Dolch in der Hand eines Räubers. Kur die

Verachtung dieser grossen Wahrheit ist es, was Roms und Griechenlands

Untergang war.
§ 10. Aber wie kann man bei der Jugend das Pflichtgefühl

ausbilden? Suchen wir die Mittel dazu, ohne ein einziges zu

vernachlässigen, weil wir deren nicht zu viel haben.
1. Der Mensch trägt in sich selbst die Unterscheidung zwischen

gut und böse, ein Gesetz, das ihm gebieterisch das eine

untersagt und das andere gebietet. Es schenkt seiner

Aufführung Beifall und belohnt sie, wenn er gehorsam ist; es

tadelt und straft ihn, wenn er ihm nicht gehorcht. Das moralische
Gesetz ist unsere Vernunft selbst, welche, indem sie uns
erleuchtet, zugleich auch unsere Pflichten vorschreibt, es ist
untrennbar von uns. Daher kommt es, dass, wenn wir es bei

unserer eigenen Aufführung ausser acht setzen, wir jedoch
verlangen, dass andere es befolgen; wir verdammen sie, wir
empören uns darüber, wenn sie sich erlauben, uns nachzuahmen.

Man sollte also in der Jugend dieses göttliche Gesetz

ausbilden, welches alle unsere Handlungen leiten muss, wenn
feurige Triebe, herkommend vou unserer Abhängigkeit von
den Gegenständen, die uns umgeben, nicht die Buhe unserer
Seele trüben sollen — wenn das Fleisch, wie ein christlicher

Philosoph sagte, nie kämpfen würde gegen die Vernunft. Aber
kein Sterblicher ist vor Leidenschaften und ihren Angriffen
sicher. Man muss also eine Stütze für ihn suchen.

2. Diese Stütze ist die Religion. Wie wenig sie in einem Menschen

erwacht sei, so unserstützt sie doch das moralische Gesetz

mächtig. Welch ein Motiv zum Guten, wenn man sich be-



— 61 —

ständig unter den Augen eines gerechten und mächtigen Wesens

glaubt, welches die Tugend belohnt und das Verbrechen straft,
welches stille das Herz belauscht und uns auch dahin folgt,
wo das Auge der Polizei uns nicht entdecken kann W'erden
die Völker nicht durch die Religion des Eides zum Gehorsam

gegen die Obrigkeit verpflichtet, und ist dieser Eid ohne religiöse
Prinzipien nicht eine lächerliche Behauptung ohne Gewicht?
Alle Gesetzgeber des Altertums riefen die Beligion ihren
Gesetzen zu Hülfe, und die Erfahrung hat ihre Weisheit
anerkannt, während sie alle der Unerfahrenheit höchlich beschuldigt,
welche zu unserer Zeit daran gedacht haben, sie aus dem

Volke zu verbannen. Fügen wir bei, dass ihre eigene
Aufführung uns beweist, dass trotz all ihrer Fhilosophie die
Sittlichkeit nicht bestehen kann ohne Beligion, weil vom Augenblick

an, wo sie dieselbe verachten, sie sich abscheulicher
Verbrechen schuldig gemacht haben, welche die darüber
entrüstete Nation nicht konnte ungestraft lassen!

3. Aber sollten wir uns begnügen mit jener allgemeinen Beligion,
zu welcher uns das Sittengesetz und alle Reflexionen führen?
Wäre es unserer Anstalt nicht erlaubt, sich der Autorität des

Christentums zu bedienen, um den Lehren der geraden
Vernunft mehr Einfluss und Kraft zu geben? Oder würde dies

schädlich und der Sittlichkeit unnütz sein

Sagen wir vorerst zwei Worte über den letztern Punkt. Wenn man
das Christentum verwechseln will mit all' den veralteten Dekorationen,
allen abergläubischen Gewohnheiten, Übertreibungen, unduldsamen
und unreinen Grundsätzen, welche die Laster und die Unwissenheit
der Menschen hinzugefügt haben seit seiner Entstehung, dann würde
ich nicht zaudern, zu sagen, dass es besser wäre, es in Vergessenheit

geraten zu lassen, statt es noch zu lehren. Aber wenn man
darunter das Christentum in seiner Einfachheit und ursprünglichen
Reinheit versteht, alsdann bekenne ich offen, dass die Ausscheidung
desselben aus den öffentlichen Schulen der traurigste und unglückseligste

Schlag wäre, den man der Tugend, der Sittlichkeit und der
Gesellschaft versetzen könnte. Seit 18 Jahrhunderten, wo wir
philosophieren und wir uns unserer Erfolge rühmen, haben wir nicht
eine einzige Wahrheit gefunden auf dem Gebiete der Moral und der

Religion, die nicht schon im Evangelium enthalten wäre, dessen

Erfindung, wie Rousseau sagt, ein grösseres Wunder wäre als der

Held, den es behandelt. Ihm verdankt Europa seine ganze Kultur



und seine höhere Stellung unter allen Teilen der Erde. In ihm
hat die stolze und undankbare Philosophie all ihr Bestes geschöpft,
und wie könnte es möglich sein, dass der Abfluss segenbringend
wäre aus einer vergifteten Quelle Müssen wir nicht fürchten,
dass wir, indem man die Quelle verstopft, nicht auch den Bach
versiegen machen?

Was man uns auch sagen will, es steht fest, dass das Volk
nicht eine philosophische Religion zu erfassen vermag, die einzig
und allein auf Vernunftschlüssen beruht. Diese entwischen ihm,
und es kann sie nicht erfassen, während die Autorität vollständig
seiner Fassungskraft entspricht, es wird davon überzeugt, sie rührt
es, sie antwortet allen Einwendungen, sie besiegt alle Zweifel. Ein
einziger Grundsatz des Christentums erleuchtet es mehr und ist

überzeugender als die schönste moralische Abhandlung. Übrigens
liest es diese Abhandlungen nicht, es hat nicht Zeit dazu, und wenn
es sie lesen würde, so könnte es nichts davon verstehen. Der
Philosoph von Sanssouci war wohl überzeugt von dieser "Wahrheit.
Man kennt seine Eechnung in seiner Korrespondenz mit d'Alembert,
und seine Autorität, wenn eine notwendig wäre, würde nicht
verdächtig erscheinen. — Und jene übertriebenen Parteigänger der
kritischen Philosophie, welche glaubten, sie sollten die moralische

Beligion an die Stelle des Christentums setzen, jedoch seinen Kamen

sorgfaltig beibehalten wollten, zeigen sie nicht ihnen zum Trotz,
dass das Volk, d. h. das menschliche Geschlecht, einer Religion
bedürfe, die auf Autorität beruht?

Übrigens wird das Christentum, wenn es sich darum handelt,
der Moral eine Stütze zu finden, immer seine Schülerin, die Philosophie,
besiegen. Das Christentnm ist nicht eine reine Theorie, wie jene,
es ist eine göttliche Einrichtung zur sittlichen Veredlung des menschlichen

Geistes. Es stellt uns ein rührendes und wirkliches Beispiel
dar, dessen Einfluss auf die Sitten nur unendlich vorteilhaft sein

kann, denn man kann sich Jesus Christus nicht vor Augen führen,
ohne ihn zu lieben, und ein Vorbild, das wir lieben, wirkt unendlich

mehr als eine blosse Lehre '). Sein Beispiel ist besonders
merkwürdig wegen der zarten Toleranz, welche in einer Familie so

notwendig ist, deren religiöse Meinungen so verschieden sind.
Beachte man auch seine Vaterlandsliebe, welche nirgends in so reinem

') Unendlich mehr als eine mündliche Lehre wirkt ein Beispiel, das man
liebt. Müller in den philosophischen Aufsätzen.



— 63 —

Lichte erscheint, wie in seiner Seele v). Das Christentum bietet
uns auch historische Tatsachen, welche der Lehre gleichsam als

Körper dienen, sie aufbewahren helfen und sie wenigstens für das

Volk eindringlicher machen. Die Religion war immer geschichtlich,
sie wird es immer sein, oder es wird keine geben. Endlich bietet
das Christentum auch einfache religiöse Handlungen, welche in den
Herzen Friedensliebe und Brüderlichkeit erwecken und welche sie

zu einer moralischen Bepublik vereinigen, vereinigen durch die

zartesten Gefühle unter den Augen ihres Vaters und gemeinsamen
Freundes 2).

Die Schule wird also das Christentum verwenden, um im
Schüler das Pflichtgefühl auszubilden. Aber würde dies nicht der

Gewissensfreiheit, welche in der helvetischen Verfassung sanktioniert
ist, zuwiderlaufen Und kann die Begierung in religiöse Sachen
sich mischen Darauf antworte ich, dass die Begierung unwiderruflich

das Becht und die Pflicht hat, alle diejenigen Mittel
anzuwenden, welche ihren Zweck erleichtern können und nicht dem

feierlichen Vertrag zuwiderlaufen, worin das souveräne Volk seinen

unwiderruflichen Willen kundgetan hat. Somit wäre der Unterricht

des Christentums in den öffentlichen Schulen, wenn jeder
Zwang, welclier unnütz und schädlich und zugleich ungesetzlich sein

würde, wegfällt, nicht dem Willen des Volkes zuwiderlaufend,
welches der Religion seiner Väter treu bleiben will und es öffentlich

geschworen hat. Es würde dies auch nicht eine Ungerechtigkeit

gegenüber denjenigen sein, welche sich vor dem guten Volke
auszeichnen wollten durch eine nach ihrer Meinung geistigere und

philosophischere Religion, nicht einmal gegenüber denjenigen, welche
keine Religion wollten, weil beide das Recht hätten, mit dem Volke
zu glauben oder philosophischer zu sein, als das Volk. Der Philosoph
bedarf keiner Religion, er ist ehrlich genug und gut genug ohne sie.

Ich muss hier beifügen, dass, wenn durch den Unterricht des

Christentums die Regierung keinen christlichen Kultus in der Schweiz
verletzen darf, sie nicht weniger die Annäherung aller Geister und aller
Meinungen begünstigen soll, indem sie alle Herzen einander nähert,
soviel ihr möglich ist.

') Predigten über die Vaterlandsliebe Jesu von J. J. Hess.

J) Ich übergehe mit Stillschweigen, dass das Christentum ganz besonders
die Religion der Republikaner ist. Ich berufe mich auf das, was der Minister
der Künste und Wissenschaften in seinem Zirkular vom Juli davon sagt. Diese
Schrift ist ebenso erhaben wie trostreich.



— 64 —

§ 11. Nachdem wir die Hülf'squelleii gefunden haben, welche
die menschliche Natur und die gütige Vorsehung uns bieten für
die sittliche Veredlung unserer Schüler, wird es nicht schwer sein,
die Zweige der "Wissenschaft zu bezeichnen, welche unsere Schule
umfassen muss, um die wichtigsten ihrer Funktionen zu erfüllen.
Es sind folgende:

1. Die Geschichte als Darstellung der Sittlichkeit der Menschen
und deren Folgen. Die Beurteilung der guten und schlechten
Handlungen wird zur Entwicklung des sittlichen Gefühls unserer Jugend
dienen und wird ihr mehr Kraft geben. Die Betrachtungen, die

man an die Folgen knüpfen wird, werden dem Gewissen eine Stütze

sein, ein Gegengewicht wider die Anziehungskraft der Leidenschaften
und die Schwierigkeiten, welche oft die Tugeud umringen.

2. Die Philosophie. Ich gebe diesem Wort die Bedeutung,
welche es zur Zeit des Sokrates hatte, und verstehe darunter, was
einige mit Ethik bezeichnen, seitdem alles Philosophie geworden
ist, selbst die lächerlichsten Träume und die widersinnigsten
Hypothesen. Die Philosophie ist das Studium der Weisheit; nach
den Forschungen über das Gewissen und die Pflichten, welche es

uns auferlegt, erhebt sie sich zur Beligion, welche gleichzeitig das

Resultat, die Ergänzung und die Stütze der Sittlichkeit ist.
Kant wird da unser Führer sein, jedoch bezüglich der Beligion

wird man der Beleuchtung der praktischen Vernunft diejenige der
theoretischen Vernunft beifügen, wie Jakobi es getan hat in seinem

Buch: Die Weltreligion. Gewiss könnte Kant diese Appellation
an die Theorie nicht missbiiligen, weil er bei der Untersuchung der
Beweise für die Existenz Gottes offen und frei und den Interessen
seiner eigenen Lehre entgegen erklärt hat, dass der Beweis, welcher
aus der Betrachtung der Natur gezogen wird, von unbesiegbarer
Kraft ist, immer mit Achtung aufgezählt werden soll. Es ist zu

bedauern, dass mehrere seiner Schüler, die gewandter sind im
Zerstören als im Aufbauen, die Bescheidenheit ihres Meisters nicht
nachahmen. Der Enthusiasmus achtet oft die Wahrheit wenig.

3. Die christliche Theologie. Das Christentum ist. wie wir
gesagt haben, eine göttliche Einrichtung für die sittliche Veredlung
des Menschengeschlechts. Die Theologie, welche die Auslegung
desselben ist, wird unausgesetzt an dieser Idee festhalten. Alsdann
wird sie auch alle blossen Schulverzierungen, alle diese müssigen
Spitzfindigkeiten einer veralteten Metaphysik, welche nur darein-
geflochten wurden, um es dem verdorbenen Geschmack vergangener



— 65 —

Zeiten anzupassen, und welche beide miteinander verschwinden
sollen, verwerfen.

Sie wird auch nichts gemein haben mit jener hässlichen und
unsittlichen Streitsucht, welche die Geister erbittert, ohne sie wieder
zu vereinigen, und welche eher dazu angetan ist, eine Familie
aufzulösen, als sie inniger zu verbinden. Der Erlöser stritt nicht, er
lehrte.

§ 12. Ich habe noch nicht von einer Hauptsache der dritten
Aufgabe gesprochen, von der Sittenlehre. Sie betrifft das Beispiel
der Lehrer, die individuelle Anwendung der Sittengesetze auf das

Betragen der Schüler, wie auch die gerechte Erteilung von Lob
und Tadel, Strafen und Belohnungen. Ich bedaure, dass ich darüber
nicht mehr sagen kann ; es ist dies ein weiterer Mangel, der diesem

Entwurf anhaftet.

§ 13. Bevor ich diesen Gegenstand beendige, will ich alle
Fächer, welche wir nun angeführt haben, rubrizieren ; ich denke,
diese Zusammenstellung werde nicht überflüssig sein.

I. In bezug auf die erste Aufgabe der Anstalt :

Darstellung der Pflichten des Menschen,
des Bürgers,
des Schweizerbürgers.

II. In bezug auf die zweite Aufgabe :

Die Physik, die Kriegskunst,
die Mathematik, die Geschichte,
die Geographie, die Logik,
die Chirurgie und die Medizin, die Redekunst,
die neuern und alten Sprachen mit dem notwendigsten

Zeichnen und dem Schreiben.

III. In bezug auf die dritte Aufgabe :

Die Geschichte,
die Philosophie,
die Theologie und
die Sittenzucht.

§ 14. Es ist nicht Vergesslichkeit, wenn ich die Metaphysik
mit Stillschweigen übergehe. Was sie Verständliches und wahrhaft

Kützliches bietet, soll nach meiner Meinung Platz finden in
den andern Wissenschaften, und wir haben nichts mehr zu tun



— 66 —

mit einer Sammlung von abstrakten Begriffen, welche immer
trocken und widerlich ist und meist über der Fassungskraft der
Schüler steht.

Jedoch verehre ich den unvergleichlichen Genius, welcher, die
Leuchte in der Hand, wagte hinunterzusteigon in die Abgründe der
tiefsten Metaphysik, und der mit sicberm Schritt jene finstern Orte
durchwanderte, an die selbst die Kühnsten unter den Sterblichen
nur mit Schrecken zu denken wagen. Diese Forschungen waren
ohne Zweifel für uns vom grössten Kutzen, sie haben uns zurückgeführt

zur Sittlichkeit, welche verrostete Systeme verfälscht hatten.
Eine reine Lehre ist seitdem das Erkennungszeichen aller Kenntnisse

geworden, das gemeinsame Zentrum, um welches alle unsere
Studien sich bewegen, und die Grundlage, auf welcher der ganze
Bau unserer Wissenschaften sich stellt. Wer könnte die unberechenbaren

Vorteile wegleugnen, welche wir daraus gewinnen, und wer
wird in Zukunft den Kamen des Philosophen von Königsberg
aussprechen, ohne zugleich von Achtung und Dankbarkeit gegen
ihn erfüllt zu sein?

Aber sollten diese abstrakten Forschungen der erhabensten

Metaphysik zu einem fortgesetzten Gebrauch bestimmt sein? Waren
sie vielleicht nicht ein Baugerüst, dessen sich der geschickte
Arbeiter bedienen wollte, um sein Gebäude zu errichten, und welches

weggenommen werden sollte, sobald er die letzte Hand an sein
Werk gelegt hat? Ich vermutete es früher, heute ist die

Vermutung Gewissheit ; aber es ist hier nicht der Ort, die Beweise für
diese Anschauung zu liefern. Welches auch die Beweggründe
gewesen sein mögen, welche das Haupt der Philosophie gehabt haben

mag, ich bin aufs innigste überzeugt, dass wir uns zufriedengeben
können mit den Resultaten seiner Arbeit und der Bichtung folgen,
welche er den Studien gegeben hat, ohne seinen Flug durch die
Wolken einer gefahrvollen Metaphysik zu machen, ein Flug, den
sehr wenige unternehmen könnten und welcher vielleicht den
Schwindel erregen würde bei denjenigen unter ihnen, welche sich

mutig und kühn genug gefühlt haben, um ihn zu wagen. Die
gesunde Vernunft war immer der treueste Führer des Menschen, lehren
wir die Jugend, sich ihr unzertrennbar anschliessen.

Koch ein Wort von der Poesie, die ich noch gar nicht
erwähnt habe und welche man lächerlieherweise als einen wesentlichen

Teil einer liberalen Erziehung betrachtet. Es ist unbe-
zweifelt, dass die Poesie den Geist ziert und die Einbildungskraft



— 67 —

übt. Aber wenn man nicht durch eine vorherrschende Begabung
dazu hingezogen wird, so beschäftigt man sich im Laufe des Lebens
nicht damit, und die Vorteile, die man daraus zieht, sind sehr gering.
Sie ist eher eine Sache der blossen Unterhaltung, als einigen Nutzens.
Man wird sie also der Jugend empfehlen können für die Erholung
und Belustigung der Mussezeit, aber die Anstalt wird nichts damit
zu tun haben.

III. Unterrichtsmethode.

§ 15. Einen Grundsatz muss man nie aus dem Auge verlieren,
wenn es sich um Unterrichtsmethoden handelt; man muss mit
denjenigen Gegenständen beginnen, welche am meisten dem Standpunkt
der Schüler entsprechen, und dann iu dem Masse schwierigere
Gegenstände vorlegen, als sie Fortschritte machen. Zuerst darf
man ihnen nur die Elemente bieten, Material für ihre jungen
Gedanken, und wenn ihr Geist genugsam entwickelt ist, so wird man
Ordnung in das Ganze ihrer Ideen bringen, und wird damit endigen,
diese in ein System zu ordnen.

Dieses Prinzip ist alt; ich finde es überall, und es ist dennoch

Tatsache, dass es in der Mehrzahl unserer Schulen wenig beachtet
wird. Man beginnt gewöhnlich mit dem, was am schwersten zu

begreifen ist, mit abstrakten Sätzen und Theorien, während man
damit hätte den Schluss bilden sollen. In der Physik z. B. beginnt
man mit den allgemeinen Eigenschaften der Körper, und dann
behandelt man die Einzelheiten. Es geht aus dieser Verkehrung ein
verderblicher Kreislauf hervor, welcher jedem aufmerksamen
Beobachter auffallen muss. Um diese allgemeinen Eigenschaften zu

beweisen, ist man gezwungen, in einige Details einzutreten, welche
die Erfahrung uns lehrt, und wenn es sich in der Folge darum

handelt, diese eigentümliche Erfahrung zu beweisen, so ruft man
ungeschickterweise jene allgemeinen Eigenschaften zu Hülfe, welche

man als Prinzipien und nicht als Resultate betrachtet. Heisst das

nicht eine Sache durch sich selbst beweisen?

§ 16. Auch haben wir in unsern Schulen noch die lobenswerte

Gewohnheit, Schranken zu errichten zwischen den einzelnen

Unterrichtsfächern, welche man da behandelt, wie wenn keine
Beziehungen zwischen ihnen bestünden. Daher kommt es, dass der
Schüler viel Zeit anwenden muss, um sehr wenig zu lernen, und
dass er sich nicht gewöhnt, seine Ideen miteinander zu verbinden,



— 68 —

was gewiss von der allerhöchsten Bedeutung ist. "Was mich betrifft,
ich schliesse mich dieser Gewohnheit nicht an, wie ehrwürdig sie

auch durch ihr Alter erscheinen mag. Ich glaube, man soll die

Unterrichtsfächer, von denen ich eine Darstellung gegeben, einander
soviel wie möglich nähern, dass sie sich gegenseisig unterstützen. Ich
würde gleichzeitig den Geist und das Gedächtnis üben, damit keine
Richtung der jugendlichen Seele vernachlässigt würde und dass die
Ernte so früh und reich sei, als möglich.

Jedoch wollte ich nicht, dass diese Vereinigung bis zur Konfusion
getrieben würde. Es genügt nicht, dem Schüler Material zu bieten ;

es ist ebenso wichtig, dass es ihm in einer geordneten Keihenfolge
vorgeführt werde, um ihn daran zu gewöhnen, seine Ideen zu einem
Ganzen auszubilden. Aus diesem Grunde kann ich auch die Methode

derjenigen Lehrer nicht gutheissen, welche, um die Jugend nur
unterhaltend zu unterrichten und ihr immer den Reiz des Keuen
zu bewahren, z. B. in einer Geschichtsstunde zur Geographie, zum
Bechnen, zum Zeichnen, zur Physik übergehen wollten, je nachdem
der Gegenstand es erlaubt. Es gibt andere Mittel, um die
Aufmerksamkeit der Jugend zu fesseln, ohne es auf Unkosten der

Ordnung und Sicherheit der Kenntnisse tun zu müssen und so

den Unterricht, dessen sie so sehr bedarf, gleichsam dem Zufall zu
überlassen.

§ 17. "Wenn in der Darstellung, welche ich vorführte, es einige
Zweige gibt, die sich nicht leicht einander näher bringen lassen,
so gibt es einen, welcher sich verbinden und vermischen soll mit
allen, es sind Beligion und Moral ; sie werden auch ihren eigenen
Kursus haben, aber ich verlange im Kamen des Vaterlandes, dass

sie alle Tage und alle Stunden beobachtet werden, dass sie die
andern begleiten, beleben und veredeln. Das Pflichtgefühl unserer
Schüler wecken und ausbilden, ist, wie wir gesagt haben, die schwerste
und gleichzeitig die wichtigste Aufgabe der Erziehung. Man soll
sie also keinen Augenblick aus dem Auge verlieren. Übrigens
verbinden sich die Moral und die religiösen Gefühle, welche ihre Stütze
sind, leicht mit allen menschlichen Kenntnissen; sie sind selbst oft
notwendig zu ihrer vollkommenen Entwicklung. Die Einzelheiten,
welche folgen, rechtfertigen diese Versicherung, welche übrigens
einen denkenden Menschen nicht befremden wird. (Fortsetzung folgt.)


	Pater Girards Projekt zu einem schweizerischen Schulwesen : 1799 [Teil 2]

