
Zeitschrift: Pionier: Organ der schweizerischen permanenten Schulausstellung in
Bern

Herausgeber: Schweizerische Permanente Schulausstellung (Bern)

Band: 26 (1905)

Heft: 10-11

Artikel: Pater Gregor Girard : sein Lebensbild als Festgabe zur Girardfeier den
18. Juli 1905 in Freiburg [Teil 2]

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-262849

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-262849
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PIONIER
Organ

der Schweiz, permanenten Schnlansstellnng in Bern.

XXVI. Jahrgang. tfs 10 u. 11. 30. November 1905

Preis pro Jahr: Fr. 1. 50 (franko). — Anzeigen: per Zeile 15 Centimes.

Inhalt: Pater Gregor Girard (Schluss). — Nachträge zur Girardfeier. —
Neue Zusendungen pro 1905.

Pater Gregor Girard.

»Sein Lebensbild als Festgabe zur Girardfeier den 18. Juli 1905
in Freiburg.

Von der Schweis, permanenten Schulaussteßung in Bern.

(Schluss.)

VII. Kampf mit den Jesuiten.
Aber für eine gewisse Partei in Freiburg war die Schule ein

Stein des Anstosses, der aus dem Wege geräumt werden sollte,
sobald sich Gelegenheit bot. Im Jahre 1814 zogen die Kaiserlichen
durch die Schweiz, und die Patrizier gelangten wieder zur
Herrschaft. Alles sollte wieder nach dem alten geben, und was die
Revolution geschaffen, wurde sobald als möglich vernichtet. War
die Schule nicht auch ein Kind der Revolution, ihr schönstes, edelstes

Kind?
Auch vielen Pfaffen gefiel die neue Schule nicht, und die

Verfolgung begann. Zwar mussten die Finsterlinge selber sagen, man
könne weder dem Charakter Girards, noch seinem Werk mit Recht
etwas vorwerfen ; aber das brachte sie nicht in Verlegenheit. Es ist
nun interessant, zu hören, was sie gegen Girard vorbrachten, um
ihren Zweck zu erreichen. Es wurde von ihnen ausgestreut, Girard
lehre nicht die gute Religion, sondern eine systematische; er führe
Neuerungen ein und verbreite Licht; seine Schule sei mit
Philosophie befleckt; er sage in der Schule nichts mehr von der Mutter
Gottes und lasse den Katechismus nicht mehr auswendig lernen
etc. etc. Solche Verdrehungen, Verleumdungen und Lügen waren
jedenfalls geeignet, die leichtgläubige Menge zu erschrecken. Girard
sah sich veranlasst, den wahren Sachverhalt darzulegen und in



— -74 —

mehreren Beden seine Schule zu verteidigen. Er zeigte, wie er
durch Bildung des Geistes im jugendlichen Gemüte der Religion des
Heilandes einen guten Boden und eine Heimat zu bereiten suche.
Er bewies denen, welche die Entwicklung der jungen Seele scheuen
und im Namen der Religion die Einschläferang der Vernunft und
tiefe Nacht der Seelen fordern, dass ein Kind ohne bedeutende

Entwicklung des Geistes niemals zu christlichen Gefühlen und
Gesinnungen und zu einer christlichen Handlungsweise gelangen
kann. Hier nur einige Hauptstellen aus seiner schlagenden Beweisführung

:

^Frage ich: Woher kommt dem Menschen die Vernunft, die
ihn vom Vieh unterscheidet? so antwortet man mir mit Dreistigkeit :

Sie ist eine Gabe Gottes. Allein, wenn dem also ist, so muss die
Vernunft beim Kinde durch die Erziehung ausgebildet werden, denn
sie ist ein Pfund, das uns gegeben ist, um es geltend zu macheu,
wie alle andern, und es ist keineswegs erlaubt, es zu vergraben.
Wenn dem so ist, so kann ihre Bildung der Religion nicht gefährlich

sein; denn der Schöpfer hat den Menschen zum Priester der
Natur erkoren, und der Schöpfer widerspricht sich nicht wie die
Sterblichen. Wie sollte er seinen Geschöpfen Fallstricke logen oder
mit einer Hand zerstören, was er mit der andern geschaffen hat?a

„Frage ich weiter: Woher kommt es, dass der Mensch Religion

hat und dass das Tier keine haben kann? Man wird mir
sagen, dass das Vieh ohne Vernunft ist; dass es all sein Dichten
und Trachten auf die Erde heftet wie seine Blicke, während der

Mensch, mit Vernunft begabt, das Schauspiel des Weltalls fassen,
seine Ordnung und Schönheit bewundern und so von Wunder zu
Wunder bis zum Schöpfer hinansteigen kann, um ihm sodann die

wohltätige Huldigung der Dankbarkeit und Verehrung darzubringen.
Da seht ihr also doch die Abwesenheit dos Dankgefühls als Frucht
der Tierheit und die Religion hervorgehend aus dem Schosse des

Lichts. Aber wenn denn wirklich die Religion die Mutter der

Frömmigkeit ist, was sollen wir daraus anderes schliessen, als dass

das Kind der Mutter bedarf? und was sollen wir wünschen, als dass

die gute Ernährerin immer kräftiger werde, auf dass ihr Kind ihr
ähnlich sei An dieser Mutterbrust wird der edle Säugling von Tag
zu Tag an Kraft und Gesundheit gewinnen."

„Ein anderer Widerspruch, der mir auffällt, ist : einesteils die

gerechte Huldigung, die man der Wahrheit und Göttlichkeit des

Christentums bringt, und anderseits dieser Schreck, der überall



— 75 —

den Umsturz des Evangeliums sieht, wo der Geist der Jugend
geweckt werden soll. Und wie also? Dieses Evangelium, welches das

Wort ist und die Weisheit und die Erbarmung Gottes, und das fähig
ist, jedes gerade und reine, vernünftige Wesen durch seine unwiderstehliche

Wahrheit, Schönheit, Hoheit und Milde zu ergreifen; dieses

Evangelium, das alle Irrtümer der Synagoge aufgedeckt und alle
Schulen des Heidentums zum Schweigen der Verehrung gebracht,
dieses Evangelium sollte wirklich die Blicke der Menschen scheuen,

wenn sie einmal anfangen zu denken und ihre Vernunft zu
gebrauchen Ist seine Sache denn so schlecht und so verzweifelt, dass

sie nur gegenüber der Dummheit und Unwissenheit zu behaupten
ist? 0, alles, was wir zu fürchten haben, ist die Einschläferung,
die Barbarei. Denn das Evangelium ist nicht gemacht für Wilde,
sondern für Menschen, und Mensch ist nur der, dessen Geist offen
ist und der Vernunft hat. Wenn Männer von Urteilskraft und Scharfsinn

in Unsittlichkeit und Gottlosigkeit verfallen, so ist nicht die
Geistesbildung daran schuld, sondern die Leidenschaften des menschlichen

Herzens, das böse Gewissen, welches lichtscheu ist und von
Gott entfernt, tragen solche Früchte. Man muss daher rechtzeitig
das Kind auf das Gewissen aufmerksam machen, das sittliche Urteil

bilden, dass die Jugend lernt die Leidensehaften bekämpfen und
besiegen."

Girard wies in den Evangelien nach, wie der Gründer der
christlichen Religion sich ebenfalls an die Vernunft seiner Zuhörer
wandte und auf diesem Weg die Seelen zur wahren Gottesverehrung
zurückführte. Girard wies hin auf die Grösse, Gerechtigkeit und
Liebe Gottes, welcher Vernunftsentwicklung es bedarf, um sich nur
einigermassen eine Vorstellung davon zu machen, ja nur die Worte
zu verstehen, welche dazu dienen, sie zu bezeichnen. „Und man
möchte," sagt er, Tdass ein Kind, dessen Geist von Natur noch so

beschränkt, so niedrig, so schwach ist, sich urplötzlich und ohne
Hülfe der Erziehung zu so gewaltigen Gedanken erhebe. Gewiss,
man hat dabei nicht berechnet den unermesslichen Abstand, den es

durchlaufen muss, um dahin zu gelangen. Man lässt es Worte lernen;
man glaubt, ihm wirkliche Begriffe gegeben zu haben. Nichts ist
leichter, als die Kleinen eine Reihenfolge gelehrter Sätze hersagen
zu lassen. Ihre Organe sind biegsam genug und ihr Gedächtnis
treu genug, um Ausdrücke wiederzugeben, von denen sie nichts
verstehen. Was sehr schwer hält, ist, einen Sinn damit zu
verbinden. Ich nehme zu Zeugen alle die Mütter und Lehrer, die ihren



— 76 —

geliebten Zöglingen im Religionsunterricht nicbt bloss leere Klänge
geben möchten, die zu nichts führen, sondern Gedanken wecken

wollen, die sich ihrem Geist einprägen und auf ihr Gemüt Eindruck
machen könnten. Weil man bis dahin im Religionsunterricht sich
meistens mit Auswendiglernen begnügte, trifft man so viele
Erwachsene an, die rohe und falsche Vorstellungen von Gott sich
machen und in deren Seelen schwere Irrtümer das Urbild Gottes
verschleiern. Dies erklärt uns, wie ungeachtet der Lehre des

Evangeliums, die uns den Urheber aller Dinge in so majestätischen
Bildern und mit so anziehenden Farben schildert, seine Verehrung im
Geist und in der Wahrheit noch so selten ist. Um zu verehren, ist
nötig, zu glauben; um zu glauben, muss man denken. Wo man nicht
denkt, kann man nicht seines Glaubens leben. Das Kind fasst zuerst

nur auf, was seine Organe wahrnehmen ; aber die ganze Religion
steht über der Sinnenwelt. Um ein wahrhafter Gottesverehrer zu
werden, muss man aus dieser Schaubühne heraustreten, wenn man
mit dem himmlischen Vernunftswesen leben will. Wenn man dem

Kind nicht hilft, den unermesslichen Abstand durchschreiten, der
beide Welten trennt, so bleibt es unter der Herrschaft der Sinne
und kriecht mit allen seinen Gedanken im Staube. Weil es sich
nicht zu Gott erheben kann, so wird es ihn zu sich herunterziehen,
ihm menschliche Bedürfnisse und Leidenschaften andichten und ihn
nicht im Geist, sondern nur mit den Lippen verehren. Wenn man

will, dass das Kind grossartig denke und fühle und handle als Christ
und zu Gott emporstrebe, so muss man seine Entwicklung
unterstützen, sonst wird es nur bei den kleinen Dingen sich aufhalten,
weil sie ihm zugänglich sind; es wird sich an kleinliche menschliche

Überlieferungen heften und sich nicht bekümmern um die

grossen Gebote Gottes, die da sind Treue, Gerechtigkeit und
Barmherzigkeit."

Ferner wies Girard hin auf die natürliche Flatterhaftigkeit des

kindlichen Geistes, wie sich die vereinbaren könne mit den
inhaltsschweren Ideen der christlichen Religion und der Beharrlichkeit der
christlichen Tugenden. Er wies hin auf die geringe Fassungskraft
der Jugend, die mit Mühe zwei Vorstellungen miteinander verbinden
kann. Und wie schwach ist die Unterscheidungsgabe? Alle Tage
sieht man, dass das Kind den Schein nimmt für die Wirklichkeit,
das Wort für die Sache, das Mittel für den Zweck. Wie viele Missgriffe

gehen daraus hervor, die stets, aber namentlich auf religiösem
Gebiete, von den traurigsten Folgen sind! Daher kommt es, dass



— 77 —

man am Buchstaben klaubt, ohne sich mit dem Geiste zu beschäftigen,

der jenen allein belebt. Daher kommt es, dass man ein Opfer
auf den Altar bringt und sich dafür der heiligsten Pflichten der
Natur entledigt wähnt. Daher kommt's, dass man prachtvolle Grabmal

er für die Propheten erbaut und bereit ist, sie zu erwürgen,
wenn sie wieder kommen.

Mit dieser Klarheit und Energie fuhr Girard fort, zu beweisen,
dass die Bildung der Jugend notwendig ist, und an Tatsachen wies

er nach, dass jene Verdächtigungen, welche gegen ihn und seine

Schule ausgestreut wurden, Verleumdungen und Lügen sind. Allein
wenn Girard so viele Vernunftgründe für sein Werk hätte aufzählen
können wie Sand am Meer, seine Sache hätte dennoch unterliegen
müssen. Die Patrizier fürchteten, sie würden ihre kaum erlangte
Herrschaft wieder verlieren, wenn die Volksbildung aufblühen sollte.
Es gab zwar auch edelgesinnte Männer unter ihnen, welche sich
auf Girards Seite stellten ; aber der Mehrzahl waren die Vorrechte
lieber als das Recht. Sie sahen sich nach Bundesgenossen um und

fanden, die bereitwilligsten und besten für sie seien die Jesuiten.
Dieser Orden, welcher im 18. Jahrhundert seiner Umtriebe wegen
aus dreizehn europäischen Staaten vertrieben und von Papst
Clemens XrV. war aufgelöst worden, wurde 1814 wieder hergestellt, dass

er die letzten Spuren der Revolution vertilge und Fürsten, Pfaffen
und Patriziern die Herrschaft befestige. Die freiburgischen Patrizier
dachten, sie könnten nur dann ruhig regieren, wenn die Einwohner
der Stadt in Armut und die Landbevölkerung in Unwissenheit
versunken bleibe. Deswegen war ihnen Girards Schule ein Stein des

Anstosses; sie war es nicht minder den Jesuiten. Grössere Gegensätze

konnten ja nicht zusammenstossen, als der edle Franziskaner
und die Gesellschaft Jesu : er widmete sein ganzes Dasein der
Erziehung zur sittlichen Freiheit; die Jesuiten fordern knechtischen
Gehorsam und blinde Unterwerfung unter die Autorität der Kirche ;

zur Aufrechterhaltung derselben ist ihnen kein Mittel zu schlecht:
Bestechung, Wucher, Diebstahl, Meineid, Brandstiftung und jegliche
Unsittlichkeit sind ihnen und ihren Kreaturen erlaubt. Die Patrizier
Freiburgs dachten, solchen Leuten werde es wohl gelingen, Girards
Schule zu vernichten, und der Orden wurde 1818 berufen. Sobald
der Orden in Freiburg wieder festen Fuss gefasst, wurden die
Angriffe gegen Girard verdoppelt. Der gegenseitige Unterricht,
behaupteten die Jesuiten, sei eine protestantische Methode und bringe
die katholische Religion in Gefahr; sie warfen ihm Irreligiosität vor



und behaupteten, sein Sprachunterricht sei der Seligkeit nachteilig.
Vergebens liess Girard seine Schüler in der Religion prüfen, wobei
sich schönere Resultate zeigten als je; seine Gegner erschienen nicht
am Examen. Der Bischof, welcher noch im Jahre 1817 dem Volk
die Einführung des gegenseitigen Unterrichts empfohlen, wurde von
den Jesuiten bearbeitet, dass er sich schon 1821 dagegen aussprach
und zwei Jahre später vom Grossen Rate forderte, denselben zti
verbieten. Das Landvolk wurde aufgehetzt und das Gerücht
verbreitet, Girard werde verbrannt, so dass eines Tages eine Menge
Landvolk in die Stadt lief, um diesem Autodafé beizuwohnen.
Vergebens traten Schulkommission und Gemeinderat für Girard in die

Schranken, und 242 Hausväter forderten in einer Petition die

Erhaltung der Schule ; Mittwoch den 4. Brachmonat 1823 versammelte
sich der Grosse Rat und beschloss, in Anbetracht der Religionsgefahr,

den gegenseitigen Unterricht zu verbieten. Die Schule, an
welcher Girard beinahe zwanzig Jahre gearbeitet und die er durch
fortwährende Verbesserungen zu einem hohen Grad von Vollkommenheit

gebracht, wurde für ihn auf immer geschlossen. Dieser Schlag
hat nicht nur ihn und die Stadt, sondern den ganzen Kanton
getroffen. Schon hatte das Licht, welches Girard in Freiburg
angezündet, in mehrere Landgemeinden geleuchtet.

Die Bevölkerung von Freiburg war über die Gewalttat des

Grossen Rates so erbittert, dass sie zu den Waffen greifen wollte.
Um Blutvergiessen zu verhindern, verliess Girard seine Vaterstadt.
Nach seiner Abreise herrschte allgemeine Trauer. Alexander Vinet, der

um diese Zeit durch Freiburg reiste, erzählt, die Bevölkerung sei

in einer Stimmung gewesen, wie wenn die Stadt im Sturme

eingenommen worden wäre. Girard begab sich in das Franziskaner-
kloster nach Luzern. In den nämlichen Tagen sank seine teure
Mutter ins Grab. Dieser doppelte Schicksalsschlag zerschmetterte

ihn nicht; er verliess Freiburg mit der frohen Uberzeugung, dass

die Sache der Volksbildung dennoch den Sieg davontragen werde,
und sagte beim Abschied zu einem seiner Freunde: Man kann die

Wahrheit kreuzigen, aber nicht töten ; nach einigen Tagen lebt sie

neu wieder auf.

VIII. Seine Philosophie.

Ausser der Pädagogik beschäftigte sich Girard meistens mit
philosophischen Studien. Von seinem fünfundzwanzigsten Jahre an

war er, mit einigen kurzen Unterbrechungen, den Novizen seines



Klostors Professor der Philosophie bis zur Aufhebung seiner Schule
1823. Wenn or die Schulkinder durch seinen Unterricht erfreut

hatte, so kehrte er zurück ins Kloster, um den Katheder zu besteigen
und den angehenden Mönchen Philosophie zu dozieren. Yon 1828

bis 1834 lehrte er diese Wissenschaft am Lyzeum in Luzern. In
einem Leitfaden, den er dort für seine Schüler ausarbeitete, hat er
seine philosophischen Ansichten im Zusammenhang dargestellt. Es

sind darin folgende vier Fragen beantwortet: Was ist das All?
Was ist Gott? Was ist der Mensch und welches ist seine Bestimmung

Er zeigt, wie sowohl die Weltordnung als die Tiefe des menschlichen

Gemüts Zeugnis geben für den lebendigen Gott. Als göttliche
Eigenschaften zählt er auf: Ursprünglichkeit, Harmonie, Unwandelbarkeit

und Vollkommenheit. Gott ist ihm weder immanent, noch

transzendent; er findet ihn überall, wie der Sänger des 139. Psalms.

Gott ist der Schöpfer der unendlichen Welt; von ihm kommt alles

Schöne und Gute, die Freiheit, die Wahrheit, Liebe und Freude.

Der Mensch ist der Spiegel, der Grund und der Massstab alles

von ihm Erkennbaren. Wir können uns bilden oder verbilden, aber

nicht umschaffen ; denn wozu wir keine Anlagen haben, dazu haben

wir auch keine Empfänglichkeit. Dann unterscheidet er am
Menschen sechs Seiten: die sinnliche, die denkende, die ästhetische, die

gesellige, die moralische und die religiöse.
Alle sechs Seiten harmonieren miteinander, nicht zwar wie sie

meistens durch den Willen entwickelt und geformt werden, sondern

nach ihrer ursprünglichen Anlage und Bedeutung. Ihre Zielpunkte
sind :

Sinnliches Wohlsein, Wahrheit, Schönheit, Geselligkeit, Heiligkeit

und Religion, und keines schüesst an sich das andere aus ; nur
müssen die Forderungen der einzelnen Triebe gehörig ausgeglichen
werden, damit allen genug geschehe. Das Sittengesetz drängt sich uns
dazu als Wegweiser auf und gewährt uns in der Selbstzufriedenheit
oder in der Hoffnung reichen Ersatz für alle gebrachten Opfer. In
der wunderbaren Synthèse zweier sehr ungleicher Elemente findet
sich die Ausgleichung unserer Triebe. Es entfalten sich die höhern

Triebe aus den niedern und letztere setzen die erstem voraus. Die
sinnliche Seite ist gleichsam die Wurzel aller übrigen, nicht allein,
weil der Sinn überhaupt allen Stoff liefert, worauf sich das Seelenleben

nach allen Richtungen bezieht, sondern weil aus dieser
niedern Gegend alle Anregungen zu höhern Verrichtungen herrühren.



— 80 —

Der Mensch ist von Natur weder gut noch böse. Mit den

sechsfachen, grenzenlosen Trieben ist der Seele ein sechsfaches ebenfalls

grenzenloses Bedürfnis angestammt, eine unruhige Sehnsucht,
eine geheimnisvolle Liebe des Unendlichen, die ihren Gegenstand und
ihr Genüge im Sichtbaren vermisst. Die Seele ist an sich nichts
als Anlage, sie ist leer von Ursprung. Sie ist ein Beharrliches und
Gebundenes, ein Wechselndes und Ungebundenes. Das Gebundene
sind die sechs Seiten, das Wechselnde, Freie äussert sich durch
die Wirksamkeit. Sie hat ein ungeheures Ziel ; Rückschritte sind
unvermeidlich, weil man oft fehlt. Von Unwissenheit führt der Weg durch
Irrtum zum Wissen. Wer rückwärts geht, muss mit Beschwerde und
Verlust wieder umkehren oder auf die Menschenwürde verzichten.

Die moralische Religion ist nur für Unschuld und Tugend; es

glaubt der Böse zwar auch, aber er wendet sich erschrocken von
dem harten Gebieter, von dem lästigen Zeugen, von dem drohenden
Richter weg. An diesem Schreckbild ist ihm aus Missbrauch der
Freiheit sein folterndes Gewissen ganz lebendig geworden. Auch
dies ist Natur, und es lässt sich fragen, nicht etwa, ob es

Philosophen, sondern ob es Menschen sind, die behaupten, Religion sei

nichts als politisches Blendwerk und Pfaffenbetrug.
Zwischen Vorstellen und Begehren ist beständig Wechselwirkung.

Was man nicht kennt, begehrt man nicht. Die kritische
Philosophie hat blinde Vernunftgesetze aufstellen wollen ; das war
ein Missgriff; aber gänzliche Verblendung ist es, wenn Männer des

Tages die Menschen gesellig, sittlich und fromm machen wollen,
durch lauter Unwissenheit.

Hochedel geboren ist der Mensch mit seinen Anlagen als:

Vernunft, schaffende Kraft, gebende Liebe, Religion, Freiheit. Jeder

Mündige steht unter dem Gesetz seines eigenen Gewissens ; allem
dieses Gesetz ist kein von ihm gemachtes, sondern eure ihm mit
seinem Wesen gegebene Vorschrift, die unerbittlich fordert, dass er
sich mit der grossen Weltharmonie durch und durch in
Ubereinstimmung setze. Dem angestammten Adel soll nun der erworbene
hinzukommen durch die grösstmögliche Entfaltung unserer ins

Grenzenlose gehenden Anlagen. Der Genuss liefert zur Veredlung
keinen Beitrag; er kann nur geliebt, nie geachtet werden. Wir
sind ohnehin ganz leidend und abhängig dabei. Er zieht uns an,
wie die Erde den Stein, und Menschengrösse besteht darin, dass

wildem Zug widerstehen und beschränken den Trieb und gross seien

im Entbehren und Leiden, wie auch im Unternehmen.



— 81 —

In der sich stets steigernden Tugend besteht die höchste

Veredlung der Menschheit. Ohne Tugend hat alles andere keinen Wert.
Stets ehrwürdig ist uns die Tugend an und für sich ; und erst dann

erwirbt sie unsere volle Verehrung, wenn sie Wissenschaft und
Kunst und Huld zu Gehülfinnen hat. In diesem Verein besteht
also die höchste Veredlung der Menschheit und die eigentliche Aufgabe

ihres Wesens. Eben diesen Verein denken wir uns in der
Gottheit.

Girard hat kein philosophisches System aufgestellt, aber sich
auch keiner Schule unbedingt angeschlossen, sondern aus den
vorhandenen Philosophien das Beste und Gediegenste ausgewählt. Seine
Gedanken zeugen ebensosehr von der Tiefe seines Nachdenkens,
als von der Reinheit seiner Gesinnung. Erfahrung, Vernunft und
Gewissen sind seine Führer. Wie schön und natürlich, klar und
bündig ist auch seine Sprache ; da sind keine dunkeln Phrasen ;

was er sagt, ist jedem Gebildeten verständlich, und keiner wird
diese Philosophie ohne Nutzen und grosse Befriedigung lesen.

Girard ist nach Inhalt und Form seiner Schriften ein wahrer
Popularphilosoph.

IX. Sein Lebensabend.

In Luzern wirkte der bis ins hohe Greisenalter unermüdliche
Pädagog als Mitglied des Erziehungsrates ebenfalls für Hebung des

Volksschulwesens. Oft machte er Reisen in die Täler der Urkantone,
um auch dort Sinn und Geist für die Jugendbildung zu wecken.
Als er glaubte, die Leidenschaft habe sich in Freiburg gelegt,
suchte er (1834) seine Vaterstadt wieder auf, zog sich von allen
Ämtern zurück in sein Kloster, um seine letzten Jahre der
Ausarbeitung des Werkes: „Stufenmässiger Unterricht in der
Muttersprache1'1 zu widmen. Darin hat er seine Gedanken über Menschenbildung

und die Erfahrungen, welche er auf dem Gebiete der
Erziehung machte, der Nachwelt aufbewahrt. Die Einleitung sagt, das
Buch sei für die Lehrer und Lehrerinnen, welche ihren Beruf nicht
als ein Handwerk treiben, sondern ausüben als eine heilige Pflicht.

Girard macht darauf aufmerksam, dass wir in einer Übergangsperiode

leben, wo die alten Bande in Familie, Staat und Kirche
mehr und mehr sich lösen, und dass die heranwachsenden Generationen

nur durch eine gediegene, sittlich-religiöse Bildung für
Ordnung und Frieden können gewonnen werden. Er wendet sich vorerst



— 82 —

an dio Mütter und erwartet von ihnen, insofern sie diesen schönen
Namen verdienen, dass sie die sittlichen und religiösen Gefühle
wecken und so das Fundament zur Erziehung legen. Don Lehrern
und Lehrerinnen gibt er die Mission, auf diesen Grundlagen das

"Werk der Erziehung aufzubauen. Diejenigen, welche dem Kinde
nur Kenntnisse und Fertigkeiten beibringen und unterlassen, Geist
und Gemüt zu bilden, nennt er geradezu Betrüger. Er verwirft
einen Sprachunterricht, der nur die Wörter, ihre Klassifikation,
Abänderung und Rechtschreibung in Betracht zieht und den Inhalt der

Sprache ausser acht lässt; er protestiert gegen einen Sprachunterricht,

der die Kinder daran gewöhnt, sich mit Worten zahlen zu
lassen und den Mitmenschen und Gott nur mit der Zunge zu dienen.
Girard verdammt eine Methode, die nur Verstand und Gedächtnis

bildet, das Gemüt aber unberührt lässt und so den Kindern nur
Steine bietet statt Brot.

Im ersten Band entwickelt Girard seine pädagogischeu Grundsätze,

die folgenden sechs Bände enthalten die methodische
Ausführung. Da ist ein vollständiger Sprachkurs, christliche Sitten-
und Glaubenslehre, Mythologie und Logik.

Vom einfachsten Sprachausdruck schreitet er stufenmässig
vorwärts bis zur Rede und zum Dialog, macht den Schüler durch die

mannigfaltigsten Übungen vortraut mit Grammatik, Synonymen und

Homonymen, Stilistik und Poetik. Dieses Werk ist Girards Testament;

er hat darein seine Geistesfülle und seine tiefsten Gefühle

ausgegossen und es in einem so reinen und eleganten Französisch

geschrieben, dass man's den klassischen Werken eines Fénelon zur
Seite stellt. Als 1844 der erste Band erschien, wurde ihm von der
Pariserakademie der Preis von Fr. 6000 zugesprochen, welcher
durch ein Yennächtnis des Franzosen Mensyon für diejenigen
Schriften bestimmt worden, die am meisten zur Förderung der
Sittlichkeit beitragen.

Ausserdem schrieb Girard noch einige kleinere Schriften,
pädagogischen und philosophischen Inhalts, theologische Schriften in
lateinischer Sprache. Er arbeitete ferner an den meisten

Schulgesetzen, die in der sturmbewogten Zeit von 1831—1848 in den

verschiedenen Schweizerkantonen eingeführt worden. Bis in sein

hohes Alter war die Schule seines Lebens Freude ; hin und wieder
verliess er die Einsamkeit des Klosters und besuchte Lehrerbildungsanstalten

(das Seminar zu Münchenbuchsec 1838) und Volksschulen.
Einst besuchte er mit drei reformierten Pfarrern die besten Schulen



— 83 —

der romanischen Schweiz. In einem Dorfe hei Lausanne fragte er
eine Schülerin: „Was ist Sünde ?,Jm „„Was Gott nicht liebt"a,
antwortete das Kind. Girard war über die schöne und treffende Antwort

so erfreut, dass er es umarmte und seine Kollegen versicherte,
kein Theolog könne die Sünde besser definieren, als dieses Kind
es soeben getan habe. Menschenfreunde aus allen Ländern und
allen Ständen besuchten den edeln Mönch in seiner Klosterzelle.
Jedermann wurde freundlich aufgenommen und fand bei ihm stets

eine heitere Seele und geistreiche Unterhaltung. Wenn er dann auf
das zu reden kam, wie die Not der arbeitenden Klassen gelindert
werden könne, so leuchtete sein Auge, und in den Zügen des

achtzigjährigen Greises glühte das Feuer der Jugend. Mit wachsamem

Auge beobachtete er stets auch die Angelegenheiten des Vaterlandes,
und als Freiburg dem Sonderbund beitreten wollte, erhob er, leider
vergebens, seine warnende Stimme. Im Jahre 1848 arbeitete er
noch am freiburgischen Schulgesetz, das noch heute als Muster

gelten kann. Das schöne Schulgesetz von 1848 war Girards letzte

Arbeit; bald darauf ergiff ihn eine heftige Krankheit, infolge deren

er am 10. März 1850 in seiner Zelle verschied im 85. Jahre seines

Lebens. Bei der Nachricht von seinem Tode erliess die oberste
Kantonsbehörde ein Dekret, in welchem sie auf das Wirken des

grossen Mitbürgers hinwies und erklärte, der Verstorbene habe sich

um das Vaterland grosso Verdienste erworben.
Auf dem schönsten Platze Freiburgs erhebt sich sein Standbild,

das auf einer Seite folgende Inschrift trägt:
Die Freiburger, das Schweizervolk, Bürger Frankreichs,

Italiens und Deutschlands haben dieses Monument dem Pater
Girard errichtet, dem Vater der Jugend, dem Wohltäter des

Volkes und der leidenden Menschheit, dem christlichen
Philosophen und dem patriotischen Mönch.

Fassen wir zum Schlüsse noch kurz zusammen, was Girard
dem Vaterlande und der Menschheit geleistet. Er hat Pestalozzis
Ideen nach ihrem ganzen Beichtum, ihrer Tiefe und Tragweite auf-
gefasst, sie zuerst in der Volksschule praktisch durchgeführt und
nach Italien und Frankreich verbreitet. Mehr noch als Pestalozzi
hat Girard die Erziehung des Willens betont und die grosse
Bedeutung des Sprachunterrichts in dieser Hinsicht erkannt. Er hat
diesen, sowie den Religionsunterricht, von dem dürren Formelwesen
befreit und auf naturgemässe Grundlagen aufgebaut. Von seinem

organisatorischen Talente zeugen die Schulgesetze und Réglemente



— 84 —

mehrerer Kantone. Ebenso gross ist Girard als Priester. Wo er
hinkam, war er Yater der Armen und Tröster der Kranken. Er
ist einer der ersten von denen, welche in der katholischen Kirche
die Dogmatik mit Entschlossenheit und Mut bekämpft haben;
Religion ist ihm nicht totes Fürwahrhalten, sondern Kraft und Leben
und Gott anbeten im Geist und in der Wahrheit. Darin sah er mit
prophetischem Geiste alle Konfessionen einst sich einigen. Makellos

muss sein Wandel gewesen sein; denn seine an blinden Gehorsam

gewöhnten Gegner wussten ihm nichts vorzuwerfen als seine

religiöse Freiheit.
Wie hoch stand er über ihnen Von den Banden des

Buchstabens und menschlicher Autorität hatte er sich losgerungen und

wandelte frei auf den sonnigen Höhen der Menschheit, in den
heitern Regionen des Glaubens und der Liebe.

Nachträge zur Girardfeier

18. Juli in Freiburg.

Der Staatsrat des Kantons Freiburg beehrt uns mit folgender
Zuschrift:

LE CONSEIL D'ÉTAT DU CANTON DE FRIBOURG

A Monsieur E. Lüthi, Président
DE LA SCHWEIZERISCHE PERMANENTE SCHULAUSSTELLUNG A BERNE.

Monsieur,
Votre lettre de félicitations, datée du jour du centenaire de

l'appel du Père Girard au poste de Préfet des écoles de la ville de

Fribourg, nous est parvenue après la clôture de la solennité.

Nous nous empressons de vous remercier de votre témoignage
de sympathie et de l'envoi de votre publication intitulée „Pater
Gregor Girard. Sein Lebensbild als Festgabe zur Girardfeier, den

18. Juli 1905 in Freiburg". Cet écrit rappellera à la génération
nouvelle et à nos confédérés allemands les mérites de l'ami de

l'enfance et de l'instruction populaire dont s'honore notre canton.
Nous souscrivons sans restriction à l'appréciation que vous avez

formulée sur l'homme d'école, sur ses méthodes et ses travaux
pédagogiques. Si beaucoup des contemporains du P. Girard n'ont pas

compris ses vues élevées et son intuition des besoins de l'avenir,
on peut reconnaître dès aujourd'hui que l'histoire lui rendra pleine


	Pater Gregor Girard : sein Lebensbild als Festgabe zur Girardfeier den 18. Juli 1905 in Freiburg [Teil 2]

