
Zeitschrift: Physiotherapeut : Zeitschrift des Schweizerischen
Physiotherapeutenverbandes = Physiothérapeute : bulletin de la
Fédération Suisse des Physiothérapeutes = Fisioterapista : bollettino
della Federazione Svizzera dei Fisioterapisti

Herausgeber: Schweizerischer Physiotherapeuten-Verband

Band: - (1975)

Heft: 263

Artikel: Die psychosomatische Medizin und das Kausalitätsprinzip

Autor: Boss, M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-930641

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-930641
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Physiotherapeut
Le Physiothérapeute
Zeitschrift des Schweizerischen Verbandes staatlich anerkannter Physiotherapeuten
Bulletin de la Fédération Suisse des Physiothérapeutes Erscheint 2monatlich

Nr. 263 August 1975

Hexagon «Roche» 2, Nr. 2, 8—18 (1974)

Die psychosomatische Medizin
und das Kausalitätsprinzip

Von Professor Dr. med. M. Boss,
Daseinsanalytisches Institut für Psychotherapie und Psychosomatik,
Medard-Boss-Stiftung, Zürich

Anmerkung der Redaktion
Im Oktoberheft 1974 wies M. Lavanchy auf den

psychosomatischen Aspekt der Physiotherapie
hin und hob dabei auch die neue und sachge-
mässere Konzeption von Psychosomatik hervor,
die M. Boos aufgrund der phänomenologischen
Daseinsanalyse (M. Heidegger) entwickelt hat. Wir
danken M. Boos und der «Hexagon»-Redaktion,
dass wir hier eine Originalarbeit des Autors zu
diesem Thema nachdrucken können, in der trotz
allen Schwierigkeiten sehr klar die immer noch
nicht genügend verstandene Gleichursprünglich-
keit von Leiblich-sein und In-der-Welt-sein
(Seele) abgehandelt wird, die dem gesunden und
kranken Menschsein zugrundeliegt.

Das Kausalitätsprinzip ist ein Axiom.
Das griechische à£iöuj bedeutet im ursprünglichen

Sinne: etwas als dieses oder jenes
würdigen. 'AÇiôw ist ein Dafürhalten eines
Dinges als dieses oder jenes. Als ein solches
Bestimmen der Wesensart von Dingen sind
Axiome philosophische Aussagen. Sie sind
denkerische Vorgriffe in die Gegebenheiten
unserer Welt. Erst auf ihrem Grunde
vermögen nachträglich wissenschaftliche
Untersuchungen einzusetzen. Das Kausalitätsprinzip

im besonderen ist das Kernaxiom
aller Naturwissenschaften, einschliesslich
der naturwissenschaftlichen Körpermedizin

und jener medizinischen Psychologien,
die Anspruch auf Naturwissenschaftlichkeit
erheben. Selber nichts Naturwissenschaftliches,

sondern vorwissenschaftlicher
philosophischer Vorgriff, ist auch das
Kausalitätsprinzip nicht beweisbar, am allerwenigsten

naturwissenschaftlich beweisbar.

Das Kausalitätsprinzip heisst uns in seiner
vulgären Version, alles Anwesende, auch
den menschlichen Organismus samt all
seinen Partikeln, von vorneherein für Gegenstände

zu halten, die untereinander in lük-
kenlosen, berechenbaren Wirkungszusammenhängen

stehen. Immer soll eines die
Ursache, die Causa efficiens sein, die etwas
anderes als ihren Effekt aus sich selbst heraus

hervorzubringen vermöge. Die wesentlichen

Denker der Menschheit sind allerdings

dieser vulgären Kausalitätsvorstellung
seit eh und je zu Leibe gerückt.

Bereits die altindische Ajati-Lehre machte auf
deren Unhaltbarkeit aufmerksam. Nicht
minder radikal korrigierte der grosse Sprecher

der neuzeitlichen Naturwissenschaft,
der Philosoph Immanuel Kant5, das
vulgäre Kausaldenken. Er schreibt: «Alles, was
geschieht (anhebt zu sein), setzt etwas voraus,

worauf es nach einer Regel folgt.» Und
in der zweiten Auflage seiner Kritik der
reinen Vernunft fügt er hinzu: «Natur
überhaupt ist Gesetzmässigkeit der Erscheinung

in Raum und Zeit5.»

Den solcherweise philosophisch geläuterten

Kausalitätsbegriff haben sich inzwischen

auch die naturwissenschaftlichsten
der Naturwissenschaftler, die Physiker, zu
eigen gemacht. Auch sie ersetzen längst das

vulgäre «Woraus» durch das Kantsche
«Worauf». Sie verstehen unter einem
Kausalzusammenhang nie mehr etwas anderes
als die blosse Registrierung immer gleich-

1



artig sich wiederholender, aber rein
zeitlicher Abfolgen bestimmter regelhaft
nacheinander zum Vorschein kommender
Gegebenheiten. Sie wissen dabei, dass ihr
Kausaldenken hinsichtlich des sachhaltigen
Zusammenhanges der zeitlich nach einer Regel

aufeinanderfolgenden Erscheinungen
leer ist und keinen «inneren» Sinnzusammenhang

zwischen diesen ausweisen kann
noch solches will.

Hinzu kommt, dass die modernen Physiker

von Rang auch einer zweiten Aussage
Kants wieder recht geben. Sie sind mit ihm
der Überzeugung, dass ein bloss kausales
Denken überhaupt nicht zum Verstehen
der Lebewesen ausreicht. Kant postulierte
deshalb eine zusätzliche teleologische
Vorstellungsweise. Die modernen Physiker
formulieren den nämlichen Sachverhalt so,
dass das Kaus'alitätsprinzip der Obertitel
für rein différentielle Gesetze sei. Solche
jedoch könnten immer nur über eine
Wirkung von einem Ort auf dessen unmittelbare

Nachbarschaft und von einem Jetzt-
Zeitpunkt zum nächsten «Jetzt» etwas
aussagen. Gesetze, nach denen räumliche oder
zeitliche Fernwirkungen auf ein Ziel hin
ablaufen würden, wie sie im Bereiche des

Lebendigen angenommen werden müssten,
gebe es in der naturwissenschaftlichen Physik

nicht. Mit Hilfe des Kausalitätsprinzips
könne zum Beispiel nie erklärt werden,
weshalb die Zellteilung in einem Organ
jeweils gerade dann aufhöre, wenn dieses zu
seiner rechten, das heisst, zu seiner ihm
vorausbestimmten Gestalt angewachsen sei.
Auch ein Verständnis der Phylogenese sei

völlig ausgeschlossen, wenn nur das
Kausalitätsprinzip vorherrschen würde (vergleiche

hiezu beispielsweise Heitler4 und Wil-
der-Smith7).

Neuerdings tauchte zwar vielerorts die
(trügerische) Hoffnung auf, diese Grenzen,
die dem Kausalitätsprinzip wesensmässig
gesetzt sind, würden durch die aufkommenden

Naturwissenschaften der Kybernetik
und der Informationstheorie geweitet,

gar gesprengt werden können. Auch sie sind
aber keineswegs in der Lage, die
grundsätzliche Unzulänglichkeit des Kausalitätsprinzips

als Horizont für ein sachgemässes
Verstehen des Lebendigen, gar des existierenden

Menschen zu beheben. Kybernetik

und Informationstheorie sind selber nichts
anderes als ein etwas verfeinertes und
durch zahlreiche anthropomorphisierende
Fachausdrücke verniedlichtes Kausaldenken.

Alle Fragen, die das vulgäre und das

philosophisch saubere Kausaldenken offenlassen

mussten, werden durch die Kybernetik
und die Informationstheorie lediglich

etwas weiter zurückverlegt. Wird man
dereinst auch noch so vollkommen die
Programme zu entziffern vermögen, die die
chemisch-physikalischen Vorgänge in den
Körperzellen steuern: Programme gibt es

nie ohne einen Programmierer. Das Wesen
dieses grundlegenden Hintergründigen
bleibt auch der Kybernetik und der
Informationstheorie verschlossen.

Ungeachtet all dieser Sachverhalte ist
namentlich unter den naturwissenschaftlich
arbeitenden Ärzten und Psychologen die
Zahl derjenigen noch gross, die sich stets-
fort und sorglos an die vulgäre, von den
echten Naturwissenschaftern längst über
Bord geworfene Kausalitätsvorstellung
klammern. Sie halten heute noch für wahr,
dass tatsächlich ein als Ursache angesetztes
Ding eine nicht schon in ihm enthaltene,
ganz andere Erscheinung als ihren Effekt
aus sich heraus hervorzubringen vermöge.

Namentlich ist es der immer mehr an
Bedeutung zunehmende Bereich der
sogenannten psychosomatischen Leiden, in dem
ärztlicherseits ein solch nachlässig
vorgestelltes Kausalitätsprinzip unentwegt weiter

zur Anwendung gelangt. Ihm entsprechend

wird im Bereiche der psychosomatischen

Medizin mit grösster Selbstverständlichkeit

behauptet, die Psyche würde über
Impulse auf die vegetativen Gehirnzen-
tren Funktionsstörungen, oft sogar organische

Strukturläsionen im Sorna bewirken
können. Doch kommt auch die Abwehr
gegen derartige Naivitäten des ärztlichen
Denkens nicht zuletzt aus den eigenen Reihen

grosser Mediziner. Kein Geringerer
zum Beispiel als der Altmeister der Physiologie,

C. S. Sherrington6, hat diese geläufige

kausale «psychosomatische»
Gedankenlosigkeit drastisch an den Pranger
gestellt. In bewegten, nahezu poetisch-dramatischen

Worten schreibt er: «Wie können
die körperlichen Empfindungsrezeptoren
den Geist beeinflussen, und wie kann eine

2



Reaktion im Gehirn eine Reaktion in der
Psyche bedingen? Wie kann das zauberhafte

Gewebe von Nervenimpulsen im
Gehirn, welches ständig bedeutungsvolle, stets
wechselnde Muster webt, wie kann dieses
Gebilde so reiche geistige Erlebnisse
hervorrufen — zum Beispiel das Wahrnehmen
von all dem, was wir sehen und hören,
oder alle körperlichen Empfindungen, die
uns vielleicht nie voll bewusst werden? Der
Geist ist nicht physikalische Energie,
elektrischen Nervenimpulsen gleich; und keine
Prozesse von rein physikalischer Energie
könnten je ,Psychisches' aus ,Nicht-Psychischem'

produzieren. Und doch: Hätte das
Psychische keinen Wirkungszusammenhang
mit Energie, wie könnte Energie ihm dienlich

sein? Die Energievorstellung bringt uns
bis an die Schwelle des Wahrnehmungsaktes.

Dort lässt sie uns aber im Stich. Die
Physik sagt mir, dass mein Arm nicht
bewegt werden kann, ohne dass er die Sonne
stört. Die Physik sagt mir aber auch, dass
meine Psyche die Sonne nicht beeinflussen
kann, wenn sie nicht Energie ist. Doch
ereignet sich das theoretisch Unmögliche:
Mein nicht-energetisch gearteter Geist
vermag meinen Arm zu beugen und so die
Sonne zu beeinflussen1'.»

Die Resignation eines der bedeutendsten
Lehrmeister der neuzeitlichen naturwissenschaftlichen

Physiologie hinsichtlich ihres
Klärungsvermögens gegenüber den
«psychosomatischen» menschlichen Phänomenen
ist vollkommen.

Was Sherrington bei den normalen
«physiologischen» Wahrnehmungen und Handlungen

zugibt, gilt erst recht hinsichtlich
pathologischer Körper-Seele-Beziehungen.
Die lange gehegte Illusion, ständig sich
verfeinernde hirnphysiologische Erkenntnisse

vermöchten den als Körperorganismus
vorgestellten menschlichen Leib der

Psyche näherzubringen und umgekehrt,
dürfte nachgerade verflogen sein. Nie werden

die naturwissenschaftlich erreichbaren
Befunde in bezug auf den Soma-Psyche-
Zusammenhang mehr erbringen können als
ein «Dann-Wenn-Verhältnis». Dann, wenn
ein Mensch zum Beispiel die psychische
Wahrnehmung macht: «Dort blüht eine
rote Rose» — oder die Willenshandlung
des Rose-Pflückens vollzieht —, werden

mit sicherer Regelhaftigkeit durch
hirnphysiologische Untersuchungsmethoden stets
die gleichen chemo-physikalischen Prozesse
in seinen Gehirnzellen festzustellen sein.
Interpretiert man aber diese reine
Gleichzeitigkeitsrelation in einen vulgären
Kausalzusammenhang um und behauptet, die
gehirnlichen Prozesse hätten die Wahrnehmung

eines Bedeutungsgehaltes und den auf
ein bedeutungsvolles Ding gerichteten
Willensakt aus sich heraus produziert, wird
pseudowissenschaftliche Magie getrieben.
Wie in aller Welt sollen je
chemisch-physikalisch-kybernetisch fassbare Prozesse der
Hirnmaterie zu einem Vernehmen-Können
von etwas als etwas in dieser oder jener
Bedeutsamkeit oder zum Wollen einer
bestimmten Körperbewegung verdunsten können?

Und dennoch gibt es immer noch Ärzte
in vorderster Linie, die nicht müde werden,
Beweise für die gesetzmässige Bewirkung
bestimmter Körperstörungen durch gewisse
psychische Faktoren zu fordern, welche
auch einen naturwissenschaftlich geschulten
Mediziner zu überzeugen vermöchten. Dies
aber ist nicht nur ein unmöglich zu
erfüllendes Postulat, es ist auch ein von der
Sache her ungerechtfertigtes Verlangen. Es

entspringt keineswegs den in Frage stehenden

Erscheinungen selbst. Es entspricht
lediglich dem naturwissenschaftlichen
Anspruch, bloss dasjenige als Wirklichkeit gelten

zu lassen, was messbar ist. Dementsprechend

könnte ein naturwissenschaftlich
geführter Beweis ausschliesslich in einem
gesetzmässigen, messbaren und durch Zahlen

ausdrückbaren Zusammenhang der
untersuchten Dinge untereinander bestehen.
Ein solcher Beweis lässt sich indessen nur
antreten, wenn sich beide miteinander kausal

zu verknüpfenden Sachen messen und
in zahlenmässigen Grössen darstellen
lassen. Die solche naturwissenschaftlich
überzeugenden Beweise psychosomatischer
Zusammenhänge fordernden Ärzte definieren
jedoch selber die eine der beiden in Frage
stehenden Gegebenheiten, das «Psychische»
nämlich, als unmessbar, bloss intuitiv
erfühlbar (vergleiche hiezu die paradigmatische

Arbeit von R. Hegglin3). Damit
haben sie aber auch schon zugegeben, dass es

einen naturwissenschaftlich gültigen Beweis
für irgendwelche psychosomatischen Zu-

3



sammenhänge grundsätzlich nicht geben
kann. Die Grundlage für ihn müsste ja
durchgängig somatisch sein, weil allein das
Soma wäg- und messbar ist. Der Beweis
könnte sich also nur auf einen der beiden
in Beziehung zueinander stehenden Bereiche
stützen, auf das Somatische. Somit wäre er
nichtssagend für psychosomatische
Zusammenhänge, weil eben das «Psychische» ausser

Betracht bleibt.

Angesichts dieses Sachverhalts versuchen
andere, das Kausalitätsprinzip in der
psychosomatischen Medizin dadurch zu
retten, dass sie sich an Stelle eines Wechsel-
wirkungszusammenhanges eine Ausdrucksbeziehung

zwischen die «Psyche» und das
«Sorna» hineindenken. Allein, so
«verschlimmbessern» sie die Sache nur. Durch
die Supposition einer Ausdrucksbeziehung
kann weder das Sich-Ausdrückende noch
das Ausgedrückte sachhaltig bestimmt werden.

Dem Sich-Ausdrückenden wird lediglich

die Eigenschaft des Sich-ausdrücken-
Könnens zugeschrieben, in allem übrigen
bleibt es dunkel. Das Ausgedrückte
andererseits degradiert man so zu etwas von
dieser Dunkelheit Herstammendem, von
ihr Abgeleitetem, und es wird nicht
bestimmt, was es selbst für sich eigentlich ist.

Doch damit nicht genug der Schwierigkeiten

und der unüberwindlichen Grenzen,
denen das Kausalitätsprinzip in der
psychosomatischen Medizin begegnet. Hinzu
kommt, dass die psychosomatische Medizin
ihrerseits ständig — und schon in ihrem Titel

— von zwei Dingen spricht, die es in
Tat und Wahrheit gar nicht gibt, von einer
«Psyche» nämlich und einem «Sorna».
Jedenfalls hat bis heute noch niemand auch
nur den geringsten Anhaltspunkt an den
unmittelbar gegebenen und faktisch
vorliegenden beobachtbaren Phänomenen menschlichen

Existierens aufzuzeigen vermocht,
der für das Vorkommen einer «Psyche» als
einer irgendwo vorhandenen, in sich und
für sich bestehenden substantiellen oder
immateriellen kapselartigen Gegebenheit spräche.

Geschweige denn, dass je schon etwas
in begründeter Weise darüber hätte ausgesagt

werden können, woraus denn eine solche

«Psyche» gemacht sein soll. Auf die
Frage nach deren Wesensverfassung und
Grundstruktur halten die Philosophen und

Psychologen, die für die Bestimmung ihres
zentralen Untersuchungsgegenstandes «Psyche»

eigentlich zuständig wären, immer nur
zwei Arten von Antworten bereit; beide
sind unbefriedigend genug. Manche
«Experten» geben ihr völliges Nichtwissen
offen zu; andere bieten lediglich irgendwelche

willkürlich erdachten Modellvorstellungen

an, von denen aber keine einzige
das verstehen lässt, was verständlich zu
machen sie sich zumutet. Es ist denn auch
nicht von ungefähr, dass ursprünglich das

griechische Wort «Psyche» gerade keine für
sich bestehende Sache meinte, keinen wo
immer vorhandenen Gegenstand. Vielmehr
bezeichnete noch Aristoteles eine bestimmte
Seinsarr als Psyche», nämlich jene, die den
Lebewesen eigen ist. Erst das Mittelalter
vollzog die Substantionalisierung und
Vergegenständlichung dieser Seinsart zu einem
eigenen, an sich vorhandenen, wenn auch
seinem Wesen nach gänzlich ungeklärt
bleibenden Ding «Psyche». Solches geschah
vermutlich der dannzumal in den Vordergrund

rückenden individuellen Unsterblichkeit

des Einzelnen zuliebe.

Hinsichtlich des zweiten Poles der
psychosomatischen Medizin ist immerhin
zuzugeben, dass etwas am menschlichen Existieren

es sich gefallen lässt, als ein Sorna, das
heisst als eine gegenständlich vorhandene
Körperlichkeit oder als ein dinghafter
Organismus vorgestellt zu werden. Dieses
Leibliche des menschlichen Existierens
leistet sogar solchem Vorstellen von sich aus
Vorschub: Es ist dasjenige, an das man mit
viel Erfolg messend und berechnend herangehen

kann. Damit ist es ineins jener
Bereich menschlichen Existierens, der noch
am ehesten bis zu einem gewissen Grad
naturwissenschaftlichen Untersuchungsmethoden

zugänglich bleibt. Auch als bloss
vorhandener Körper vorgestellt und untersucht,

gibt das Leibliche sehr zahlreiche
und überaus nützliche Antworten. Doch
entschwindet bei solchem Denkansatz
immer schon zum vornherein und für immer
das Eigentliche und spezifisch Menschliche
dieser Leiblichkeit dem Blick. Der
naturwissenschaftliche Forscher hat nur noch
eine höchst komplizierte Maschine aus
unzähligen Regelkreisen in der Hand. Weil
aber die Naturwissenschaft aus ihrem We-

4



sen selbst heraus das Eigentliche der
menschlichen Leiblichkeit, nämlich ihre
Menschlichkeit, nie in den Blick bekommen

kann, gelingt ihr danach auch durch
keine noch so verwegene intellektuelle
Akrobatik mehr, die beiden als vorhandene
Dinge gedachten Gegebenheiten «Psyche»
und «Sorna» je wieder zu einem ganzen
existierenden Menschen zu vereinigen.

Stellen sich jedoch «Psyche» und «Sorna»
nicht als faktisch vorhandene Gegebenheiten,

sondern als rein gedankliche
Abstraktionsprodukte eines bestimmten vorstel-
lungsmässigen Vorgehens gegen das menschliche

Existieren heraus, dann kann es
zwischen «Psyche» und «Sorna» auch keine
nachweisbare Beziehung geben. Zwischen
Nicht-Existierendem ist überhaupt kein
Verhältnis möglich. Vor allem kann dann
auch das Kausalitätsprinzip hier nicht zur
Anwendung gelangen.

Offensichtlich bedürfen die in unzulänglicher

Weise «psychosomatisch» geheissenen
Phänomene noch einer ganz anderen, das

Kausalitätsprinzip fundamental ergänzenden

Betrachtungsweise. Unserer Erfahrung
nach eignet sich hiefür weitaus am besten
jene ganz andere wissenschaftliche
Zugangsart zu den Gegebenheiten unserer
Welt, die eine phänomenologische oder
daseinsanalytische Untersuchungsmethode ist.
Sie trägt diesen Namen deshalb zu Recht,
weil sie die Phänomene des menschlichen
Da-Seins nicht mehr sogleich schon nach
dem ersten Augenschein wieder im Stiche
lässt, um auf Grund des Kausalitätsprinzips

raschestens nach hinter ihnen vorhanden

gedachten, quantifizierbaren und
berechenbaren Kräften und Substraten zu
suchen; sondern sie verweilt bei den unmittelbar

gegebenen und sich zeigenden Qualitäten

des menschlichen Existierens und seiner

Welt. In solchem Verweilen soll uns das

uns Begegnende von ihm selbst her die
Fülle seiner ihm eigenen Bedeutsamkeiten
und Verweisungszusammenhänge in immer
differenzierterer Weise zusprechen.

In welch hohem Masse diese phänomeno-
logisch-daseinsanaly tische Untersuchungsmethode

ein adäquates Verständnis der
sogenannten psychosomatischen Erscheinungen

zu eröffnen vermag, sei zunächst durch

ein möglichst einfaches, noch nicht
pathologisches Beispiel veranschaulicht. Gesetzt
den Fall, ein Mensch weint in seiner Trauer
über den plötzlichen Verlust seines geliebten

Ehepartners. Die Stimmung der Trauer
gilt als etwas «Psychisches». Als solches ist
die Trauer nicht wäg- und messbar. Die dabei

geweinten Tränen dagegen kann man
wägen und messen. Sie können sogar
chemisch auf ihren Kochsalzgehalt und auf
andere Moleküle hin untersucht werden.
Allein, wird eine Träne erst einmal gewogen
und chemisch analysiert, handelt es sich
dann überhaupt noch um eine Träne?
Kaum! Denn messen und analysieren wir
sie, halten wir bloss noch einen Tropfen
Flüssigkeit, aber keine Träne mehr in der
Hand. Ist also die Träne eines trauernden
Menschen etwas «Psychisches» oder etwas
«Somatisches», oder ist sie keines von
beiden? Was ist sie dann, und wie steht sie

nun — wenn schon weder kausalgenetisch
noch ausdrucksmässig — zur Trauer?
Offenkundig ist zunächst nur jenes eine,
Träne und Trauer Einigende, in das sie
beide zusammengehören. Das ist immer ein
existierender Mensch. Demnach liegt für
ein adäquates Verständnis sowohl der
«psychischen» Trauer als auch der «somatischen»

Träne alles daran, erst einmal das
beide einigende menschliche Existieren, in
das sie zusammengehören, menschengemäss
zu begreifen.

Unmittelbar gegeben und von jedermann
allzeit nachprüfbar, findet sich der existierende

Mensch immer schon in einer Welt
vor. Er findet sich so in ihr, dass er sich

von allem Anfang an stets in irgendeiner
Beziehung zu dieser oder jener sich ihm
von seinem Weltbereich her zeigenden
Gegebenheit aufhält, in dieser Aufenthaltsbeziehung

zu dem ihm Begegnenden aufgeht,
zu jedem Augenblick als ein solcher
Weltbezug ist und existiert. Er vermöchte
solches indessen überhaupt nicht, bestünde er
seinem Grundwesen nach nicht aus einem
weltweit ausgespannten Vernehmen-Können

der Anwesenheit des in seiner Welt
Anwesenden und aus einem ebensolchen An-
sprechbar-Sein für die dieses Anwesende
jeweils ausmachende Bedeutungsfülle. Sein
Existieren zeigt sich mithin von ihm selbst
her stets als ein Ek-stare im wörtlichsten

5



Sinne. Existierend stehen wir — von Grund
auf — immer einen Bereich von Weltoffenheit

aus, dessen Wesen primäres
Vernehmen-Können und Ansprechbar-Sein ist.
Dies ermöglicht uns ein dem Vernommenen
entsprechendes Antworten in Gestalt unseres

gesamten konkreten Tuns und Lassens.
Unser so geartetes Existieren zeichnet sich
des weiteren und unter anderem noch
dadurch aus, dass es in sich ursprünglich und
daher immer auf die eine oder andere
Weise gestimmt ist, dass es aber auch nichts
Menschliches gibt, das nicht heiblich wäre.
Das Leiblich-Sein ist einer der unabdingbaren

Wesenszüge des Mensch-Seins und hat
als solcher einen eigenen, auf nichts anderes

rückfiihrbaren Seins-Charakter. Es gibt
keinen einzigen Vollzug menschlichen
Existierens in Gestalt irgendeiner Verhaltensweise

dem Begegnenden gegenüber, der
unleiblich wäre. Mit gleicher Radikalität ist
aber umgekehrt zu sagen, dass alles Leibliche

nur sachgemäss und voll verstanden
werden kann, wenn man es immer schon
zum vornherein in seiner ursprünglichen
und unmittelbaren Zugehörigkeit zu dem
existentiellen Weltbezug zu sehen vermag,
in dem sich ein menschliches Dasein jeweils
gerade aufhält und zeitigt. Der oben schon
beispielhaft erwähnte Tränenfluss eines

traurig weinenden Menschen etwa kann
deshalb nicht sachgemässer in seiner Eigenart

charakterisiert werden als durch die
Redewendung, er sei ein Leibphänomen: er
sei das «Leiben» des auf Trauer verstimmten

Bezuges zum Verstorbenen, in dem der
in seiner Trauer weinende Mensch gerade
aufgeht und als welcher Weltbezug er in
diesem Augenblick existiert.

Auch jenes Leibliche des Menschen kann
in seiner eigentlichen Natur nicht erfasst
werden, wenn man es, wie dies üblicherweise

geschieht, in Organe isoliert und als
solche vergegenständlicht, sie damit
zugleich aus dem Existieren herausreisst. Bei
derartigem Vorgehen geschieht dann eben
das nach Sherrington theoretisch Unmögliche,

dass zum Beispiel mein Geist mein
Arm genanntes Organ zu bewegen vermag.
Man braucht indessen nur Sherringtons auf
dem Kausalitätsprinzip beruhende Theorie
durch eine menschengemässere zu ersetzen,
um diese willentliche Armbewegung durch¬

aus theoretisch möglich zu machen. Eine
solch zulängliche Theorie ist es, sich auch
seinen Arm nicht länger als ein primär
isoliertes instrumentelles Organ vorzustellen,
das zunächst einmal aus Knochen, Muskeln,

Blutgefässen und Nerven besteht.
Gewiss stellt jeder Menschenarm dies auch
dar. Dem lange voraus und allem zuvor
ist er als der leibhafte Erscheinungsbereich
der handgreiflichen umweltlich und
mitweltlich bezogenen Handlungsmöglichkeiten

zu sehen, die mein Existieren zusammen
mit allen meinen anderen Verhaltensweisen

konstituieren. So ursprünglich und
unmittelbar meinem vernehmenden und
antwortenden In-der-Welt-Sein zugehörig,
bleibt es nicht mehr länger rätselhaft, dass
mein existentielles Bewegt-Sein und Unter-
wegs-Sein auf etwas zu auch entsprechende
Arm- und Handbewegungen als ihr «Leiben»

umfasst.

Was von der ungestörten, sich «physiologisch»

verhaltenden Leiblichkeit des
Menschen gilt, trifft ebenso für sämtliche
pathologischen Leibphänomene zu. Diese können

dementsprechend als das «Leibliche»,
besser noch, wenn auch ungewohnter: als
das «Leiben» der — je auf besondere Weise
in ihrem Austrag gestörten — Weltbezüge
verstanden werden. Uber ihre Möglichkeiten

vermag der betreffende Mensch nicht
mehr normgemäss frei zu verfügen. Deshalb

stellt eine sachgerechte Lehre von den
krankhaft beeinträchtigten Leibphänomenen

menschlichen Existierens prinzipiell
immer nur die Doppelfrage: Auf welche
besondere Art und Weise ist das «Leiben»
welchen Weltbezuges eines Kranken
gestört?

Augenfälligste Formen sogenannter
psychosomatischer Leiden sind die grossen
hysterischen Anfälle. Als Beispiel sei die
hysterische Beinlähmung einer jungen Frau
aus unserer eigenen Praxiserfahrung
erwähnt. Sie war davon beim Anblick eines
ihr seit geraumer Zeit recht ansprechend
erscheinenden Mannes befallen worden;
dieser Anfall hatte sie auf der Stelle
zusammensacken lassen. S. Freud, dem
Kausalitätsprinzip verpflichtet2"', versuchte sol-

* Siehe auch Hexagon «Roche» 1, Nr. 1, 1—6
(1973).

6



NEUROTOR 4000
Reizstromgerät für Therapie und Diagnostik

Stromformen mit Zubehör Fr. 5'400-

Galvanischer Strom Diphasé fixe Monophasé-Diphasé-Schwellstrom

Faradischer Strom Galvanischer Schwellstrom Exponential-Strom (Dreieck-Impulse)

Monophasé fixe Faradischer Schwellstrom Rechteck-Strom

lieChti
ELEKTROMEDIZIN+RÖNTGEN R. LIECHTI AG 4566 KRIEGSTETTEN TEL. 065/351122



Die neuen MASSOLET-

MASSOLET Norma

Fahrbar, Zentralverriegelung,

hydraulisch

od. elektrisch
höhenverstellbar.
(Nr. 1392)

MASSOLET Variant

Fahrbar, Zentralverriegelung,
hydraulisch od.

elektrisch höhenverstellbar.
Zusätzlich: Drainageein-
stellung für
Lungentherapie. (Nr. 1392 D)

MASSOLET Hocker

für Therapeut oder
Patient. Stufenlose
Höhenverstellung durch
Gasdruckfeder. (Nr. 1313)

8



sind eingetroffen

Der höhenverstellbare MASSOLET-Behand-
lungstisch ist in 20 Ausführungen lieferbar.

Das Standardmodell wird mit dreigeteilter,
gepolsterter Auflage geliefert. Kopfteil und Fussteil

sind stufenlos verstellbar. Eine Zusatzauflage

verlängert wahlweise das Kopf- als auch
das Fussende. Damit sind ideale Variationen
für Rücken-, Arm- und Schulterübungen gegeben.

Mit der Zusatzauflage ist der Reitsitz
möglich, der in der Chirotherapie eine
Voraussetzung zur Beckenfixation bildet. Die

Fussauflage lässt sich bis zu 80 ° heben.

Alle MASSOLET-Modelle sind hydraulisch oder
elektrisch in der Höhe verstellbar. Die
hydraulische Ausführung wird mit dem Fuss
bedient. Von drei Seiten her bedienen Sie mit

dem gleichen Bügel die Hebe- und Senkvorrichtung.

In jeder Höhe bleibt der MASSOLET absolut
stabil. Da merkt man die Präzisionsarbeit.

Sie dürfen aber auch ganz nahe an den
MASSOLET herantreten. Ihre Beine stossen
sich nicht an Stangen und Streben. Wirklich
— eine durchdachte Konstruktion.

Die fahrbaren Modelle sind mit vier Lenkrollen

ausgerüstet und werden durch eine
Zentralverriegelung arretiert. Für die Lungentherapie

eignet sich das Drainagemodell.

Lassen Sie sich über die vielen Möglichkeiten
orientieren. Wir senden Ihnen gerne ausführliche

Unterlagen.

MASSOLET Multi

Fahrbar, Zentralverriegelung,
hydraulisch oder elektrisch
höhenverstellbar. Zusätzlich:
horizontal tiefenverstellbare
Armauflagen. (Nr. 1393)

DrBlaAlen+Co
Nachf. E. Blatter

Center für Rehabilitationshilfen
und Physikalische Medizin
Staubstr. 1, 8038 Zürich, Tel. (01) 45 14 36/45 49 19

9



che Phänomene durch eine «Konversionstheorie»

zu erklären. Die «psychische Energie»

unbewusster Wünsche sollte seiner
Lehre gemäss auf das körperliche Nervensystem

überspringen und dadurch die
Lähmung bewirken. Doch diese kausale
Interpretation trug nicht einmal in den Augen
ihres Schöpfers etwas zum Verständnis bei.
Freud selbst gestand, dass ihm der suppo-
nierte «Energien-Sprung» vom Psychischen
ins Somatische nach wie vor rätselhaft
erscheine. Gar nicht erst zu reden davon,
dass die angeblich das Symptom bewirkende

Ursache, der «unbewusste Wunsch»
an sich schon so unmöglich ist wie das
Vorhandensein eines hölzernen Eisens! Ein
Wünschen nämlich gibt es immer nur als
ein Wünschen von etwas Wünschenswertem.

Jeder Wunsch setzt also immer schon
ein Wissen voraus, nämlich das Wissen
darum, dass es etwas gibt mit dem
Bedeutungsgehalt «wünschenswert». Die Idee
eines unbewussten Wunsches kommt
deshalb einem nicht-wissenden Wissen gleich,
eine Sache, die es nach dem Denkgrundsatz
der Widerspruchsfreiheit nicht geben kann.

Die faktisch ausweisbaren Gegebenheiten
unseres Hysteriebeispiels bieten denn auch
nicht den geringsten Anhaltspunkt für
irgendeine kausale Erklärung, was immer
auch «kausal» heissen mag. Deshalb
vielleicht greifen manche psychosomatischen
Theorien, die das Kausalitätsprinzip bemühen,

auf die Erforschung der Pathogene
zurück. Sie decken die Anlässe auf, die einen
Kranken im Verlaufe seiner Lebensgeschichte

dazu motivieren, sich auf neurotische

Verhaltensweisen zu versteifen.
Vermögen sie solche Anlässe in genügender
Anzahl aneinanderzureihen, glauben sie auch
schon, damit eine Klärung des gegenwärtigen

Leidens als eines solchen erbracht zu
haben. Doch sie täuschen sich. Denn das,
was Anlass gibt für das Zum-Vorschein-
Kommen von etwas, ist nicht nur keine
«psychische Ursache» hiefür, es ist
überhaupt etwas völlig anderes als die durch
den Anlass motivierte Verhaltensweise
seilbst. Die lebensgeschichtlich eruierbaren
motivierenden Anlässe für das Entstehen
eines Leidens und das Verständnis des

gegenwärtigen Leidens als solchen streng
auseinanderzuhalten, bleibt eine zumeist noch

übersehene Notwendigkeit auf dem
Gesamtgebiete der Medizin. In zureichender
Ausführlichkeit ist darauf schon anderenorts

1 eingegangen worden.
Freilich wurde im Verlauf eines

daseinsanalytischen Kur unsere Kranke inne, wie
sehr sie sich seit eh und jeh und immer noch
von der Mentalität der Mutter unterjochen
liess und ihr Verhalten nach ihr ausrichtete.
Sie begriff, dass sie unter dem Bann der
ihr selbst ungemässen Lebensart ihrer Mutter

die Männer bis auf den heutigen Tag als
höchst unziemliche, verbotene, gefährliche
und sündliche Lebewesen verkennen musste.
Deshalb konnte sie auch das Angespro-
chen-Werden durch den ihr jetzt begegnenden

jungen Mann und den Ruf zum
Näherkommen, der von ihm ausging, nur mit
einem Sich-Versagen und mit einem
Zurückweichen vor solcher «Attraktion»
beantworten. Dies heisst, dass ihre ganze
Existenz im Augenblick, da sie den jungen
Mann auf der andern Strassenseite
erblickte, einer Beziehung zu ihm verfiel, die
aus der Zwiespältigkeit eines «Hin-zu-ihm»
und eines «Weg-von-ihm» bestand. Doch
beide sich widerstreitenden Beziehungsmöglichkeiten

stellten nicht die durch das
mütterliche Verhalten verursachten und erst
aus ihm entstandenen Effekte dar. Das
Angezogen- und das Zurückgestossen-Werden
waren der Kranken als Lebensmöglichkeiten

von Geburt an eigen. Das Fehlverhalten
der Mutter hatte sie nur blind gemacht

gegenüber allen ihren andern, ebenfalls
ihrem Existieren von Anfang an zugehörigen
freieren Beziehungsmöglichkeiten dem
Manne gegenüber. Hingezogen- und
zugleich Zurückgerissen-Werden aber bedeutet,

nicht von der Stelle kommen können,
in aller Bewegung gelähmt sein. Denn
gelähmt werden kann nur solches, was we-
sensmässig einen Zuspruch zu vernehmen
und sich — diesem folgend oder sich ihm
verweigernd — auf etwas zu oder von ihm
weg zu bewegen vermag. Ein fliegender
Stein dagegen zum Beispiel, der nichts
versteht, deshalb auch zu nichts zu motivieren
ist, kann weder angelockt noch
abgeschreckt werden. Es gelingt zwar, ihn während

einer Ortsveränderung zu stoppen.
Nie aber verfällt ein Stein, der zu keiner
lebendigen Bewegung zu motivieren ist,
einer Lähmung.

10



Zu fragen bleibt indessen, weshalb sich
das gleichzeitige Hin- und Zurückgerissen-
Werden in Gestalt einer leiblich-hysterischen

Lähmung zeigte. Warum geschah dieses

Hin und Her nicht im Modus eines
offenen, selbständigen, reflektierenden,
besinnlichen Abwägens und freien gedanklichen

Entscheidens? Der Kranken widerfuhr

es deshalb notwendigerweise als eine
hysterische Beinlähmung, weil sie noch völlig

unfrei und extrem unselbständig beiden
gegensätzlichen Verhaltensmöglichkeiten
dem jungen Manne gegenüber ausgeliefert
war. Nicht sie war es, die sich diese
Verhaltensmöglichkeiten als die ihren angeeignet

hatte und dementsprechend frei über sie
hätte verfügen können. Vielmehr wurde
umgekehrt sie von ihrem zwiespältigen Be-
zogen-Sein auf den jungen Mann so
vollständig beherrscht, dass sie gänzlich willenlos,

wunschlos und gedankenlos in den
mitmenschlichen Bezug hineingerissen wurde
und ihn nur dumpf leibend zum Austrag
bringen konnte. Jetzt wird auch verständlich,

weshalb die Kranke nicht einfach am
Erdboden angenagelt hysterisch steif stehenblieb.

Eine hysterische Lähmung solch
spastischer Natur hätte dem neurotischen «Leiben»

eines wesentlich sthenischeren
Weltverhältnisses entsprochen als es jenes war,
in dem die Kranke zum Zeitpunkt ihrer
Lähmung aufging. Ihr Verfallen an die
gegensätzlichen Bezüge zu einem Mann schlug
ihr gesamtes Existieren dermassen in seinen
Bann, dass es sie jeder eigenen «Ständigkeit»

beraubte. Ihren vollkommenen
Standverlust leibte die Kranke in Gestalt des
Zusammensackens und Zubodenstürzens.
Wenn die Lähmung die Beine dieser Kranken

und nicht etwa das Gehör betraf,
geschah dies, weil es von allen Leibbezirken
am meisten die Beine sind, die den Bezügen
des Sich-Annäherns an etwas und des Fliehens

vor ihm angehören.

Ausschlaggebend aber bleibt, dass der
zwiespältige Bezug zu dem jungen Manne
selbst und als solcher es war, der sich
unmittelbar in der hysterischen Beinlähmung
und als sie austrug. Nichts Nachweisbares
rechtfertigt die «metapsychologische»
Zwischenschaltung eines supponierten intrapsychischen

Konfliktes zwischen einem unbe-
wussten erotischen Herbeiwünschen des

Mannes und einem unbewussten, pseudomoralischen,

verbietenden Nicht-Sollen zu
ihm. Keine Sekunde lang lag irgendein wie
immer gearteter Wunsch vor, auf den Mann
zuzugehen, noch zeigte sich je ein Wollen
oder Sollen, von ihm wegzufliehen. Von
Anfang an vollzog sich vielmehr ein
widersprüchliches Bezogen-Sein auf den jungen
Mann einzig und allein im Modus des
«Leibens». Das hysterische Gelähmt-Sein der
Beine war selbst und als solches der
unmittelbare Austrag des krankhaft unfreien
mitmenschlichen Verhältnisses der Kranken zu
diesem jungen Mann. Die hysterische
Lähmung braucht nicht erst als kausal bewirkter

Effekt von einem ohnehin nicht
ausweisbar vorliegenden, vorgängigen oder
gleichzeitigen Wünschen, Nicht-Wollen und
Nicht-Sollen dem Partner gegenüber abgeleitet

zu werden. Nicht nur dies; es kann
grundsätzlich keine hysterische Symptomatik

in Erscheinung treten, wo immer ein
Mensch noch eines eigenen Wünschens,
Wollens oder Sollens fähig ist. Sowohl das
Wünschen von etwas, nämlich wie das
Etwas-Wollen oder -Sollen, setzt ein Minimum

an freiem Gegenüber zum Gewünschten,

Gewollten und Gesollten voraus, das
allem hysterischen Verfallen-Sein an die in
Frage stehenden Gegebenheiten abgeht.

Auch bei einem anderen Paradigma
sogenannter psychosomatischer Störungen,
dem Magenulkus, erweist sich die Anwendung

des Kausalitätsprinzips als
ergänzungsbedürftig. Unter dessen Herrschaft
wurden zwar alle möglichen unbewussten
psychischen Konflikte als die bewirkenden
Ursachen postuliert, unbewusste Wünsche

etwa, wie ein Säugling gestillt zu werden,
oder die durch die «psychische Introjek-
tion» eines bösartigen Mutterbildes ausgelösten

psychischen Reize auf die Magenwand.

Doch handelt es sich bei allen
derartigen Erklärungen nicht bloss um
willkürliche, durch nichts ausweisbare
Spekulationen. Solche Hypothesen bleiben sofort
im unlösbaren Pseudoproblem einer
Wirkungsmöglichkeit von etwas «Psychischem»
auf «Körperliches» stecken. In
phänomenologischer Sicht dagegen zeigten sich bisher

alle Ulkuskranken, die daseinsanalytisch

zureichend untersucht werden konnten,

als Menschen, deren Existenz in einem

11



Übermass auf die eine Verhaltensweise
einer gierigen Weltbewältigung reduziert
war. In dieser einen Art von Weltbezug
verzehrte sich jeweilen ihr gesamtes Leben.
In Gestalt der Selbstverzehrung ihrer eigenen

Magenschleimhaut geschah dann nur
noch ein «Leiben» dieser schliesslich fast
allein zum Austrag zugelassenen
Existenzmöglichkeit. Das «Leiben» der existentiellen

Selbstverzehrung durch ein übermässiges

Leistungsstreben geschieht indessen
keineswegs zufälligerweise an jenem Leibbereich,

den man als das Magenorgan zu
isolieren und zu vergegenständlichen gewohnt
ist. In diesen Leibbereich gehört am
unmittelbarsten der Weltbezug des Bewältigens,
des Sich-Aneignens, des sich Einverleibens,
des Botmässigmachens, des Verdauens von
etwas und macht zentral dessen Wesen aus.

Bezeichnenderweise genügt denn auch
schon in der Mehrzahl der Fälle die
Unterbringung der Ulkuskranken in einem Spital,

um ihre Beschwerden, auch die
röntgenologischen Befunde, zum Verschwinden
zu bringen. Der Spitalaufenthalt erlaubt
ihnen, sich in ein diametral entgegengesetztes

Verhältnis ihrer Welt gegenüber
einzulassen. Das forcierte Bewältigen-Müssen
umweltlicher Ansprüche kann einem
entspannten Sich-gehen-Lassen Platz machen.
Nicht sie, die Kranken, haben sich länger
gehetzt um alles ringsum zu sorgen. Sie
selbst werden nun von andern «gestillt»
und verhätschelt. Zugleich pflegt auch ihr
Leibbereich des Magens nicht länger in
dem früheren übermässig sich selbst
verzehrenden Weltverhältnis mitzuschwingen.

Neben diesen unsachgemäss «psychosomatisch»,

sachgemässer «spezifisch menschlich»

geheissenen Störungen, für deren
Verständnis die Anwendung des
Kausalitätsprinzips offenkundig nicht ausreicht,
gibt es noch eine Unzahl anderer Leiden,
die man die primär somatischen, bestenfalls
— im Unterschied von den angeblich
psychosomatischen — die somatopsychischen
Krankheiten nennt. Schon vor über hundert

Jahren gab es im deutschen Sprachgebiet
eine Zeitschrift, die diese Wörter zu

ihrem Titel gewählt hatte. Denn seit je
zweifelte niemand daran, dass angeblich
primär somatische Leiden sekundär psychische

Störungen bewirken können. Genauer

besehen führt jedoch auch hier jeder duale,
das menschliche Existieren von vornherein
in zwei vorhandene Gegenstände — «Psyche»

und «Sorna» — spaltende und darauf
nach dem Kausalitätsprinzip verfahrende
Denkansatz rasch ins Leere und an dem
eigentlich zu Untersuchenden vorbei. So
wenig wie bei den «psychosomatischen»
gibt es bei den «somatopsychischen» Leiden

im Grunde etwas Primäres oder
Sekundäres am einheitlichen menschlichen
Existieren. Deshalb fehlt es hier ebenfalls
an Teilen, die erst noch miteinander kausal

verknüpft werden müssten. In
phänomenologischer Sicht erweist sich vielmehr
auch jedes sogenannte primär somatische
Leiden als ursprüngliche und direkte
Beeinträchtigung des freien Vollzuges einer je
bestimmten existentiellen Verhaltensmöglichkeit

dem Begegnenden gegenüber.

Entsprechend der hysterischen Beinlähmung

unseres Beispiels gibt es auch hysterische

Armlähmungen, die unter anderem
das landesübliche Händeschütteln beim
Begegnen zweier Freunde verunmöglichen.
Analog der hysterischen Beinlähmung lässt
sich eine solche Armlähmung ebenfalls als
das unmittelbare «Leiben» eines gestörten
existentiellen Weltbezuges verstehen; hier
der daseinsmässigen Verhaltensmöglichkeit,
sich einem anderen Menschen grüssend
zuneigen zu können. Schwer beeinträchtigt
ist eine solch «handgreifliche» Begrüssung
aber auch bei einem Menschen, der eine
Armlähmung nach einem apoplektischen
Insult erlitt oder dem eine Schussverletzung

den Plexus brachialis zerriss. Das
gleiche gilt von einem Menschen, der
zufolge einer embryonalen Schädigung ohne
Arme auf die Welt kam. Um diese angeblich

primär rein körperlichen oder somatischen

Störungen ebenfalls in einer dem
Menschenwesen gemässen Weise verstehen
zu können, bedarf es nur eines radikalen
Ernst-Machens mit der Einsicht, dass unser
ganzes Leiblich-Sein nie zunächst ein für
sich bestehender Gegenstand «Körper» ist,
sondern immer schon und ursprünglich
einem eigenen Wesenszug unseres gesamten
Existierens entspricht. Nicht anders sind
auch etwa das Gestimmt-Sein, das Räum-
lich-Sein Grundcharaktere des menschlichen

Da-Seins. Sie konstituieren dieses

12



ebenfalls als ihm ursprünglich eignende und
ihm zugehörige Wesenszüge mit. Ist dem
aber so, dann wird auch bei den angeblich
primär somatischen Leiden nicht zuerst nur
ein für sich bestehendes Sorna, sondern
immer von vornherein ausschliesslich und
direkt eine jener existentiellen
Verhaltensmöglichkeiten getroffen, durch deren Vollzug

sich unser Da-Sein als solches wesens-
mässig austrägt. Auf unsere Beispiele bezogen,

wäre deshalb adäquaterweise auszusagen,

dass nicht nur bei der hysterischen
Armlähmung, sondern auch bei den
Armlähmungen im Gefolge eines apoplektischèn
Insultes, einer Schussverletzung des Plexus
brachialis wie beim Fehlen eines Armes wegen

einer embryonalen Schädigung durch
diese scheinbar primär reinen Körperläsionen

in Wahrheit ganz direkt existentielle
Verhaltensmöglichkeiten getroffen wurden.
Grundsätzlich also gibt es keine menschliche

Krankheit, die nicht ursprünglich,
einzig und allein sowie einheitlich existentieller

Natur wäre. Deshalb kann auch
menschengemäss weder von somatogenen
noch von psychogenen Leiden gesprochen
werden. Nur ist die jeweilige Qualität des

direkten Betroffen-Werdens und der
Vollzugsbeeinträchtigung einer bestimmten
existentiellen Beziehungsmöglichkeit, die das
Wesen der verschiedenen Krankheiten
ausmacht, entsprechend unterschiedlicher Art.
Durch diese qualitativen Differenzen wird
selbstverständlich sowohl die Art der
anzuwendenden Therapie als auch die Prognose
vorbestimmt.

Die grundlegende, immer primär
einheitlich existentielle Natur aller menschlichen

Krankheiten kann nun von einem
Denkansatz aus, der das Menschenwesen
stets zum vorhinein schon künstlich in die
zwei Dinge «Psyche» und «Sorna» spaltet,
es solcherweise vergegenständlicht und
dann, sich auf das Kausalitätsprinzip
stützend, sekundär wieder zu einem Ganzen
zusammenbringen will, nicht einmal
erreicht, geschweige denn verstehend
durchdrungen werden. Im Lichte einer
daseinsanalytischen Einsichtnahme dagegen offenbarte

sich uns der Grundcharakter des
menschlichen Existierens als ein Ek-stare
im wörtlichsten Sinne. Es zeigte sich von
ihm selbst her als das Ausstehen eines welt¬

eröffnenden, weltoffenhaltenden, welt-
durchspannenden Vernehmen-Könnens der
Anwesenheit des Anwesenden und eines
ebensolchen Ansprechbar-Seins für die je
besondere Fülle von Bedeutsamkeiten und
Verweisungszusammenhängen, die die je
besondere Natur einer einzelnen anwesenden

Gegebenheit ausmacht. Das so
ausgestandene Offene eines Vernehmensbereiches

ist der Grundzug dessen, was wir
«Welt» des Menschen nennen. Einer
solchen vom Menschenwesen «ek-sistierten»,
völlig ungegenständlichen und «substanzlosen»

Weltoffenheit bedarf es
unabdingbarerweise, damit überhaupt etwas zu sein

vermag. Heisst denn «sein» nicht: «Zum-
Vorschein-Kommen», «ins An-wesen
gelangen» — und darin verweilen? Wie
jedoch wäre solches möglich ohne einen Of-
fenheits- und Helligkeitsbereich von der
Art menschlichen Existierens, in den hinein
sich das, was zu sein hat, offenbaren kann?
Ist Welt-Offenständigkeit eines
Vernehmen-Könnens von bedeutsamem Begegnendem

aber der Grundcharakter, der das
menschliche Existieren auszeichnet, durchwaltet

er immer einheitlich auch jenes als
dessen tragendes Wesen, das wir künstlich
in die zwei gegenständlichen Pole «Körper»

und «Seele» zu zerdenken gewohnt
sind. Wird dieser Grundcharakter menschlichen

Existierens erst einmal erblickt, so
ist eine durch die bisherigen ärztlichen
Vorstellungen selbst geschaffene und von
ihnen daher nie mehr zu überwindende
Körper-Seele-Spaltung nicht nur überwunden;

sie kann im vorhinein schon gar nicht
mehr aufkommen.

Der Vollzug des eben erwähnten
fundamentalen Charakters menschlichen Existierens

ereignet sich nun in und als die
konkreten, wissenschaftlich beschreibbaren
Vernebmungs- und in und als die dem
Vernommenen entsprechend antwortenden
Verhaltensweisen diesem gegenüber. Ein
gesunder Mensch vermag frei zu entscheiden,
in welche aller zu einem gegebenen Augenblick

möglichen Weltbezüge er sich einlassen

will und in welche nicht. Demzufolge
besteht das einheitliche Wesen aller menschlichen

Leiden darin, dass jeweils ein Mensch
dieser freien Verfügungsfähigkeit über die
ihm mitgegebenen normgemässen mensch-

13



lichen Verhaltensmöglichkeiten in irgendeiner

Weise verlustig gegangen ist. Dem
entspricht auch das Wesen aller ärztlichen
Therapie. Grundsätzlich zielen sowohl
sämtliche psychotherapeutischen als auch
alle chirurgischen und intern-medizinischen
Heilverfahren darauf ab, dem Kranken
nach Möglichkeit die freie Verfügungsmacht

über seine existentiellen Verhaltensweisen

gegenüber seiner Welt neu zu
verschaffen oder zurückzugeben. Mit anderen
Worten: Weder als Verstehenshorizont noch
als Grundlage der Therapie beschränkt
sich die daseinsanalytische Sicht auf einen
bestimmten Umkreis menschlicher Krankheiten.

Sie ist vielmehr ein neuer Zugang
zu sämtlichen gesunden und kranken
Erscheinungen des Menschen. Keinesfalls
jedoch will sie das auf dem Kausalitätsprinzip

basierende, naturwissenschaftliche Denken

ersetzen. Sie versucht es zu ergänzen.
Denn verstanden in seinem modernen echt
naturwissenschaftlichen Sinne wird das

Kausalitätsprinzip — innerhalb seiner
Grenzen angewandt — stets notwendig und
fruchtbringend bleiben. Es wird noch ungeahnte

therapeutische Manipulationen am
Leibbereich des menschlichen Existierens
ermöglichen. Nur für ein Verstehen des
menschlichen Gesund-Seins und Krankseins

ist das Kausalitätsprinzip unbrauchbar.

Literatur
1 Boss, M.: Grundriss der Medizin, pp. 365ff. Bern, Stuttgart:

Huber, 1972.

2 Boss, M.: Sigmund Freud und die naturwissenschaftliche
Denkmethode. Hexagon «Roche» 1, Nr. 1, 1—6

(1973).

3 Hegglin, R.: Was erwartet der Internist von der
Psychosomatik? Praxis 53, 1017—1020 (1964).

4 Heitier, W.: Der Mensch und die naturwissenschaftliche
Erkenntnis, 2. Auflage, pp. 43, 48 und 49. Braunschweig:

5 Kant, I.: Kritik der reinen Vernunft, 2. Auflage, p. 165
(1781). Hamburg: Meiner, 1952.

6 Sherrington, O.S.: Man on his Nature. Harmondsworth:
Penguin Books, 1955.

7 Wilder-Smith, A. E.: Herkunft und Zukunft des
Menschen. Neuhausen-Stuttgart: Hänssler, 1972.

Kantonales Kreisspital Wolhusen sucht für sofort oder nach Übereinkunft

PHYSIOTHERAPEUT (IN)
Wir sind ein kleines Arbeitsteam in einem neuen Spital in ländlicher Gegend.
15 Autominuten von der Stadt Luzern entfernt.
Wir bieten vielseitige, interessante Tätigkeit. Zeitgemässe Entlohnung.

Bewerbungen sind zu richten an

Verwaltung des Kantonalen Kreisspitals 6110 Wolhusen, Tel. (041) 71 23 23.

Gesucht: tüchtige, freundliche
Gesucht nach Chur in Privatpraxis

PHYSIOTHERAPEUTIN
PHYSIOTHERAPEUTIN

in Spezialarztpraxis für Rheumatologie
im Zentrum von Basel.

— sehr gutes Arbeitsklima

Stellenantritt: Herbst 1975. — 38-Stunden-Woche

— hoher Lohn

Dr. med. D. Feldges,
Spezialarzt für Innere Medizin FMH
spez. Rheumaerkrankungen Ruth Räth-Hirschmann

Aeschenvorstadt 57, 4051 Basel Tel. (081) 225595/27 1075
Tel. (061) 23 83 84

14


	Die psychosomatische Medizin und das Kausalitätsprinzip

