
Zeitschrift: Zeitschrift für pädagogische Historiographie

Herausgeber: Pädagogische Hochschule Zürich

Band: 16 (2010)

Heft: 2

Artikel: Kindheiten und Kindsein in nationalsozialistischen Konzentrationslagern

Autor: Hiemesch, Wiebke

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-901779

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-901779
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kindheiten und Kindsein
in nationalsozialistischen
Konzentrationslagern1

(Red.) In der vielfältigen und kaum mehr
überblickbaren Literatur zur Erziehung im

deutschen Nationalsozialismus ist bisher die

empirisch relevante Frage nach der
Ausgestaltung des konkreten Lebensalltags von
Kindern in Konzentrationslagern ausgeklammert

worden. Der nachfolgende Beitrag
versucht, die <Normalität> kindlichen Alltags unter

den strukturellen Lebensbedingungen
nationalsozialistischer Ausgrenzungs- und

Vernichtungslogik auszuloten.

Wiebke Hiemesch

1. Einleitung

Es
gibt bisher kaum Arbeiten, die Kindheiten

in nationalsozialistischen Konzentrationslagern

historisch aufarbeiten und sie darüber
hinaus einer kindheitstheoretischen Betrachtung
unterziehen. Der Beitrag stellt diesen Aspekt in den

Mittelpunkt und fragt nach den Lebensbedingungen

der Kinder sowie nach ihren Aktivitäten. Dabei
sind zwei Perspektiven zentral. Zum einen soll

grundsätzlich rekonstruiert werden, was es bedeutete,

unter der nationalsozialistischen Herrschaft
ein Kind in einer der verfolgten Gruppen zu sein.

Folglich stehen die strukturalen Rahmenbedingungen

von Kindheiten im Lager in einem ersten Schritt
im Mittelpunkt. Wie wurde mit Kindern umgegangen

und womit wurden sie konfrontiert? In einem
zweiten Schritt wird darüber hinaus ein Blick auf
die Geschichte von Kindheit eingenommen, der sie

als Akteure in ihren Lebenszusammenhängen
betrachtet - hier unter den Bedingungen des Lagerlebens.

Es werden die Partizipationsformen der Kinder

analysiert, mit Hilfe derer sie ihre Lebensbedingungen

mitgestalteten und so auch das Verständnis

von Kindheit mitbestimmten. Hierzu wird auf das

Forschungskonstrukt Kinderkultur (Schmid 2006)

zurückgegriffen, um eine differenzierte
Auseinandersetzung mit den Aktivitäten der Kinder möglich
zu machen. Ziel dieses gewählten Forschungszugangs

ist, die Analyse strukturaler Bedingungen
von Kindheit in nationalsozialistischen Konzentrationslagern

mit einer Beschreibung ihrer Handlungs¬

spielräume zu verbinden (ebd., S. 130). Dabei wird
als besondere Form des kinderkulturellen Ausdrucks
das Spiel gewählt, anhand dessen der Umgang der
Kinder mit ihrer Umwelt betrachtet wird.

Der Beitrag gibt zunächst einen Überblick über
den Stand der Forschung zu Kindern und Kindheiten

in nationalsozialistischen Konzentrationslagern
und führt anschliessend in die theoretische
Ausgangsperspektive zu Theorien der Kindheit, der
Kinderkultur und des Spiels ein (2.). Schliesslich

wird der konstruierende Charakter der Erinnerung
reflektiert (3.), da die Analyse sich auf Interviews
der Autorin mit Überlebenden, sowie auf bereits
vorhandene Videointerviews stützt und sich das

Material so im Rahmen der Erinnerung der
Überlebenden, das heisst im Kontext von Erinnerungskultur,

bewegt. Anschliessend wird eben diese

Materialgrundlage in ihrer Anlage vorgestellt (4.) und in

einem weiteren Punkt die Ergebnisse der Analyse
zu Kindheiten und Kindsein in nationalsozialistischen

Konzentrationslagern vorgestellt (5.). Der

Beitrag endet mit einem Resümee sowie einem
Ausblick zur Weiterarbeit (6.).

2. Stand der Forschung und
Ausgangsperspektiven

Die
Erfahrungen von Kindern in den Lagern

des Nationalsozialismus werden vor allem in

zahlreichen (auto-)biographischen Arbeiten
thematisiert (Oberski 1978; Kasjanowa 2003; Verol-

me 2005; Brenner-Wonschick 2004; Klüger 1994;
Koch 2005). Des Weiteren gibt es bereits einige
wissenschaftliche Arbeiten, die anhand von episodischen

Zeugnissen und Erinnerungen versuchen, das

Geschehen historisch zu rekonstruieren (Meyer
1995; Bamberger/Ehmann 1994; Rahe 1997; Star-

gardt 2006). Gesondert zu nennen ist die 2008
veröffentlichte deutsche Übersetzung von 55

Interviews aus den Jahren 1944-1948, die mit Kindern

geführt wurden, die unter verschiedensten

Bedingungen die Verfolgung in Polen überlebten (Tych/
Kenkmann/Kohlhaas/Eberhardt 2008).

George Eisen (1993) betrachtet in seinem Buch

Spielen im Schatten des Todes das Spiel der Kinder
in den verschiedenen Lagern des Nationalsozialismus

in einer sehr ausführlichen Weise. Dabei

bewegt sich seine Betrachtung im Kontext
entwicklungspsychologischer Spieltheorien.

80 ZpH Jg. 16 (2010), H. 2



Den Ansatz, Kinder als eigene «Kultureinheit»
innerhalb der Gruppen in den nationalsozialistischen

Lagern zu betrachten, macht Deborah Dwork
in ihrem Buch Die Kinder mit dem gelben Stern.

Europa 1933-1945 (1994) stark und schafft so eine
Annäherung an die Sichtweise und das Erleben der
Kinder (ebd., S. 11). Eine Auseinandersetzung
allerdings, die Kindheit und Kindsein in diesem historischen

Kontext auch theoretisch zu fassen versucht,
fehlt bislang weitgehend und wird hier vorgenommen.

Theoretisch lehnt sich dieser Beitrag an ein Konzept

von Kindheit an, das diese als ein «mentales
Konstrukt in den Köpfen Erwachsener» (Lenzen
2001 b, S. 855; Qvortrup 1993) versteht, das symbolische

und typisierende Wissensinhalte umfasst, die
kulturell weitergegeben werden (Glogger-Tippelt/
Tippelt 1986, S. 152). Kindheitsvorstellungen sind
somit sozioökonomisch, kulturell und historisch
variabel und beinhalten Denkweisen und Aussagen
darüber, welche Funktionen den Kindern innerhalb
der Gesellschaft zugeschrieben werden (Amberg
2004; Wagner-Winterhager 1981). Dieser Beitrag
spricht aufgrund der daraus folgenden Heterogeni-
tät nicht von der Kindheit, sondern von Kindheiten.

Die Erkenntnis, dass Kindheit nicht als anthropologische

Konstante betrachtet werden kann, stützt
sich auf zahlreiche theoretische Diskussionen

bezüglich des Prozesses der Herausbildung moderner
Kindheiten ab der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts

(Ariès 1990; zusammenfassend: Sager 2008;

Honig 1999). Es können unter anderen folgende
Momente dieses Prozesses festgehalten werden:
Die Lebensphase Kindheit wurde zu einem eigenen
Raum erklärt. Das Einwirken der Erwachsenen auf
die Kinder in diesem Raum sollte dabei einen
entscheidenden Einfluss auf die Entwicklung der
zukünftigen Gesellschaft haben (Wagner-Winterhager
1981, S. 56). Im Zuge der Herausbildung der bürgerlichen

Kernfamilie (Rosenbaum 1982) wurde der

Beziehung zwischen Mutter und Kind in der
Privatsphäre der Familie eine besondere Bedeutung
beigemessen. Für die bürgerlichen Kinder wurde eine

eigene Welt geschaffen, in welche die Ängste und

Zwänge des Lebens nicht eindringen sollten, um so

einen Schonraum der individuellen Entfaltung zu

ermöglichen (Baader 2004; Neumann 1993, S. 197).

Dies zeigte sich an der sich durchsetzenden Freistellung

der bürgerlichen Kinder von der Arbeit, der

Durchsetzung der allgemeinen Schulpflicht und der
zunehmenden Verrechtlichung von Kindheit (Baader

2004). Emotionalität und Schutzbedürftigkeit
wurden zum Kriterium für Kindheit und die Idee
des Moratoriums weitgehend anerkannt (Andresen
2001/2004). Die genannten Momente bilden
wesentliche Elemente des Konstrukts moderner
bürgerlicher Kindheit. Diese ist jedoch immer an
spezifische Lebensbedingungen gebunden, welche
zunächst nur für eine kleine Gruppe des Bürgertums
galten. Damit ist dem Konstrukt moderner Kindheit

bereits soziale Ungleichheit - etwa im Sinne der
sozialen Herkunft oder des Geschlechts - eingeschrieben

(Bühler-Niederberger 2009).
Aus der skizzierten Entwicklung resultierte

zudem eine wachsende Separierung der Lebensräume

von Kindern und Erwachsenen sowie die Vorstellung,

dass das Denken und Handeln der Kinder
anderen, eigenen Logiken folgt (vgl. Wagner-Winter-
hagen 1981; Hurrelmann/Bründel 2003). Diese
separaten Räume für Kinder waren eng verbunden mit
der Herausbildung von Kinderkulturen. In

Zusammenhang mit dem Begriff der Kinderkultur wird
zwischen «Kulturen für Kinder» und «Kulturen von
Kindern» unterschieden (Lenzen 2001a). Für die
vorliegende Forschungsfrage interessieren vor
allem die Kinder als Akteure von Kinderkultur sowie
als Akteure in ihren Lebenszusammenhängen. Kinder

werden hier mit Jens Qvortrup (1993) als «Enti-
tät» gesehen, als Teil der jeweiligen gesellschaftlichen

Kontexte mit eigenen Ausdrücken und kulturellen

Praktiken. Die Kinderkultur umfasst all das,

«was das Kind produziert, tut, hervorbringt, all das,

was es seinen Möglichkeiten entsprechend und nur
aus seiner Perspektive heraus ausdrückt [...] das,

was es als Reaktion selbst neu hervorbringt, und die
Art, in der es auf die Eingriffe der Erwachsenen
reagiert und von ihnen Gebrauch macht» (Becchi
1999, S. 81).

Ein besonderes Augenmerk wird in diesem
Beitrag auf das Spiel als kinderkulturellen Ausdruck
gelegt (Mouritsen 2002). Dieses dient als eigenständiges

Produkt der Kultur der Kinder und liefert das

Rohmaterial individueller ästhetischer Äusserungen.

Spiele können verstanden werden als Reaktionen

des Kindes auf die es umgebende Welt, durch
die es sich Dinge und Gegebenheiten auf seinem
emotionalen und kognitiven Niveau begreifbar
macht. Kinderkultur kann demnach nie losgelöst
von der Kultur der Erwachsenen betrachtet werden.
So setzen Kinder sich aktiv in Bezug zur Welt, eröffnen

sich Partizipationsformen und kultivieren sich

und ihre Umwelt (ebd., S. 24; Schmid 2006). Durch
das Spiel erobert sich das Kind die Wirklichkeit,
spiegelt sie und gestaltet sie um. Es lernt seine
Lebenswelt kennen, überprüft, präzisiert sie und
entwickelt die Fähigkeiten, in ihr zu handeln (Mouritsen
2002, S. 29). Das Spiel hat so eine Doppelfunktion:
Es führt einerseits zur Bindung an soziale Regeln
und andererseits zu Autonomie (Wudtke 2001, S.

1437f.).

Folgende Aspekte einer Spieltheorie sind für die
hier vorgenommene Argumentation bedeutsam.
Das Spiel ist eine frei gewählte, autonome Handlung,

ist damit dem Zwang entgegengesetzt und

verfolgt kein Ziel und keinen Zweck (Wudtke 2001;
Oerter 1999; Piaget 1969). Und schliesslich findet es

in sozialen Netzwerken statt, hier die Kinderkultur,
deren Akteure die Bedingungen des Spiels bestimmen

(Oerter 1999, S. 9). Eine wichtige Voraussetzung

ist Partizipation, denn die Regeln und das
kulturelle Wissen des Spiels müssen zunächst erlernt

ZpH Jg. 16(2010), H.2



werden (Mouritsen 2002, S. 32). Des Weiteren ist,
nach Sutton-Smith (1978), die Existenz einer sicheren

Umgebung Voraussetzung, denn diese bürgt
für emotionale Sicherheit. Nur so steigt die
Innovationsfähigkeit, und das Kind kann im Spiel flexible
Überlebensstrategien entwickeln. Im Spiel können
unlösbare Konflikte vereint und in eine neue
subjektive Form überführt werden, die keine
Konsequenzen - so behauptet die gängige Spieltheorie -
zu erwarten habe. Es setzt frei von Angst vor
Verfehlungen, Verboten und Bestrafung und ermöglicht

das Entwickeln von Phantasien, das Austesten
sowie das Umkehren sozialer Kontrollen, Rollen
und Regeln (Sutton-Smith 1978). Die Erwachsenenwelt

scheint im Spiel vereinfacht widergespiegelt
(Piaget 1969; Sutton-Smith 1978; Mouritsen 2002).

3. Erinnerungskultur

Den
folgenden Betrachtungen liegen Inter¬

views mit Überlebenden zugrunde, die als

Kind die Gefangenschaft in einem
Konzentrationslager überlebten. Die darin enthaltenden
Erfahrungen und Erlebnisse bewegen sich im Rahmen

emotionaler Berichte, die auf Erinnerungen beruhen.

Ihre Inhalte sind sprachlich und bildlich
verarbeitete Ereignisse, die «Appräsentation und
Repräsentation» (Assmann 2006, S. 90) zugleich sind. Damit

stehen sie also in einem Bezug zur Erinnerung
als Konstrukt, welche durch eine kurze theoretische
Betrachtung gerahmt werden soll.

Zunächst sind Erinnerungen Grundsteine für
sinnstiftende Biographisierungsprozesse, anhand
derer eine subjektive Linie des Lebens entwickelt
wird (Marotzki 2000). Dabei stehen nicht objektive
Sachverhalt im Mittelpunkt, sondern subjektive
Bedeutungen einer Erfahrung (Assmann 2006, S. 90).

Man kann verschiedene Ebenen der Erinnerung
unterscheiden, so beispielsweise die Ebene des Be-

wusstseins (Assmann 2006) oder aber die der
grundsätzlichen Strukturen von Erinnerung - in diesem
Fall der Kindheitserinnerung (Schulze 2001).

Erinnerungen sind kein fixes Produkt, sondern
im Kontext der Lebensgeschichte zu sehen. Sie sind

subjektiv. Ausschnitte eines Gebildes, die erst durch
die Erzählung eine Struktur erhalten. Sie sind labil
und verändern sich mit der Zeit in Bezug auf die
Relevanzstruktur und ihre Bewertungsmuster (vgl.
Assmann 2006, S. 24f.). Sie sind also ein «dynamisches

Medium subjektiver Erfahrungsverarbeitung»
(ebd., S. 25), das durch die sprachliche Veräusserung
gestützt wird.

Den Bezugshorizont, den sozialen Speicher, stellt
nicht nur die eigene Lebensgeschichte dar, sondern
die Erinnerung ist Teil einer grösseren Einheit, wie
einer sozialen Gruppe oder medialer Welten.
Erinnerung kann also als Interaktion zwischen individuellem

und gesellschaftlichem Gedächtnis beschrieben

werden (ebd.).
Aleida Assmann (2006) entwickelte den Typus

des «Moralischen Zeugen», der aus den Nachwir¬

kungen des Holocaust entstand. Dieser ist nicht nur
Zeuge, sondern auch Opfer, der von Dritten jenseits
der Täter-Opfer-Dyade anerkannt wird und nicht
nur für sein eigenes Schicksal zeugt, sondern darüber

hinaus «zur Stimme der endgültig Verstummten»

(ebd., S. 88) wird.
Hier liegt die Chance, mit den Aussagen der

Überlebenden, auf «irreduzible Vielstimmigkeit
und Widersprüchlichkeit der Erfahrungen aufmerksam»

(ebd., S. 49) zu machen. Nicht in der Exaktheit
der Erinnerung, sondern in der Nähe zum Holocaust
liege die Glaubwürdigkeit.

Auch die Aussagen aus Sicht von Erwachsenen
über die eigene Kindheit unterliegen subjektiven
Bedeutungszuschreibungen und sind Teil eines
sinnstiftenden Biographisierungsprozesses, der sich
zudem an den vorherrschenden gesellschaftlichen
Bildern von Kindheit orientiert und weist somit ebenfalls

einen konstruierenden Charakter auf (Schulze
2001).

Dies wird in den Interviews im Sinne einer
verantwortungsvollen und bewussten Auseinandersetzung

als «moralischer Zeuge» (Assmann 2006) deutlich.

Die Verantwortung, die mit der eigenen
Erinnerung in einem hochsensiblen Feld wie dem Holocaust

verbunden ist, beschreibt ein Überlebender:

«Memory is complicated, [...] I'm very sensitive to
what one remembers, [...] I've been very careful in

the past ten years [...] to double-check anything
that I think or might remember. [...] There is a historical

responsibility to make every effort to be accurate,

which becomes more difficult as time passes

on» (BV 345, K12). An anderer Stelle zeigt sich der
Dualismus der Eindringlichkeit des Erlebten und der

mangelnden Einbindung in die alltäglichen
Lebensvollzüge durch deren Versprachlichung und Verba-

lisierung. «Das war meine Altlast, ich habe immer
damit gelebt nur nie darüber gesprochen. Erinnert
habe ich mich immer» (Interview Koch).

4. Materialgrundlage

Das
dem Aufsatz zugrunde liegende Daten¬

material beruht vorwiegend auf Interviews
mit Überlebenden aus dem Konzentrationslager

Bergen Belsen. Diese sind zum einen
Leitfadeninterviews der Autorin mit Überlebenden, zum
anderen in der Gedenkstätte Bergen Belsen vorhandene

Videointerviews, die zum Bestand des Archivs

gehören. Letztere wurden herangezogen, um
ausgewählte Aspekte wie das Spiel informationsgesättigter

in den Blick nehmen zu können. Im Kontext
der Untersuchung ist hier anzumerken, dass sich die
Geschichte des Konzentrationslagers Bergen Belsen

durch eine Besonderheit auszeichnet. Ein Teil des

Lagers galt als Austauschlager, dessen Insassen in
das Ausland verschoben werden sollten. Aus
diesem Grund waren dort verhältnismässig viele Kinder,

zumeist mit Familienteilen und ohne Ziel der
«industriellen Vernichtung», inhaftiert worden. Dies

war in den wenigsten Lagern der Fall (Kolb 1988).

ZpH Jg. 16(2010), H.2



Die Auswahl und der Zugang zu den Interviewpartnern

erfolgte über die Gedenkstätten Bergen
Belsen und Buchenwald. Grundsätzlich gestaltete
sich dies aus Gründen der geringen Zahl der
Überlebenden, die darüber hinaus ihren Wohnsitz häufig
im Ausland haben, aber auch den Datenschutzbestimmungen

der Gedenkstätten als schwierig.
Das erste Interview wurde mit dem Schwesternpaar

Heymann geführt, das zusammen mit ihrer
Mutter und zwei Geschwistern ab Februar 1944 in

Bergen Belsen im Austauschlager inhaftiert war.
Der Vater war im Männer-Lager untergebracht und
starb während der Gefangenschaft. Die Mutter
starb wenige Tage nach der Befreiung. Fanny
Heymann ist 1942 geboren, ihre ältere Schwester Esther

Heymann-Maas 1934.

Ein weiteres Interview wurde mit Yvonne Koch

geführt, die 1933 geboren ist. Sie wurde im
September 1944 ohne Eltern, Verwandte oder
Bezugspersonen in einen Lagerteil des Konzentrationslagers

Bergen Belsen deportiert. Dieser war zur
Aufbewahrung von nicht mehr arbeitsfähigen und
kranken Frauen aus dem Konzentrationslager
Auschwitz vorgesehen.

Eine Briefkorrespondenz, welcher derselbe
Leitfaden zugrunde lag, wurde mit Maria Kosk, 1930 in
Polen geboren, geführt. Sie wurde zusammen mit
ihren Schwestern und ihrer Mutter zunächst nach

Auschwitz-Birkenau deportiert, dann nach Ravens-

brück und nach Buchenwald, von wo die verletzte
Mutter und eine Schwester wieder zurück nach Ra-

vensbrück kamen. Maria Kosk blieb mit ihrer 18-jäh-
rigen Schwester in Buchenwald, lebte in einer
Frauen-Baracke und musste dort zunächst arbeiten.

5. Interviewergebnisse

Die
Interviewergebnisse zur Lebenssituation

der Kinder lassen sich analytisch in drei
Aspekte unterteilen:

Erstens: Die Vergabe des Status des Kindes als

normative Grenzziehung zwischen Erwachsenen
und Kindern durch die SS war sehr heterogen.
Jedoch kann zusammenfassend gesagt werden, dass

die Zuteilung lediglich ökonomischen Interessen

unterlag. War es in Bergen Belsen so, dass Kinder,
die unter 14 Jahre alt waren und als solche galten,
von der Arbeit freigestellt wurden und bei der Mutter

schlafen konnten, wie etwa Esther und Fanny

Heymann, sah es in anderen Lagern wesentlich
anders aus. Meist war der Status Kind bereits das

Todesurteil, da man als solches nicht die physische
Kraft besass, die Zwangsarbeit zu verrichten. Wurde

der Körper als arbeitsfähig erklärt, wie etwa bei

Maria Kosk, unterstanden die Kinder dem Status
eines Erwachsenen und somit im Rahmen des
Lagerlebens auch deren Lebensbedingungen. Die
Existenz von Kindern, die auch als solche galten, stellte
immer einen Sonderfall dar.

Zweitens: Um das Bild und die Bedingungen von
Kindheiten in nationalsozialistischen Konzentrati¬

onslagern beschreiben zu können, muss eine deutliche

Verschiebung in dem Konstrukt und Muster der
modernen bürgerlichen Kindheit vorgenommen
werden. Des Weiteren ist zwischen dem Umgang
mit den Kindern bezüglich der SS und der Gruppe
der Häftlinge zu unterscheiden.

Kindern wurde seitens der SS keinerlei Schutzraum

zugestanden und diese wurden Zeugen und
Opfer von existenziellen Bedrohungen wie
Misshandlungen, Gewalt, Hunger und Mord. «Ne, ich

hab nur Hunger, Hunger, Angst, Hunger, Angst. [...]

Man ist kein Mensch» (Interview Koch). Es wurde
kein Unterschied gemacht zwischen dem Erleben
und Denken der Kinder und dem der Erwachsenen.
So schildert Yvonne Koch: «Und dann das schreckliche

waren diese Zählappelle. Und das war immer
früh morgens, haben sie uns zu den Zählappellen
geholt und das in der Kälte. Ich habe nur so dünne
Schuhe gehabt und den dünnen Mantel [...] und
dann mussten wir gerade stehen und dann war es

kalt. Und dann hab ich mal ein bisschen bewegt
und dann ist die SS-Frau gekommen und hat mir
mit der Peitsche auf die Beine. Und dann waren da

die Schäferhunde und dann hat sie gesagt beiss»

(Interview Koch). Ihre Lebensräume und Bedingungen

waren identisch und auch den Familien wurde
keine Intimsphäre gewährt. Yvonne Koch berichtet
von der Allgegenwart von Leichen: «das ganze
Gelände war voll mit Leichen. Sie konnten nicht
ausweichen» (ebd.). Den Kindern wurde keinerlei
Raum für eine geschützte Entwicklung geboten
und so waren sie Situationen und Herausforderungen

ausgesetzt, die sie zuvor nicht kannten oder
aber auch nie anders kennen gelernt hatten. Ein

Überlebender beschreibt dies: «Everything seems so

normal, but not normal in a normal sense. But it's
the only life we've ever known» (BV 345, K1).

Die Gruppe der Häftlinge, hier vor allem die
Familien oder enge Bezugspersonen, konnten den
Kindern diesen Raum ebenfalls nicht ermöglichen.
Zwar versuchten Mütter, die Kinder von Leichen
und anderen Bedrohungen fernzuhalten, dennoch

war es nicht möglich, einen grundsätzlichen Schutzraum

aufrecht zu erhalten, auch wenn die Eltern
ihren Kindern soviel Schutz wie möglich zu geben
versuchten. Fanny und Esther Heymann berichten:
«Ja, die Mutter hat uns beisammen gehalten und
die Mutter hat für uns gesorgt die ganze Zeit. [...]
Die Familie hat zusammengehalten. [...] Ja, sie hat
uns doch immer geschützt und sie hat uns bis in die
Freiheit [gebracht]. Sie ist nämlich drei Tage später,
ist sie gestorben» (Interview Heymann). Die emotionale

Bedeutung, welche die Kinder für ihre Eltern

hatten, rückte in dieser Notsituation in den Mittelpunkt

und die Kinder wurden für ihre Eltern zum
Überlebensgrund. Eltern opferten die letzten Kräfte

und Gemeinschaften beschlossen die Kürzung
der Essensrationen für die Älteren zu Gunsten der
Jüngeren (Petz 1993, S. 27). Die Kinder wurden
teilweise zu Hoffnungsträgern für das Überleben.
Grundsätzlich erwies sich die Bindung zu einer Be-

ZpH Jg. 16 (2010), H. 2



zugsperson für die Kinder als überlebensnotwendig.

«A very important thing in the camp is being in

pairs or beeing with somebody else to look after
each other» (BV 305, K3). Jedoch verloren viele Kinder

ihre Familie und sie hatten selten das Glück,
andere Bezugspersonen zu finden, denn auch der
Schutz der Kinder endete an den physischen Grenzen

der Häftlinge. Dies wird in dem Interview mit
Yvonne Koch besonders deutlich. In einem Lager,

wo jede Minute von Angst vor dem Verhungern
und Tod geprägt war, war ein Kind dem Kampf
jedes Einzelnen um sein Leben schutzlos ausgeliefert.
«Das war denen egal ob ich Kind bin. Die wollten
weiterleben, die wollten nicht sterben» (Interview
Koch). Infolgedessen war es schwierig, Kinder und
Erwachsene als différente Gruppe wahrzunehmen,
denn die Grenzziehungen verschwammen.

Drittens: Die Kinder mussten in einer Umgebung
mit existenziellen Bedrohungen nicht nur für sich

Verantwortung übernehmen, sondern auch für
andere wie beispielsweise Esther Heymann-Maas für
ihre Geschwister. Das Konzentrationslager ist ein

Extrembeispiel, an dem sich zeigen lässt, dass das

Konstrukt moderner bürgerlicher Kindheit
kontextabhängig und fragil ist. Es ist im Lager ausser
Kraft getreten und nur in wenigen Situationen
konnten Kinder sich selbst Spielräume schaffen, in
denen sie Kindsein konnten. Während Esther
Heymann-Maas eine emotionale Sicherheit durch ihre
Familie spürte, musste sie als die Älteste der
Geschwister schon früh Aufgaben der immer schwächer

werdenden Mutter übernehmen. Die Familie
stellte den Mittelpunkt ihres Erlebens dar und
Freunde waren keine sichere Konstante im Leben.

Maria Kosk hingegen hatte wenig Kontakt zu
anderen Kindern, sie lebte unter den Bedingungen
einer Erwachsenen und musste arbeiten. Einen

ganz eigenen Umgang mit der Situation fand sie im

Zeichnen, wo sie ihre Erfahrungen des Alltags aber
auch ihre Wünsche und Träume niederlegte. Yvonne
Koch schliesslich hatte keinerlei emotionale Sicherheit

und lebte ebenfalls unter den Bedingungen
einer Erwachsenen. Als einziges Kind in der
Häftlingsgruppe erfuhr sie keinerlei Schutz, im Gegenteil

sie stand unter ständiger Gefahr von den
Erwachsenen ausgenutzt zu werden. Ihr wurde kein
individueller Raum als Kind gewährt, sie konnte ihn
sich aber auch nicht selber schaffen. Die ständige
Angst und ihr physischer Zustand lähmten ihre Kräfte

und der Anschluss an Gruppen von Kindern fehlte.

«Sie haben, sie können, wenn das so eine Qual
ist oder, sie haben kein Bedürfnis zu spielen oder
mit jemanden zu sprechen, nichts [...] nichts. Man
ist kein Mensch. [...] Das können sie nur ein Kind

[fragen], was eben einigermassen Wärme irgendetwas

[erfahren hat]» (Interview Koch).
Viertens: Dem Spiel kam die Bedeutung zu,

einen eigenen kinderkulturellen Raum im Lagerleben
zu schaffen. Hatten die Kinder eine emotionale
Sicherheit durch Eltern, andere Bezugspersonen oder
vor allem durch eine Gruppe von Kindern, schafften

sie sich durch das Spielen einen eigenen Raum und
so einen eigenen Zugang zu der sie umgebenden
Realität. Sie unterwarfen zum Beispiel die tägliche
Notwendigkeit des Flöhefangens dem spielerischen
Kontext und lösten es so aus seinem verpflichtenden

Rahmen. Oder sie integrierten die Gegenstände

ihrer Umwelt in ihr Spiel und lösten Leichen von
der unmittelbaren Konnotation mit Schrecken und
Tod, indem sie sie etwa als Objekte des Zählenler-
nens verwandten. «Ich war Experte gewesen zu
wissen [...] ob jemand der dort liegt schon tot ist

oder nicht. Wie ein Arzt, das war ein Spiel» (BV 206,

K3). Das Spiel bot den Kindern die Möglichkeit die
Realität des Konzentrationslagers auf ihrem kognitiven

und emotionalen Niveau begreifbar zu
machen. So spielten sie Erfahrungen des Alltags nach,
veränderten sie im Spiel oder erschufen eine neue
Welt. «Wir warfen Steinchen in ein Loch. Das waren
die Leute, die in die Krematorien kamen. Es wurde
sogar darüber beraten, wie man die Öfen bauen
könnte» (Jiri Steiner in: Meyer 1995, S. 102). Sie

lernten die Regeln des Überlebens kennen, ermöglichten

sich neue Sicht- und Denkweisen, unterwarfen

die Wirklichkeit ihrem Spiel, setzten ihr etwas

entgegen oder veränderten sie. So spielten sie Nazi
und Jude, kehrten beispielsweise die Machtverhältnisse

im Spiel um und begruben Hitler (Eisen 1993,
5. 134). Die Kinder befreiten sich von der ihnen
zugeschriebenen Ohnmacht, indem sie versuchten der
Realität Sinnstrukturen zu verleihen und sich in ihr
zurecht zu finden, um ihr nicht zu unterliegen. «I

don't remember any shock at all because it was all

we knew. And if thats normal, if dead bodies are
normal then it's normal. Doesn't everybody have
dead bodies around?» (BV 345, K1). Die Kinder
schufen sich eigene Räume, in denen sie Momente
von Kindsein realisieren konnten. Bedrückenden
Verhältnissen und Bedingungen wurde der
Ausdruck von Normalität verliehen.

6. Resümee

Feststellen
lässt sich, dass die Strukturen von

Kindheit in modernen Gesellschaften innerhalb

des Konzentrationslagers ausser Kraft
gesetzt wurden. Der Status Kind erscheint hier als

ein festgelegter normativer Rahmen, der die

Bedingungen von Kindheit strukturierte. Kindsein lässt

sich als Reaktion auf die Strukturen innerhalb des

Lagers beschreiben, welche die Handlungen der
Kinder in diesen Rahmen einwiesen und gleicher-
massen den Raum für individuelle Praxen boten. In

den nationalsozialistischen Konzentrationslagern
ist es einigen Kindern gelungen, sich unter
lebensbedrohlichen Bedingungen einen eigenen Raum zu
schaffen, in dem sie - zeitweise - zu Akteuren in

ihrer Lebenswelt werden konnten. Spiel fand nicht
in einem Schutzraum statt, sondern immer innerhalb

einer hochgradig bedrohlichen Realität. Die

Spiele haben nicht nur mit der Konsequenz des
Todes gespielt, sondern sie gleichfalls immer mitge-

ZpHJg. 16(2010), H. 2



dacht, denn die gegebenen Lebensbedingungen
haben nicht nur das Nichtvorhandensein eines

Schutzraumes bedeutet, sondern im schlimmsten
Fall auch den Tod.

Eine theoretische Auseinandersetzung mit
Kindheiten in nationalsozialistischen Konzentrationslagern

hat bisher nur in Ansätzen statt gefunden und

sollte dringend ausgebaut werden. Für eine Weiterarbeit

bieten sich auch Zeugnisse von Erwachsenen

über Kinder, wie etwa Lagerberichte, an. Das

grundsätzliche und immer reflektierte Quellenproblem
einer akteursorientierten historischen Kindheitsforschung

(Becchi 1999) stellt sich in diesem

Forschungsfeld in einer besonderen Schärfe. Trotzdem
sind vor allem kulturelle Artefakte von Kindern

selbst, wie Zeichnungen (Geve 1997; Weissovä 1998;

Studienkreis deutscher Widerstand 2006) und

Spielzeuge, sowie Interviews mit Kindern nach der

Befreiung (Tych/Kenkmann/Kohlhaas/Eberhardt 2008)

bisher kaum für eine solche Betrachtungen
herangezogen worden.

Anmerkungen
1 Für die Unterstützung, die kritische Durchsicht und wichtige

Anmerkungen zum vorliegenden Text möchte ich

Meike Sophia Baader sehr herzlich danken. Der Artikel
fasst die Ergebnisse einer Bachelorarbeit zusammen.

2 BV bezieht sich auf das Archiv der Gedenkstätte Bergen
Belsen und die dort archivierten Videointerviews mit
Überlebenden. BV gibt die Interviewnummer an, ausserdem

wird die Kassettennummer angegeben.

Quellen
Interview der Autorin mit Fanny Heymann und Esther

Heymann- Maas, Gedenkstätte Bergen Belsen, 6. März 2008
Interview der Autorin mit Yvonne Koch, Celle, 17. März

2008
Brief von Maria Kosk, Kolobrzeg, 7. Mai 2008
Archiv der Gedenkstätte Bergen Belsen, Lohheide

Literatur
Ariès, Philippe: Geschichte der Kindheit. München 2007

Assmann, Aleida: Der lange Schatten der Vergangenheit. Er¬

innerungskultur und Geschichtspolitik. München 2006

Amberg, Lucia: Wissenswerte Kindheit. Zur Konstruktion
von Kindheit in deutschsprachigen Enzyklopädien des
18. Jahrhunderts. Bern 2004

Andresen, Sabine: «Sozialisten werden nicht geboren, son¬

dern erzogen.» Kindheit und Politik - Pionierbiographien
der DDR. In: Imbke Behnken/Jürgen Zinnecker (Hrsg.):

Kinder. Kindheit. Lebensgeschichte. Ein Handbuch.
Seelze-Velber 2001, S. 998-1015

Andresen, Sabine: Kindheit als Dispositiv. Ein Zugang erzie¬

hungswissenschaftlicher und historischer Kindheitsforschung.

In: Ludwig Pongatz/Michael Wimmer (Hrsg.):
Nach Foucault: diskurs- und machtanalytische Perspektiven

der Pädagogik. Wiesbaden 2004, S. 158-175
Baader, Meike Sophia: «Der romantische Kindheitsmythos

und seine Kontinuität in der Pädagogik und in der
Kindheitsforschung. In: Zeitschrift für Erziehungswissenschaft
7(2004), H. 2, S. 416-430

Bamberger, Edgar/Ehmann, Anngret (Hrsg.): Kinder und Ju¬

gendliche als Opfer des Holocaust. Dokumentation einer
internationalen Tagung in der Gedenkstätte Haus der
Wannseekonferenz 12. bis 14. Dezember 1994. Heidelberg

1994
Bechi, Egle: Kinder, die schreiben und Kinder, über die man

schreibt. In: Michael-Sebastian Honig/Andreas Lange/
Hans Rudolf Leu (Hrsg.): Aus der Perspektive von
Kindern? Zur Methodologie der Kindheitsforschung.
Weinheim/München 1999, S. 81-96

Brenner-Wonschick, Hannelore: Die Mädchen von Zimmer
28. Freundschaft, Hoffnung und Überleben in Theresien-
stadt (2004). München 2006

Bühler-Niederberger, Doris: Ungleiche Kindheiten - alte und
neue Disparitäten. In: Aus Politik und Zeitgeschichte
(2009), H. 17, S. 3-8

Dwork, Deborah: Die Kinder mir dem gelben Stern. Europa
1933-1945. München 1994

Eisen, George: Spielen im Schatten des Todes - Kinder und
Holocaust. München 1993

Geve, Thomas: Es gibt hier keine Kinder. Auschwitz, Gross-

Rosen, Buchenwald. Zeichnungen eines kindlichen
Historikers. Göttingen 1997

Gloger-Tippelt, Gabriele/Tippelt, Rudolf: Kindheit und kind¬

liche Entwicklung als soziale Konstruktionen. In: Bildung
und Erziehung (1986), H. 39, S. 149-165

Honig, Michael-Sebastian: Entwurf einer Theorie der Kind¬

heit. Frankfurt am Main 1999

Hurrelmann, Klaus/Bründel, Heidrun: Einführung in die
Kindheitsforschung. Weinheim/Basel/Berlin 2003

Kasjanowa, Walentina: Das schreckliche Wort Krieg. In: Inge
Gerlinghoff/Brigitte Domrath (Hrsg.): Die getötete Kindheit.

Erinnerungen ehemaliger Kinderhäftlinge in
faschistischen Konzentrationslagern. Berlin 2003, S. 29-37

Klüger, Ruth: Weiter leben - Eine Jugend. Göttingen 1994

Koch, Yvonne: Die Handschuhe. Was Anne Frank nicht mehr
schreiben konnte - Erinnerung an Bergen-Belsen. In:

Uwe Bader et al. (Hrsg.): Häftlingsgesellschaft. Dachau
2005, S. 114-129

Kolb, Eberhard: Bergen Belsen 1943-1945 (1962). Göttingen
1988

Lenzen, Dieter (2001a): Kinderkultur. In: Dieter Lenzen

(Hrsg.): Pädagogische Grundbegriffe, Band 2. Reinbek
bei Hamburg 2001, S. 823-829

Lenzen, Dieter (2001b): Kindheit. In: Dieter Lenzen (Hrsg.):
Pädagogische Grundbegriffe, Band 2. Reinbek bei Hamburg

2001, S. 845-859
Marotzki, Winfried: Qualitative Biographieforschung. In:

Uwe Flick/Ernst von Kardorff/Ines Steinke (Hrsg.): Qualitative

Forschung. Ein Handbuch. Reinbek bei Hamburg
2008, S. 175-186

Meyer, Alwin: Die Kinder von Auschwitz. Göttingen 1995

Mouritsen, Flemming: Child culture - play culture. In: Flem-

ming Mouritsen/Jens Qvortrup (Hrsg.): Childhood and
Childrens Culture. Odense 2002, pp. 14-42

Neumann, Karl: Zum Wandel der Kindheit vom Ausgang des

Mittelalters bis an die Schwelle des 20. Jahrhunderts. In:

Manfred Markefka/Bernhard Nauck (Hrsg.): Handbuch
der Kindheitsforschung. Neuwied 1993, S. 191-218

Oberski, Jona: Kinderjahre. Zürich 1978

Oerter, Rolf: Psychologie des Spiels. Ein handlungstheoretischer

Ansatz. Weinheim/Basel 1999
Petz, Bernhard: Kinder und Jugendliche im Konzentrations¬

lager Mauthausen. In: Wolfgang Benz/Barbara Distel

(Hrsg.): Die Verfolgung von Kindern und Jugendlichen.
Dachau 1993, S. 71-90

Piaget, Jean: Nachahmung, Spiel und Traum. Die Entwick¬

lung der Symbolfunktion beim Kinde. Stuttgart 1969

Piaget, Jean/Inhelder, Bärbel: Psychologie des Kindes. München

2004
Qvortrup, Jens: Die soziale Definition von Kindheit. In: Manfred

Markefka/Bernhard Nauck (Hrsg.): Handbuch der

Kindheitsforschung. Neuwied 1993, S. 109-124
Rahe, Thomas: Aus rassischen Gründen verfolgte Kinder im

Konzentrationslager Bergen Belsen. Eine erste Skizze. In:

Edgar Bamberger/Annegret Ehmann (Hrsg.): Kinder und

Jugendliche als Opfer des Holocaust. Dokumentation
einer internationalen Tagung in der Gedenkstätte Haus

der Wannseekonferenz. 12. bis 14. Dezember 1994.

Heidelberg 1997, S. 129-143
Richter, Dieter: Das fremde Kind. Zur Entstehung der Kind¬

heitsbilder des bürgerlichen Zeitalters. Frankfurt am
Main 1987

Rosenbaum, Heidi: Formen der Familie. Untersuchungen
zum Zusammenhang von Familienverhältnissen,
Sozialstruktur und sozialem Wandel in der deutschen Gesellschaft

des 19. Jahrhunderts. Frankfurt am Main 1982

ZpH Jg. 16 (2010), H. 2



Sager, Christin: Die «Geschichte der Kindheit». In: Zeitschrift
für pädagogische Historiographie 14(2008), H. 2, S. 71-
75

Schmid, Pia: Kinderkulturen als Forschungskonstrukt. In:
Zeitschrift für Pädagogik 52(2006), H. 1, S. 127-148

Schulze, Theodor: Rekonstruktion der Kindheit in autobio¬
graphischen Texten. In: Imbke Behnken/Jürgen Zinnecker
(Hrsg.): Kinder. Kindheit. Lebensgeschichte. Ein Handbuch.

Seelze-Velber 2001, S. 167-181

Stargardt, Nicholas: Kinder in Hitlers Krieg. München 2006
Studienkreis deutscher Widerstand: Kinder im KZ Theresien-

stadt - Zeichnungen, Gedichte, Texte. Katalog der
Ausstellung. Frankfurt 2006

Sutton-Smith, Brian: Dialektik des Spiels. Eine Theorie des

Spielens, der Spiele und des Sports. Schorndorf 1978
Tas, Jaques: Psychical Disorders among Inmates of Concen¬

tration Camps and Repatriates. In: Psychatric Quarterly
20(1951), pp. 679-690

Tych, Feliks/Kenkmann, Alfons/Kohlhaas, Elisabeth/Eber-
hardt, Andreas (Hrsg.): Kinder über den Holocaust. Frühe
Zeugnisse 1944-1948. Berlin 2008

Verolme, Hetty E.: Wir Kinder aus Bergen Belsen. Weinheim/
Basel 2005

Wagner-Winterhager, Luise: Sozialgeschichte der Kindheit.
In: Karl Neumann (Hrsg.): Kindsein - Zur Lebenssituation
von Kindern in modernen Gesellschaften. Göttingen
1981, S. 50-61

Weissovä, Helga: Zeichne, was du siehst - Zeichnungen eines
Kindes aus Theresienstadt/Terezin. Niedersächsischer Verein

zur Förderung von Theresienstadt/Terezin e.V. (Hrsg.).
Göttingen 1998

Wudtke, Hubert: Spiel. In: Dieter Lenzen (Hrsg.): Pädagogi¬
sche Grundbegriffe, Band 2. Reinbek bei Hamburg 2001,
S. 1433-1440

Warum die Schlange nicht
sprechen darf...

Die Veränderung der Kinderbibeln in Bezug
auf Absicht und Didaktik

(Red.) Lehrmittel werden in der Bildungsforschung

ganz allgemein stiefmütterlich
behandelt. Besonders störend wird diese Mar-

ginalisierung bei den wohl erfolgreichsten
Lehrmitteln seit der Frühen Neuzeit, dem

Katechismus und der Kinderbibel. Gerade

letztere ist ein Paradebeispiel dafür, wie sich

- von einem eigentlich vorgegebenen <Wis-

senskorpus> ausgehend - anthropologische,
ethische und didaktische Entwicklungen
rekonstruieren lassen können. Der Artikel gibt
einen Einblick in die lange Geschichte der
Kinderbibeln im deutschsprachigen Raum

und richtet dabei den Fokus auf die
Veränderungen in Absicht und didaktischer
Umsetzung der jeweiligen Kinderbibel.

Marcel Naas

Kinderbibeln - eine vergessene Quelle der
historischen Bildungsforschung

Seit
Jahrhunderten werden Kinderbibeln privat

oder in der Schule eingesetzt, um biblische
Geschichten kindgerecht zu vermitteln. Dabei

sollen Kinderbibeln einerseits unterhalten, anderseits

aber auch lehrreich sein. Ihre pädagogischen
Absichten manifestieren sich dabei in der Auswahl
der Geschichten, der Sprache, den Bildern,
Kommentaren, Fragen und Lehren, welche wiederum
die implizite Konzeption des Kindes der jeweiligen
Autoren widerspiegeln.

In den letzten 200 Jahren sind ungefähr 500

deutschsprachige Kinder- und Schulbibeln erschienen

(Reents 2001, S. 1008). Angesichts dieser Fülle

von Publikationen ist es erstaunlich, dass der Begriff
«Kinderbibel» in den meisten pädagogischen Lexika

gar nicht vorhanden ist. Zum Teil finden sich

Einträge unter dem Begriff «Schulbibel» oder «Biblische

Geschichte», aber auch diese Einträge sind

eher spärlich vorhanden. Die Pädagogik scheint sich

auf den Religionsunterricht und dessen Geschichte

zu konzentrieren und das Feld der religiösen
Lehrmittel der Theologie, der Religionspädagogik und
der Kinder- und Jugendliteratur überlassen zu
haben, wo in den Lexika deutlich mehr und auch
ausführlichere Beiträge zu oben genannten Begriffen
zu finden sind. Auch in der pädagogischen
Forschung sind Kinderbibeln kein Thema. Kinderbibeln
als Lehrmittel oder zumindest als Medium allgemeiner

Bildung stellen allerdings eine äusserst interessante

historische Quelle dar, um Aufschluss über die
herrschende Moral und die didaktischen Konzepte
ihrer Vermittlung an Kinder zu erhalten.

ZpH Jg. 16 (2010), H. 2


	Kindheiten und Kindsein in nationalsozialistischen Konzentrationslagern

