
Zeitschrift: Zeitschrift für pädagogische Historiographie

Herausgeber: Pädagogische Hochschule Zürich

Band: 15 (2009)

Heft: 2

Artikel: Verstehen, was geschieht

Autor: Schuch, Jane

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-901763

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-901763
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


genteil behaupten wollen - aber an dieser Korrelation

von geschichtswissenschaftlichen Befunden
über den Holocaust mit der Aussage, dass dieser
sich nicht wiederholen dürfe, kann man erkennen,
welcher Art die Lehren und die Orientierungen
allenfalls sein können: sie stellen «Appelle» an das

Gewissen, die moralische Integrität des anthropos
oder die allgemein menschliche Vernunft dar. Wie
brüchig diese Art von Schlussfolgerungen aus
historischem Wissenschaftswissen auf das gegenwärtige
oder zukünftige Handeln ist, lässt sich auch daran
ablesen, dass Adorno sich aus den Befunden zum
Holocaust auch gerechtfertigt fühlte, das Verdikt
zu vertreten, dass man nach Auschwitz kein Gedicht
mehr schreiben könne. Hier schlägt der kritische
Gestus um in einen Dirigismus, der sich durch die
«Geschichte legitimiert» glaubt.

An der Unmöglichkeit, aus Geschichte im Sinne
einer Handlungsanweisung lernen zu können oder
Orientierung zu gewinnen, haben auch die vielfältigen

Bemühungen um eine wissenschaftlichen
Standards genügende Historische Bildungsforschung

nichts geändert: Man kann vielleicht sogar
sagen, dass, je detaillierter und tief greifender die
historischen Untersuchungen und Analysen in den
letzten drei bis vier Jahrzehnten geworden sind,
desto deutlicher hat sich die Singularität des historischen

Geschehens/Ereignisses von Bildungs- und

Erziehungsinstitutionen und -prozessen erwiesen: die

Vervielfältigung des Wissens über Vergangenes hat
das Lernen aus der Geschichte immer unwahrschein¬

licher gemacht; das ist der Preis einer
Verwissenschaftlichung der (nicht nur pädagogischen) Histo-

riografie. Im Lehrkontext, der heute immer
ausschliesslicher im Rahmen der Bachelorstudiengänge
aufgeht, lässt sich eine Vermittlung der Notwendigkeit

und Bedeutung historischen Wissens über Er-

ziehungs- und Bildungsprozesse den
«Konsumenten/Kunden» der Hochschulangebote kaum noch

plausibel machen. Dort, wo es aus kapazitären
Gründen nicht möglich gewesen ist, Masterstudiengänge

mit einem deutlich erziehungswissenschaftlichen

Schwerpunkt einzurichten (in denen man sich

der historischen Dimension auch einer
Wissenschaftsgeschichte der eigenen Disziplin intensiver
widmen könnte), verkümmert das historische Wissen

über Erziehung und Bildung zu überflüssigem
Beiwerk, das nicht nur dem Hochschulmanagement
als wenig effizient erscheinen will, sondern auch

von den Studierenden des Lehramtes nicht mehr
nachgefragt wird, weil es ja allemal nicht dazu
beiträgt, dem Lehramtsstudenten mehr «Handlungskompetenz»

zu vermitteln.

Literatur
Herrlitz, Hans-Georg: Aus Geschichte lernen? (1986). In:

Hans-Georg Herrlitz: Auf dem Weg zur Historischen
Bildungsforschung. Weinheim/München 2001, S. 257-267

Koselleck, Reinhart: Historia Magistra Vitae. Über die Auflö¬
sung des Topos im Horizont neuzeitlich bewegter
Geschichte (1967). In: Reinhart Koselleck: Vergangene
Zukunft. Zur Semantik geschichtlicher Zeiten. Frankfurt am
Main 1979, S. 38-66

Verstehen, was geschieht
Jane Schuch

Meine
Erfahrungen mit der Frage, was aus

der Geschichte zu lernen ist, sind zum
einen diffus, da ständig präsent, und zum

anderen sehr konkret und unmittelbar. Die
Weitläufigkeit bezieht sich vor allem auf die Forschung.
Immer wieder wird die Frage an mich herangetragen,

wozu die Beschäftigung mit Vergangenem
eigentlich dient und welche konkreten Vorschläge
für die Welt von heute aus dieser Beschäftigung
hervorgehen könnten. Meine Antwort darauf ist

zwangsläufig auch weit gefasst, und zumeist arbeite

ich mit dem Begriff des Verstehens - wir müssen
die Welt und ihre Geschichte verstehen, um uns in
ihr bewegen zu können. Gerade bei dem akademischen

Diskurs nicht nahe stehenden Personen löst
dies oft Verwirrung aus, denn zu abstrakt, zu
unverständlich erscheint dieses Argument.

In der universitären Lehre verschwindet das
Problem im Konkreten. Zum einen lässt sich hier gut
die Faszination für Geschichte über die Arbeit mit
und an disparaten Quellensorten, wie Archivalien
jeglicher Art, aber auch Ego-Dokumenten und

Fotografien, herstellen. Auch von Studierenden durch¬

geführte Materialerhebungen in Archiven und
eigenständige Materialerzeugung, zum Beispiel
durch Zeitzeugenbefragungen, haben sich bewährt.
Zum anderen kann über den Aspekt der Begeisterung

für Geschichte und die Akzeptanz ihrer
Bedeutung für eine universitäre Ausbildung hinaus

gerade in zeitgeschichtlichen Seminaren der Bedarf
einer Aufarbeitung der ganz eigenen persönlichen
Familiengeschichte deutlich werden. Dies ist bei
Seminaren mit nationalsozialistischen Themen der
Fall, aber insbesondere bei Veranstaltungen zur Er-

ziehungs- und Bildungsgeschichte der DDR:
überfüllte Räume, permanente Anwesenheit ohne
Anwesenheitslisten, überaus engagierte Mitarbeit im

Seminar selbst.

Dass dies nicht nur gesellschaftspolitischen Interessen

geschuldet ist, zeigen die im Zuge des Seminars

angefertigten schriftlichen Abhandlungen. Die

frei gewählten Themen dieser Arbeiten behandeln
bei Seminaren zum Nationalsozialismus überwiegend

die Ebene der subjektiven Bearbeitungsstrategien,

beispielsweise im Fall einer Mitgliedschaft von
Familienangehörigen in der Hitler-Jugend, und bei
Seminaren zur Erziehung und Bildung in der DDR

die Vorschulerziehung. Letzteres Thema, zu dem

ZpH Jg. 15 (2009), H. 2



gut 2/3 der Seminarteilnehmerinnen und -teilneh-
mer schreiben, berührt bei einer deutlichen Mehrheit

die eigene biographische DDR-Erfahrung. Die

anonymen Rückmeldungen zu den Seminaren
bestätigen diesen Befund. Neben den üblichen Aussagen

zur Seminararbeit und der Lehrtätigkeit an sich

finden sich immer wieder - geradezu erleichterte -
Bemerkungen darüber, endlich einen Zugang zur
DDR-Geschichte gefunden zu haben, der sich
jenseits familiärer Geschichtskonzepte und tagespoliti¬

scher Kontroversen in den Medien offenbart. Hier
besteht nahezu ein drängender Bedarf an Geschichte

und einer Geschichtserzählung, die mit
wissenschaftlichen Methoden geschrieben wird. Und es

besteht im Grunde bei allen Beteiligten, und hier
möchte ich Forschung und Lehre wieder zusammenführen,

der dringende Wunsch nach einem Verstehen)

- verstehen, was damals passiert ist, um zu
verstehen, was gerade passiert - mehr kann eine
Bildungshistorikerin wohl nicht erwarten.

Aus der Geschichte lernen? Sicher, aber
wie?

Heinz-Elmar Tenorth

Man
lernt aus der Erfahrung, und das

scheint auch der am meisten verbreitete
Lernmodus zu sein, schon weil das Lernen

aus Prinzipien in seinen engen Grenzen angesichts
aller Ideologien und der bis heute bekannten
geschlossenen Glaubens- und Wahnsysteme seit

langem ganz gut bekannt ist. Historisch gegebene und

historiographisch präsente Erfahrung ist nun nichts
anderes als ein besonderer Fall von Erfahrung, nicht
identisch mit, aber als Erfahrung vergleichbar dem

aktuellen individuellen Erleben oder der methodisch

aufbereiteten Empirie. All diese Erfahrung ist

zur Orientierung in je gegenwärtigen Handlungsoder

Entscheidungssituationen so brauchbar oder
unnütz wie jedes Wissen. Entscheidend ist offenbar
nicht dass, sondern wie man lernt.

Dann macht es eine Differenz, ob man sich der
Besonderheiten der jeweiligen Erfahrung bewusst
ist, bei der Geschichte etwa der Tatsache, dass sie

sich auf vergangene Gegenwarten erzählend
bezieht, auch dass Geschichte Ereignisse erinnernd
bewahrt, die <überdeterminiert> sind, nicht einsinnig,
manchmal eigensinnig, nur selten unmittelbar und

eindeutig in der Lektion, die sie bereithalten. Die

andere Differenz im Lernmodus besteht deshalb
auf Seiten des Lernenden. Er muss die historische
Lektion, wenn er sie denn überhaupt sucht, nicht
akzeptieren, sondern kann sie trotz ihrer expliziten
Botschaft ignorieren, kritisieren oder umdeuten, in

Teile zerlegen und die Bruchstücke individuell als

Erfahrung anerkennen oder auch negieren oder
beim Handeln schlicht vergessen oder zu neuen
Bildern zusammenfügen. Der Akteur ist souverän
gegenüber der Geschichte, und nicht ohne gute Gründe,

denn auch die vermeintlich eindeutigen Lektionen

sind meist in sich höchst ambivalent. Historische

Erfahrungen von Schule und Lehrer halten diese

Lektion ja deutlich bereit: «Ich hatte schlechte Lehrer,

das war eine gute Schule» - zählt zu den höchst
aufschlussreichen Aphorismen über historisch-pädagogische

Erfahrung, und legt jedenfalls nahe, dass

die Lektion auch anders als scheinbar eindeutig, so¬

gar kontraintentional ausfallen, aber deswegen
umso produktiver sein kann.

Historiker, denen an Aufklärung und Kritik gelegen

ist, strengen sich deswegen ja auch an,
Geschichten zu erfinden und nach Prinzipien zu erzählen,

in denen die historische Erfahrung und das

intendierte Lernen eng aneinander gebunden werden

sollen, möglichst eindeutig, kritisch in der
Wirkung und in den rhetorischen Figuren. In der
Hochschullehre wie beim Schreiben historischer Abhandlungen

arbeitet man wahrscheinlich auch mit dieser
Fiktion, dass man eindeutig lehrbare und genau zu
lernende Geschichte erzählt. In Prüfungen oder in
Reaktionen der Rezipienten stellt man dann fest,
dass die Mühe gelegentlich vergeblich war, dass

man den Modus der Erfahrung nicht normieren
konnte. Man schreibt diese Differenzerfahrung
unterschiedlich zu, dem Leser und dem Kritiker, sich

selbst, der Welt und ihrer Schlechtigkeit, und
schreibt dennoch, resistent gegen Enttäuschungen,
neue Geschichten mit neuen Lektionen.

Bei einem hohen Mass an Selbstkritik könnten
(Bildungs-)Historiker sich ja auch fragen, ob in der
besonderen wissenschaftlichen Praxis, die man in
den Geschichten erzählenden Wissenschaften
vorfindet, nicht auch besondere Fehlerquellen lauern.
Die sequenzierende Form der Erzählung legt zum
Beispiel immer ein «post hoc, ergo propter hoc» nahe,

aber mit den Kausalitäten ist es bekanntlich
schwierig in der Geschichte. Moderne Historiographien

benutzen dann Argumente, die das scheinbar
eher leisten, also beispielsweise statistische, und
erliegen den Implikationen der meist sozialwissenschaftlichen

Modelle, die sie sich damit einhandeln,
kommen also vom Regen der Pseudokausalität in
die Traufe der modelltheoretischen Trivialität. Man
kann den Teufel dann durch den Beelzebub austreiben

und die Narrative, denen die Erzählungen
folgen, selbst noch historisieren, dekonstruieren,
entlarven, um den Preis, dass man nicht mehr historische

Erfahrung bereithält, sondern nur noch Meta-
historie schreibt, also bald Langeweile erzeugt - wie
mit der Frage, ob man aus der Geschichte lernt, wo
doch ohne allen Zweifel feststeht, dass man aus der

ZpH Jg. 15 (2009), H. 2


	Verstehen, was geschieht

