
Zeitschrift: Zeitschrift für pädagogische Historiographie

Herausgeber: Pädagogische Hochschule Zürich

Band: 15 (2009)

Heft: 1

Artikel: Jean Piaget, ein Sonderfall der pädagogischen Historiographie und
Diskussion : die Rezeption Piagets

Autor: Kohler, Richard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-901741

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-901741
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jean Piaget -
der bibliometrische Spitzenreiter

der Pädagogik wider
Willen

(Red.) In den internationalen bibliometri-
schen Rankings der Pädagogik führt seit Jahren

der gebürtige Neuenburger Jean Piaget

(1896-1980). Dieser Spitzenplatz erstaunt
insofern, als sich Piaget selber immer als

Wissenschaftler verstand, der zur Pädagogik

eigentlich keine Aussage machen könne. Dieser

Umstand ist Grund genug, in zwei sehr

unterschiedlichen Beiträgen das Phänomen

Piaget zu beleuchten. Im ersten Beitrag
rekonstruiert Richard Kohler die Herkunft von

Piagets Theorie und im zweiten stellt Susan

Jean Mayer dar, wie Piaget heute im Zeichen

des Postmodernismus fruchtbar diskutiert
werden kann.

c
o—r

u
—'

i/i

fü
E
tu

Jean Piaget, ein Sonderfall der pädagogi
sehen Historiographie und Diskussion
Die Rezeption Piagets

(Red.) Im diesem historiographischen
Beitrag wird die Genese der Piagetschen Theorie

nachgezeichnet und nach den Gründen

gefragt, wie und weshalb Piaget zu einem

pädagogischen Klassiker (wider Willen) werden

konnte.

• Richard Kohler

Dass
Piaget zu den Klassikern der Psychologie

zählt, ist angesichts seiner umfangreichen
Publikationen zur Entwicklungspsychologie

nahe liegend: Er veröffentlichte rund 17'000 Seiten

(35 Bücher, 72 Beiträge und 192 Artikel) zur Genese

des Denkens und Wahrnehmens, auf denen zudem
die Schriften zur Sozialpsychologie und Epistemolo-
gie (weitere 41 Bücher, 21 Beiträge und 36 Artikel)
basieren. Diese regten unzählige weitere
Untersuchungen an und prägten die weitere Forschung,
weshalb Piaget seit dem Ende der 60er-Jahr zu den

am häufigsten zitierten Psychologen (vgl. Hagg-
bloom 2002, S. 146) gehört. Dass er auch als Klassiker

der Pädagogik gilt (etwa bei Tenorth 2003), ist

hingegen weit weniger evident. Zwar veröffentlichte

er rund 1000 Seiten (8 Beiträge, 20 Artikel, 37

Vorträge und 16 Berichte) zu pädagogischen
Themen, aber kein einziges Buch. Diese Schriften sind

in der Regel aus einer psychologischen Perspektive
verfasst, denn Piaget behauptete, er «habe keine

Meinung zur Pädagogik» (Piaget 1977/2004, S. 194).

Trotz seiner Distanzierung von der Pädagogik war
die Begeisterung der Pädagogen für Piaget zeitweise

stärker als die der Psychologen. 1977 wurde er in

der amerikanischen pädagogischen Literatur (Walberg

et al. 1977) und in den 80er- und 90er-Jahren
in den europäischen Zeitschriften am häufigsten
erwähnt (Keiner 2006, S. 185ff.), und er gehört nach

wie vor zu den meistzitierten Autoren in der
Pädagogik (Horn 2001), während er bei den Psychologen
kaum mehr diskutiert wird.

Nachhaltigen Einfluss übte Piaget nicht mit
seinen pädagogischen Schriften, sondern mit den
Studien zur kognitiven Entwicklung aus, und zwar
primär auf die Vorschulerziehung sowie die Mathematik-

und Wissenschaftsdidaktik (Murray 1979;
Katzenbach et al. 2000). Obwohl Flavell, mit dessen

Werk der Piaget-Boom einsetzte, auf eine Reihe

von pädagogischen Artikeln Piagets aufmerksam
machte (Flavell 1963, S. 367), waren diese lange Zeit
kaum bekannt. Im deutschsprachigen Raum waren
bis 1999 nur vier Artikel zur Pädagogik (1939/1972,
1949/1975, 1965/1972 und 1972/1975) zugänglich.
Daher glaubte man, dass Piagets Psychologie zwar
wichtige Implikationen für die Pädagogik enthalte,
er aber keine pädagogische Theorie vertreten habe:

ZpH Jg. 15 (2009), H. 1 7



«It is commonly accepted now that there is no Pia-

getian dogma on education» (Johnson et al. 1982,
S. 225). Also versuchte man, seine Psychologie,
insbesondere die Arbeiten der mittleren Phase (1936-
1966), pädagogisch zu lesen, wobei die Aktivität
des Kindes, die Andersartigkeit des kindlichen Denkens

und die Entwicklungsstadien als Leitplanken
dienten. Unterschiedlichste Positionen, vom
schülerzentrierten und <offenen> Unterricht bis zu beha-
vioristischen Ansätzen, versuchte man mit Piagets
Theorie zu legitimieren, wobei die Schlussfolgerungen

ebenso divers ausfielen: Während Piaget «eine
Revolution der Unterrichtspraxis in den Schulstuben»

(Edelstein 1983, S. 100) eingeleitet haben soll,
kam Duckworth (1973) zum Schluss, aus Piagets
Entwicklungspsychologie Messen sich keine spezifischen

pädagogischen Prinzipien ableiten. Im

Gegensatz zu den entwicklungspsychologischen
Büchern bezogen sich nur wenige Pädagogen auf
Piagets sozialpsychologische Schriften, um didaktische
oder bildungstheoretische Positionen zu begründen.

Häufiger dagegen wurden die erkenntnistheoretischen

Schriften als Basis für die pädagogische
Theoriebildung benutzt (vgl. Kamii 1973), und in

der Didaktik übte das konstruktivistische Paradigma

eine grosse Wirkung aus (Forman et al. 1977;

Diesbergen 2000; Ducret 2001).

Piagets pädagogische Schriften wurden erstmals

Mitte der 90er-Jahre von Constantin Xypas analysiert,

der 1997 einige dieser Artikel wieder
veröffentlichte. Obwohl Xypas diese auf das in der Regel

vernachlässigte Frühwerk Piagets bezog, schrieb er
eine Hagiographie, denn er beklagte, dass Piaget
nur als Epistemologe wahrgenommen und sein

Humanismus vernachlässigt worden sei. «La problématique

piagétienne a été appauvrie, voire dévoyée,

par les épigones» (Xypas 1996, S. 174). Dagegen
wollte er «rectifier cette image en dévoilant
l'existence d'un autre Piaget» (Xypas 2001, S. 7),

indem er auf Piagets Verteidigung der Menschenrechte

und seine Tätigkeiten im Bureau International

d'Education (BIE) und in der UNESCO hinwies.
Tatsächlich engagierte sich Piaget fast vierzig Jahre

lang im BIE und ein Jahrzehnt lang in der UNESCO

für eine reformpädagogische Bildungspolitik, um
nicht nur die Schule, sondern über diese die Gesellschaft

zu verbessern.

Piaget und die pädagogischen Institutionen

1
929 konnte Piaget als ausserordentlicher Pro¬

fessor für Wissenschaftsgeschichte nach Genf

zurückkehren, nachdem ihn das Institut Jean-

Jacques Rousseau (IJJR) vier Jahre zuvor aus
Geldmangel entlassen musste. Der Ruf der wissenschaftlichen

Fakultät der Universität Genf war verbunden
mit dem Direktorium des BIE und dem stellvertretenden

Direktorium des IJJR. Letzteres wurde zu
diesem Zeitpunkt als Institut des sciences de

l'éducation an die Universität angegliedert, obwohl
im Genfer Parlament Vorwürfe wegen linker Propa¬

ganda, spekulativer Forschungen und der
Vernachlässigung der Disziplin an der angegliederten
Versuchsschule erhoben worden waren. In der Tat
verstanden die Institutsmitarbeiter die Schule als

politisches Instrument zur Gesellschaftsreform, wobei
insbesondere die Revolutionsrhetorik von Robert
Dottrens die Konservativen aufschrecken liess.

Aufgrund der Weltwirtschaftskrise radikalisierten sich

die politischen Parteien, und als Reaktion auf
Demonstrationen mit Toten Ende 1932 wurde dem
IJJR vorgeworfen, es habe die Schulen mit subversiven

Theorien verseucht. Nicht nur die konservativen
Politiker, sondern auch die zuvor sympathisierenden

Lehrer distanzierten sich nun vom IJJR, was zu
einer internen Auseinandersetzung um den politischen

Kurs führte. Institutsdirektor Pierre Bovet
wollte trotz der Vorwürfe an den sozialpolitischen
Leitideen festhalten und diese in der Öffentlichkeit
vertreten. Dagegen befürworteten Dottrens und
Piaget eine strikte politische Neutralität, um die
Existenz des Instituts nicht zu gefährden. Da Piaget sich

mit einflussreichen Abgeordneten traf, um eine
interne Reform durchzusetzen, fühlte sich Bovet von
seinem Schützling, dessen Karriere er seit Beginn
gefördert hatte, verraten. Entgegen dem Wunsch
des Institutsgründers Edouard Claparède trat Bovet
von der Direktionsleitung zurück, worauf Piaget
zum Ko-Direktor aufstieg. Nach der Beilegung des

Konflikts wurde das IJJR von Bovet (verantwortlich
für die Pädagogik), Claparède (Psychologie) und
Piaget (Administration) gemeinsam geführt, wobei
letzterer faktisch einen grossen Einfluss ausübte. Er

setzte durch, dass fortan auf politische, religiöse
oder philosophische Stellungnahmen verzichtet
wurde.

Dieselbe Neutralitätspolitik verfolgte Piaget auch
im BIE, das 1925 vom IJJR gegründet und bis 1929

von Bovet geleitet worden war. Aufgrund der
hohen Verschuldung musste das private BIE nach drei
Jahren als intergouvernamentales Institut neu
gegründet werden, wobei die Erziehungsministerien
von Polen, Equador und dem Kanton Genf sowie
das IJJR den Vertrag unterzeichneten und Piaget
zum neuen Direktor wählten. Während der nächsten

39 Jahre repräsentierte er das BIE auf den

Kongressen und Konferenzen des Völkerbundes und
der UNESCO, organisierte Forschungen, Publikationen

und die jährlichen Konferenzen und schrieb
dafür die summarischen Schlussberichte. Mit diesem

Engagement hoffte er, die politische Durchsetzung
der Reformpädagogik auf internationaler Ebene zu
bewirken. Als Mitglied des Exekutivausschusses der
New Education Fellowship hielt Piaget denn auch

Vorträge an den letzten reformpädagogischen
Kongressen in Elsinor (1929), Paris (1930) und Nizza

(1932).

ZpH Jg. 15 (2009), H. 1



Piagets pädagogische Lehre

Wie
die anderen Mitarbeiter des IJJR favo¬

risierte Piaget handlungsorientierte und

kooperative Unterrichtsmodelle. Zu ers-
teren zählte er das kindliche Spiel für die jüngeren
und das Experiment für die älteren Kinder, womit
die Lebensnähe und die Effizienz des Lernens
gesteigert werden sollten. Eine Schule, die das Kind
nicht als passiv-rezeptives Wesen betrachte,
sondern von der forschenden Eigeninitiative der Kinder

ausgehe, sei eine <école active>. Dieser Begriff
wurde 1919 von Bovet geprägt und von Adolphe
Ferrière (1920) in einem auflagenstarken Buch

propagiert. Laut Piaget sollen nicht die Lerninhalte,
sondern die Fragen der Kinder und ihre individuellen

und kollektiven Arbeiten im Mittelpunkt des

Unterrichts stehen. Der Lehrer habe sich daher am
Kind und seinen vorhandenen Fähigkeiten und
Interessen zu orientieren und ein optimales Lernumfeld

zu gestalten. Die traditionellen Schulen
präsentierten hingegen die Lerninhalte nicht nur ohne
Bezug zu den Interessen und der Lebenswelt des

Kindes, sondern auch isoliert, analytisch und
theoretisch, was unselbstständige und autoritätsgläubige

Menschen hervorbringe. Der Verbalismus, das
heisst das Nachsprechen unverstandener Begriffe,
sei der Grund für die übliche Halbbildung des

Schulabgängers. Der lehrerzentrierte, sprachlich
dominierte Frontalunterricht verstärke den kindlichen
Egozentrismus, weil er die Kooperation unter den

Gleichaltrigen unterbinde, welche Piaget als

Schlüsselfunktion der neuen Erziehung betrachtete.
Gruppenarbeit und self-government, die demokratische
Partizipation der Schüler an der Organisation des

Unterrichts und der Schule, führten zur Überwindung

des intellektuellen und moralischen Egozentrismus

und damit zur Bildung von Persönlichkeiten.
Das Individuum werde in dem Masse eine
Persönlichkeit, in dem es ihm gelinge, sein Ich zu disziplinieren,

indem es sich den logischen und moralischen
Normen unterordne. Disziplin bedeute die erfolgreiche

Synthese der Einsicht in die Notwendigkeit
der unpersönlichen Normen und der Eingliederung
in die Gemeinschaft. Das Entscheidende bei der
Persönlichkeitsbildung sei die Erfahrung der gegenseitigen

Achtung und der Gleichwertigkeit in der
kooperativen Forschung, weil dabei die Nützlichkeit
der Normen handelnd selbst entdeckt werde. Es

geht Piaget also nicht darum, eine vorgegebene
Disziplin zu übernehmen, weil das Reflexions-,
Kritik- und Kreativitätspotenzial bei erzwungenem
Gehorsam zerstört werde. Aufgrund der Annahme,
dass «zwischen Erwachsenen und Kindern keine
Gleichheit möglich» (Piaget 1932/1973, S. 317) sei,

folgerte er, dass der Zwang die pädagogische Beziehung

dominiere. Eltern oder Lehrpersonen könnten
Vorschriften und Verbote nicht vermeiden und
zementierten damit einerseits zwar den Egozentrismus,

förderten andererseits aber das Pflichtgefühl,
das die Voraussetzung zur Persönlichkeitsbildung

darstelle. Diesen Entwicklungsschritt verlagerte Piaget

wegen der angenommenen Notwendigkeit der
Gleichheit in die peer-group: Dank der Kooperation
mit den Gleichaltrigen verschwinde der Egozentrismus

zugunsten der autonomen Moral und der
wissenschaftlichen Rationalität. Trotzdem forderte er
vom Erzieher, möglichst auf Belehrungen und
Einschränkungen zu verzichten, denn gegenseitige
Achtung und damit wahre Moral entstehe «in dem
Masse, wie die Eltern es verstehen, Kameraden zu
sein und nicht nur Gesetzgeber» (Piaget 1928/1986,
S. 114). Piagets Vorstellung der Rolle der Erzieher
war folglich geprägt von einer ambivalenten
Haltung gegenüber dem Zwang, der sowohl
unvermeidbar wie erwünscht sei und positive wie negative

Konsequenzen habe. Letztlich blieben die
Erwachsenen machtlos, weshalb es neue Unterrichtsmethoden

brauche, die die Selbststeuerung und die
Ko-operation, die auf reziproken Ansprüchen
beruhende Interaktion, förderten, damit das Denken
von heteronomen und alogischen Elementen gereinigt

werde.

Die Historiographie der neuen Methoden

n einigen Schriften unternahm Piaget (v.a.

1939/1972, S. 142-153) den Versuch einer
Historisierung der neuen Methoden, wobei er von

einer kontinuierlichen Entwicklung der Pädagogik
ausging, die ihre eigene Entwicklungsrichtung habe:

«De même que la nature, l'éducation évolue
progressivement et ne saurait subir sans danger de

brusque changements» (Piaget 1944, S. 3). Diese
Evolution beinhaltet einen pädagogischen und
einen psychologischen Strang und führt zu Piagets
eigener Theorie: Als pädagogische Vorläufer der
neuen Methoden werden unter anderem Sokrates,
Comenius, Rousseau, Pestalozzi, Fröbel und Herbart
genannt, welche zwar keine wissenschaftliche Theorie

der geistigen Entwicklung hätten vorlegen
können, aber bereits intuitiv die Bedeutung der
Aktivität und Eigenständigkeit des Schülers sowie der
Klasse als echte Gemeinschaft erfasst hätten. Bovet
hatte Comenius als Vorläufer der aktiven Schule
und der wissenschaftlichen Auffassung der Erziehung

sowie als internationalistisch ausgerichteten
Friedensaktivisten beschrieben: «Dans cette recherche

des principes d'une science de l'enseignement,
Comenius se montre bien supérieur à Pestalozzi, et
même à Herbart» (Bovet 1943, S. 13). Auch Piaget
beschrieb den tschechischen Didaktiker als «Vorläufer

der genetischen Theorie» (Piaget 1957/1999,
S. 255), bilanzierte aber, es sei letztlich sein höchstes
Verdienst gewesen, dass er «eine Reihe von für sein
Jahrhundert neuen Fragen formulierte» (ebd.,
S. 281). Diese Einschränkung war nötig, weil Piaget
von einer linearen Evolution des Individuums und
der Wissenschaftsgeschichte ausging: «The
fundamental hypothesis of genetic epistemology is that
there is a parallelism between the progress made in
the logical and rational organization of knowledge

ZpH Jg. 15 (2009), H. 1



and the corresponding formative psychological
processes» (Piaget 1969, S. xlii).

Rousseau sei der erste gewesen, der eine
Gesamtkonzeption der Erziehung schuf, «deren Wert
heute um so mehr in Erstaunen setzt, als ihr keinerlei

wissenschaftliche Erfahrung zugrunde liegt und
ihr philosophischer Kontext nur zu oft ihre objektive

Beurteilung verhindert hat» (Piaget 1939/1972,
S. 142). Pestalozzi dagegen warf er vor, er sei trotz
der Berücksichtigung der kindlichen Aktivität und
des Interesses wieder zurückgekommen «auf die

geläufigen Vorstellungen vom Kind, das bereits den

ganzen Erwachsenen in sich trägt, und von der
geistigen Präformation» (ebd., S. 144). Damit konstruierte

Piaget eine historiographische Teilung der
Pädagogik anhand des Kriteriums des Präformismus,
der das Alte und Vorwissenschaftliche kennzeichnet,

wogegen die genetische Psychologie des 20.

Jahrhunderts die kognitive Entwicklung wirklich
verstehe und daher die neue Erziehung
wissenschaftlich begründen könne. Dies impliziert, dass

die Pädagogik an sich unwissenschaftlich ist und

nur durch die Psychologie aus ihrer unwissenschaftlichen

Vorgeschichte herausgehoben werden kann.
Als Vorläufer der empirischen Psychologie des Kindes

nannte Piaget, sich an den vorläufigen
Endpunkt der wissenschaftlichen Entwicklung setzend,
James, Stanley Hall, Baldwin, Dewey (USA), Bergson,

Binet, Janet (Frankreich), die deutsche
Gestaltpsychologie, Flournoy, Claparède und Bovet
(Schweiz). Die pädagogische Umsetzung der
Entwicklungspsychologie sei bereits von Montessori,
Decroly, Parkhurst, Washburne, Dewey und im Maison

des Petits des IJJR geleistet worden. «Qu'il
s'agisse d'exercices sensoriels, de recherche active
fondée sur les intérêts, de contrats de travail individuels,

de travail par équipes ou de self government
- c'est toujours l'un des aspects de la psychologie de
l'enfant qui est au point de départ de ces

techniques nouvelles» (Piaget 1939, S. 13). Es scheint für
Piaget unstrittig, dass alle pädagogischen Innovationen

auf die Erkenntnisse der Kinderpsychologie
zurückzuführen seien.

Piaget, der die Pädagogen kaum gelesen hatte,
koppelte die reformpädagogischen Konzepte an
die kanonisierten klassischen Theoretiker, die

aufgrund ihrer Genialität die kindliche Psychologie
intuitiv erfasst hätten, aber zu früh lebten, um diese
wissenschaftlich formulieren zu können. Der lineare

und sich kontinuierlich der eigenen Theorie
annähernde Prozess beginnt für ihn bei den Griechen,
obwohl die sokratische Weisheit dann für 2000 Jahre

verschwindet und erst zu Beginn der Neuzeit
wieder auftaucht. Die Intuition verdichtet sich bei

Comenius und kommt bei Rousseaus Erkenntnis der

Andersartigkeit des Kindes zum Durchbruch. Die

Kritik des Präformismus wird zudem verbunden mit
einer Kritik der Instruktionsdidaktik, die der kindlichen

Eigenheit nicht gerecht wird, weil sie von der
grundlegend falschen Assoziationspsychologie
ausgehe. Piaget konstruierte damit eine Ahnengalerie

von Heroen, die als kontextlose Einzelfiguren
erscheinen, aber trotzdem in einer Entwicklungslinie
stehen und seine eigene Theorie in die richtige
Tradition stellen. Die Klassiker wurden fast ausschliesslich

in Bezug auf ihre retrospektive Bedeutung
wahrgenommen (Comenius etwa habe bereits die
Gefahr des Verbalismus bekämpft), weshalb die
Geschichte der Pädagogik einem Abbau von Defiziten
gleicht, die in einem einfachen alt-neu-Schema
(Verbalismus - spontane Aktivität, Kanonwissen -
Schülerinteressen, Präformismus - Embryologie der
Intelligenz etc.) gefasst wurden. Diese Darstellung
der Genese der neuen Methoden basiert nicht auf
einer historischen, sondern auf einer evolutionisti-
schen Perspektive, die den gegenwärtigen Standpunkt

als absolut setzt, weshalb er Rousseau, Fröbel
oder Herbart vorwerfen konnte, sie hätten noch
keine genetische Psychologie entwickelt.

Die Emanation der göttlichen Normen

Einen
absolutistischen Standpunkt hatte Pia¬

get auch in Bezug auf die Ontogenese des

Denkens entwickelt. Die Bestimmung der
Normen, denen sich das Ich unterordnen soll, um zu
einer Persönlichkeit zu werden, bestimmte Piaget
als «certains invariants fonctionnels [...] qui
réapparaissent sous de nouvelles formes à chaque nouvelle
étape et dont le caractère régulateur demeure ainsi

constant [...] Les normes de la pensée constituent la

réalité la plus profonde à laquelle il soit donné à

l'esprit humain de parvenir» (Piaget 1930, S. 39).
Diese Invarianten entsprechen der raison constituante

von Lalande (1925) und basieren auf einem
élan spirituel, welcher als Hintergrundstruktur die
historische und die psychosoziale Entwicklung des

Denkens präge. «Cette évolution obéit à une loi. Elle

ne se fait pas au hasard. L'observation montre, et
la réflexion justifie le fait, que l'évolution de la pensée

consiste en une identification progressive» (Piaget

1928/1976, S. 63). Die Identifikation meint die
zunehmende Widerspruchslosigkeit zwischen der
Konstruktion und der Realität als dem obersten
Wert der vollkommenen Vernunft. Piaget vertritt
eine Katharsistheorie, gemäss der der Geist zu den
Normen gelange, «indem er durch entsprechendes
Bewusstwerden Strukturen bildet» (Piaget 1932/
1973, S. 455), indem er die Aufmerksamkeit immer
wieder auf die eigene Tätigkeit richtet und seine
Konstruktion hinterfragt und überprüft: «construction

et réflexion, deux moments inséparables d'un
même acte, flux et reflux de toute élaboration
spirituelle» (Piaget 1930, S. 40).

Normen sind für Piaget keine sozialen Konventionen,

sondern religiöse Wahrheiten: Sie repräsentieren

als logische und moralische Notwendigkeit
den dem Denken immanenten Gott: «Dieu est pensée.

II n'est pas un être mais la condition de

l'existence, et la condition de l'existence c'est la

pensée» (Piaget 1928, S. 34). Die Erforschung der
unpersönlichen Normen und ihrer Entstehung, und

ZpH Jg. 15 (2009), H. 1



damit die Wahrheit und Emanation Gottes, wurde
Piagets Lebensinhalt. Trotz dem Immanentismus
konnte Piaget nicht auf die Transzendenz verzichten,

da sonst die Religion überflüssig würde. Indem
die universellen und unpersönlichen Normen des

Denkens dem Ich übergeordnet sind, bilden sie eine

innerpsychische Transzendenz: «Un Dieu immanent
à la pensée demeure donc transcendant par rapport
au moi. Les valeurs ou les normes de la pensée
produisent en nous un sentiment de transcendance
intérieure nullement contradictoire avec l'immanen-
tisme» (Piaget 1930, S. 45). Aufgrund dieser Hierar-

chisierung innerpsychischer Instanzen werden
religiöse Erfahrungen wie die «communion intérieure
du moi avec l'absolu de la pensée» (ebd., S. 45) und
das Gebet als Unterwerfung des Ichs unter die
Normen (ebd., S. 49) möglich: «Qui ne sent la joie d'une
telle communion entre l'humain et le divin, et la

beauté de l'ascension qui, du sentiment d'accord et
d'équilibre, résultat habituel de cette communion,
conduit à la plénitude du sentiment de présence?»
(ebd., S. 48). Für relativistische Positionen bleibt
kein Platz, «lorsqu'on a compris en quel sens
profond et absolu toute démarche désintéressée de la

raison et tout act d'amour font de l'homme un
collaborateur de Dieu» (Piaget 1929, S. 152). Die

Immanenztheorie bildet den Kern der psychologischen,

sozialen, politischen, pädagogischen, moralischen,

erkenntnistheoretischen und biologischen
Fragestellungen, mit denen sich Piaget beschäftigt
(vgl. Vidal 1998), auch wenn er als Folge der politischen

Auseinandersetzung am IJJR zu Beginn der
30er-Jahre auf politisches und religiöses Vokabular
verzichtete.

Die Konsequenzen

Piagets
theologische Radikalisierung führte,

zusammen mit der angebrachten Kritik seines

Frühwerks, zu mehreren Transformationen
seiner Entwicklungspsychologie. Bisher hatte er die

Entwicklung der Intelligenz an diejenige der
Kooperation gebunden und damit von der Umwelt
abhängig gemacht. Ab Ende der 20er-Jahre jedoch
versuchte er dagegen die kognitive Entwicklung
verstärkt intrinsisch zu erklären, wobei er sich auf

biologische Konzepte wie der <Kinetogenese>, der

<Epigenese> oder der (Phänokopie) stützte. Dann
bemühte er sich, die Sprachlastigkeit seiner
klinischen Methode zu reduzieren, indem er die Kinder
nicht nur befragte, sondern mit Objekten hantieren
liess. Zudem vollzog Piaget ab Mitte der 30er-Jahre
eine mathematische Wende, als er versuchte, die
Strukturen des Denkens mithilfe der Gruppentheorie

zu fassen. Daraus entstand sein bekanntes
dualistisches Modell, wonach die Genese des Denkens

von der automatischen und impermeablen Entwicklung

der logisch-mathematischen Strukturen
abhängig sei. In der weiteren Ausarbeitung seiner
Theorie gewannen die endogenen Faktoren (Vererbung

von aktiven Anpassungen im Sinne Lamarcks,

die Reifung und dann vor allem die Äquilibration)
zunehmend an Bedeutung gegenüber den physikalischen

und sozialen Erfahrungen. Die meisten seiner

Schriften kreisten um das Problem, die exogenen

Faktoren zu relativieren und die Entwicklung
als gerichtet zu begreifen, ohne dabei einem
Determinismus oder Finalismus zu erliegen. Dies zeigte
sich besonders deutlich im Verhältnis von Lernen
und Entwicklung: «The development of knowledge
is a spontaneous process, tied to the whole process
of embryogenesis. [...] Learning presents the opposite

case. In general, learning is provoked [...] by an
external situation. It is provoked, in general, as

opposed to spontaneous. In addition, it is a limited
process - limited to a single problem, or to a single
structure. So I think that development explains
learning» (Piaget 1964, S. 20). Schon früh postulierte

Piaget, dass erfolgreicher Unterricht nur möglich
sei, wenn er das bewusst mache, was das Kind
bereits entwickelt habe. Der «Unterricht muss

entwicklungspsychologisch zur rechten Zeit kommen,
dann nämlich, wenn das Interesse des Kindes
bereits da ist. [...] Eine Lektion trägt in der Tat nur
dann Früchte, wenn sie einem Bedürfnis entspricht,
und sie entspricht nur dann einem Bedürfnis, wenn
die Kenntnisse, die sie bringt, einer vom Kind
erprobten und spontan erlebten Wirklichkeit entsprechen»

(Piaget 1931, S. 78f.).
Wird das Lernen in Abhängigkeit von der

Entwicklung verstanden, dann ist auch die Pädagogik
der Psychologie untergeordnet. Tatsächlich förderte

Piaget als Direktor des IJJR die Psychologie auf
Kosten der Pädagogik (Lussi et al. 2002), weshalb
die Forschungsprojekte und Kurse immer psychologischer

und theoretischer wurden. Forschungsaufträge

am Institut wurden hauptsächlich an die
Psychologen vergeben, während die Pädagogen die
Lehrfunktionen erfüllten. Piaget betrachtete die

Psychologie als eine Grundlagenwissenschaft, während

er die Pädagogik nicht zu den Wissenschaften
zählte, sondern nur als vermutlich wichtigsten
Anwendungsbereich der Psychologie betrachtete (Piaget

1970, S. 332).
Die politische Umsetzung seiner Entwicklungspsychologie

versuchte Piaget über das BIE zu
erreichen: Ähnlich den PISA-Studien sollte das BIE

Informationen über die Bildungssysteme sammeln und

aufbereiten, die den Erziehungsministerien helfen
sollten, Reformen im Sinne des Völkerbundes und
der UNESCO durchzusetzen. Dazu wurden Erhebungen

bei den Mitgliedsländern über den Zustand der
Schulen und die Bedingungen des Unterrichts sowie
pädagogische Studien durchgeführt. Die nationalen

Berichte verarbeitete Vizedirektor Pedro Rossel-

lö von 1933 bis 1968 zum Internationalen Jahrbuch
der Erziehung, das die Grundlage bildete für die

Empfehlungen, die an der nächsten Mitgliederversammlung

zuhanden der Bildungspolitiker verfasst
wurden. Piagets Hoffnung, dass der Vergleich
zwischen den Schulsystemen die Nationen motivieren
würde, ihre Bildungsanstrengungen zu erhöhen,

ZpH Jg. 15 (2009), H. 1



erfüllte sich jedoch nicht, was Piaget (1965/1972, S.

126) als Krise der Pädagogik interpretierte.
Als Beobachter für das BIE nahm Piaget an der

Gründungsveranstaltung der UNESCO 1945 teil,
und er erreichte, dass 1947 ein Kooperationsvertrag
zwischen den beiden Organisationen geschlossen
wurde. Im Jahr darauf wurde Piaget zum Präsidenten

der ersten schweizerischen UNESCO-Delegation
ernannt und nahm an den Generalversammlungen
bis 1953 teil. Die Stelle als Generaldirektor der
Erziehungsabteilung der UNESCO nahm er nur
1949/50 ad interim an, um seine Forschung nicht zu
vernachlässigen. Aber er engagierte sich von 1951

bis 1957 für den Aufbau des Instituts für Erziehung
in Hamburg. Nachdem sich Piaget als Vertreter der
Schweizer Delegation gegen den Texaner Luther
Evans ausgesprochen hatte, wurde dieser 1953
jedoch prompt zum neuen Generaldirektor gewählt.
Dies scheint der Grund gewesen zu sein, weshalb
sich Piaget daraufhin aus den leitenden Funktionen
der UNESCO zurückzog und sich wieder auf die
Arbeit im BIE und seine Forschungen konzentrierte.

Das Einbrechen der reformpädagogischen Bewegung

Mitte der 30er-Jahre und ihr endgültiger
Zusammenbruch in den 50er-Jahren bewirkten Piagets
zunehmendes Desinteresse an der Pädagogik. Die

wenigen Schriften, die er nach dem Krieg zur
Pädagogik noch publizierte, beschäftigen sich
hauptsächlich mit der Anwendung seiner Psychologie in
den Fachdidaktiken (vor allem der Mathematik und
der Naturkunde) und den anvisierten Bildungsreformen

zur Überwindung der diagnostizierten Krise.

Nun lässt sich aber Piagets Entwicklungspsychologie

didaktisch kaum umsetzen, weil das Lernen
fast vollständig der immanent gesteuerten Entwicklung

untergeordnet wird. Lehrpersonen haben in

dieser Konzeption keine eigentliche Lehrfunktion
mehr. Zudem distanzierte sich Piaget explizit von
der Pädagogik (vgl. Xypas 2001, S. 23f.), führte nie
ein Experiment zum Lernen durch, sprach der
Pädagogik den wissenschaftlichen Status ab und
vernachlässigte sie am IJJR. Letztlich blieben seine

pädagogischen Ausführungen oberflächlich und sein

Schlagwort der Kooperation setzte sich nicht durch.
Es gibt wahrscheinlich keinen weiteren Theoretiker,
der sich so dediziert von der Erziehung abwandte,
und trotzdem von den Pädagogen als einer ihrer
zentralen Klassiker hochgehalten wird.

Literatur
Bovet, Pierre: Jean-Amos Comenius, un patriote cosmopolite.

Genève 1943

Diesbergen, Clemens: Radikal-konstruktivistische Pädagogik
als problematische Konstruktion. Eine Studie zum
Radikalen Konstruktivismus und seiner Anwendung in der
Pädagogik. Bern 2000

Duckworth, Eleanor R.: The having of wonderful ideas. In:
Milton Schwebel/Jane Raph (eds.): Piaget in the
Classroom. London: Routledge & Paul 1973, pp. 258-277

Ducret, Jean-Jacques (ed.): Constructivismes: usages et per¬
spectives en éducation, vol. I. Genève 2001

Edelstein, Wolfgang: Zur Rezeption Piagets in der Pädagogik.

In: Neue Sammlung 23(1983), S. 98-101
Ferrière, Adolphe: L'Ecole active. Neuchâtel 1922

Flavell, John H.: The Developmental Psychology of Jean Pia¬

get. Princeton: D. Van Nostrand and Company 1963

Forman, George E./Kuschner, David S.: The child's construction

of knowledge: Piaget for teaching children. Monterey:

Brooks/Cole 1977

Haggbloom, Steven J.: The 100 most eminent psychologists
of the 20th century. In: Review of General Psychology
6(2002), S. 139-152

Horn, Klaus-Peter: Abbild oder Zerrbild? Ergebnisse der Be¬

fragung zu den pädagogisch wichtigsten Veröffentlichungen

des 20. Jahrhunderts). In: Klaus-Peter Horn/
Christian Ritzi (Hrsg.): Klassiker und Aussenseiter.
Baltmannsweiler 2001, S. 23-49

Johnson, James E./Hooper, Frank H.: Piagetian structuralism
and learning. Reflections on two decades of educational
application. In: Contemporary Educational Psychology
7(1982), pp. 217-237

Kamii, Constance: Pedagogical principles derived from
Piaget's theory: Relevance for education practice. In: Milton

Schwebel/Jane Raph (eds.): Piaget in the Classroom.
London: Routledge & Keagn 1973, pp. 199-215

Katzenbach, Dieter/Steenbuck, Olaf (Hrsg.): Piaget und die
Erziehungswissenschaft heute. Frankfurt am Main 2000

Keiner, Erwin: Erziehungswissenschaft, Forschungskulturen
und die europäische Forschungslandschaft). In: Ludwig
Pongratz/Michael Wimmer/Wolfgang Nieke (Hrsg.):
Bildungsphilosophie und Bildungsforschung. Bielefeld
2006, S. 180-199

Lalande, André: Raison constituante et raison constituée
(1925). In: André Lalande par lui-même. Paris 1967, S.

39-76
Lussi, Valérie/Muller, Christian/Kiciman, Valérie: Pédagogie

et psychologie: les frontières mouvantes du développement

des sciences de l'éducation à Genève. In: Rita Hof-
stetter/Bernard Schneuwly (eds.): Science(s) et l'éducation
19e-20e siècles: entre champs professionnels et champs
disciplinaires. Bern 2002, S. 383-421

Murray, Frank B. (ed.): The Impact of Piagetian Theory. On
Education, Philosophy, Psychiatry and Psychology.
Baltimore: University Park Press 1979

Piaget, Jean: Immanence et transcendence. In: Jean Piaget/
Jean de la Harpe: Deux types d'attitudes religieuses:
Immanence et transcendence. Genève 1928, S. 5-40

Piaget, Jean: Logique génétique et sociologie (1928). In: Ca¬

hiers Vilfredo Pareto. Revue européenne des sciences
sociales 38-39(1976), S. 44-80

Piaget, Jean: Die moralische Regel beim Kind (1928). In: Hans
Bertram (Hrsg.): Gesellschaftlicher Zwang und moralische
Autonomie. Frankfurt 1986, S. 106-117

Piaget, Jean: Pour l'immanence: réponse à M. J.-D. Burger.
In: Revue de théologie et de philosophie 17(1929), S.

145-152
Piaget, Jean: Immanentisme et foi religieuse. Genève 1930,

S. 7-54
Piaget, Jean: Sinn für Solidarität beim Kind und internatio¬

nale Zusammenarbeit (1931). In: Jean Piaget: Über
Pädagogik. Weinheim 1999, 5. 78-103

Piaget, Jean: Das moralische Urteil beim Kinde (1932). Frank¬

furt 1973

Piaget, Jean: Die neuen Methoden und ihre psychologischen
Grundlagen (1939). In: Jean Piaget: Theorien und Methoden

der modernen Erziehung. Wien 1972, 5. 139-183
Piaget, Jean: Examen des méthodes nouvelles. In: Célestin

Bouglé (ed.): Encyclopédie française. Vol. 15: éducation
et instruction, chapitre 28. Paris 1939, S. 1-13

Piaget, Jean: Introduction. In: Recueil des recommandations
formulées par les conférences internationales de
l'instruction publique convoquées par le Bureau international

d'éducation: contribution à la reconstruction
éducative. Genève, S. 3-4

Piaget, Jean: Das Recht auf Bildung in der heutigen Welt
(1949). In: Jean Piaget: Das Recht auf Erziehung und die
Zukunft unseres Bildungssystems. München 1975, 5.

7-66
Piaget, Jean: Erziehung und Unterricht seit 1935 (1965). In:

Jean Piaget: Theorien und Methoden der modernen
Erziehung. Wien 1972, S. 13-137

ZpH Jg. 15(2009), H. 1



Piaget, Jean: Die Aktualität des Johann Amos Comenius
(1957). In: Jean Piaget: Über Pädagogik. Weinheim 1999,
S. 246-282

Piaget, Jean: Development and learning. In: Richard E. Ripp-
leA/erne N. Rockcastle (eds.): Piaget rediscovered: a

report of the Conference on cognitive studies and curriculum

development. Ithaca: Cornell University Press 1964,
S. 7-20

Piaget, Jean: Erziehung und Unterricht seit 1935 (1965). In:
Jean Piaget: Theorien und Methoden der modernen
Erziehung. Wien 1972, S. 13-137

Piaget, Jean: Genetic epistemology. In: Columbia forum: a

quarterly journal of fact and opinion 12(1969), S. 4-11
Piaget, Jean: La psychologie. In: Jean Piaget: Tendances prin¬

cipales de la recherche dans les sciences sociales et
humaines, première partie: Sciences sociales. Paris 1970, S.

274-339

Piaget, Jean: Die Zukunft unseres Bildungssystems (1972). In:

Jean Piaget: Das Recht auf Erziehung und die Zukunft
unseres Bildungssystems. München 1975, S. 67-91

Piaget, Jean/Bringuier, Jean-Claude: Jean Piaget. Ein Selbst¬

porträt in Gesprächen (1977). Weinheim 2004
Tenorth, Heinz-Elmar (Hrsg.): Klassiker der Pädagogik. München

2003
Vidal, Fernando: Immanence, affectivité et démocratie dans

Le jugement moral chez l'enfant. In: Bulletin de psychologie

51(1998), S. 585-597
Walberg, Herbert/Rasher, Sue Pinzur/Mantel, Harvey: Emi¬

nence and citations in educational psychology. In: Educational

Researcher 6(1977), pp. 12-14
Xypas, Constantin (ed.): Education et valeurs - Approches

plurielles. Paris 1996

Xypas, Constantin: L'autre Piaget. Cheminement intellectuel
d'un éducateur d'humanité. Paris 2001

Reinventing Structuralism for the
Postmodern Sensibility1
(Red.) Der nachfolgende Beitrag rekonstruiert

die Spannungen innerhalb des

Strukturalismus aus dem Blickwinkel postmoderner
Sozialwissenschaften. Im Zentrum stehen
zunächst die drei vielleicht prominentesten
humanwissenschaftlichen Strukturalisten -
Lévi-Strauss, Piaget und Foucault - mit Fokus

auf deren Beitrag für die Idee eines neudefinierten

Strukturalismus. Mit Bezug auf die

neostrukturalistische Literaturtheorie Manfred

Franks wird dann versucht, im Rahmen

der Sozialwissenschaften dem Desiderat
einer grundsätzlichen neostrukturalistischen

Integration von Kontext und Struktur
nachzukommen. Im Hintergrund dieses Unterfangens

steht die These, dass nur eine solche

Verbindung den Boden eines normativen

Anspruchs gegenüber der sozialen Welt
bereiten kann.

• Susan Jean Mayer

Introduction

Structuralist
social scientists and theorists have

sought to conceptualize the implicit psychological

and sociological systems that underlie
human experience. In light of the insights
represented by the work of Darwin, Marx and Freud it
remains impossible to abandon such imaginings
entirely. Yet human experience consistently eludes the
conceptual ambitions of grand theorists, suggesting
that a final mapping of its organizing dynamics may
forever outpace human conceptual capacities (Rose

1996; Kvale 1992). Social and psychological systems

interpenetrate in a highly non-linear fashion, and

even pointed and practical conceptualizations only
achieve theoretical coherence by holding a wealth
of confounding considerations at bay (Connell/May-
er 2008).

Contemporary social scientists must therefore
disrupt inherited traditions that promote the over-
theorizing of their inherently contingent and partial

analyses, traditions that have led, for example,
to today's troubled relationship between educational

psychology and curricular theory (Lagemann
2000). Educational practitioners, unable to count
on the findings of research that precludes the
complicating features of their professional environments,

have nonetheless found themselves saddled
with programs and prescriptions based on that very
research (Lather 1991). The resulting record
suggests that social scientists - and not just learning
theorists - must study a new humility in regards to
the ways in which their work might inform broader
institutional aims and methods.

For efforts to conceptualize reliable features of
shared psychological and sociological realities
remain essential to the workings of a secular democracy;

they might even be thought to offer grounds
for a sense of shared moral purpose in a postmodern

age. As Foucault put it, «order is, at one and the
same time, that which is given in things as their
inner law, and also that which has no existence except
in the grid created by a glance, an examination, a

language» (Foucault 1970, p. xx). Structuralist analysis,

then, offers means for envisioning social

purposes and possibilities that could not be seen if not
for the glance, the examination, and the language
that seeks to uncover the systems underlying our
present realities.

To begin, I consider the significant contributions
that the thought of Lévi-Strauss, Piaget, and

Foucault - the principal structuralists to engage the
social sciences - have all made to the development

ZpH Jg. 15 (2009), H. 1


	Jean Piaget, ein Sonderfall der pädagogischen Historiographie und Diskussion : die Rezeption Piagets

